Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen
Autor: Seitschek, Hans Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760607

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HANS OTTO SEITSCHEK

Thomas von Aquin
und die nichtchristlichen Religionen

I. EINLEITUNG

Thomas von Aquin (1224/5-1274), der durch sein Werk in besonde-
rem Mafle die Hochscholastik geprigt hat, geht in seinem philoso-
phisch-theologischen! Denken vom Christentum als der wahren
Religion aus. Judentum und Islam, mit denen sich Thomas auch aus-
einandergesetzt hat, sind fiir ihn nicht Religionen im eigentlichen
Sinne des Wortes, da rechtmiflig nur das Christentum fiir sich bean-
spruchen kann, Religion zu sein.? Nichtchristliche Religionen kén-
nen lediglich als /ex, fides oder secta bezeichnet werden.> Dabei hat
lex eine allgemeine Bedeutung, etwa dem heutigen Ausdruck ,Kon-
fession“ oder ,Gesamtordnung des Lebens“ entsprechend. Es gibt
also auch eine lex Christianorum, womit im engeren Sinne Lehre,
Gesetz der Religion gemeint ist. Religio ist die Tugend des rechten
Verhaltens gegeniiber Gott (v.a. Gebet und Opfer) und ist der Kar-
dinaltugend der Gerechtigkeit (iustitia) untergeordnet.

Aus diesem Grunde nimmt die explizite theologische Auseinan-
dersetzung mit Judentum und Islam keinen zentralen Raum in
Thomas® Werk ein. Fragen, die die nichtchristlichen Religionen be-
treffen, werden aber immer wieder aufgegriffen. Zwei kurze Texte
sind in diesem Kontext von besonderem Interesse: ein Abschnitt aus
der Summa contra Gentiles (1259-1264), dem zweiten grofien sum-

1 pPhilosophie und Theologie sind in der Scholastik eng miteinander verkniipft
und durchdringen einander. Thomas konnte in Neapel ohne Zensur Aristoteles bei
Petrus von HIBERNIA studieren und legte dadurch die Grundlage seiner philoso-
phisch-systematischen Fundierung christlicher Theologie.

2 Vgl. dazu u.a. HECK, Erich Johannes: Der Begriff Religio bei Thomas von
Aquin. Miinchen/Paderborn/Wien: Schoningh 1971, 8.

3 Vgl. ebd., 9.



8 Hans Otto Seitschek

marischen Werk neben der Summa theologiae (1267-1273), tiber den
Islam* und De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae,® ein Send-
schreiben aus dem Jahre 1271, das vom rechten Verhalten des
Landesherrn mit jiidischen Untertanen handelt.

II. SUMMA CONTRA GENTILES (LIB. I, CAP. 2 & 6)

Zu Beginn des 6. Kapitels des I. Buches der Summe gegen die Heiden
rithmt Thomas die Ausbreitung des christlichen Glaubens als wahrer
Lehre, die schon in den alttestamentlichen Prophetien vorgezeichnet
ist und durch Taten und Wunder der Heiligen stets bestitigt wird.
Dem stellt Thomas daraufhin die falsche Prophetie Muhammads
gegeniiber, der die Menschen mit fleischlichen Geniissen zu ver-
locken sucht und die Gebote, die er gibt, nach diesen Geliisten aus-
richtet (Mahumeto, qui carnalium voluptatum promissis”). Dabei gibt
Muhammad keine Wahrheitsbeweise (documenta wveritatis®) seiner
Lehren und vermischt Wahres und Falsches durch Fabelei (quin
potius vera quae docuit multis fabulis et falsissimis doctrinis immis-
cuit?), da er alle (indirekten) Zitate aus dem Alten und Neuen Testa-
ment, die er iiberhaupt anfithrt, entstellt, wie jedem deutlich wird,
der einen Blick auf sein Gesetz wirft (quin potius quasi omnia Veteris

4 THOMAS VON AQUIN: Summae contra Gentiles libri quattuor, lib. I, cap. 6
(iibers. v. K. ALBERT u.a., 2. Aufl. Darmstadt: WBG 1987 [1. Bd.], 20-25).

> THOMAS VON AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In:
DERS.: Politica divi Thomae Aquinatis opuscula duo. Turin/Rom: Marietti 1948, 99-
101. Nur 94 der insgesamt 211 Zeilen des Textes in der Marietti-Ausgabe beziehen
sich direkt auf Juden.

6 Vgl. AQUIN: Summae contra Gentiles, lib. I, cap. 6 (Darmstadt *1987 [1. Bd.],
20-23). Vgl. dazu VAN RIET, Simone: Lz Somme contre les Gentils et lz polémigue
islamo-chrétienne. In: VERBEKE, Gérard / VERHELST, Daniél (Hgg.): Aquinas and
Problems of bis Time. Leuven/Den Haag: Leuven University Press, Nijhoff 1976,
150-160, hier 150, 153.

7 AQUIN: Summae contra Gentiles, lib. I, cap. 6 (Darmstadt *1987 [1. Bd.], 22).

8 Ebd. Documenta kann auch im weiteren Sinne als ,Lehre® iibersetzt werden.
D.h., Thomas kritisiert an Muhammads Lehre, dass sie nichts grundlegend Neues
gebracht hat, sondern biblische Positionen vermischt wiedergibt.

? Ebd.



Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen 9

et Novi Testamenti documenta fabulosa narratione depravat, ut patet
eius legem inspicientil®). Deshalb iiberlief Muhammad seinen leicht-
glaubigen Gefolgsleuten die Bibel nicht zur Lektiire, um nicht der
Unwahrheit seiner Aussagen iiberfithrt zu werden. Da die Muslime,
anders als Juden oder Hiretiker, keinen Teil der Bibel als ihre hei-
lige Schrift anerkennen, kann Thomas, selbst wenn er auf biblische
Motive stofdt, nicht mit der Schriftautoritit der Bibel argumentieren,
sondern nur von den Prinzipien der natiirlichen Vernunft ausgehen
(quia quidem eorum, ut Mahumetistae et pagani, non conveniunt nobis-
cum in auctoritate alicuius Scripturae, per quam possint convinci |[...]
necesse est ad naturalem rationem vecurrere, cui omnes assentire co-
gunturll),

Thomas kritisiert an Muhammad ferner, dass er keine iibernatiir-
lichen Zeichen, also Wunder (signa [...] supranaturaliter factal?), in
den Dienst seiner Lehre gestellt hat und damit kein Zeichen der
gottlichen Inspiration seiner Lehre durch den Heiligen Geist geben
kann, sondern sich vielmehr in Waffengewalt (potentia armorum!d)
gesandt sieht, wie dies auch Riuber und Tyrannen tun (guae signa
etiam latronibus et tyrannis non desunt'#). Muhammad habe sich mit
seiner Lehre zuerst an primitive Wiistenbewohner gewandt und sie
hiufig zum Glauben an seine Lehren gezwungen. Dariiber hinaus
stiitzt keine vorausgehende Prophetie (nulla divina etiam oracula
praecedentium prophetarum!®) die prophetische Lehre Muhammads.

Zusammenfassend ist also Folgendes festzustellen: Thomas kriti-
siert an der Lehre des Islams, dass sie Menschen durch anreizende
Gebote verfiithre. Er greift Muhammad an, da dieser sich auf keine
Prophetie stiitzen kann, die sein Leben und Wirken ankiindigt.
Dariiber hinaus liefert Muhammad keine Wahrheitsbeweise fiir seine

10 Ebd. (Darmstadt 21987 [1. Bd.], 24).

11 Epd., cap. 2 (Darmstadt 1987 [1. Bd.], 4-9, hier 6). Vgl. dazu KENNY, Antho-
ny J.P.: Aquinas. Oxford/u.a.: Oxford University Press 1980; dt.: Thomas von
Aguin. Ubers. v. B. SCHELLENBERGER. Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder 1999, 21f.

12 AQUIN: Summae contra Gentiles, lib. I, cap. 6 (Darmstadt 21987 [1. Bd.], 23).
13 Ebd.
14 Ebd.
15 Ebd.



10 Hans Otto Seitschek

Lehre und vermischt in seinen Aussagen Wahres, das biblischer
Quelle entflieffit, mit Falschem, nimlich seinen eigenen Grundsit-
zen. Somit gibt er eine fabulierte Lehre wieder; ein Argument, das
die christliche Apologetik hiufig gegen den Islam ins Feld fiihrt.
Nicht zuletzt ist Thomas der Uberzeugung, dass die islamische Leh-
re nicht gottlich inspiriert sein kann, da keine Wunder im Umfeld
ihrer Offenbarung vorliegen.

EXKURS: ISLAMISCHE QUELLEN ZUR ZEIT DES THOMAS VON AQUIN

Thomas von Aquin bezeichnet den Islam hier als lex, die er viel-
leicht in Teilen kannte, worauf das Partizip inspicienti [legem]'¢ ein
moglicher Hinweis ist. Die Kenntnisse von Thomas tiber den Islam
diirften eher aus uns nicht tiberlieferten Briefen oder miindlichen
Berichten stammen, da im 13. Jahrhundert islamische Primirquellen
in lateinischer Sprache schwer zuginglich waren. Die Christenheit
sah in der Verbreitung islamischer Schriften eine grofle Gefahr, wie
die Schrift Gegen das Gesetz der Sarazenen des Dominikaners Ricoldo
da Monte Croce (bei Florenz) aus dem frithen 13. Jahrhundert zeigt.
Ricoldo hatte aufgrund seiner Missionsarbeit im Vorderen Orient
Kenntnisse des Arabischen und konnte deshalb auch mit muslimi-
schen Gelehrten in Austausch treten. Bereits im 9. Jahrhundert hat
Niketas von Byzanz im Auftrag von Kaiser Michael III., der von
842-867 auf dem Thron von Konstantinopel saf3, eine volkssprach-
liche griechische Ubersetzung des Korans angefertigt, die jedoch ver-
loren gegangen ist. Nach den Erfahrungen des ersten Kreuzzugs
(1096-1099) gelangte Peter der Ehrwiirdige (Abt von Cluny, f 1156)
zu der Uberzeugung, dass der muslimische Gegner nicht mit der Ge-
walt der Waffen, sondern nur mit der Macht des wahren Arguments
zu schlagen sei. Dazu ist eine Kenntnis der Lehre der gegnerischen
Religion aus ihren Quelltexten unbedingt notwendig. 1142 nahm
Robert von Ketton den Auftrag Peter des Ehrwiirdigen an und iiber-
setzte mit der Unterstiitzung eines arabischen Muttersprachlers den
Koran ins Lateinische. Der Englinder Robert musste sich in eine fiir
ihn vollig neue Materie einarbeiten, da er urspriinglich mit der

16 Ebd. (Darmstadt 21987 [1. Bd.], 24).



Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen 1

Ubersetzung mathematischer und astronomischer Texte aus dem
Arabischen betraut war. Die insgesamt nicht fehlerfreie erste latei-
nische Koraniibersetzung Robert von Kettons war die Grundlage fir
ein anfingliches Verstehen des Korans in Europa. Zusammen mit
weiteren zentralen religiosen Texten des Islams, die gemeinsam mit
dem Koran zu dieser Zeit ins Lateinische gebracht wurden, ergab
sich die Sammlung von Toledo. Sie war zur Zeit Thomas von
Aquins nur in wenigen Abschriften vorhanden und deshalb nahezu
unbekannt. Erst im Zuge des Humanismus wurde 1543 in Basel vom
Ziiricher Theologen Theodor Bibliander (1504-1564) eine Druckfas-
sung des Korans in lateinischer Sprache vorgelegt. Dieser Verotfent-
lichung ging ein Streit voraus, ob der Koran {iberhaupt gedruckt
werden solle, oder ob er eine zu grofle Gefahr fiir die unbedarften
christlichen Leser darstelle. Hintergrund war eine antitrinitarische
Stromung im 16. Jahrhundert, die durch die Verdffentlichung des
Korans frische Argumente hitte aufnehmen kénnen. Erst Martin
Luther soll durch sein Votum zugunsten der Befiirworter einer Ver-
offentlichung den Ausschlag gegeben haben, dass der Rat der Stadt
Basel den Druck des Korans genehmigte. Schliefilich kann der reli-
giosen Opposition, sei sie muslimisch oder antitrinitarisch, nur dann
Einhalt geboten werden, wenn die Argumente der Gegenseite aus-
reichend bekannt sind. Die Nachfrage nach dem lateinischen Koran
war darauthin so grof}, dass bereits 1550 eine zweite Auflage notig
wurde.l” In der Folge entstanden zahlreiche Ubersetzungen des Ko-
rans und anderer wichtiger Texte des Islams in verschiedenen euro-
pdischen und auflereuropiischen Sprachen.

ITI. DE REGIMINE JUDAEORUM AD DUCISSAM BRABANTIAE

Bei der Schrift De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae han-
delt es sich um einen Antwortbrief wohl aus dem Jahre 1271 an eine
namentlich nicht erwihnte ducissa Brabantiae, Grifin von Flandern,

17 vgl. WATT, William Montgomery: The Influence of Islam on medieval Europe
(= Islamic surveys 9). Edinburgh/Chicago: University Press 1972; dt.: Der Einflufs
des Islam auf das europdische Mittelalter. Ubers. v. H. FLIERBACH. Neuausgabe. Ber-
lin: Wagenbach 2001, 45-48.



12 Hans Otto Seitschek

wortlich Herzogin von Brabant. Vieles deutet darauf hin, dass es
sich hierbei um Margerita von Konstantinopel handelt, die 33 Jahre
lang (1245-1278) Grifin von Flandern war. Sie war dariiber hinaus
eine grofle Forderin der Dominikaner.18 Anders als der Titel De regi-
mine Judaeorum vermuten lisst, gibt Thomas hier keineswegs einen
systematischen Uberblick {iber das Gesetz oder die Vorschriften der
Juden, sondern geht lediglich auf die Fragen ein, die ihm die Grifin
von Flandern in einem vorausgegangenen Schreiben zum Umgang
mit ithren Untertanen, insbesondere den jiidischen, gestellt hat. De
regimine Judaeorum ist demnach eher mit ,Uber die Reglementie-
rung der Juden® (genitivus obiectivus) als mit ,Uber das Gesetz/die
Regularien der Juden® (genitivus subiectivus) zu iibersetzen. So wird
deutlich, dass die Auseinandersetzung mit dem Judentum in dieser
Schrift nahezu ausschliefllich auf politischer!® und kaum auf religis-
ser Ebene geschieht. Der ,Brief an die Grifin von Flandern® ist in
der lateinischen Thomas-Ausgabe von Joseph Mathis (bei Marietti)
neben einem Brief an den Konig von Zypern (De regimine principum
ad regem Cypri)?® deshalb mit Recht unter den politischen Kurz-
schriften Thomas’ von Aquins zu finden.?! Der Titel De regimine
Judaeorum ist somit recht unpassend. De regimine subditorum, wie es
Johannes Perrier vorschligt,?? wire besser geeignet, da sich der Brief

18 Vgl. TORRELL, Jean-Pierre O.P.: Initiation & saint Thomas d’Aquin. Sa per-
sonne et son ceuvre. Fribourg: Ed. Univ. w.a. 1993, 2002; dt.: Magister Thomas. Leben
und Werk des Thomas von Aquin. Ubers. v. K. WEIBEL. Freiburg i.Br./Basel/Wien:
Herder 1995, 232-234. John HOOD verwechselt Margereta von Frankreich mit Mar-
gerita von Konstantinopel! (vgl. HOOD, John: Aguinas and the Jews. Philadelphia:
University of Pennsylvania Press 1995, 102). Genaue Angaben der Quellen zur Er-
mittlung der ducissa liefert Torrell.

19 Vgl. LIEBESCHUTZ, Hans: Judaism and Jewry in the Social Doctrine of Thomas
Aquinas. In: The Journal of Jewish Studies 13 (1962) 57-81.

20 Dt. Ubersetzung des dem Thomas zugeschriebenen Teils (bis einschl. Buch
I, Kap. 4): THOMAS VON AQUIN: Uber die Herrschaft der Fiirsten. Ubers. v. Fr.
SCHREYVOGL. Stuttgart: Reclam 1990.

21 THOMAS VON AQUIN: Politica divi Thomae Aquinatis opuscula duo. Turin/
Rom: Mariett1 1948.

22 THOMAS VON AQUIN: De regimine subditorum ad ducissam Brabantiae. In:
DERS.: Opuscula omnia, Bd. 1: Opuscula philosophica. Hg. v. Joannes PERRIER. Paris
1949, 213-219.



Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen 13

nicht allein auf die judischen Untertanen bezieht, sondern auf den
rechten Umgang eines christlichen Staatsoberhaupts mit allen seinen
Untertanen (subditi), unter besonderer Beriicksichtigung der Juden.

Die Grifin von Flandern hat Thomas in ihrem vorausgehenden
Schreiben offensichtlich konkrete, praktisch-politische Fragen ge-
stellt, wie sie mit ihren Untertanen nach Mafistiben der christlichen
Lehre umgehen soll.?2> Thomas, der sich fiir diese staatsrechtlichen
Fragen als Theologe eigentlich nicht zustindig sieht (quia mihi pla-
ceret, ut super his requireretis aliorum consilium magis in talibus peri-
torum?*), handelt insgesamt acht Fragen ab, von denen fiinf den Um-
gang mit jiidischen Untertanen betreffen. Drei von diesen fiinf
Fragen beschiftigen sich mit dem Verlethen von Geld gegen Zins,
dem Wucher (usurae).

Die fiinf relevanten Fragen heiflen: Darf die Grifin von Juden
Steuern erheben (exactionem facere in Judaeos®)? Darf sie einen Ju-
den, der nur von Zinsen lebt und der eine Untat begangen hat, mit
einer Geldstrafe belegen (requirebatis, si peccaverit Judaeus, utrum sit
poena pecuniaria puniendus, cum nihil habeat praeter usuras*®)? Darf
sie Spenden aus jidischer Hand annehmen (guaerebatur, si ultro offe-
rant pecuniam, vel aliguod encenium, an recipere liceat?”)? Was soll,
wenn man von einem Juden aus Geldgeschiften eine groflere Summe
zuriickerhalt, als sie von Christen von ihm verlangt wurde, dann mit
der iibrigen Summe geschehen (quaeritur, si plus accipitur a Judaeo,

23 Vgl. v. a. BLUMENKRANZ, Bernhard: Le De regimine Judaeorum: Ses modéles,
son exemple. In: VERBEKE / VERHELST (Hgg.): Agquinas and Problems of his Time,
101-117, bes. 101-104 und SCHRECKENBERG, Heinz: Die christlichen Adversus-
Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld, Bd. III. Frankfurt a.M.:
Peter Lang 1994, 249-259, hier 250-254. Alexander BROADIE fasst die Positionen
zum Judentum in der Summa theologiae zusammen: BROADIE, Alexander: Medieval
Jewry through the eyes of Aquinas. In: VERBEKE / VERHELST (Hgg.): Aquinas and
Problems of his Time, 57-69.

24 AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In: DERS.: Politica
divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 99.

25 Ebd.
26 Ehd.
27 Ebd., 100.



14 Hans Otto Seitschek

quam ab eo Christiani requirant, quid sit de residuo faciendum?8)? Ist
es gut, dass Juden ein offentlich sichtbares Kennzeichen tragen miis-
sen, wodurch sie sich von den Christen unterscheiden (si bonum est,
ut per provinciam vestram Judaei signum distinctivum a Christianis
deportare cogantur®)?

Die tibrigen drei Fragen betreffen das Erheben der Steuern bei
christlichen Biirgern, den Amterkauf und das Eintreiben von zusitz-
lichen Abgaben durch die Beamten der Fiirstin.

Thomas gibt auf jede Frage in aller Kiirze die {iblichen Positionen
der Kirche wieder. Er weist auf die grundsitzliche Gleichbehandlung
aller Untertanen aus christlicher Sicht hin. So darf man, entgegen
dem frithmittelalterlichen Ethos des Adels, laut Thomas von allen
Untertanen Steuern verlangen, solange das Prinzip des 6ffentlichen
Nutzens durch den Gewinn aus Steuereinnahmen eingehalten wird
(ut communem populi utilitatem procurent®). Dies ist eine der Haupt-
aussagen des Briefes. Obwohl die Juden aufgrund ihrer Schuld, da sie
Jesus Christus gekreuzigt haben, ithn und das Evangelium zuriick-
weisen, der ewigem Knechtschaft verfallen sind®! (guia licet, ut iura
dicunt, Judaei merito culpae suae sint, vel essent perpetuae servituti

28 Bhd.

29 Ebd., 101. Vgl. TORRELL: Initiation & saint Thomas d’Aquin; dt.: Magister
Thomas, 232-234, hier 234, dort sind die Fragen stark paraphrasiert wiedergegeben.
Vgl. ebenso HOOD: Agquinas and the Jews, 102-105 und SCHRECKENBERG: Die
christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ibhr literarisches und bistorisches Umfeld, Bd.
I1I, 250-253.

30 AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In: DERS.: Politica
divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 101.

31 Thomas gibt hier, wie in Summa theologiae, 11a-Ilae, q. 10, art. 10, die im
Mittelalter iibliche christliche Position der perpetua servitus Judaeorum, der Knecht-
schaft der Juden bis zum Ende der Zeiten, wieder, wie sie von lehramtlicher Seite
der Kirche und vom Kaiser stets bekriftigt und somit mehr und mehr von einer
spirituellen zu einer sozialen Wirklichkeit wurde (z.B. durch Papst Innozenz III.
oder Kaiser Friedrich II. im Jahre 1236). Oftmals wird fiir diese Position der R&-
merbrief (v.a. Rom 11,25f)) als Schriftbeweis angefiihrt, jedoch stiitzt der Rémer-
brief die perpetua servitus nicht. Vgl. dazu SCHRECKENBERG: Die christlichen Adver-
sus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld, Bd. 111, 253.



Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen 15

addicti3?) und deshalb von ihnen bis hin zum Existenzminimum jede
noch so harte Steuer erhoben werden darf, da der christliche Landes-
herr das Eigentum der Juden als sein eigenes betrachten darf, soll
dies ein christliches Staatsoberhaupt auf keinen Fall tun. Andernfalls
sehen die Juden die Christen als ungerecht an und begehren womaog-
lich gegen sie auf. Aus diesen Uberlegungen folgt Thomas’ Rat, Ju-
den und andere Nichtchristen nie iiberhoht steuerlich zu belasten,
obwohl dies aus Sicht der christlichen Lehre méglich wire, damit
sich die Kirche, die mit Nichtchristen ,ehrbar umgehen muss“33,
nicht unndtig den Unwillen derer zuzieht, die nicht unter ihrer Au-
toritit stehen. Gotteslisterung, insbesondere durch Untergebene,
muss in jedem Falle verhindert werden,?* genauso wie der Apostel
Paulus durch sein Vorbild mahnt, ,weder den Juden, noch den
Heiden, noch der Kirche Gottes ein Argernis zu sein“3® (Quia tamen
oportet nos honeste ambulare etiam ad eos qui foris [sc. extra ecclesiam]
sunt, ne nomen Domini blasphemetur, ut Apost. [sc. Paulus] fideles ad-
monet suo exemplo, ut sine offensione simus Judaeis, ac Gentibus et Ec-
clesiae Dei; [...] quia ea, quae sunt insolita, magis solent animos
hominum perturbare’®). Das von Juden verlangte Steueraufkommen
sowie Geldstrafen wegen Wucherei und anderer Vergehen oder
Spenden diirfen nie aus Zinsen aus unerlaubten Geldgeschiften
fliefen, da Thomas jede Art von Wucher mehr als andere Vergehen
dchtet und bestraft sehen will, weil der unerlaubte Geldverleih oft
Ursache schlimmerer Verst6f8e ist. Dabei ist es letztlich nicht ent-
scheidend, ob der Wucherer ein Jude oder ein Christ ist (videtur
etiam mibi quod esset maiori poena puniendus Judaeus, vel quicumque
alius usurarius, quam aliquis alius. Ferner: Quod autem de Judaeis
dictum est intelligendum est de cavorsinis, vel quibuscumaque aliis

32 AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In: DERS.: Politica
divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 99.

33 | Thess 4,12. Ehrbarer Lebenswandel gegeniiber Auflenstehenden schliefit
auch ein, nichts von einem anderen begehren zu miissen und zu wollen.

34 Nach 1 Tim 6,1.
35 1 Kor 10,32f.

36 AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In: DERS.: Politica
divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 99.



16 Hans Otto Seitschek

insistentibus usurariae pravitati’’). Aus diesem Grund muss ein
christliches Staatsoberhaupt dafiir sorgen, dass Juden kérperlich
arbeiten oder ein Handwerk ausiiben, um nicht von Zinsen leben zu
miissen, so dass sie ihre Steuern und Geldstrafen rechtmifig zahlen
konnen. In einigen Teilen Italiens geschieht dies bereits (Melius enim
esset ut Judaeos laborare compellerent ad proprium victum lucrandum,
sicut in partibus Italiae faciunt3®). Steuereinnahmen, Geldstrafen und
Spenden darf der Staat von Juden grundsitzlich annehmen. Nur
wenn sie aus dem Gewinn von Geldverleih stammen, miissen sie im-
mer dem urspriinglichen Eigentiimer zuriickerstattet werden, da je-
der Christ, der durch Geldgeschifte mit einem Juden Schaden erlit-
ten hat, von diesem in vollem Umfang entschidigt werden muss (de-
bet eis restitui®®). Wenn mehr Geld als gefordert zuriickgezahlt wird
oder die geschidigte Person nicht ausfindig gemacht werden kann,
muss dieses Geld nach den Anwiesungen des Didzesanbischofs, ande-
rer Kirchenoberen oder rechtschaffener Mianner frommen oder, falls
notig, gemeinniitzigen Zwecken zugefiihrt werden (in pios wusus se-
cundum consilium dioecesani episcopi, et aliorum proborum, vel etiam
in communem wutilitatem terrae, si necessitas immineat, vel exposcat
communis utilitas*9). In seiner Hirte, mit der er den Wucher verur-
teilt, geht Thomas noch iiber die lehramtliche Position der Kirche
auf dem Vierten Laterankonzil (1215) und iiber seine eigenen Fest-
stellungen in der Summa theologiae*! hinaus, da er in besonderem
Mafle die Auswiichse des Geldverleihs bekimpfen will. Thomas’ An-
griff auf den Wucher konnte seinen Grund auch darin finden, dass

37 Ebd., 100. Die cavorsini, Bewohner von Cahors in Stidfrankreich (dt. Kawert-
schen), waren zur Zeit von Thomas als christliche Geldhindler bekannt. Auch in
der Lombardei wurde von Christen Geldverleih betrieben (vgl. SCHRECKENBERG:
Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ibr literarisches und historisches Umfeld,
Bd. III, 252 u. 254).

38 AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In: DERS.: Politica
divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 100.

39 Ebd., 99.
40 Ebd.
41 Vgl. AQUIN, Thomas von: Summa theologiae, I1a-Ilae, q. 78, art. 1-3.



Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen | ¥

die Grifin von Flandern Geldverleih in gewissem Mafle erlaubt
hat.#2

Was die Frage der 6ffentlichen Kennzeichnung der Juden durch
spezielle Kleidung anbelangt, hilt sich Thomas an die Entscheidung
des Vierten Laterankonzils und die Dekrete von Papst Innozenz III.
(secundum statutum concilii generalis*), wonach Juden und auch
Muslime beiderlei Geschlechts in christlichem Umfeld stets durch
spezifische Kleidung duflerlich leicht erkennbar sein miissen.** Tho-
mas bezieht sich hier natiirlich nur auf die Juden (Judaei utriusque
sexus in omni Christianorum provincia, et in omni tempore aliquo
habitu ab aliis populis debent distingui®). Er weist auch auf das Ge-
setz der Juden selbst hin, das das Tragen von Quasten an den vier
Ecken des Oberkleides vorschreibt, damit andere sie als Juden erken-
nen*® (Hoc eis etiam in lege eorum mandatur, ut scilicet faciant fim-
brias per quatuor angulos palliorum, per quos ab aliis discernantur®’).

In seiner Antwort an die Grifin von Flandern leitet Thomas, der
sich hier in der ungewohnten Rolle eines Juristen sieht, seine Po-
sition eher aus moraltheologischen Prinzipien denn aus dogmati-
schen Vorschriften ab. Thomas will sicherstellen, dass das christliche
Staatsoberhaupt friedliche Ordnung im 6ffentlichen Raum herstellt,

42 vgl. HOOD: Aquinas and the Jews, 105.

43 AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In: DERS.: Politica
divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 101.

44 Viertes Laterankonzil, cap. 68; vgl. SCHRECKENBERG, Heinz: Die christlichen
Adwversus-Judaeos-Texte und ibr literarisches und bistorisches Umfeld, Bd. II. 3. Auflage.
Frankfurt a.M.: Peter Lang 1997, 423-425. Die phrygische Miitze, also der konische
Judenhut, und der Judenring an der Kleidung (rota) wurden im spiten Mittelalter zu
auflerlichen Erkennungsmerkmalen der Juden in Europa.

45 AQUIN: De regimine Judacorum ad ducissam Brabantiae. In: DERS.: Politica
divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 101.

46 Thomas bezieht sich hier auf Num 15,37-41 und Dtn 22,12. Aus Num 15,39
geht jedoch hervor, dass das Tragen einer spezifischen Kleidung nicht der Unter-
scheidung dienen soll, sondern nur ausdriicken soll, dass man sich unter das Gesetz
stellt.

47 AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In: DERS.: Politica
divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 101.



18 Hans Otto Seitschek

und gleichzeitig die Vorherrschaft der christlichen Lehre gewahrt
bleibt.

IV.FAZIT: AUSTAUSCH DER RELIGIONEN BEI THOMAS VON AQUIN?

Thomas von Aquin sieht weder das Judentum noch den Islam als
Religion im eigentlichen Sinne an. Dies bleibt dem Christentum
allein vorbehalten. Deshalb setzt sich Thomas nicht auf der Ebene
der Lehre, auf dogmatischer Ebene, mit den beiden anderen Offen-
barungsreligionen auseinander, sondern kritisiert sie eher auf der
Ebene der Phinomene bzw. gibt Vorschlige, wie mit der fremden
Religion aus christlicher Sicht umzugehen ist. Thomas von Aquins
Anweisungen, die den Nichtchristen gesellschaftlich und politisch
nur geringen Spielraum zuweisen, sind in jedem Falle in den geistes-
geschichtlichen Rahmen seiner Zeit einzubetten.*® Insgesamt sinkt
Thomas nicht auf das niedrige Niveau der Religionspolemik seiner
Zeit ab.*’ Er driickt sogar seine hohe Wertschitzung der gesetzes-
treuen Juden aus,?® lisst sie mit ihren Riten aus theologischem Kal-
kiil gewihren®! und mildert die Schuld des einfachen Volkes (mino-
res) am Tod Christi ab.?2 Die Beschiftigung mit dem Judentum liegt
Thomas sowohl aus theologischen als auch aus politischen Griinden
niher, da zu Thomas® Zeit mehr Juden als Muslime in Mitteleuropa
und Italien - mit Ausnahme von Sizilien - lebten. Dass Thomas
wohl kaum mit dem Islam direkt in Bertthrung kam, zeigen auch die
Hauptstationen im Leben des Aquinaten: Neapel, Rom, Kdln und
Paris.>3 Anders verhilt es sich mit dem Judentum: In der Nihe von
Rom soll Thomas von Aquin einmal zwei einflussreiche Juden

48 vgl. HOOD: Aquinas and the Jews, 106f.

49 Vgl. SCHRECKENBERG: Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ibr
literarisches und historisches Umfeld, Bd. 111, 258.

50 ygl. AQUIN: Summa theologiae, Ia-Ilae, q. 104.
51 Vgl. AQUIN: Summa theologiae, 1a-Ilae, q. 10, art. 11.
52 Vgl. AQUIN: Summa theologiae, 111, q. 47, art. 5 u. 6.

53 Gestorben ist Thomas von AQUIN am 7. Mirz 1274 im Zisterzienserkloster
von Fossanova, zwischen Rom und Neapel gelegen. Er befand sich auf dem Weg
zum Konzil von Lyon (1274).



Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen 19

durch Argumente basierend auf dem Alten Testament bekehrt ha-
ben.’* Die Auseinandersetzung mit Andersgliubigen, insbesondere
mit christlichen Hiretikern, findet bei Thomas allerdings iberwie-
gend auf schriftlicher Ebene statt: Er stellt sich in seiner Summa
contra Gentiles (1259-1264) neben den Hiretikern auch den Argu-
menten der Heiden, Juden und Muslime, ohne jedoch in jeder Hin-
sicht einen intensiven philosophisch-theologischen Austausch mit
der Gegenseite zu erreichen. Der apologetische Ansatz, Stirkung des
eigenen Standpunkts und Abwehr von fremden Einfliissen, steht bei
Thomas klar im Vordergrund.?> Ferner wird die lateinische ,,Sprach-
barriere“ nicht ibersprungen, woraus sich zwei Schwierigkeiten er-
geben:

Erstens konnte Thomas wichtige jiidische oder islamische Texte,
soweit sie ithm iiberhaupt zuginglich waren, nicht in der Original-
sprache lesen, was ihm ein tieferes Verstindnis der jeweils anderen
Religion verwehrte.

Zweitens konnte sich kein direkter sprachlicher Austausch mit
Vertretern fremder Religionen ergeben, aufler in der Gelehrten- und
Kirchensprache Latein. Auch die Ubersetzung und vor allem Ver-
breitung lateinischer Versionen von auflerchristlichen Primarquellen
war im 13. Jahrhundert noch nicht weit fortgeschritten. Eine
wichtige Ausnahme bildet hier die um 1240 entstandene lateinische
Ubersetzung von Moses Maimonides’ ,Fithrer der Unschliissigen®
unter dem Titel Dux neutrorum, die Thomas durchaus bekannt
war.”® Ein wechselseitiger Austausch zwischen Konfessionen oder
Religionen ergibt sich im Werk des Thomas von Aquin jedoch
nicht.

% Vgl. Tocco, Wilhelm von: Vita S. Thomae. In: Acta Sanctorum Mart. 1
g
[1688], 667, nach SCHRECKENBERG: Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ibr
literarisches und historisches Umfeld, Bd. 111, 258.

55 Zu Thomas’ Auseinandersetzung mit Andersgliubigen als ,Herold einer
neuen Christenheit* vgl. auch: CHENU, Marie-Dominique, O.P.: Saint Thomas
d’Aquin et la théologie. Paris: Seuil 1959; dt.: Thomas von Aquin in Selbstzeugnissen
und Bilddarstellungen (= Rowohlts Monographien 45). Ubers. v. O.H. PESCH. 8.
Aufl. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1998, 79-89, hier 84-86.

56 Vgl. SCHRECKENBERG: Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ibr litera-
risches und historisches Umfeld, Bd. 111, 257.



20 Hans Otto Seitschek

Abstract

St Thomas Aquinas’ concept of ,religion™ refers to Christianity as the
one true religion. Christianity alone can be called religio, whereas non-
Christian religions are understood simply as lex, fides or secta. St
Thomas thus separates strictly between the concept of Christianity and
other religions, to which he nonetheless acknowledges a certain system of
rules. In differentiating so sharply, Aquinas shows that in medieval
times there could not possibly exist any dialogue berween different
religions. They just examined each other from the outside in a
competitive manner. They only talked about and not to another
religion, for apologetical reasons, or in order to strengthen one’s own
perspective and to defend it from any other system of belief.



	Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen

