
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 53 (2006)

Heft: 1-2

Artikel: Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen

Autor: Seitschek, Hans Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760607

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760607
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans Otto Seitschek

Thomas von Aquin
und die nichtchristlichen Religionen

I. Einleitung

Thomas von Aquin (1224/5-1274), der durch sein Werk in besonderem

Maße die Hochscholastik geprägt hat, geht in seinem

philosophisch-theologischen1 Denken vom Christentum als der wahren

Religion aus. Judentum und Islam, mit denen sich Thomas auch

auseinandergesetzt hat, sind für ihn nicht Religionen im eigentlichen
Sinne des Wortes, da rechtmäßig nur das Christentum für sich

beanspruchen kann, Religion zu sein.2 Nichtchristliche Religionen können

lediglich als lex, fides oder secta bezeichnet werden.3 Dabei hat
lex eine allgemeine Bedeutung, etwa dem heutigen Ausdruck
„Konfession" oder „Gesamtordnung des Lebens" entsprechend. Es gibt
also auch eine lex Christianorum, womit im engeren Sinne Lehre,
Gesetz der Religion gemeint ist. Religio ist die Tugend des rechten
Verhaltens gegenüber Gott (v.a. Gebet und Opfer) und ist der

Kardinaltugend der Gerechtigkeit (iustitia) untergeordnet.
Aus diesem Grunde nimmt die explizite theologische

Auseinandersetzung mit Judentum und Islam keinen zentralen Raum in
Thomas' Werk ein. Fragen, die die nichtchristlichen Religionen
betreffen, werden aber immer wieder aufgegriffen. Zwei kurze Texte
sind in diesem Kontext von besonderem Interesse: ein Abschnitt aus
der Summa contra Gentiles (1259-1264), dem zweiten großen sum-

1
Philosophie und Theologie sind in der Scholastik eng miteinander verknüpft

und durchdringen einander. Thomas konnte in Neapel ohne Zensur Aristoteles bei
Petrus von HlBERNIA studieren und legte dadurch die Grundlage seiner
philosophisch-systematischen Fundierung christlicher Theologie.

2 Vgl. dazu u.a. HECK, Erich Johannes: Der Begriff Religio bei Thomas von
Aquin. München/Paderborn/Wien: Schöningh 1971, 8.

3 Vgl. ebd., 9.



8 Hans Otto Seitschek

manschen Werk neben der Summa theologiae (1267-1273), über den

Islam4 und De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae,5 ein
Sendschreiben aus dem Jahre 1271, das vom rechten Verhalten des

Landesherrn mit jüdischen Untertanen handelt.

II. Summa contra Gentiles (lib. I, cap. 2 & 6)

Zu Beginn des 6. Kapitels des I. Buches der Summe gegen die Heiden

rühmt Thomas die Ausbreitung des christlichen Glaubens als wahrer
Lehre, die schon in den alttestamentlichen Prophetien vorgezeichnet
ist und durch Taten und Wunder der Heiligen stets bestätigt wird.6

Dem stellt Thomas daraufhin die falsche Prophétie Muhammads

gegenüber, der die Menschen mit fleischlichen Genüssen zu
verlocken sucht und die Gebote, die er gibt, nach diesen Gelüsten
ausrichtet (Mahumeto, qui carnalium voluptatum promissis7). Dabei gibt
Muhammad keine Wahrheitsbeweise {documenta veritatis8) seiner
Lehren und vermischt Wahres und Falsches durch Fabelei {quin
potius vera quae docuit multis fabulis et falsissimis doctrinis immis-

cuit9), da er alle (indirekten) Zitate aus dem Alten und Neuen Testament,

die er überhaupt anführt, entstellt, wie jedem deutlich wird,
der einen Blick auf sein Gesetz wirft {quin potius quasi omnia Veteris

4 THOMAS VON AquiN: Summae contra Gentiles libri quattuor, lib. I, cap. 6

(übers, v. K. ALBERT u.a., 2. Aufl. Darmstadt: WBG 1987 [1. Bd.], 20-25).
6 THOMAS VON AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In:

DERS.: Politica divi Thomae Aquinatis opuscula duo. Turin/Rom: Marietti 1948, 99-
101. Nur 94 der insgesamt 211 Zeilen des Textes in der Marietti-Ausgabe beziehen
sich direkt auf Juden.

6 Vgl. AQUIN: Summae contra Gentiles, lib. I, cap. 6 (Darmstadt 21987 [1. Bd.],
20-23). Vgl. dazu VAN RIET, Simone: La Somme contre les Gentils et la polémique
islamo-chrétienne. In: VERBEKE, Gérard / VERHELST, Daniël (Hgg.): Aquinas and
Problems of his Time. Leuven/Den Haag: Leuven University Press, Nijhoff 1976,

150-160, hier 150, 153.

7 AQUIN: Summae contra Gentiles, lib. I, cap. 6 (Darmstadt 21987 [1. Bd.], 22).
® Ebd. Documenta kann auch im weiteren Sinne als „Lehre" übersetzt werden.

D.h., Thomas kritisiert an Muhammads Lehre, dass sie nichts grundlegend Neues

gebracht hat, sondern biblische Positionen vermischt wiedergibt.
9 Ebd.



Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen 9

et Novi Testamenti documenta fabulosa narratione depravat, ut patet
eius legem inspicienti10). Deshalb überließ Muhammad seinen

leichtgläubigen Gefolgsleuten die Bibel nicht zur Lektüre, um nicht der
Unwahrheit seiner Aussagen überführt zu werden. Da die Muslime,
anders als Juden oder Häretiker, keinen Teil der Bibel als ihre heilige

Schrift anerkennen, kann Thomas, selbst wenn er auf biblische
Motive stößt, nicht mit der Schriftautorität der Bibel argumentieren,
sondern nur von den Prinzipien der natürlichen Vernunft ausgehen

{quia quidem eorum, ut Mahumetistae et pagani, non conveniunt nobis-

cum in auctoritate alicuius Scripturae, per quam possint convinci [...]
necesse est ad naturalem rationem recurrere, cui omnes assentire co-

gunturn).
Thomas kritisiert an Muhammad ferner, dass er keine übernatürlichen

Zeichen, also Wunder (signa [...] supranaturaliter facta12), in
den Dienst seiner Lehre gestellt hat und damit kein Zeichen der

göttlichen Inspiration seiner Lehre durch den Heiligen Geist geben

kann, sondern sich vielmehr in Waffengewalt (potentia armorumu)
gesandt sieht, wie dies auch Räuber und Tyrannen tun {quae signa
etiam latronibus et tyrannis non desunt14). Muhammad habe sich mit
seiner Lehre zuerst an primitive Wüstenbewohner gewandt und sie

häufig zum Glauben an seine Lehren gezwungen. Darüber hinaus

stützt keine vorausgehende Prophétie {nulla divina etiam oracula

praecedentium prophetarumls) die prophetische Lehre Muhammads.
Zusammenfassend ist also Folgendes festzustellen: Thomas kritisiert

an der Lehre des Islams, dass sie Menschen durch anreizende
Gebote verführe. Er greift Muhammad an, da dieser sich auf keine

Prophétie stützen kann, die sein Leben und Wirken ankündigt.
Darüber hinaus liefert Muhammad keine Wahrheitsbeweise für seine

10 Ebd. (Darmstadt T987 [1. Bd.], 24).
11 Ebd., cap. 2 (Darmstadt 21987 [1. Bd.], 4-9, hier 6). Vgl. dazu KENNY, Anthony

J.P.: Aquinas. Oxford/u.a.: Oxford University Press 1980; dt.: Thomas von
Aquin. Übers, v. B. SCHELLENBERGER. Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder 1999, 21f.

12 AQUIN: Summae contra Gentiles, lib. I, cap. 6 (Darmstadt 21987 [1. Bd.], 23).
13 Ebd.
14 Ebd.
15 Ebd.



10 Hans Otto Seitschek

Lehre und vermischt in seinen Aussagen Wahres, das biblischer
Quelle entfließt, mit Falschem, nämlich seinen eigenen Grundsätzen.

Somit gibt er eine fabulierte Lehre wieder; ein Argument, das

die christliche Apologetik häufig gegen den Islam ins Feld führt.
Nicht zuletzt ist Thomas der Uberzeugung, dass die islamische Lehre

nicht göttlich inspiriert sein kann, da keine Wunder im Umfeld
ihrer Offenbarung vorliegen.

Exkurs: Islamische Quellen zur Zeit des Thomas von Aquin

Thomas von Aquin bezeichnet den Islam hier als lex, die er
vielleicht in Teilen kannte, worauf das Partizip inspicienti [legem]16 ein

möglicher Hinweis ist. Die Kenntnisse von Thomas über den Islam
dürften eher aus uns nicht überlieferten Briefen oder mündlichen
Berichten stammen, da im 13. Jahrhundert islamische Primärquellen
in lateinischer Sprache schwer zugänglich waren. Die Christenheit
sah in der Verbreitung islamischer Schriften eine große Gefahr, wie
die Schrift Gegen das Gesetz der Sarazenen des Dominikaners Ricoldo
da Monte Croce (bei Florenz) aus dem frühen 13. Jahrhundert zeigt.
Ricoldo hatte aufgrund seiner Missionsarbeit im Vorderen Orient
Kenntnisse des Arabischen und konnte deshalb auch mit muslimischen

Gelehrten in Austausch treten. Bereits im 9. Jahrhundert hat
Niketas von Byzanz im Auftrag von Kaiser Michael III., der von
842-867 auf dem Thron von Konstantinopel saß, eine volkssprachliche

griechische Ubersetzung des Korans angefertigt, die jedoch
verloren gegangen ist. Nach den Erfahrungen des ersten Kreuzzugs
(1096-1099) gelangte Peter der Ehrwürdige (Abt von Cluny, f 1156)

zu der Überzeugung, dass der muslimische Gegner nicht mit der
Gewalt der Waffen, sondern nur mit der Macht des wahren Arguments
zu schlagen sei. Dazu ist eine Kenntnis der Lehre der gegnerischen

Religion aus ihren Quelltexten unbedingt notwendig. 1142 nahm
Robert von Ketton den Auftrag Peter des Ehrwürdigen an und
übersetzte mit der Unterstützung eines arabischen Muttersprachlers den

Koran ins Lateinische. Der Engländer Robert musste sich in eine für
ihn völlig neue Materie einarbeiten, da er ursprünglich mit der

16 Ebd. (Darmstadt 21987 [1. Bd.], 24).



Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen 11

Übersetzung mathematischer und astronomischer Texte aus dem

Arabischen betraut war. Die insgesamt nicht fehlerfreie erste
lateinische Koranübersetzung Robert von Kettons war die Grundlage für
ein anfängliches Verstehen des Korans in Europa. Zusammen mit
weiteren zentralen religiösen Texten des Islams, die gemeinsam mit
dem Koran zu dieser Zeit ins Lateinische gebracht wurden, ergab
sich die Sammlung von Toledo. Sie war zur Zeit Thomas von
Aquins nur in wenigen Abschriften vorhanden und deshalb nahezu
unbekannt. Erst im Zuge des Humanismus wurde 1543 in Basel vom
Züricher Theologen Theodor Bibliander (1504-1564) eine Druckfassung

des Korans in lateinischer Sprache vorgelegt. Dieser Veröffentlichung

ging ein Streit voraus, ob der Koran überhaupt gedruckt
werden solle, oder ob er eine zu große Gefahr für die unbedarften
christlichen Leser darstelle. Hintergrund war eine antitrinitarische
Strömung im 16. Jahrhundert, die durch die Veröffentlichung des

Korans frische Argumente hätte aufnehmen können. Erst Martin
Luther soll durch sein Votum zugunsten der Befürworter einer
Veröffentlichung den Ausschlag gegeben haben, dass der Rat der Stadt
Basel den Druck des Korans genehmigte. Schließlich kann der
religiösen Opposition, sei sie muslimisch oder antitrinitarisch, nur dann

Einhalt geboten werden, wenn die Argumente der Gegenseite
ausreichend bekannt sind. Die Nachfrage nach dem lateinischen Koran
war daraufhin so groß, dass bereits 1550 eine zweite Auflage nötig
wurde.17 In der Folge entstanden zahlreiche Übersetzungen des

Korans und anderer wichtiger Texte des Islams in verschiedenen
europäischen und außereuropäischen Sprachen.

III. De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae

Bei der Schrift De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae handelt

es sich um einen Antwortbrief wohl aus dem Jahre 1271 an eine

namentlich nicht erwähnte ducissa Brabantiae, Gräfin von Flandern,

17 Vgl. WATT, William Montgomery: The Influence of Islam on medieval Europe
Islamic surveys 9). Edinburgh/Chicago: University Press 1972; dt.: Der Einfluß

des Islam auf das europäische Mittelalter. Ubers, v. H. FLIEßBACH. Neuausgabe. Berlin:

Wagenbach 2001, 45-48.



12 Hans Otto Seitschek

wörtlich Herzogin von Brabant. Vieles deutet darauf hin, dass es

sich hierbei um Margerita von Konstantinopel handelt, die 33 Jahre
lang (1245-1278) Gräfin von Flandern war. Sie war darüber hinaus
eine große Förderin der Dominikaner.18 Anders als der Titel De regi-
mine Judaeorum vermuten lässt, gibt Thomas hier keineswegs einen

systematischen Uberblick über das Gesetz oder die Vorschriften der

Juden, sondern geht lediglich auf die Fragen ein, die ihm die Gräfin
von Flandern in einem vorausgegangenen Schreiben zum Umgang
mit ihren Untertanen, insbesondere den jüdischen, gestellt hat. De

regimine Judaeorum ist demnach eher mit „Uber die Reglementierung

der Juden" (genitivus obiectivus) als mit „Uber das Gesetz/die

Regularien der Juden" (genitivus subiectivus) zu übersetzen. So wird
deutlich, dass die Auseinandersetzung mit dem Judentum in dieser

Schrift nahezu ausschließlich auf politischer19 und kaum auf religiöser

Ebene geschieht. Der „Brief an die Gräfin von Flandern" ist in
der lateinischen Thomas-Ausgabe von Joseph Mathis (bei Marietti)
neben einem Brief an den König von Zypern {De regimine principum
ad regem Cypri)20 deshalb mit Recht unter den politischen
Kurzschriften Thomas' von Aquins zu finden.21 Der Titel De regimine
Judaeorum ist somit recht unpassend. De regimine subditorum, wie es

Johannes Perrier vorschlägt,22 wäre besser geeignet, da sich der Brief

18 Vgl. TORRELL, Jean-Pierre O.P.: Initiation à. saint Thomas d'Aquin. Sa

personne et son œuvre. Fribourg: Ed. Univ. u.a. 1993, 22002; dt.: Magister Thomas. Leben

und Werk des Thomas von Aquin. Ubers, v. K. WEIBEL. Freiburg i.Br./Basel/Wien:
Herder 1995, 232-234. John HOOD verwechselt Margereta von Frankreich mit
Margerita von Konstantinopel! (vgl. HOOD, John: Aquinas and the Jews. Philadelphia:
University of Pennsylvania Press 1995, 102). Genaue Angaben der Quellen zur
Ermittlung der ducissa liefert Torrell.

19 Vgl. LIEBESCHÜTZ, Hans: Judaism and Jewry in the Social Doctrine of Thomas

Aquinas. In: The Journal of Jewish Studies 13 (1962) 57-81.
2® Dt. Übersetzung des dem Thomas zugeschriebenen Teils (bis einschl. Buch

II, Kap. 4): THOMAS VON AQUIN: Über die Herrschaft der Fürsten. Übers, v. Fr.
SCHREYVOGL. Stuttgart: Reclam 1990.

21 THOMAS VON AQUIN: Politica divi Thomae Aquinatis opuscula duo. Turin/
Rom: Marietti 1948.

22 THOMAS VON AQUIN: De regimine subditorum ad ducissam Brabantiae. In:
OERS.: Opuscula omnia, Bd. 1: Opuscula philosophica. Hg. v. Joannes PERRIER. Paris

1949, 213-219.



Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen 13

nicht allein auf die jüdischen Untertanen bezieht, sondern auf den

rechten Umgang eines christlichen Staatsoberhaupts mit allen seinen

Untertanen (subditi), unter besonderer Berücksichtigung der Juden.
Die Gräfin von Flandern hat Thomas in ihrem vorausgehenden

Schreiben offensichtlich konkrete, praktisch-politische Fragen
gestellt, wie sie mit ihren Untertanen nach Maßstäben der christlichen
Lehre umgehen soll.23 Thomas, der sich für diese staatsrechtlichen

Fragen als Theologe eigentlich nicht zuständig sieht (quia mihi pla-
ceret, ut super his requireretis aliorum consilium magis in talihus peri-
torum24), handelt insgesamt acht Fragen ab, von denen fünf den

Umgang mit jüdischen Untertanen betreffen. Drei von diesen fünf
Fragen beschäftigen sich mit dem Verleihen von Geld gegen Zins,
dem Wucher {usuraê).

Die fünf relevanten Fragen heißen: Darf die Gräfin von Juden
Steuern erheben (exactionem facere in Judaeos25)? Darf sie einen
Juden, der nur von Zinsen lebt und der eine Untat begangen hat, mit
einer Geldstrafe belegen (requirehatis, si peccaverit Judaeus, utrum sit

poena pecuniaria puniendus, cum nihil haheat praeter usuras26)? Darf
sie Spenden aus jüdischer Hand annehmen {quaerebatur, si ultro offe-

rant pecuniam, vel aliquod encenium, an recipere liceat27)? Was soll,
wenn man von einem Juden aus Geldgeschäften eine größere Summe

zurückerhält, als sie von Christen von ihm verlangt wurde, dann mit
der übrigen Summe geschehen (quaeritur, si plus accipitur a Judaeo,

23 Vgl. v. a. BLUMENKRANZ, Bernhard: Le De regimine Judaeorum: Ses modèles,

son exemple. In: VERBEKE / VERHELST (Hgg.): Aquinas and Problems of his Time,

101-117, bes. 101-104 und SCHRECKENBERG, Heinz: Die christlichen Adversus-

Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld, Bd. III. Frankfurt a.M.:
Peter Lang 1994, 249-259, hier 250-254. Alexander BROADIE fasst die Positionen

zum Judentum in der Summa theologiae zusammen: BROADIE, Alexander: Medieval

Jewry through the eyes of Aquinas. In: VERBEKE / VERHELST (Hgg.): Aquinas and
Problems ofhis Time, 57-69.

2^ AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In: DERS.: Politica
divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 99.

25 Ebd.
26 Ebd.
27 Ebd., 100.



14 Hans Otto Seitschek

quam ab eo Cbristiani requirant, quid sit de residuo faciendum28)? Ist
es gut, dass Juden ein öffentlich sichtbares Kennzeichen tragen müssen,

wodurch sie sich von den Christen unterscheiden (si bonum est,

ut per provinciam vestram Judaei signum distinctivum a Christianis

deportare cogantur29)?

Die übrigen drei Fragen betreffen das Erheben der Steuern bei

christlichen Bürgern, den Amterkauf und das Eintreiben von zusätzlichen

Abgaben durch die Beamten der Fürstin.
Thomas gibt auf jede Frage in aller Kürze die üblichen Positionen

der Kirche wieder. Er weist auf die grundsätzliche Gleichbehandlung
aller Untertanen aus christlicher Sicht hin. So darf man, entgegen
dem frühmittelalterlichen Ethos des Adels, laut Thomas von allen
Untertanen Steuern verlangen, solange das Prinzip des öffentlichen
Nutzens durch den Gewinn aus Steuereinnahmen eingehalten wird
(ut communem populi utilitatem procurent^0). Dies ist eine der

Hauptaussagen des Briefes. Obwohl die Juden aufgrund ihrer Schuld, da sie

Jesus Christus gekreuzigt haben, ihn und das Evangelium zurückweisen,

der ewigem Knechtschaft verfallen sind31 (quia licet, ut iura
dicunt, Judaei merito culpae suae sint, vel essent perpetuae servituti

28 Ebd.
2<1 Ebd., 101. Vgl. TORRELL: Initiation a saint Thomas d'Aquin-, dt.: Magister

Thomas, 232-234, hier 234, dort sind die Fragen stark paraphrasiert wiedergegeben.
Vgl. ebenso HOOD: Aquinas and the Jews, 102-105 und SCHRECKENBERG: Die
christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld, Bd.

III, 250-253.
30 AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brahantiae. In: DERS.: Politica

divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 101.

31 Thomas gibt hier, wie in Summa theologiae, Ila-IIae, q. 10, art. 10, die im
Mittelalter übliche christliche Position der perpétua servitus Judaeorum, der Knechtschaft

der Juden bis zum Ende der Zeiten, wieder, wie sie von lehramtlicher Seite

der Kirche und vom Kaiser stets bekräftigt und somit mehr und mehr von einer

spirituellen zu einer sozialen Wirklichkeit wurde (z.B. durch Papst Innozenz III.
oder Kaiser Friedrich II. im Jahre 1236). Oftmals wird für diese Position der
Römerbrief (v.a. Rom ll,25f.) als Schriftbeweis angeführt, jedoch stützt der Römerbrief

die perpétua servitus nicht. Vgl. dazu SCHRECKENBERG: Die christlichen
Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld, Bd. III, 253.



Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen 15

addictP2) und deshalb von ihnen bis hin zum Existenzminimum jede
noch so harte Steuer erhoben werden darf, da der christliche Landesherr

das Eigentum der Juden als sein eigenes betrachten darf, soll
dies ein christliches Staatsoberhaupt auf keinen Fall tun. Andernfalls
sehen die Juden die Christen als ungerecht an und begehren womöglich

gegen sie auf. Aus diesen Überlegungen folgt Thomas' Rat,
Juden und andere Nichtchristen nie überhöht steuerlich zu belasten,
obwohl dies aus Sicht der christlichen Lehre möglich wäre, damit
sich die Kirche, die mit Nichtchristen „ehrbar umgehen muss"33,

nicht unnötig den Unwillen derer zuzieht, die nicht unter ihrer
Autorität stehen. Gotteslästerung, insbesondere durch Untergebene,
muss in jedem Falle verhindert werden,34 genauso wie der Apostel
Paulus durch sein Vorbild mahnt, „weder den Juden, noch den

Heiden, noch der Kirche Gottes ein Ärgernis zu sein"35 (Quia tarnen

oportet nos honeste ambulare etiam ad eos qui foris [sc. extra ecclesiam]

sunt, ne nomen Domini blasphemetur, ut Apost. [sc. Paulus] fideles ad-

monet suo exemplo, ut sine offensione simus Judaeis, ac Gentibus et Ec-

clesiae Dei; [...] quia ea, quae sunt insolita, magis soient animos
hominum perturbare^). Das von Juden verlangte Steueraufkommen
sowie Geldstrafen wegen Wucherei und anderer Vergehen oder

Spenden dürfen nie aus Zinsen aus unerlaubten Geldgeschäften
fließen, da Thomas jede Art von Wucher mehr als andere Vergehen
ächtet und bestraft sehen will, weil der unerlaubte Geldverleih oft
Ursache schlimmerer Verstöße ist. Dabei ist es letztlich nicht
entscheidend, ob der Wucherer ein Jude oder ein Christ ist (videtur
etiam mihi quod esset maiori poena puniendus Judaeus, vel quicumque
alius usurarius, quam aliquis alius. Ferner: Quod autem de Judaeis
dictum est intelligendum est de cavorsinis, vel quibuscumque aliis

2,2 AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In: DERS.: Politica
divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 99.

33 1 Thess 4,12. Ehrbarer Lebenswandel gegenüber Außenstehenden schließt
auch ein, nichts von einem anderen begehren zu müssen und zu wollen.

34 Nach 1 Tim 6,1.
35 1 Kor 10,32f.
3^ AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In: DERS.: Politica

divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 99.



16 Hans Otto Seitschek

insistentibus usurariae pravitatii7). Aus diesem Grund muss ein
christliches Staatsoberhaupt dafür sorgen, dass Juden körperlich
arbeiten oder ein Handwerk ausüben, um nicht von Zinsen leben zu
müssen, so dass sie ihre Steuern und Geldstrafen rechtmäßig zahlen
können. In einigen Teilen Italiens geschieht dies bereits {Melius enim
esset ut Judaeos laborare compellerent ad proprium victum lucrandum,
sicut in partibus Italiae faciunt38). Steuereinnahmen, Geldstrafen und
Spenden darf der Staat von Juden grundsätzlich annehmen. Nur
wenn sie aus dem Gewinn von Geldverleih stammen, müssen sie

immer dem ursprünglichen Eigentümer zurückerstattet werden, da

jeder Christ, der durch Geldgeschäfte mit einem Juden Schaden erlitten

hat, von diesem in vollem Umfang entschädigt werden muss {debet

eis restitué9). Wenn mehr Geld als gefordert zurückgezahlt wird
oder die geschädigte Person nicht ausfindig gemacht werden kann,
muss dieses Geld nach den Anwiesungen des Diözesanbischofs, anderer

Kirchenoberen oder rechtschaffener Männer frommen oder, falls

nötig, gemeinnützigen Zwecken zugeführt werden {in pios usus
secundum consilium dioecesani episcopi, et aliorum proborum, vel etiam
in communem utilitatem terrae, si nécessitas immineat, vel exposcat
communis utilitas40). In seiner Härte, mit der er den Wucher verurteilt,

geht Thomas noch über die lehramtliche Position der Kirche
auf dem Vierten Laterankonzil (1215) und über seine eigenen
Feststellungen in der Summa theologiae41 hinaus, da er in besonderem
Maße die Auswüchse des Geldverleihs bekämpfen will. Thomas'
Angriff auf den Wucher könnte seinen Grund auch darin finden, dass

3^ Ebd., 100. Die cavorsini, Bewohner von Cahors in Südfrankreich (dt. Kawert-
schen), waren zur Zeit von Thomas als christliche Geldhändler bekannt. Auch in
der Lombardei wurde von Christen Geldverleih betrieben (vgl. SCHRECKENBERG:

Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld,
Bd. III, 252 u. 254).

3^ AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brahantiae. In: DERS.: Politica
divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 100.

39 Ebd., 99.

40 Ebd.
44 Vgl. AQUIN, Thomas von: Summa theologiae, Ila-IIae, q. 78, art. 1-3.



Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen 17

die Gräfin von Flandern Geldverleih in gewissem Maße erlaubt
hat.42

Was die Frage der öffentlichen Kennzeichnung der Juden durch

spezielle Kleidung anbelangt, hält sich Thomas an die Entscheidung
des Vierten Laterankonzils und die Dekrete von Papst Innozenz III.
(secundum statutum concilii generalis43), wonach Juden und auch

Muslime beiderlei Geschlechts in christlichem Umfeld stets durch

spezifische Kleidung äußerlich leicht erkennbar sein müssen.44 Thomas

bezieht sich hier natürlich nur auf die Juden (Judaei utriusque
sexus in omni Christianorum provincia, et in omni tempore aliquo
habitu ab aliis populis debent distingué). Er weist auch auf das

Gesetz der Juden selbst hin, das das Tragen von Quasten an den vier
Ecken des Oberkleides vorschreibt, damit andere sie als Juden erkennen46

{Hoc eis etiam in lege eorum mandatur, ut scilicet faciant fim-
brias per quatuor angulos palliorum, per quos ab aliis discernantuH7).

In seiner Antwort an die Gräfin von Flandern leitet Thomas, der
sich hier in der ungewohnten Rolle eines Juristen sieht, seine
Position eher aus moraltheologischen Prinzipien denn aus dogmatischen

Vorschriften ab. Thomas will sicherstellen, dass das christliche
Staatsoberhaupt friedliche Ordnung im öffentlichen Raum herstellt,

42 Vgl. HOOD: Aquinas and the Jews, 105.

4^ AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brahantiae. In: DERS.i Politica
divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 101.

44 Viertes Laterankonzil, cap. 68; vgl. SCHRECKENBERG, Heinz: Die christlichen

Adversus-Judaeos-Texte und ihr literarisches und historisches Umfeld, Bd. II. 3. Auflage.
Frankfurt a.M.: Peter Lang 1997, 423-425. Die phrygische Mütze, also der konische

Judenhut, und der Judenring an der Kleidung (rota) wurden im späten Mittelalter zu
äußerlichen Erkennungsmerkmalen der Juden in Europa.

46 AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In: DERS.: Politica
divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 101.

46 Thomas bezieht sich hier auf Num 15,37-41 und Dtn 22,12. Aus Num 15,39

geht jedoch hervor, dass das Tragen einer spezifischen Kleidung nicht der
Unterscheidung dienen soll, sondern nur ausdrücken soll, dass man sich unter das Gesetz

stellt.
42 AQUIN: De regimine Judaeorum ad ducissam Brabantiae. In: DERS.: Politica

divi Thomae Aquinatis opuscula duo, 101.



18 Hans Otto Seitschek

und gleichzeitig die Vorherrschaft der christlichen Lehre gewahrt
bleibt.

IV. Fazit: Austausch der Religionen bei Thomas von Aquin?

Thomas von Aquin sieht weder das Judentum noch den Islam als

Religion im eigentlichen Sinne an. Dies bleibt dem Christentum
allein vorbehalten. Deshalb setzt sich Thomas nicht auf der Ebene

der Lehre, auf dogmatischer Ebene, mit den beiden anderen

Offenbarungsreligionen auseinander, sondern kritisiert sie eher auf der
Ebene der Phänomene bzw. gibt Vorschläge, wie mit der fremden

Religion aus christlicher Sicht umzugehen ist. Thomas von Aquins
Anweisungen, die den Nichtchristen gesellschaftlich und politisch
nur geringen Spielraum zuweisen, sind in jedem Falle in den

geistesgeschichtlichen Rahmen seiner Zeit einzubetten.48 Insgesamt sinkt
Thomas nicht auf das niedrige Niveau der Religionspolemik seiner

Zeit ab.49 Er drückt sogar seine hohe Wertschätzung der gesetzestreuen

Juden aus,50 lässt sie mit ihren Riten aus theologischem Kalkül

gewähren51 und mildert die Schuld des einfachen Volkes (minores)

am Tod Christi ab.52 Die Beschäftigung mit dem Judentum liegt
Thomas sowohl aus theologischen als auch aus politischen Gründen
näher, da zu Thomas' Zeit mehr Juden als Muslime in Mitteleuropa
und Italien - mit Ausnahme von Sizilien - lebten. Dass Thomas
wohl kaum mit dem Islam direkt in Berührung kam, zeigen auch die

Hauptstationen im Leben des Aquinaten: Neapel, Rom, Köln und
Paris.55 Anders verhält es sich mit dem Judentum: In der Nähe von
Rom soll Thomas von Aquin einmal zwei einflussreiche Juden

48 Vgl. HOOD: Aquinas and the Jews, 106f.

49 Vgl. SCHRECKENBERG: Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr
literarisches und historisches Umfeld, Bd. III, 258.

50 Vgl. AQUIN: Summa theologiae, Ia-IIae, q. 104.

51 Vgl. AQUIN: Summa theologiae, Ila-IIae, q. 10, art. 11.

52 Vgl. AQUIN: Summa theologiae, III, q. 47, art. 5 u. 6.

55 Gestorben ist Thomas von AQUIN am 7. März 1274 im Zisterzienserkloster

von Fossanova, zwischen Rom und Neapel gelegen. Er befand sich auf dem Weg

zum Konzil von Lyon (1274).



Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen 19

durch Argumente basierend auf dem Alten Testament bekehrt
haben.54 Die Auseinandersetzung mit Andersgläubigen, insbesondere

mit christlichen Häretikern, findet bei Thomas allerdings überwiegend

auf schriftlicher Ebene statt: Er stellt sich in seiner Summa

contra Gentiles (1259-1264) neben den Häretikern auch den

Argumenten der Heiden, Juden und Muslime, ohne jedoch in jeder Hinsicht

einen intensiven philosophisch-theologischen Austausch mit
der Gegenseite zu erreichen. Der apologetische Ansatz, Stärkung des

eigenen Standpunkts und Abwehr von fremden Einflüssen, steht bei
Thomas klar im Vordergrund.55 Ferner wird die lateinische
„Sprachbarriere" nicht übersprungen, woraus sich zwei Schwierigkeiten
ergeben:

Erstens konnte Thomas wichtige jüdische oder islamische Texte,
soweit sie ihm überhaupt zugänglich waren, nicht in der Originalsprache

lesen, was ihm ein tieferes Verständnis der jeweils anderen

Religion verwehrte.
Zweitens konnte sich kein direkter sprachlicher Austausch mit

Vertretern fremder Religionen ergeben, außer in der Gelehrten- und
Kirchensprache Latein. Auch die Ubersetzung und vor allem
Verbreitung lateinischer Versionen von außerchristlichen Primärquellen
war im 13. Jahrhundert noch nicht weit fortgeschritten. Eine

wichtige Ausnahme bildet hier die um 1240 entstandene lateinische

Ubersetzung von Moses Maimonides' „Führer der Unschlüssigen"
unter dem Titel Dux neutrorum, die Thomas durchaus bekannt
war.56 Ein wechselseitiger Austausch zwischen Konfessionen oder

Religionen ergibt sich im Werk des Thomas von Aquin jedoch
nicht.

54 Vgl. TOCCO, Wilhelm von: Vita S. Thomae. In: Acta Sanctorum Mart. I
[1688], 667, nach SCHRECKENBERG: Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr
literarisches und historisches Umfeld, Bd. III, 258.

55 Zu Thomas' Auseinandersetzung mit Andersgläubigen als „Herold einer

neuen Christenheit" vgl. auch: CHENU, Marie-Dominique, O.P.: Saint Thomas

d'Aquin et la théologie. Paris: Seuil 1959; dt.: Thomas von Aquin in Selbstzeugnissen

und Bilddarstellungen Rowohlts Monographien 45). Übers, v. O.H. PESCH. 8.

Aufl. Reinbek bei Hamburg: Rowohlt 1998, 79-89, hier 84-86.
56 Vgl. SCHRECKENBERG: Die christlichen Adversus-Judaeos-Texte und ihr

literarisches und historisches Umfeld, Bd. III, 257.



20 Hans Otto Seitschek

Abstract
St Thomas Aquinas' concept of „religion" refers to Christianity as the

one true religion. Christianity alone can he called religio, whereas non-
Christian religions are understood simply as lex, fides or secta. St

Thomas thus separates strictly between the concept of Christianity and
other religions, to which he nonetheless acknowledges a certain system of
rules. In differentiating so sharply, Aquinas shows that in medieval
times there could not possibly exist any dialogue between different
religions. They just examined each other from the outside in a

competitive manner. They only talked about and not to another

religion, for apologetical reasons, or in order to strengthen one's own
perspective and to defend itfrom any other system ofbelief.


	Thomas von Aquin und die nichtchristlichen Religionen

