Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)
Heft: 3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN — REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

Rezensionsartikel

Von der autonomen Motral im Kontext des Glaubens zur christlichen Ethik
in pluralistischer Gesellschaft

von Josef Romelt

WILS, Jean-Pierre: Versuche iiber Ethik (= Studien zur theologischen Ethik
108). Freiburg i.Ue.: Academic Press 2004. 192 S. ISBN 3-7278-1500-0.

LOB-HUDEPOHL, Andreas (Hg.): Ethik im Konflikt der Ubergengungen (= Stu-
dien zur theologischen Ethik 105). Freiburg i.Ue.: Academic Press 2004. 248
S. ISBN 3-7278-1475-6.

JANS, Jan (Hg.): Fir die Freibeit verantwortlich. Festschrift fur Karl-Wilhelm
Merks zum 65. Geburtstag (= Studien zur theologischen Ethik 107). Frei-
burg i.Ue.: Academic Press 2004. 302 S. ISBN 3-7278-1492-6.

Wer sich iiber die grundlegenden Themen informieren will, welche in der ka-
tholischen Moraltheologie und Sozialethik der Gegenwart diskutiert werden,
findet in der Reihe der Studien zur theologischen Ethik immer einen kompe-
tenten Ratgeber. Die letzten Binde, welche in dieser Reihe erschienen sind,
spiegeln wieder einmal mehr die fundamentalen Tendenzen dieser theologi-
schen Disziplinen wieder.

In diesen Binden kommt seismographisch ein Wechsel der Atmosphire
ethischer Reflexion innerhalb der katholischen Theologie zum Ausdruck, der
ihre sensible Reaktion auf die sich immer neu wandelnden Herausforderungen
moderner Kultur zur Geltung bringt. Vielleicht kann man diesen Weg schlag-
wortartig als einen Wechsel von den vorrangigen Fragestellungen weg, die
hinter dem Profil katholischer Moraltheologie als autonomer Moral im christ-
lichen Kontext standen, hin zu Problemfeldern und Gedankenmotiven einer
»christlichen Ethik in pluralistischer Gesellschaft® kennzeichnen: Die Refle-
xionen der theologischen Ethik ringen nicht mehr vorrangig — wie noch in
den siebziger und achtziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts — um die Su-
che nach einer normativen Rationalitit, welche ihre Kommunikabilitit in den
Beziigen moderner Gesellschaft sichert, sondern sie haben sich auf das Um-
feld der vielfiltigen Ansitze ethischen Denkens, ihren pluralen Rationalititen
und auch ,,Spiritualititen” eingestellt, die die ,radikale Moderne“ prigen.
Theologische Ethik versteht ihre Aufgaben nicht mehr vorrangig darin, auf
eine bestimmte sidkulare Rationalitit hin (sprachanalytischer oder sprach-
pragmatischer Provenienz) ihr eigenes Profil zu schirfen und vom theologi-
schen Horizont her das Gesprich zu suchen, sondern sie nimmt zur Kenntnis,
dass die sikulare Gesellschaft selbst ein sehr disparates Feld moralischer Re-
flexion und nicht nur rationaler (ethischer) Einstellungen darstellt. Ethische



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 765

Argumentation wird in diesem Zusammenhang zur Hermeneutik: zum Ver-
such, Positionen moralischer Uberzeugungen zu verstehen, die eigene morali-
sche Position in ihren Voraussetzungen offen zu legen und so in das Ge-
sprich mit der pluralistischen Welt zu kommen. In einem solchen Denkraum
kann die theologische Ethik ihre expliziten religiosen Voraussetzungen auch
wieder unbefangener einbringen. Sie beginnt, wieder verstirkt iiber den theo-
logischen Sinnhorizont ihres Denkens nachzudenken und auch nach auBen
hin zu sprechen.

1. Versuche siber Ethik

In diesem Sinne findet sich in der Aufsatzsammlung des Inhabers der Pro-
fessur fir Christliche Ethik unter besonderer Beriicksichtigung der Kultur-
wissenschaften und Direktor des Zentrums fir Ethik an der Radboud Univer-
sitit in Nijmegen, Jean-Pierre Wils, ein Durchgang durch das Verstindnis der
Moraltheologie als Hermeneutik.! Der Autor steht schon immer fiir eine Mo-
raltheologie, welche dezidiert auch fiir die theologische Ethik das Bewusstsein
um die unreduzierbare Fragmentierung moderner Kultur und gerade auch des
ethischen Wissens einfordert. Gegen den Trend, Moraltheologie in naturrecht-
liche Gewissheiten (gerade angesichts der komplizierten Auseinandersetzung
im Bereich der Bioethik und der Ethik der Medizin) zuriickzunehmen, wirbt
er auch heute fiir eine ,,gewarnte Hermeneutik® (12), fur die ,,Nachsicht beim
Verstehen“ (13) (,,Nachsicht. Eine hermeneutisch-ethische Studie in kulturel-
ler Perspektive”; 11-40). Es geht um ein ethisches Argumentieren, das die
Kompliziertheit gegenwirtiger Situation auszuhalten im Stande ist und nicht
in vorgebliche Sicherheiten flieht. Ethik als Hermeneutik wird als ein Denken
skizziert, das in der Begegnung mit fremden Positionen das Misstrauen gegen-
uber einer allzu raschen Vereinnahmung des anderen bis zum Schluss be-
wahrt. Auch dort, wo nach dem Verstehensprozess Standpunkte miteinander
vermittelt werden, bleibt das Bewusstsein, das Geheimnis des anderen, ja der
letzten Griinde ethischer Konflikte nie ganz erfasst zu haben. Diese ,,Nach-
sicht“ ist innerhalb der Geschichte der Ethik schon immer reflektiert worden.
In der Denkfigur der Epikie, in den kasuistischen Systemen des Probabilismus
und schlieBlich in den wissenschaftlichen Theoremen der Hermeneutik fiithrt
ein solcher Respekt vor der Offenheit ethischen Erfassens und Argumentie-
tens zu vorsichtigen Ansitzen theologischer Ethik. Und so gilt auch fiir die
Gegenwart, dass ,,die Notwendigkeit, mit einer Ethik ohne definitive Gewiss-
heiten zu leben® (34), bestehen bleibt, also Bescheidenheit als Perspektive ei-
ner Ethik der Nachsicht angebracht ist.

Von dieser Einsicht her kann Wils dann auch moderne ethische Dis-
kussionsfelder sichten: die Frage nach der Bedeutung von ,,,Emotionen® in e-
thischen Begrindungsverfahren® (82-95), die Grundfrage nach dem Verhilt-
nis von Autonomie und Passivitit im Blick auf die technische Uberformung
medizinischer Heilung und der Beziehungen zwischen Heilberufen und Pa-

L\WILS, Jean-Pierre: Versuche iiber Ethik (= Studien zur theologischen Ethik 108). Freiburg
i.Ue.: Academic Press 2004.



766 Besprechungen — Rezensionen — comptes rendus

tienten (,,Autonomie und Passivitit. Tugenden einer zweiten Aufklirung im
medizinischen Kontext®; 96-106). Theologische Ethik mahnt die Offenheit
des technischen Zugriffs auf den Menschen an, der sein ,Objekt nie ganz er-
fasst und deshalb auch nicht reduzieren darf. So ginge es nicht darum, mo-
derner Medigintechnik einen irgendwie festgelegten Tabubereich des ,,Nicht-
Dirfens® entgegenzusetzen, der die Zudringlichkeit der Technik kasuistisch
domestizieren zu koénnen scheint. Das wire eine gleichsam genauso technische
Antwort auf die Spannungen moderner Kultur wie der Apparatepark medizi-
nischer Diagnostik und Behandlung selbst. Aber technisches Handeln miisse
in der Sphire der Medizin wohl lernen, die Kunst auch des ,,Lassens® als Di-
mension des Menschlichen in ihrer eigenen Dynamik zu respektieren. Nur so
bleibt sie offen und differenziert genug, um das Geheimnis menschlicher Ge-
sundheit, dem sie dient, nicht zu verfehlen. Und in diesem Sinne bedarf in
gleichem Sinne der Zugriff der Medien auf den Menschen auch heute noch der
Hoflichkeit, welche die medialisierten Subjekte in ihrer Geheimnishaftigkeit
respektiert (,,Weltverhiltnisse als Medienverhiltnisse. Oder: Héflichkeit als
mediale Tugend?*; 107-125). Die moderne Definition des Todes als Ganz-
hirntods muss sich ihre Ambivalenzen und Grenzen eingestehen, auch wenn
sie den medizinischen Alltag praktikabel machen méchte (,Wann ist der
Mensch tot?*; 126—142). Und die Diskussionen um den Embryonenschutz er-
scheinen auf diesem Hintergrund in ihren kimpferischen Lagern hiufig iber-
zogen und von Scheinsicherheiten geprigt (,,Differenzen ethischer Argumen-
tation in Europa. Das Beispiel Embryonenschutz. Ein Blick aus den Nieder-
landen®; 143-158) .

Man kann an diesen Ansatz sicherlich die Frage stellen, ob er nicht die
Anstrengung um die Rationalitit des ethischen Arguments zugunsten einer
Offenheit fiir die verschiedenen Untiefen moralischer Uberzeugungen so weit
zuriickstellt, dass die Entscheidbarkeit ethischer Konflikte eher unwahrschein-
lich wird. Die Opfer moralischer Verantwortungslosigkeit blieben in der kom-
plexen Gesellschaft nicht mehr identifizierbar, haben es schwer, den MaBstab
ihres Rechts zu benennen. Interessant ist aber, dass gerade in diesem Werben
um eine bleibende rationale Offenheit ethischer Argumentation das theologische
Argument innerhalb der ethischen Diskussion wieder ein neues, ganz unauf-
dringliches, ja, selbstverstindliches Interesse erfihrt. In einem Seitenblick auf
die ,,Theorie des Ritus* versucht Wils zu zeigen, dass nicht nur innerhalb der
Ethik, sondern auch in anderen kulturellen Kontexten die Spannung ausge-
halten werden muss: Eindeutigkeit von Konturen miissen mit der Offenheit
der Entwicklung und Mehrdeutigkeit der Kultur bestehen kénnen (,,Vom Ri-
tus zur Hermeneutik. Eine Erkundung in ethischer Absicht®; 41-56). Inner-
halb der modernen Gesellschaft scheint gerade die religiose Dimension, wel-
che den Ritus braucht, nur mit einer solchen Doppeltheit der Selbstvollziige
und der Selbstentwicklung darstellbar und vollziehbar zu sein. Und der Seiten-
blick auf die dsthetische Reflexion der Moderne zeigt, dass hier in der Ausei-
nandersetzung der Asthetik mit dem Leid die religidse Dimension wie eine letz-
te Abgriindigkeit des Asthetischen begriffen wird, die auch mit der Wende
von den Kanones einer platonischen Objektivitit hin zur transzendentalen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 767

Subjektivitit seit Kant nicht stillgelegt werden kann (,,Autonomie der Kunst
und Transzendenz. Theologisch-isthetische Reflexionen nach Kant*; 57-81).
Es geht um eine religiose Dimension, die freilich selbst nicht mehr logisch so
zu verwalten ist, dass sie in den Besitz gar einer wissenschaftlichen Technik
iibergehen konnte.

2. Ethik im Konflikt der Ubergeugungen

Ein ihnliches Bild ergibt sich am Ende der Ubetlegungen, welche der Band,
der im Zusammenhang mit dem Kongress der Internationalen Vereinigung fiir
Moraltheologie und Sozialethik 2003 in Berlin entstanden ist, bietet.2 Hier
wurde die Frage nach der theologisch-ethischen Reflexion im Kontext des ge-
sellschaftlichen Pluralismus ausdriicklich in den Blick genommen und un-
mittelbar thematisiert. Die fachwissenschaftliche Perspektive der Soziologie
macht deutlich, dass der religise Pluralismus in den modernen Gesellschaften
nicht einfach nur zu einer Schwichung gliubiger t]berzeugungen fuhrt, son-
dern ihre Ausdruckskraft und ihre Bedeutung fiir die moderne Kultur steigern
kann (,,Hans Joas, Glaube und Moral im Zeitalter der Kontingenz®; 11-24).
Dabei geht es nicht einfach um ein 6konomisches Modell der Konkurrenz,
das die Mannigfaltigkeit der Anbieter verstirkt. Sondern es geht um die ver-
tiefte Reflexivitit, mit der religiose Uberzeugungen iibernommen und biogra-
phisch fiir das Subjekt pluralistischer Kultur von Bedeutung werden. Genau in
diesem Sinne vermag die Fundamentaltheologie die Pluralitit religioser Uber-
zeugung als Potential zu verstehen (,Edmund Arens, Pluralitit und Potential
religivser Uberzeugungen®; 25-39). Die theologische Ethik selbst kennt Mo-
delle, mit denen dem modernen Pluralismus zu begegnen versucht wird: die
Unterscheidung zwischen den Ebenen des guten Lebens und der Gerechtig-
keit, die Differenzierung zwischen Werten und Normen (in der Werte-Erzie-
hung in einem ganzheitlichen Sinne angemahnt wird), Formen von Ethik-
beratung in Bezug auf konkrete Konflikte in den Bereichsethiken, das Aus-
halten von Widerspruch und Widerstreit (,,Walter Lesch, Die Vielfalt prak-
tisch gelebter Uberzeugungen als Voraussetzung und Gegenstand der Ethik®;
40-58). Auch hier wird in diesem Sinne schlieBlich fiir eine Hermeneutik ge-
worben, die den Anspruch auf Wahrheit nicht aufgibt, aber vorsichtiger in ih-
ren wahrheitstheoretischen, , hermeneutischen® Voraussetzungen artikuliert.
Und nachdem ein Blick auf die Theologie und Ethik im Islam (,,Mohammad
Salim Abdullah, Ethik und Religion — zum Verhiltnis von Theologie und E-
thik im Islam®; 59-66), die dogmatische Reflexion tiber das Machtverstindnis
im Christentum (,,Hans-Joachim Sander, Religion in Ethik? Zum Verhiltnis
von Theologie und Ethik im Christentum®; 67—79) und eine vorsichtige Skizze
der Moglichkeiten des interreligiosen Gesprichs (,,Hans Zirker, Grenz-
iiberschreitungen: Méglichkeiten und Bedingungen einer Theologie interreli-
giosen Gesprichs®; 80-94) das Bild komplettiert haben, skizzieren zwei Theo-

2 LOB-HUDEPOHL, Andreas (Hg.): Ethik im Konflikt der Ubergengungen (= Studien
zur theologischen Ethik 105). Freiburg i.Ue.: Academic Press 2004.



768 Besprechungen — Rezensionen — comptes rendus

logen aus der katholischen und evangelischen Konfession die Notwendigkeit,
Partikularitit und Universalitit christlicher Ethik in eine Beziehung zu setzen.

Fir die christliche Ethik im gesellschaftlichen Pluralismus wird dabei of-
fensichtlich als ein erster systematischer Ertrag deutlich — und hier unterschei-
det sich das gegenwirtige Suchen theologischer Ethik am deutlichsten von
den Fragestellungen der ,,autonomen Moral®“ —, dass der theologische Hori-
zont Ausgangspunkt der ethischen Reflexion innerhalb der Theologie sein
muss, will sie nicht ihre Identitit aufs Spiel setzen. Das bedeutet nicht unbe-
dingt einen Verlust der Kommunikationsfihigkeit und Universalisierbarkeit in
den Raum pluralistischer Gesellschaft hinein. Sondern aus katholischer Per-
spektive sind hier Uberlegungen aus dem Bereich der modernen Rechtsethik
im Sinne des Kommunitarismus von Interesse. In ihnen wird deutlich, wie
sehr gerade universale Uberzeugungen zuriickverweisen auf einen Lebens-
kontext, in dem die vom rationalen Konsens erfassten Wertvorstellungen ver-
mittelt und aus lebensweltlichen Ressourcen mit getragen werden. Der ju-
disch-christliche Prophetismus erscheint auf diesem Hintergrund schon immer
als ein konkretes ethisches Engagement im Namen des Glaubens — also in die
konkreten Kontexte geschichtlicher Unrechtserfahrungen hinein —, an denen
aber auch spitere Generationen und Menschen in ganz neuen kulturellen
Chiffren ihre moralischen Herausforderungen (,,universalisierend®) identifi-
zieren konnten (,,Marianne Heimbach-Steins, Universalititsanspruch und pro-
phetischer Anspruch — Korrektive christlicher Ethik aus katholisch-theolo-
gischer Perspektive®; 95-118). Der protestantischen Ethik wird in diesem
Kontext der Zusammenhang zwischen den Erfahrungen der menschlichen
Freiheit als von Gott ermdglichter (dies ist der Kern menschlicher Freiheit)
und der Offenheit eines solchen Freiheitsverstindnisses auf die Rationalititen
von Recht und Institutionen hin wichtig (,,Hans G. Ulrich, Universalititsan-
spruch und prophetischer Anspruch — kritische Korrektive christlicher Ethik.
Zu Selbstverstindnis und Perspektiven evangelisch-theologischer Ethik; 119-
136).3

3. Fiir die Freiheit verantwortlich

Ist es zu scharf gesagt, wenn im Anschluss an solche Ubetlegungen tatsichlich
ein ausgesprochener neuerlicher Paradigmenwechsel katholischer theologi-
scher Ethik konstatiert werden muss: ja, sogar eine Reintegration der theo-

3 Den Band beschlieBen Darstellungen zu konkreten Problemfeldern, in denen die-
se theologische Hermeneutik deutlich wird: ,,Christa Schnabl, Firsorge zwischen
kirchlichen Traditionen und feministischer Kritik® (137-153); ,,Michael Rosenberger,
Nicht bis zum letzten Blutstropfen — das Schlachten von Tieren in den monotheisti-
schen Religionen® (154-164); ,,Christoph Mandry, Ausbildung ethischer Kompetenz
oder Moralerziehung?“ (165-180); ,,Ulrike Kostka, Mehrwert des theologischen Argu-
ments? Bioethik im Kontext unterschiedlicher Begriindungsstrategien® (181-190);
»Beatrice Bowald, Prostitution zwischen Skandalisierung und Legitimierung® (191-
210); ,,Franz-Josef Baumann, Soziale Gerechtigkeit versus Fairness?® (211-230);
,Hans-Joachim Meyer, Kirche als lernende Organisation? Ekklesiopraktische Einblicke
und Konsequenzen® (231-245).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 769

logischen Horizonte in die ethische Reflexion, weil die ,,autonome Moral® ih-
re gliubigen Quellen vergessen hitte? Der dritte, der hier besprochenen Bin-
de, sperrt sich freilich entschieden einer solchen Interpretation der Tendenzen
gegenwirtiger Entwicklung theologischer Ethik. Die Einfithrung in die Fest-
schrift fur Karl-Wilhelm Merks zum 65. Geburtstag* (,,Hans Halter, ,Gott und
die Moral‘. Oder: Karl-Wilhelm Merks und die Moral — eine kleine Laudatio®;
9-19) betont, dass der Geehrte den Ansatz der autonomen Moral tiber das
ganze Wirken seiner Hochschultitigkeit hin treu geblieben ist. Auf den ersten
Seiten begegnet einem das ansprechende Bild eines Theologen, dessen Freude
am Dialog und dessen Bejahung der modernen Welt aus seinen freundlichen
Augen spricht. Und es werden die bleibenden Aufgaben eines solchen Ansat-
zes genannt — auch fir den gegenwirtigen Horizont pluralistisch gesteigerter
Gesellschaft: das entschiedene Ringen um eine rationale Auseinandersetzung
iber die ethischen Themen im Raum der Theologie, welche sich dem Diskurs
in der Gesellschaft nicht durch Flucht in Gberrationale Reservate entziehen
darf; der Kampf gegen das Missverstindnis, dass damit die theologische Ethik
ihre religiosen Voraussetzungen preisgeben wiirde; die Forderung, dass nur in
einem solchen Profil die Vermittlung zwischen Glaube und moderner Gesell-
schaft innerhalb der ethischen Reflexion der Theologie gelingen kann. Fir die
Freiheit verantwortlich — das heiBit ja gerade diese Reflexion auf die herme-
neutischen strukturellen, politischen Bedingungen einer ethischen Autonomie
des Menschen, der die Voraussetzungen fir seinen eigenen Freiheitsvollzug
selbst noch einmal — ob er will oder nicht — gestalten muss.

Aber auch dieses in einem gewissen Sinne geradezu als Jubiliumsband der
»autonomen Moral®“ zu verstehende Buch ist im Weiteren dann geprigt von
Uberlegungen, welche die Pluralitit der ethischen Ansitze in der Gegenwart,
in ihren Rationalititen und Uberzeugungszusammenhingen sowie die Besin-
nung auf die expliziten theologischen Voraussetzungen der Moraltheologie im
Gesprich mit ihnen zum Gegenstand haben. So findet sich hier der Aufsatz
,,Christliche Ethik und die Pluralitit gelebter Uberzeugungen® (Walter Lesch;
50-64), der genau diesen Ubergang zu markieren versucht: Dass das ethische
Gesprich innerhalb der modernen differenzierten Gesellschaft nicht einfach
eine abstrakte rationale Auseinandersetzung, sondern die Begegnung zwischen
dem dahinter stehenden Feld der lebensweltlichen Kontexte moralischer U-
berzeugungen braucht. Und in diesem Sinne wird die These von der Sikulari-
sation moderner Gesellschaften massiv in Frage gestellt, vor allen Dingen ihre
gleichsam evolutionire These, dass mit der zunehmenden Modernisierung der
Verlust der Religion notwendig einhergehen muss (,,Paul Valadier, La séculari-
sation en question®; 85-93). Das soziologische Faktum des Zuriickdringens
religioser Motive wird auf das Zerbrechen bestimmter Verstindnisweisen der
Prisenz von Glaube und Religion in der Offentlichkeit ausgelegt. Und so
kann aus dogmatischer Perspektive festgestellt werden, dass auch die Ethik
schon immer auf religiose Problemstellungen trifft, wenn sie zhre eigenen Apo-

4 JANS, Jan (Hg.): Fiir die Freiheit verantwortlich. Festschrift fiir Karl-Wilhelm Merks zum
65. Geburtstag (= Studien zur theologischen Ethik 107). Freiburg i.Ue.: Academic Press 2004.



770 Besprechungen — Rezensionen — comptes rendus

rien und Problem/lagen ernst nimmt und bis in die letzten, weltanschauliche Sinn-
kontexte beriihrenden Dimensionen rational und eben hermeneutisch zu
durchdringen versucht (,,Wiel Logister, Theologie und Ethik. Einige Betrach-
tungen mit einem dogmatischen Einschlag®; 65-75). SchlieBlich wird die Dia-
lektik zwischen autonomer Moral und christlichem Glaubenskontext betont
(,Frans J.H. Vosman, Darf Gott Herrscher sein? Zur politischen Theologie
der autonomen Moral®; 94-106). Ja, der wohl am tiefsten in die gegenwirtigen
Dimensionen bioethischer Politikberatung auf europidischer Ebene einbezoge-
ne Kollege, Guinther Virt, kann am Ende des Buches dartiber nachdenken, wie
gerade die theologischen Positionen fiir die Klirung der ethischen Konflikte
moderner Kultur wichtig werden (,,Theologie als Dimension bioethischer Po-
litikberatung®, 265-279). Dabei geht es nicht nur um eine theoretische Dialek-
tik zwischen theologischem Horizont und ethischer Rationalitit, sondern um
den konkreten Anschluss an die Lebenswirklichkeit Jesu Christi.

Wer die in diesen Binden dokumentierten Suchbewegungen moderner ka-
tholischer theologischer Ethik in ihrem Gesamt zu bewerten versucht, der
wird vielleicht abschlieBend resiimieren missen: Es ist sicher nicht dber-
trieben, die neue Aufmerksamkeit der Moraltheologie und Sozialethik fir die
christlichen Konturen ihres Denkens gerade mit dem zunehmenden Bewusst-
sein darum zu verkniipfen, dass der Gesprichspartner der Theologie — die
pluralistische Gesellschaft der radikalen Moderne — selbst aus einer Fiille welt-
anschaulicher Hintergrundannahmen und rationaler, aber eben auch ,spirituel-
ler* Vorstellungen denkt. Aber tieferer Ubetlegung erschlieBt sich der Zusam-
menhang dann vielleicht noch einmal differenzierter, als es der bloBe Begriff
eines neuerlichen Paradigmenwechsels zum Ausdruck bringen kénnte — ein
Begriff, der den Verdacht erwecken konnte, die Leistungen theologischer E-
thik im Raum katholischer Theologie in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhun-
derts diskreditieren zu missen: Man muss die dargestellten Anliegen nicht ein-
fach als Gegensatz gegeniiber den Tendenzen der autonomen Moral im Kon-
text des Glaubens verstehen. Vielleicht ist es gerade der Gedanke der Auto-
nomie und der Gesprichsoffenheit mit der modernen Welt gewesen, der tber
die autonome Moral in der Moraltheologie in der Zeit nach dem II. Vatika-
num gestaltet worden ist und es Uberhaupt erméglicht hat, im gegenwirtigen
Kontext in den Dialog mit den durchaus disparaten und uniibersichtlichen
pluralen Kontexten der radikalen Moderne einzutreten. Der Gestus der Kom-
munikabilitit hat sich eben differenziert: iiber das vordringliche rationale An-
liegen der Ansitze der siebziger und achtziger Jahre des vergangenen Jahr-
hunderts hinaus zum weltanschaulich hermeneutischen Gesprich, in dem das
christliche Profil neu zum Leuchten gebracht werden kann.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus i

Zum Vergleich der lateinischen Ubersetzungen von Ammonios’
In Peri Hermeneias

von Michael Groneberg

AMMONIUS HERMEAE: Commentaria in Peri hermeneias Aristotelis. Ubersetzt von
Bartholomius Sylvanus. Neudruck der Ausgabe Venedig 1549. Mit einer Einl.
v. Rainer Thiel, Gyburg Radke und Charles Lohr. Stuttgart-Bad Cannstadt:
Frommann-Holzboog 2005 (= CAGL 12). 160 S. Ln. ISBN 3-7728-1232-5.

Das Erscheinen dieses Bandes gibt Anlass, den Stand der Forschung zum Ammo-
nios Latinus zu restimieren. Da der Kommentar des Ammonios auch eine der wich-
tigsten erhaltenen Quellen fiir die Peri Hermeneias des Aristoteles darstellt, werde ich
im Folgenden nicht nur den Neudruck der Renaissance-Ubersetzung des Sylvanus
besprechen, sondern diese auch durch Vergleich mit anderen lateinischen Uberset-
zungen in den weiteren Kontext der abendlindischen Aristotelesrezeption stellen.

Hintergrund

Ammonius, Sohn von Hermeias und Schiiler von Proklos in Athen, trat gegen
Ende des 5. Jahrhunderts nach Christus die Leitung der Philosophenschule in
Alexandria an und unterrichtete dort die bedeutenden Neuplatoniker des 6.
Jahrhunderts. Er ist eine wichtige Quelle der Uberlieferung antiker philoso-
phischer Texte, die in seinen Kommentaren mit zitiert sind, und prigte mit
seinen Auslegungen die weitere Tradition. Die wichtigsten erhaltenen Kom-
mentare sind die zu den Kategorien und zur Peri Hermeneias von Aristoteles so-
wie zur Isagoge des Porphyrius. Bei diesen Kommentaren handelt es sich ver-
mutlich um Vorlesungsmitschriften seiner Schiler, nur der Kommentar zur
Peri Hermeneias ist mit Sicherheit von ihm selbst verfasst.

Die Uberlieferung der Peri Hermeneias wurde massgeblich durch zwei Kom-
mentatoren bestimmt, nimlich durch Ammonius und Boethius. Der nur weni-
ge Jahre spitere Kommentar des Boethius, der den aristotelischen Text ins
Lateinische tbertrigt (De interpretatione), nimmt auf den des Ammonios nicht
explizit Bezug. Die Aristoteles-Exegese durch Ammonios ist daher im latei-
nischsprachigen Mittelalter zunichst kaum bekannt und wird dann vorwiegend
iber arabische Philosophen (v. a. Avicenna und Averroes) vermittelt. Hierzu
gibt es nun eine Ausnahme: Wilhelm von Moerbeke stellte am 12. September
1268 eine lateinische Ubersetzung des Kommentars von Ammonios am Hof
des Vatikan fertig (siche dazu G. Verbeke, 1961).! Bis ins selbe Jahr weilte
auch Thomas von Aquin am selben Ort und ging dann, vermutlich vor Be-
endigung von Moerbekes Werk, nach Paris. Thomas diirfte der erste gewesen
sein, der von der Ubersetzung profitierte. Sein eigener wirkungsmichtiger,
aber unvollendeter Kommentar zur Peri Hermeneias nimmt hiufig explizit auf

| VERBEKE, G.: Ammonius. Commentaire sur le peri hermeneias d'Aristote. Traduction de
Guillaume de Moerbeke, Edition critique et étude sur l'utilisation du commentaire
dans 'oeuvre de Saint Thomas. Louvain: Publications universitaires 1961.



772 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

den des Ammonios Bezug, ist stark von diesem, aber auch von Boethius in-
spiriert, und endet genau an derselben aristotelischen Stelle, an der auch ein
Manuskript der Ubersetzung des Ammonios endet. Verbeke vermutet, dass
Thomas dort abbrach, wo der ihm zugingliche lateinische Text des Ammo-
nios aufhorte. Dies wiirde eine ausserordentlich starke Orientierung am Kom-
mentar des Ammonios bedeuten. Diese lisst sich in der Tat inhaltlich nach-
weisen, z.B. wo es um die Vereinbarkeit gottlichen Wissens mit freiem
Handeln geht.

Eine grossflichige Rezeption der griechischen Kommentare fand allerdings
erst in der Renaissance statt. Nach dem Fall Konstantinopels im Jahre 1453
brachten Emigranten, unter ihnen etliche Aristoteliker, griechische Hand-
schriften in den Westen, die dort Interesse fanden, neu ediert und ins La-
teinische tbersetzt wurden (XXI). So gab der venezianische Verleger Aldus
Manutius 1495-1498 die Aristotelis Opera graece in finf Binden heraus. An-
schliessend begann er, die griechischen Kommentare zu Aristoteles im Ori-
ginal zu verlegen. Dieses Projekt nahm ein halbes Jahrhundert in Anspruch
und wurde nach seinem Tod von seinen Erben fortgefiihrt. Der Kommentar
des Ammonios zur Peri Hermeneias erschien 1503, die vorliegende Ubersetzung
durch Bartholomius Sylvanus zuerst 1546, in dritter Auflage 1549, je Venetijs
apud Hieronymum Scotum (Nerbeke gibt hingegen an, dass die erste Auflage 1543
bei Hieronymus Scotus und die zweite 1546 bei J. Gryphium erschienen ist).
Die Kommentare zu den Kategorien und zur Peri Hermeneias wurden in jener
Zeit auch von anderen Gelehrten tbersetzt, nachweislich von Johannes Bap-
tista Rasarius. Da beide Ubersetzungen im Verlauf des 16. Jahrhunderts oft
gedruckt wurden, entschied sich Charles Lohr, der Herausgeber der CAGL
(Commentaria in Aristotelem Graeca — Versiones latinae temporis resuscitatarum littera-
rum), fir einen Neudruck von je einem Werk der beiden, um eine Vergleichs-
moglichkeit der Ubersetzungstechniken bereit zustellen. (Ein tatsichlicher
Vergleich ist in CAGL 12, anders als in Verbeke, allerdings nicht enthalten.)
Von Rasarius liegt bereits die Ammoniosiibersetzung In Categorias vor (CAGL
9), nun folgt also mit Band 12 In De interpretatione die Ammoniosiibersetzung
von Sylvanus nach der Vorlage des Exemplars der Universititsbibliothek
Freiburg im Breisgau.

Das hochformatige Buch (30 x 20 cm) ist handlich schmal und zur Ginze
in schwarz/weiss gedruckt, was schade ist — man wiinschte sich die schonen
Ornamente des Nachdrucks in Farbe. Die Kopie des zweispaltigen Textes ist
an vielen Stellen schlecht und an einer gar nicht leserlich (verschmierte Stelle
S. 36), ein stirkerer Druck und hoherer schwarz-weiss Kontrast hitten der
Neuausgabe gut getan. Das Buch zerfillt in zwei Teile, den Nachdruck selbst
und das vorangestellte Begleitmaterial der Herausgeber.

Das Begleitmaterial

Die Herausgeber haben eine knappe Einleitung vorangestellt, die mit einer
Bibliografie (XXIV-XXVI; zu Ammonios in der lateinischen Tradition gibt es
seit Verbeke anscheinend nichts Neues) und dankenswerter Weise mit einem
Verzeichnis der im lateinischen Text verwendeten Abkiirzungen (XXVII) en-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 773

det. Rainer Thiel stellt zu Beginn auf knapp drei Seiten Ammonios’ Leben,
Lehre und Werk vor und Charles Lohr rundet mit einer etwa ebenso langen
Ubersicht zu ,,Ammonios in der lateinischen Tradition®“ ab. Eine Liste der er-
haltenen Werke der griechischen Kommentare zu Aristoteles und Porphyrius
gibt die lateinischen Ubersetzungen des Mittelalters (bis auf eine von Grosse-
teste sind alle von Moerbeke in den 1260er Jahren verfasst) und die griechi-
schen Neuausgaben der Renaissance an (alle von 1499 bis 1551 verlegt, neben
Vlastus und Zanetti in der Mehrzahl von Aldus).

Der Hauptteil der Einleitung, von Gyburg Radke verfasst, bespricht ,,Am-
monios’ Kommentar zu Aristoteles’ Schrift De Interpretatione®. Darin wird da-
von ausgegangen, dass Ammonios iiber Boethius an das lateinische Mittelalter
uberliefert und damit die ,, Tradition der Rezeption der aristotelischen Satz-
lehre und Sprachlogik und damit die abendlindische Sprachlogik iiberhaupt
begriindet wurde. Die Annahme, dass Boethius Ammonios rezipierte (so auch
Courcelle und Verbeke), wird jedoch von Autoren wie David Blank (1996)2
oder Richard Sorabji (1998)3 verworfen. Sie hitten zwar gemeinsam den heute
verlorenen Kommentar zur Peri Hermeneias des Porphyrius benutzt, aber
ansonsten verschiedene Wurzeln. Wihrend Boethius sich hauptsichlich an
Porphyrius orientiert habe, sei Ammonios vorwiegend von Proklos und des-
sen Vorginger Syrianus beeinflusst gewesen. Die Tradierung habe sich mit
ihnen verzweigt, um erst im 13. Jahrhundert wieder zusammenzulaufen. Wih-
rend Boethius fiir das lateinische Mittelalter massgeblich wurde, lebte Ammo-
nios in der syrisch-arabischsprachigen Rezeption des Texts fort. Eine indi-
rekte, wenn auch unbewusste Rezeption des Ammonios tber Boethius kann
nach diesen Autoren, im Unterschied zu den Herausgebern von CAGL 12,
nicht vorliegen. Leider findet sich diese divergente Auffassung in der Ein-
leitung nicht einmal erwihnt.

Radke bespricht des Weiteren kurz die ,,Grundlagen neuplatonischer Her-
meneutik® und die aristotelische Zeichentheorie und geht auf die kanonische
Form der Gliederung des Texts von Ammonius ein. Dabei ist vom Kontra-
diktionsprinzip die Rede und davon, ob bestimmte Fille wie Paare kontrirer
oder indefiniter Aussagen oder Paare von Aussagen tber kontingente Zukunft
davon eine Ausnahme machen, was Ammonios verneine. Hierzu méchte ich
nur erginzen, dass der Ausdruck Kontradiktionspringip irrefithrend ist. Was wir
heute darunter verstehen, ist das Gesetz, dass eine beliebige Konjunktion
(Undaussage) p #nd nicht-p nicht wahr sein kann, wobei p und nicht-p als kon-
tradiktorisch bezeichnet werden — was auch bei Aristoteles so ist (antiphaseis).
In Peri Hermeneias geht es jedoch nicht um dieses Prinzip bzw. um Ausnahmen
davon, sondern um ein anderes, das besagt, dass sich zwei kontradiktorische

2 BLANK, David: Introduction to the [first volume of: Ammonios, On Aristotle on Interpreta-

tion 1-8. translated by D. Blank. London: 1996.

3 SORABJIL, R.: The three deterministic arguments opposed by Ammonius. In: BLANK, David
/ KRETZMANN, Norman: Ammonios (transl.): On Determinism, Ammonius on Aristotle on

Interpretation 9 with Boethius on Aristotle on Interpretation 9 (first and second commentar-
ies). London: 1998, 3—-15.



774 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Aussagen Wahrheit und Falschheit aufteilen. Und hierzu gibt es nun tatsich-
lich Ausnahmen. Erstens niamlich lisst Aristoteles auch indefinite Sitze zu wie
Menschen sind gerecht, die zusammen mit ihrem sehr wohl kontradiktorischen
Gegenteil, in dem Fall Menschen sind nicht gerecht, nicht notwendig wahr und
falsch aufteilen: Sie kénnen beide wahr sein oder beide falsch, je nach dem, ob
sie als partikulare (einige Menschen ...) oder als Allaussagen (alle Menschen ...) zu
verstehen sind (siehe sein Kap. 7). Zweitens wird in Kapitel 9 in Bezug auf die
Jutura contingentia gefragt, ob diese sich wahr und falsch aufteilen. Die Frage ist
auch hier nicht eine nach dem Prinzip der Kontradiktion oder des Nichtwi-
derspruchs, das in Kapitel 9 iiberhaupt keine Rolle spielt, sondern teils eine
des Ausgeschlossenen Dritten, jedoch vorwiegend eine nach der Verteilung von
wabr und falsch auf die kontradiktorischen Aussagen. Der Leser von CAGL 12 sei
also gewarnt: Wenn in der Einleitung vom Kontradiktionsprinzip die Rede ist
(XVIII-XX)), ist nicht das logische Prinzip des Nicht-Widerspruchs gemeint.
Vor diesem Irrtum kann nicht eindringlich genug gewarnt werden. Ammonios
spricht zum Beispiel an einer Stelle ausdriicklich von einem axidma tés anti-
phaseds.* Blank sah sich durch diese Stelle veranlasst, auf das principle of non-
contradiction in der Metaphysik zu verweisen (Blank/Kretzmann, 126, Fn 69),5
obwohl Ammonius auch hier keinesfalls das Nichtwiderspruchsprinzip meinen
kann, sondern sich auf das axidma tés antiphaseds bezieht, was in den Kapiteln
zuvor von Aristoteles abundant dargelegt wurde: das Prinzip ndmlich, dass
Kontradiktoria sich wahr und falsch immer aufteilen — so es sich nicht um die
besagten unbestimmt quantifizierten (spiter indefinit genannten) Sitze handelt.
Die kommentierte Stelle durfte dies eigentlich deutlich machen: priton men gar
ousés ten kataphaseds psendous he apophasis ouk aléthés, kai tantés pseundous ousés tés
kataphasin symbainei mé aléthé einai: ,Erstens namlich ist <dann> [wenn beide kontra-
diktorischen Aussagen falsch sind] bei falscher Bejabung die Verneinung nicht wahr, und
ist diese falsch, findet sich, dass die Bejahung nicht wabr ist" (Eigentibersetzung). Dies
widerspricht dem Prinzip der Aufteilung, nicht aber dem der Non-Kontra-
diktion (da p #nd nicht-p in diesen Fillen immer falsch ist).

Der Nachdruck

Dem Kommentar des Ammonios in der lateinischen Version geht ein detail-
lierter 20-seitiger Index der lateinischen Stellen voraus. So hat es beispielswei-
se fast drei Spalten oder ca. 60 Angaben allein zum Begriffspaar affirmatio und
negatio: , Affirmatio compositionem, negatio diuisionem significat. 27.p“,
»Affirmatio & Negatio diuidunt uverum & falsum ut in ijsdem terminis. 6.i.q%
etc. Der Haupttext enthilt neben der Ubersetzung des Kommentars von Am-

4 Siehe Ammonius in Aristotelis de Interpretatione 9, CAG 146,11; Kommentar zu Aris-
toteles, De Int 18b18 (auch in Ammonius on Aristotle: De Interpretatione 9 (and 7, 1-
17). Greek text established by A. Busse, reprint from CAG. Engl. transl. by D. Blank,
revised by ].-P. Schneider and G. Seel, S. 39-127. In: Seel, Gerhard: Ammonius and
the Seabattle. Texts, Commentary, and Essays. Berlin/New York: 2001).

5 BLANK, David / KRETZMANN, Norman: Ammonios (transl.): On Determinism, Am-
monius on Aristotle on Interpretation 9 with Boethins on Aristotle on Interpretation 9 (first and
second commentaries). London: 1998.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 775

monios auch eine Neuiibersetzung der darin zitierten Stellen des Aristoteles.
Sylvanus hatte nicht viel iibrig fiir die Ubersetzungsleistung seines Vorgingers
Moerbeke, die er als barbarisch, fehlerhaft und unklar brandmarkte (Verbeke,
LXXVII). Diese Stellungnahme findet sich in der Widmung an Christoph
Madrutius, den Bischof von Trient, und ist leider nicht in CAGL 12 enthalten.
Aus Griinden der Kohirenz iibersetzte Sylvanus jedenfalls auch die aristote-
lischen Passagen neu.

Zum Wert der diversen lateinischen Ubersetzungen von Aristoteles
schweigt CAGL 12. Das Wichtigste dazu wurde von Verbeke konstatiert.
Dieser hat 1961 nicht nur einen Vergleich der Ammoniosiibersetzung von
Moerbeke mit den beiden genannten Renaissanceausgaben und mit einer
anonymen Londoner Ausgabe von 1658 vorgenommen, sondern auch mit der
Ubersetzung des aristotelischen Texts durch Boethius (Verbeke, LXXVI-
XCII). Bei Verbeke ist deutlich die sympathisierende Tendenz zu spiren,
Moetrbeke, den ,,flimischen Dominikaner* zu verteidigen und gegeniiber den
Vorwiirfen von Sylvanus, die spiter von Busse fortgefithrt wurden, zu rehabi-
litieren — der Autor sei ungebildet, der Text fehlerhaft und von grober Spra-
che (Verbeke, LXXVI). Prift man Verbekes Argumente nach, so zeigt sich
jedoch, dass er im Wesentlichen Recht hat: das Latein Moerbekes mag weniger
elegant sein als das von Sylvanus oder Rasarius; es hat dafiir den Vorteil, sich
Wort fur Wort eng an den griechischen Text zu halten und damit Riick-
schliisse auf diesen zu erlauben und dem nicht des Griechischen michtigen
Leser das Original dennoch méglichst unentstellt nahe zu bringen. Wie Ver-
beke auch gezeigt hat, ist die Wort-fiir-Wort Ubersetzung weit davon entfernt,
unkorrekt zu sein; sie ist sogar sehr genau (siche die Indizes gr-lat und lat-gr
und die Seiten LXX~XCII bei Verbeke). Ich mochte erginzen, dass gerade bei
einem Text mit fundamentaler und hoch diffiziler logischer und ontologischer
Thematik die peinliche Treue zum Original bis ins kleinste Detail der For-
mulierung vor stilistischen Fragen und sogar vor dem Willen zur Verdeut-
lichung den Vorrang haben muss. Ich mochte dies im Folgenden an einigen
Passagen der Aristoteleslibersetzung verdeutlichen.

Moerbekes Version hat der von Sylvanus voraus — und ubrigens manchmal
auch der von Boethius —, sich auch dort haarscharf an das griechische Original
zu halten, wo klirende Modifikationen auf der Hand zu liegen scheinen.
Sylvanus hingegen folgt einer anderen Strategie. Er will den Text nicht nur
stilistisch aufwerten, sondern auch kliren. Dies kann von Vorteil sein, doch
manche Klirung oder Berichtigung ist nicht so unschuldig wie sie scheint. So
bietet sich an, fode ¢ tode (19a38) wiederzugeben als dieses oder jenes, als hanc aut
tllam, wie Sylvanus tbersetzt, oder auch als hoc ve/ illud, wie bei Boethius.
Moerbeke hingegen bleibt stur bei hanc ve/ hanc. Dies fiir Haarspalterei zu hal-
ten, wire verfehlt. Denn natiitlich schreibt man in einem Text nicht dieses oder
dieses, sondern dieses oder jenes, wohl aber sagt man derartiges in einem Vortrag,
wobei man nacheinander auf verschiedene Dinge zeigt. Nach der Berichtigung
fehlt denn das Indiz, dass es sich beim Text des Aristoteles um eine Vortrags-
mitschrift handelt und die Bedingungen der Rekonstruktion und der Vorstell-
barkeit des Originalkontexts verschwinden fiir den Leser. An anderer Stelle



776 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

sind solche Kleinigkeiten durchaus von weiter reichender Bedeutung. So wird
zum Beispiel homoids gar an egigneto é ouk egigneto (18b8; entsprechend namlich wird
es wohl geschehen oder nicht geschehen [Eigeniibersetzung]) von Moerbeke Wort fiir
Wort Gbersetzt als similiter enim utique fieret ant non fieret; ahnlich Boethius mit
similiter enim, vel fieret, vel non fieret. Sylvanus hingegen formt stilistisch um zu
nam fieret similiter, ant non fieret — denn es wird entsprechend (oder dhnlich) sein, oder
nicht sein. Wir befinden uns an einer Stelle, die der Rede von der aristote-
lischen Korrespondenztheorie der Wahrheit Vorschub leistet. Es ging im
aristotelischen Text voraus, dass entweder die Aussage wahr ist oder ihre
Negation, und nun wird gesagt, dass entsprechend sich die Dinge verhielten
(ich ziehe die Ubersetzung von homoiés als entsprechend dem vom Lateinischen
suggerierten ahnlich vor, da es dem Sinn nach um vergleichbare Strukturen auf
verschiedenen Ebenen geht, und nicht um Ahnlichkeit). Nun ist es ein
entscheidender Unterschied, ob man das Paar von Aussage und Verneinung in
Vergleich setzt zu dem Paar von Geschehen und Nicht-Geschehen, und von
den beiden Paaren sagt, sie verhielten sich gleich, oder ob man, wie Sylvanus,
die Ahnlichkeit (Korrespondenz) des einzelnen Geschehens zur wahren Aus-
sage ausdrickt: sein similiter bezieht sich nicht auf die Alternation, sondern
nur auf fieret — und nach non fieret, so scheint es, ist es elliptisch unterlassen
und in Gedanken zu erginzen. Die verbreitete Auffassung von der ,aristo-
telischen Korrespondenztheorie® von Aussage und einzelner besagter Sache
ist bei Aristoteles allerdings nur zu finden, wenn man Deutungen wie die von
Sylvanus vornimmt.

Noch eine andere Ubersetzungsfrage ist von ontologisch fundamentaler
Bedeutung und méglicherweise entscheidend fiir ein fehlerhaftes modernes
Verstindnis des Aristoteles: es geht darum, was dieser mit genomenon aus-
driickt. Handelt es sich um das Vergangene oder Gewesene, wie es fast alle
modernen Ubersetzer im Rahmen der Zeitformen Vergangenheit — Gegenwart
— Zukunft verstehen (I)? Oder handelt es sich um das verginglich Seiende, ob
nun vergangen, gegenwirtig oder zukiinftig, das dem Entstehen und Vergehen
unterliegt und zum (Immer)Seienden, zum oz, in Kontrast steht (II)? Oder
handelt es sich um dieses Vergingliche, insofern es bereits Tatsache ist (III —
was ebenfalls nicht unbedingt ausschliesst, dass es in der Zukunft liegt; so ist
es jetzt bereits Tatsache, dass morgen wieder die Sonne aufgeht)? Ohne diese
Frage hier entscheiden zu wollen (zu einer eingehenden Diskussion verweise
ich auf meine demnichst erscheinende, in Fribourg angenommene Habilita-
tionsschrift: Futura Contingentia. Die Suche nach der Logik kontingenter Zu-
kunft), sei darauf hingewiesen, dass Boethius genomenon grundsitzlich als factum
ibersetzt (18228,18b11, 19a5), als Tatsache also, was zwar verginglich Seiendes
impliziert, aber nur in der Perspektive seiner Abgeschlossenheit oder Unver-
inderlichkeit (Version III). Moerbeke tbersetzte meist durch Formen von frer:
(entsteben, werden, sich ereignen): quod fit (19a5) oder, im Plural, guae fiunt (18b11).
Die Gegenwartsform driickt die Zeitlosigkeit aus, das gemomenon kann damit
das sich Ereignende sein, in Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft (Form
IT). Sylvanus hingegen folgt Boethius — ob wissentlich oder nicht —, indem er
meist mit factum ibersetzt. An der Auftaktstelle zu Kapitel 9, die die Weichen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 777

fir das Verstindnis des Folgenden stellt, indem sie formuliert, welche Aus-
sagen immer wahr oder falsch sind und welche nicht, weicht er hiervon jedoch
ab und verwendet fiir epi men oun tin ontin kai genomenin die Vergangenheits-
form in ijs ergo quae sunt et fuerunt, die sich in allen modernen Versionen wieder-
findet. Hierzu nur wenige Beispiele: sur les choses présentes ou passées (Tricot), with
regard to what is and what has been (Ackrill), bei dem Gegenwirtigen und Vergangenen
also (Rolfes), bei dem, was (gegenwirtig) der Fall ist, und dem, was bereits gescheben ist,
also (Weidemann). Es konnte jedoch auch sein, dass hier die Rede ist vom
zeitlos oder immer Seienden (das Seiende in Platons Sinne) und im Kontrast
dazu von dem, was verginglich, aber ebenso unverinderlich ist, also vom
Faktischen.

Schiluss

Laut Verlagstext ist Band 12 der CAGL vorwiegend fiir die Untersuchung der
Wirkung von Ammonios ,,auf die lateinische Renaissance® interessant, welche
noch ausstehe. Ich wiirde weiter gehen und vermuten, dass diese Ubersetzung
Hinweise liefern kénnte auf persistierende moderne Fehldeutungen von Aris-
toteles. Das Interesse ist von daher in der Tat vorwiegend wirkungsgeschicht-
licher Natur. Ubersetzende Deutungen, die philosophische Eigenleistungen
darstellen, sind eher bei Boethius zu vermuten. Moerbekes Version ist dieje-
nige, die sich am treuesten ans Original hilt.

The Neoplatonic Sage: An Inner State of Virtue and
Its Outward Manifestations

von Pauliina Remes

SCHNIEWIND, Alexandrine: L ethigue du sage cheg Plotin. Le paradigme du spoudai-
os. (= Histoire des doctrines de I’antiquite classique 31). Paris: Librairie Philo-
sophique J. Vrin 2003. 238 p.

Alexandrine Schniewind’s study on Plotinus targets, as she herself says, a ne-
glected area of Neoplatonic studies, namely ethics. The heavily metaphysical
treatises of Plotinus may not at first sight seem promising sources for a recon-
struction of a true ethical theory, and it is arguable that despite Plotinus’ place
in line with other ancient philosophers in different branches of eudaimonistic
ethics, the motivational force behind his philosophy may not have been pri-
marily moral concerns. It has, further, been maintained that Plotinus’ philoso-
phy — and Platonism in general — is directed only at a small philosophical elite,
having nothing to do with the opinions and well-being of the masses. Un-
doubtedly well-being, for Plotinus, resides in the perfect and invulnerable ac-
tivity of the highest, unfallen part of the soul, the intellect, rather than in the
feelings, actions or even cognitions bodily human beings have in the imperfect
realm of the senses. Yet interestingly Plotinus himself accused the Gnostics
for not having an ethical theory and succumbing to an elitist and arrogant
world-view.



778 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

The problem Schniewind sets for herself is at the heart of this accusation
of elitism: since the figure of the wise man, a spowdaios, is undeniably central
for Plotinus, does Plotinus’ own interest in ethics shrink to a concern in the
well-being of the sage, and thus neglect both the world and the person of the
ordinary man? With these questions in mind, Schniewind proceeds to exam-
ine, first, a variety of preparatory issues, second, the treatise 1.4 [46] on exdai-
monia, and third, other evidence on sposdaios. Let me first briefly introduce the
content of each of the seven chapters, before concluding with an overall as-
sessment of the work.

Chapter I explores the etymological and philosophical background of the
term spowdaios. From eatly on, the term denoted a good, solemn-minded and
virtuous man. While Aristotle would seem to make a difference between a
sophos and a spowdaios, denoting a more theoretical wise man with the former
and a more practically directed with the latter, the Stoics, for instance, make
no such distinction. An interesting question, as Schniewind puts it, will be
which of these traditions Plotinus adopts.

Chapter II is a collection of preliminary issues that place Plotinus and 1.4
into a philosophical and literary context. Schniewind’s rather bold suggestion
concerns the discursive strategy and intended audience of I.4. She combines
Porphyry’s testimony of the different levels of participants in Plotinus’ lec-
tures — the listeners, the disciples and the assistants — with the structure of the
treatise. In her view, the treatise is not meant to be digested as one continu-
ous work, but addresses all three kinds of audience in its consecutive parts,
thus providing a step-by-step pedagogy of a sage. In order for the claim in fa-
vour of pedagogy to gain plausibility, perhaps a more general discussion on
methodology would have been in order. In particular, it would have been in-
teresting to learn what Schniewind thinks the relationship with Plotinus’
methodology and that of Aristotle’s is.!

Chapter III starts the analysis of treatise 1.4, focusing first on the defini-
tion of ewdaimonia. Schniewind follows Plotinus’ critique of peripatetic and
Stoic views, showing that Plotinus accepts the idea of exdaimonia as the good
life (fo eu 2én) only in a qualified sense. He abandons the equation between the
two but argues that well-being resides in life. Since all animals and plants are
living (and according to Plotinus even the stones have a life in the sense that
they have an intelligible order), the equation runs the risk of rendering the
scope of eudaimonia on too wide a scale.

Chapter IV explicates the rather unusual anthropology of Plotinus, rele-
vant for the discussion on well-being. The understanding of human being as
double and as leading two kinds of life (amphibios), the higher or intellectual,
and the lower or bodily in the realm of the senses, is studied through Plotinus’
various uses of ‘other’, a/los. Attention is drawn, among other things, to the

1 E.g., Strange has a view about this in the opening pages of his STRANGE,
Stephen K. Plotinus on the Nature of Eternity and Time. In: SCHRENK, Lawrence P. (Hg.):
Aristotle in Late Antiguity (= Studies in Philosophy and the History of Philosophy 27).
Washington D.C.: Catholic University of America Press 1994, 22-53.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 79

threefold usage of alles signifying (1) those other than the sage (boi alloi); (2)
ordinary human being, or the other part of human being (bo anthripos allos);
and (3) the other' human being or man, namely the sage (anthripos allos).
Schniewind notes the peculiarity of this usage as both something negative, re-
ferring to human beings as living in the realm of necessities and sense (1 and
2), and as something distinctive, referring to a man of wisdom and well-being
(3). A background for this she finds in antignostic polemic. The analysis
would have been, in my view, strengthened by references to Plato’s Timaeus
and Sophist on sameness and difference as well as to Plotinus’ own views on
the first kinds (prita gené). In the light of these, the play on alles and autos
(same) draws upon Platonic dialectic in turn dependent upon the central cog-
nitive powers of human beings, those of recognition of sameness and differ-
ence.? Determining the double nature of human beings must also take place
through the usage of these notions.

In the following pages, Schniewind enriches the division between the sage
and ordinary man into a threefold division with a “middle” man in between.
This new class is important in that its participants are not independent and
fully good sages, nor just led by their senses and desires. They have some rec-
ognition of virtue and attempt to follow it. The classification makes room for
ethics, for indeed the “middle man” is the one who is both able and needs to
strive for goodness and for correct self-identification with the higher self.

Chapter V asks what kind of man, according to 1.4, is happy. It explicates
well-being as the result of the presence of the good and as resulting in the ab-
sence of desire and the search for anything better, that is, self-sufficiency (a#-
tarkeia). The role of external things, especially life’s necessities, in well-being
gets deserved attention. Although Schniewind’s contention — that Plotinus as-
signs a lot of importance to the fact that the body should not be neglected —
may be a slight overstatement, the way in which she brings anthropology to
bear, as well as the distinction between being and we//-being, result in a bal-
anced reading which does not render Plotinus inhuman. Of the distinctions
applied, one might add, the one noted between what is for the sage himself
(hauton) and what is for what belongs to him (axfo#) may comment or be based
upon the one suggested in the A/ibiades 1 between the thing itself (auto hekas-
ton) and the possession (fa autou; 128d). The body holds a middle position be-
tween the true self and other things in the world (possessions of possession in
the Alibiades), and hence its needs must be tended but they do not belong to
the true self.

Chapter VI goes deeper into the topic of spoudaios in 1.4. The sage that
emerges is one whose well-being is constant and invulnerable, and who has
another kind of perspective, among other things, towards life’s pain and suf-
fering. He recognises them, yet does not let them affect his internal well-
being. Schniewind’s interpretation of the metaphors of the sage as an athlete

21 have argued more fully for this elsewhere: REMES, Pauliina: Plotinus on Self and
Person. The Philosophy of the 'We'. Cambridge: Cambridge University Press forthcoming,
chapter 3.



780 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

of virtue and his interiority as an inner lantern with a perpetually glowing light
is most rewarding reading. I find also very valuable the way in which the sage
is distinguished from the ordinary man based not on the intellect (since both
have one) but on the sage’s calm capacity to internally mirror, that is, become
conscious of, its contents, the eternal ideas. The distinctive character of the
sage belongs in this world, and is visible in the life of sense and matter.

The chapter also touches upon the question of the rapport of the sage
with other people. Here one might expect the author either to offer a more
detailed picture, or, if Plotinus does not present resources for a more gratify-
ing account, to mount again the charges of elitism and egoism. Perhaps
Schniewind thinks that her emphasis on the sage as an important role-model
for ordinary human beings salvages Plotinus from this predicament. Indeed,
her reading of the ways in which the sage’s outward behaviour exemplifies and
teaches ordinary men of the proper ways of acting and a correct kind of self-
relation and self-identification is most interesting. Yet here I want to express a
difference in emphasis: Schniewind seems to think that a sage has to act in
this or that way in order to best fulfil his role as a model, and this role is
something that calls for or almost dictates the ways in which the sage acts.
This, however, sits ill with the directions of causal order she herself has indi-
cated. As Schniewind later notes herself (p. 191), the sage does not transmit
his inner vision to others out of necessity, but out of an inner desire for doing
so. What is primary is always the inner virtuous state of the mind, from which
virtuous behaviour follows without need for much choice or reflection. The
external circumstances, like being a philosophy teacher or a role model and
having certain kinds of pupils around, may give final shape to the outward
“emanation” of goodness and virtue, but of course they do not determine it.
Moreover, for the student to actually improve his own soul, an internal
change is necessary, and any outward behaviour or example can only go so far
in bringing this change about. Pedagogy, then, must be understood in a par-
ticular Neoplatonic fashion. Rather than any elaborate pedagogical theory or
method, what is fundamental is the inner state of the soul (noted by Schnie-
wind several times). The effortless flow of virtue from the inner to the outer
which the sage exhibits may well set an example for ordinary people, but in
order to acquire true virtue, they must concentrate on philosophising and on
the search for inner wisdom. For this reason, teaching discursive philosophis-
ing which Schniewind explores later in chapter VIIL.6 seems as, or, perhaps
more, significant than displaying exemplary acts of virtue and goodness.

Finally, chapter VII gathers other evidence on the spondaios. Here Schnie-
wind brings forth, among other things, interesting evidence to the effect that
although a spowdaios does not need discursive thinking in order to become
wise, he does make use of it in teaching others what he himself has seen in his
intellectual vision. Discursivity has an important role in providing the means
of approaching the intelligible vision which in itself is ineffable. The Plotinian
sage par excellence is not a recluse, nor is he arrogant due to his own perfect
state of the soul. He is, rather, a benevolent teacher who displays “philoso-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 781

phical kindness”? to others. As regards Plotinus’ example of the good man’s
constitution as a higher soul like the sage and a lower soul like the sage’s
neighbour benefiting from the presence and proximity of the truly good man
next door (1.2.5.25-27), let me make one final qualification. Plotinus distin-
guishes two ways in which the neighbour benefits from the sage: either he be-
comes like him or out of fear or reverence refrains from doing anything that
the sage would not want. In my view, the latter would result in good behav-
iour which was internally empty, motivated by mere fear (similar to the stance
condemned by Plato in Rep. 8.554d9—el), while the interesting question con-
cerns the former, becoming a sage oneself. For this goal, mimicking the be-
haviour of the sage is hardly enough. The kind of philosophical pedagogy and
dialectic needed to ascend to this higher goal would, however, be a topic for
another study.

The fact that the book derives from Schniewind’s doctoral dissertation is
visible in its disciplined structure and the lengthy introductory sections, with,
among other things, an exegesis of earlier research on the topic as well as con-
siderations of Plotinus’ place in and relation to the philosophical tradition. Al-
though the reader might expect the author to come to ethical issues more suc-
cinctly, these sections are highly useful for students as well as scholars with
little or no knowledge of Plotinus — indeed, some of them could well be used
in graduate teaching as exemplars of the proper approach and method re-
quired in history of philosophy. The central parts of the book offer a detailed
inquiry and an original interpretation of the central sources for Plotinus’ ethi-
cal thinking. The descriptions of the sage’s place between the intelligible and
the sensible, his inner attitude and wisdom, as well as outward posture and
social role, form a plausible and comprehensive picture of the Neoplatonic
spoudaios.

The choice to examine sposdaios as the central figure of Plotinus’ ethics is a
fortunate one, especially because of the teleological nature of ancient philoso-
phy, and the (Platonic) overall tendency to try to describe and reveal things in
their purest and most complete form. As Schniewind notes in the conclusion,
for the present taste this may appear peculiar, and the sage too inaccessible a
figure to follow. But the differences, and the critique they may give rise to,
should not be overstated, since every-day worries and fellow people of the
realm of sense are not ignored by Plotinus. To this end Schniewind has gath-
ered ample evidence.

One of the many merits of the book is its faithfulness to Plotinus’ phi-
losophical terminology. Through a careful examination of the Greek terms
Schniewind manages to approach familiar issues from a novel and fresh angle.
For someone with primary interest in ethics rather than Plotinus, the prox-
imity to the text may at times seem frustrating, and the degree of confronta-
tion of Plotinus’ views on the part of the author leaves something to be de-
sited. The fact that the structure follows the text, rather than clearly defined

3 RIST, John: Plotinus. The Road to Reality. Cambridge: Cambridge University Press
1967, 164.



782 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

topics or philosophical argumentation, means that several issues, like the
many level anthropology of Plotinus or the sage’s stance to external things
and emotions, recur in different chapters the book, thus making them some-
times hard to follow. But to take this kind of critical stance would be some-
what unfair: the book is a high-quality example of a particular strand of stud-
ies in history of philosophy, one in which context and sources are given the
focal importance, and arguments are always studied in this framework. The
virtues of a structure that follows this methodology are equally indisputable:
the reading given does not suffer from idiosyncratic selectiveness or from
anachronisms. Plotinus’ views may not be contested in this study, but they are
often tested in so far as they potentially hold or imply inner discrepancies, as
in the case of the sage as not searching for anything (wé zétein) and yet (disin-
terestedly) searching for what is absolutely necessary for self-preservation (pp.
122-123).

While the modern reader of a book on ethics would certainly anticipate a
thorough theory about our relationships to other people, Schniewind is justi-
fied in her choice to leave that question on the periphery — after all, Plotinus
himself never tackles it thoroughly in any one place of the Enneads. From the
general point of view of ancient eudaimonistic ethics the role of others in a
good human life is not crucial. According to what has become the conven-
tional view, the ancient conception of well-being can be considered a peculiar
branch of ethical egoism in so far as it includes the idea of primacy of indi-
vidual well-being, and hence the question of the ‘other’ is necessarily of sec-
ondary interest. This does not, however, mean egoism in a modern sense of
the word. Since the good of the individual is conceived in objective rather
than subjective terms, and since the conception of good is, further, such that
virtues and friendship play a large part in it (cf., e.g., Arist. NE 9.8-9,
1168a28ff.), the modern juxtaposition between one’s own good and that of
others’ does not arise.* Schniewind’s account of the Plotinian spoxdaios shows
a sage whose well-being is solely dependent upon the internal state and virtue
of his or her own soul, yet one who is essentially also directed towards the
world and its people in an amicable and even caring manner.

Regensionen — Theologie

STUDER, Basil: Augustins De Trinitate. Eine Einfiibrung. Paderborn: Ferdinand
Schoéningh 2005. 252 S. ISBN 3-506-71395-7.

Ce nouveau livre de Basil Studer offre une introduction fondamentale au De
Trinitate, ceuvre théologique sans doute la plus importante de saint Augustin.
L’ouvrage comprend deux parties précédées d’une importante introduction.
Cette introduction (pp. 15-53) présente d’abord la réception du De Trinitate ;

4 Cf. REMES, Pauliina: Plotinus’ Ethics of Disinterested Interest. In: Journal of History of
Philosophy, forthcoming 2006.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 783

elle fournit aussi un état détaillé de la recherche durant les cinquante derniéres
années, en indiquant les principales questions d’interprétation que le De Trini-
tate suscite aujourd’hui. La problématique étant posée, la premiére partie de ce
livre (pp. 55-149) présente la méthode de saint Augustin. Basil Studer montre
de fagon convaincante que lintelligence de la méthode d’Augustin est indis-
pensable pour saisit le contenu du De Trinitate. 11 établit ensuite que cette mé-
thode ne peut étre comprise qu’en référence aux traditions scolaires et cultu-
relles de I’Antiquité. Sur ces bases, la deuxi¢me partie (pp. 153-233) expose
les principaux thémes doctrinaux du De Trinitate, en prétant une attention par-
ticuliére aux missions du Fils et du Saint-Esprit, aux propriétés des Trois qui
sont un seul Dieu, ainsi qu’a la place centrale de la résurrection du Christ dans
le chemin de la foi trinitaire.

Depuis plus d’un siécle, chez les historiens comme chez les théologiens, la
recherche trinitaire est dominée par la thése d’une opposition entre Grecs et
Latins: la réflexion de I’Occident prendrait son départ dans P'affirmation de
I'unité divine, tandis que I’Orient partirait de la Trinité des hypostases ; a cela
s’ajoute souvent un préjugé attribuant a ’Occident un accent sur la ,, Trinité
immanente®, tandis que ’Orient honorerait davantage la dimension ,,écono-
mique® de la doctrine trinitaire. Basil Studer conceéde l’existence d’une ten-
dance ,unitaire” chez Augustin, confirmée notamment par l'affirmation de
Vuna substantia et par les difficultés touchant la notion de personne (pp. 186—
189). On se demande en réalité si I’affirmation d’une telle tendance unitaire ne
devrait pas étre soumise a une critique plus serrée (Augustin souligne manifes-
tement 'unité de la Trinité, mais la mise en valeur des propriétés distinctes du
Pere, du Fils et du Saint-Esprit, dans une pensée pro-nicéenne mire, peut-elle
se faire hors d’une affirmation claire de 'unité ?). Quoi qu’il en soit, d’un bout
a I'autre de ce livre, 'auteur écarte le soupgon d’un déficit économique chez
saint Augustin ; il s’emploie en particulier a montrer que la réflexion trinitaire
d’Augustin n’a pas le caractére ,abstrait“ que lui prétent trop souvent les in-
terprétes aujourd’hui: la dimension économique constitue un trait tout a fait
fondamental de la pensée trinitaire augustinienne, comme le montre en parti-
culier la doctrine des missions (pp. 171-179). Dans un sens voisin, 'auteur
souligne que la réflexion sur le Saint-Esprit comme Amour, qui constitue une
avancée originale de I’évéque d’Hippone, provient principalement de la lecture
augustinienne de I’Ecriture (pp. 94, 204). Méme I'analyse de la structure tria-
dique de la #ens de ’homme, dans la mesure ou elle s’enracine dans la doctrine
biblique de I'image de Dieu, dérive de la lecture augustinienne de I’Ecriture (p.
96). Dans tous les cas, le premier but poursuivi par Augustin est de montrer
que la foi catholique est en plein accord avec 'Ecriture (p. 108).

Du c6té doctrinal, le principal apport de cet ouvrage réside sans doute
dans la place centrale qu’il reconnait aux missions du Fils et du Saint-Esprit.
Développée dans un contexte anti-arien (p. 172), la doctrine augustinienne des
missions inclut un enseignement sur les propriétés des personnes (p. 175). De
cette maniére, les missions constituent le chemin de notre connaissance de la
Trinité éternelle (p. 178): la dispensatio du salut conduit a la theologia (p. 194).
Evoquant la réception de cet enseignement, B. Studer estime que c’est sur la



784 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

doctrine des missions que saint Thomas d’Aquin se montrera le plus proche
de saint Augustin (p. 21) et témoignera ainsi d’une ,,vivante tradition augusti-
nienne® (p. 172). Sur le plan des sources, I’auteur montre que les explications
anti-ariennes du livre IV sur les missions ne supposent pas de contacts directs
d’Augustin avec des homéens (de telles informations directes interviendront
apres 419), mais développent plutét des éléments regus de saint Hilaire et sur-
tout de saint Ambroise (pp. 163—171). L’exposé des propriétés des personnes
met également en valeur I’héritage de saint Hilaire (pp. 189-195). On constate
cependant qu’Augustin va beaucoup plus loin que saint Hilaire dans les élé-
ments mémes qu’il reprend de ce dernier. Le chemin de pensée qui caractérise
la doctrine des missions se retrouve dans 'importance que saint Augustin at-
tribue a la foi au Christ Jésus (pp. 209-233): par la dispensation historique du
salut (scientia), le Christ médiateur donne accés a la connaissance de la Trinité
qui est un seul Dieu (sapientia). Dans la mesure ou elle achéve les événements
de l'incarnation et constitue le sommet de la révélation, la résurrection du
Christ touche donc le noyau méme du De Trinitate (p. 232). 11 est ainsi parfai-
tement justifié de parler d’un véritable ,,christocentrisme® des quinze livres de
Vopus laboriosum d’Augustin (p. 225). Quant aux explications de Basil Studer
sur les propriétés des trois personnes divines (pp. 181-208), elles sont éclai-
rantes mais demeurent assez sommaires. Bien que I'impact sotériologique de
ces propriétés personnelles soit bien souligné, I'exposé de B. Studer demeure
plutét descriptif sur ce point qui, 2 notre avis, aurait mérité une étude plus
approfondie. L’auteur note qu’Augustin dépasse les Cappadociens sur la dis-
tinction entre ’essence commune et les propriétés des personnes (p. 184),
mais il n’explique hélas pas comment et sous quelle forme I’héritage cappado-
cien est parvenu a Augustin. Par ailleurs, dans sa conclusion (p. 236), I"auteur
signale lui-méme qu’il a peu mis en valeur les similitudines de la deuxiéme partie
du De Trinitate. Nous aurions notamment aimé savoir comment interpréter les
difficultés de V’analogie amans, amatus, amor qui, suivant B. Studer, non seule-
ment ,ne suffit pas® a Augustin (p. 182) mais se trouve congédiée (cf. p. 71:
,»Verzicht auf die Analogie der Liebe®).

Du c6té de la méthode, Basil Studer montre le profond enracinement bi-
blique de la recherche trinitaire d’Augustin (pp. 85-109), mais il souligne
d’abord le caractere ,,existentiel de la quéte augustinienne (pp. 59—84). Cette
dimension existentielle est mise en lumiere par de nombreux thémes, notam-
ment celui de la purification et celui de ’exercice spirituel. La recherche trini-
taire proposée par Augustin postule une purification intellectuelle et morale.
Elle constitue une exercitatio animi par laquelle 'esprit humain est peu a peu
rendu capable d’approcher le mystére. Cet exercice spirituel, dont le cceur ré-
side dans la purification de la foi, ne se limite pas aux similitudes examinées
dans la seconde partie de 'opus /laboriosum mais concerne également la pre-
miere partie de I’ceuvre. Notons a ce sujet qu’il serait sans doute utile de re-
prendre 'examen détaillé des similitudines a la lumiere du théme de la purifica-
tion et de I’exercice spirituel. On ne saurait trop insister sur cet aspect: il est
de toute premiére importance pour saisir le propos fondamental du De Trini-
tate (et pour éviter des I'abord certaines méprises de lecture). Augustin appa-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 785

rait ici comme un héritier original de traditions culturelles gréco-romaines
qu’il applique a sa recherche de Dieu. La dimension culturelle est plus pré-
sente encore dans ’emploi des ressources de la grammaire, de la rhétorique
(controverse, protreptique), de I’histoire, de la dialectique et de la philosophie
(pp. 111-147). Le De Trinitate doit étre lu comme le discours d™un orator sa-
piens. Cest un traité scientifique d’un sage orateur chrétien de I’Antiquité qui,
en montrant que la foi catholique de Nicée est en accord avec I’Ecriture, ex-
prime aussi le sens de la vie humaine. Augustin y défend la foi catholique
contre les objections ariennes, écartant ainsi les doutes de certains croyants, et
il s’adresse également a des lecteurs qui désirent connaitre Dieu et ,,cherchent
sa face® (p. 209). Bien que le livre de Basil Studer laisse manifestement place a
d’autres études plus approfondies sur les contenus doctrinaux du De Trinitate,
il offre une introduction trés éclairante et de haute valeur pour saisir son pro-
pos et sa méthode.

GILLES EMERY O.P.

TORRELL, Jean-Pierre: Aguinas’s Summa. Background, Structure and Reception.
Translated by Benedict M. Guevin. Washington, D.C.: The Catholic Univer-
sity of America Press 2005. 156 pp. ISBN 0-8132-1398-3.

Cet ouvrage du Peére Torrell recueille les fruits d’une importante recherche et
d’une longue expérience d’enseignement de la pensée théologique de saint
Thomas d’Aquin. Il s’agit de la version anglaise d’un manuel ayant également
paru en frangais sous le titre ,La ,Somme de théologie’ de saint Thomas
d’Aquin® (Paris, Editions du Cerf 1998). Précise et trés bien faite, cette tra-
duction anglaise contribue a diffuser auprés d’un large public ce que d’autres
études spécialisées du Pére Torrell ont exposé de maniére plus compléte et dé-
taillée. Malgré les proportions modestes de ce livre, on ne s’y trompera donc
pas: sous une forme aisément accessible, il présente les meilleurs résultats
d’une grande érudition et d’une lecture pénétrante de la Somme. L’intérét de ce
petit ouvrage est double. D’une part, il offre une excellente introduction au
propos, au contenu et aux structures de la Somme (chap. II et III). D’autre
part, il montre la place de la Somme dans la vie de Thomas d’Aquin (chapitre
I), en la situant dans son milieu universitaire, parmi les genres de I’enseigne-
ment académique, et en indiquant les sources qui I'alimentent (chapitre IV).
De plus, ce livre prolonge I'apercu historique en présentant la réception de la
Somme jusqu’au XXe siecle, et en esquissant également les principaux traits de
la situation des études sur la Somme a la fin du XXe siécle (chap. V et VI).

Les chapitres consacrés au propos et au contenu de la Somme ne s’attachent
pas a tous les détails, mais ils présentent les lignes maitresses de 'oeuvre.
Avant de situer les trois parties de la Somme et leurs sections, I’A. prend soin
de préciser ce que signifie la ,,sacra doctrina® chez saint Thomas: ,,The term
includes all forms of Christian teaching, beginning with what God says to us
in Sacred Scripture (p. 19). Attentif aux conditions dans lesquelles se trouve
le lecteur contemporain, J.-P. Torrell précise aussi ce que signifie le caractere
scientifique de la théologie (p. 20) et la valeur d’arguments théologiques tels que



786 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

celui de la ,,convenance® (pp. 51-53). Il montre surtout, par-dela les fragmen-
tations introduites par la modernité, 'unité théologique que constitue la Somme
de Thomas d’Aquin: ,,All of his theology is, at one and the same time, con-
crete and speculative, dogmatic and moral and, we might add, spiritual as well.
We must be cautious about applying to the Summa categories that are not his.
Whoever wishes to study Saint Thomas will quickly find himself needing to
change his theological method® (p. 36). L’appel mérite d’étre entendu. Ainsi,
par exemple, les sections de théologie biblique de la Somme sont pleinement
valorisées par ’A. ; cet aspect est illustré par le traité de la Tertia Pars qui étu-
die ce que le Christ a fait et souffert dans son humanité. Une grande attention
se trouve également prétée au plan de la Somme et en particulier a son profond
théocentrisme qui, sur la base de la distinction métaphysique entre 'étre et
Iagir (,,théologie® et ,,économie®), se déploie dans la structure de sortie et de
retour appliquée a I’économie divine (pp. 27-29, 48-50).

Le second intérét de cet ouvrage, nous lavons déja dit, réside dans
Iattention prétée a I’histoire non seulement dans la genése de la Somme, mais
aussi dans sa réception. Cet aspect n’est pas sans signification puisqu’il sug-
gere d’emblée que, loin de porter préjudice au contenu doctrinal de 'oeuvre,
I'histoire contribue a en saisir 'originalité et 4 en mesurer la valeur. Située face
a ses antécédents et a sa postérité, la Somme apparait alors comme une ceuvre
»vivante®, riche d’un étonnant héritage et capable de susciter des approp-
riations nouvelles a chaque ige de la théologie. Des premiers disciples de
Thomas d’Aquin au XIII¢ siecle jusqu’a I’enseignement thomiste de la fin du
XXe siécle, le Pére Torrell propose un panorama critique de I’histoire de la ré-
ception de la Somme, en soulignant le réel apport de cette tradition de com-
mentateurs et d’interprétes: il faut reconnaitre que, malgré certaines distor-
sions, c’est au thomisme et a ses écoles que nous devons le dialogue de la pen-
sée thomasienne avec des époques qui ne sont pas celle du maitre d’Aquin (p.
132). Loin de ranger la Somme au rayon des accessoires du passé, la prise en
compte de lhistoire permet donc d’éviter la réduction ,,archéologique® de
saint Thomas, et c’est ainsi qu’une lecture rigoureuse de la Somme peut aider
notre réflexion théologique actuelle.

En résumé, le Pere Torrell invite les lecteurs de Thomas d’Aquin a adopter
une méthode intégrale de lecture de la Somme, afin d’entrer dans une démarche
théologique elle aussi intégrale: , A listening to revealed data in the form of
Sacred Scripture, the presence of the tradition by an abundant use of the Fa-
thers of the Church and the great Councils, a constant attention to the wis-
dom of philosophers whatever be their origin, and finally a recourse to human
experience in all of its complexity” (pp. 133-134). C’est 1a un beau pro-
gramme que la présentation théologique et historique du Pére Torrell illustre
fort bien, et qui appelle la réflexion chrétienne a s’approprier aujourd’hui en-
core cette ceuvre de sagesse intégrale que constitue la Somme de théologie.

GILLES EMERY O.P.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 787

ZOLLNER, Hans: Trost — Zunahme an Hoffnung, Glanbe und Liebe. Zum theologi-
schen Ferment der ignatianischen ,,Unterscheidung der Geister (= Innsbrucker theo-
logische Studien 68). Innsbruck/Wien: Tyrolia 2004. 341 S. ISBN 3-7022-
2607-9.

In seinem Exerzitienbuch umschreibt Ignatius von Loyola den ,geistlichen
Trost* als ein Wachstum von Hoffnung, Glaube und Liebe (Nr. 316, in dieser
Reihenfolge!). Die Studie von Hans Zollner widmet sich diesem ignatiani-
schen Topos in zweifacher Hinsicht: Einerseits untersucht sie seine Bedeu-
tung fir die ignatianische Unterscheidung der Geister, andererseits fragt sie
nach den theologisch-praktischen Konsequenzen fir das Geben von Exerzi-
tien heute. Der Autor sieht die bleibende Aktualitit des Ignatius darin, dass er
wdet discretio spiritunum — neben den kirchlichen, spiritualitiats-praktischen und
moralischen Aspekten — eine theologisch verlissliche Basis und eine prak-
tische Anwendungsmaéglichkeit im Leben eines jeden Christen® gegeben habe
(116). Diese These wird in vier Schritten entfaltet: Nach einem ersten Blick
auf die Entstehungsgeschichte und die Intentionalitit des Exerzitienbiichleins
(I) und einem traditionsgeschichtlichen Teil (II.) sichtet und interpretiert Z.
die ignatianischen Schriften im Hinblick auf das seine Untersuchung leitende
Kriterium ,Wachstum in Hoffnung, Glaube und Liebe® (II1.). Im letzten Teil
der Arbeit (IV.) fasst Z. das Ergebnis in systematischer Form zusammen und
formuliert einige theologische Kriterien fur Exerzitienbegleiter.

Die Studie beruht auf einer umfassenden Kenntnis klassischer und neuerer
Literatur zur Spiritualitit des Ignatius von Loyola und bietet im Einzelnen
manche Einsicht und gelungene Formulierung. Die systematische Synthese
und die praktischen Vorschlige im letzten Teil der Arbeit fallen
demgegeniiber etwas ab. Das mag auch damit zusammenhingen, dass sich
Ignatius in seinem Verstindnis der theologalen Tugenden wenig von der ihm
vorausgehenden Tradition unterscheidet und sich deshalb das Trostkriterium,
das Zollner in den Mittelpunkt seiner Arbeit ruckt, schlecht dazu eignet, den
besonderen geschichtlichen Beitrag und die Aktualitit des Ignatius fiir heutige
Spiritualitit herauszuarbeiten.

SIMON PENG-KELLER

RAUCHFLEISCH, Udo: Wer sorgt fiir die Seele? Grengginge zwischen Psychotherapie

und Seelsorge (= Konzepte der Humanwissenschaften). Stuttgart: Klett-Cotta
2004. S. 229. ISBN 3-608-94099-5.

Der Autor, Psychoanalytiker und Professor fiir klinische Psychologie an der
Universitit Basel und Fribourg, legt mit diesem Buch einen ,,Grenzgang®
zwischen Psychotherapie und Seelsorge vor. Dieser ,,Grenzgang® setzt einer-
seits Kenntnisse tiber die Bedeutung der Religion in den verschiedenen psy-
chotherapeutischen Schulen voraus, andererseits aber auch Kenntnisse der
theologischen Literatur und der vielfiltigen religiosen Praxis. Beides bringt
der Autor in einem hohen Masse mit (vgl. z.B. das Literaturverzeichnis), was



788 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

denn auch das Buch zu einer spannenden und gewinnbringenden Lektiire
macht.

Einleitend wird klargelegt, dass sich der Mainstream der Psychoanalyse
und der kognitiven Verhaltenstherapie durch eine distanzierte bis ablehnende
Haltung dem Religiosen gegentiiber auszeichnet, auch wenn es eine zahlen-
miBig kleine Gruppe gibt, die dem Religiésen einen relevanten, wichtigen bis
zentralen Platz zuweist. Deren prominentester Vertreter ist C.G. Jung, der
Religion als menschliches Urbedirfnis von archetypischer Dimension auffasst,
auch wenn er es letztlich offen lisst, ob den innerpsychischen Prozessen auch
ein ,,objektiv-existierendes” Korrelat entspricht.

Das religiose Tabu in der Psychotherapie, bzw. das psychotherapeutische
Tabu in religiosen Kreisen bildet den Gegenstand der ersten beiden Kapitel
(S. 14-37). Viele Psychotherapeuten haben das Bediirfnis, sich vom Religiésen
zu distanzieren, was u.a. moglicherweise mit der Angst zu tun hat, mit welt-
anschaulich geprigten Modellen in Verbindung gebracht zu werden und damit
in ein vorwissenschaftliches Weltbild zuriickzufallen. Kirchlich-religiose Krei-
se, vor allem in ihren traditionellen Auspriagungen, stehen ihrerseits psycholo-
gischen Modellen hiufig ablehnend gegeniiber, da sie als Konkurrenz ihrer
religiés-biblischen Weltdeutung und ihrer seelsorgerlichen Konzepte empfun-
den werden. Besondere Diskrepanzen bestehen im Bereich des Eheverstind-
nisses, der Sexualmoral und der Rolle det Frau.

Fiir Udo Rauchfleisch ist die Abgrenzung zwischen Seelsorge und Psycho-
therapie schwierig, da es nebst den wesensnotwendigen Unterschieden viele
Gemeinsamkeiten gibt, die der Autor besonders klar herausarbeitet (S. 38—-81).
Zuweilen wird — sozusagen in einer griffigen Kurzformel — gesagt, Seelsorge
habe mit Heil, Psychotherapie mit Heilung zu tun. Damit wird die irdische
bzw. die geistliche Domine angesprochen. Da religiés-weltanschauliche Fra-
gen hiufig ein Teil psychischer Probleme sind, missen Therapeuten bereit
und fihig fiir einen Dialog dariiber sein. Wichtig ist, dass die religiésen Ubet-
zeugungen des Klienten akzeptiert werden. Hiufig ist eine Zusammenarbeit
mit Fachpersonen anderer Berufsgruppen unumginglich. In einem ,gesun-
den® religiosen Glauben stecken jedoch auch konstruktive Krifte, die sich
positiv auf die Personlichkeit auswirken konnen. Insbesondere kann die bib-
lische Botschaft den Menschen vom Druck befreien, alles aus eigener Kraft
erreichen zu missen und ihm in schwierigen Lebensphasen Kraft und Hoff-
nung spenden. Des Weiteren erméglicht sie es den Menschen, ihr individuelles
Schicksal in einen hoheren Bedeutungszusammenhang einzuordnen. Dieses
Kapitel zeigt sehr eindriicklich, wie der Autor sensibel, respektvoll wie kennt-
nisreich die Anliegen der Seelsorge artikuliert, wie man dies selten auf psycho-
analytischer Seite finden kann.

Der Frage, was Psychologie und Psychotherapie der Kirche bieten kénnen,
widmet der Autor das ausfihrliche funfte Kapitel (S. 86-207). Psychologie
und Psychotherapie kénnen z.B. die Theologie und Kirchen iiber ihre moder-
nen humanwissenschaftlichen Kenntnisse informieren und hilfreiche Hinweise
auf die Ausformulierung von Gottesvorstellungen, die Beurteilung von Glau-
bensvollziigen, sowie die Abgrenzung von Glaube, Aberglaube und Wahn bie-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 789

ten. Viele dieser fiir die kirchlichen Institutionen wichtigen Fragen sind
namlich nicht nur von der religiésen Seite her zu verstehen, sondern besitzen
auch psychologische Dimensionen. Psychologie und Psychotherapie kénnen
somit einen wichtigen Beitrag zur Losung dieser Fragen leisten. Besonders bei
psychologisch und psychiatrisch auffilligen Zustands- und Verhaltensweisen
wie neurotische Fixierungen, Depressionen, schizophrenen Erkrankungen und
Zwangsphinomenen sollten Seelsorger eine adidquate psychopathologische
Ausbildung ausweisen kénnen, die sie fiir die psychischen Probleme und die
Krankheitssymptome der Menschen, die bei ihnen Rat und Hilfe suchen,
sensibilisieren. Diese Problemfelder sind — so der Autor — auch in kirchlichen
Kreisen nicht oder nur wenig umstritten. Anders steht es mit Fragen, die mit
der menschlichen Beziehungsgestaltung zusammenhingen. Der Autor greift
hier stellvertretend fiir die Vielfalt menschlichen Miteinanders die Sexualitit
in und auBerhalb der Ehe, die Trennung oder Scheidung von Ehepaaren sowie
Lebensformen, die nicht der traditionellen Ehe entsprechen (wie z.B. Einel-
ternfamilien oder gleichgeschlechtliche Paare) auf (S. 132ff.). Die von kirchli-
chen Kreisen geforderten Postulate in diesem Zusammenhang stehen in er-
heblichem Widerspruch zu den heute gingigen Verhaltensnormen. Gerade fir
Menschen mit kirchlicher Sozialisation kann dieser Widerspruch zu groBen
inneren Konflikten fihren. Hier fordert der Autor, die Kirchen sollten ihre
traditionellen Positionen neu tiberdenken und die psychologische Forschung
auf diesem Gebiet eingehend wiirdigen.

Umgekehrt sei es aber auch duBerst wichtig, dass Psychologen und Psy-
chotherapeuten die Bedeutung der religiosen Dimension beachten und ernst
nehmen. Weitere Fragen, bei deren Losung die Psychologie und Psychothe-
rapie einen Beitrag leisten kénnten, betreffen die kirchliche Sexualmoral (z.B.
Selbstbefriedigung und gleichgeschlechtliche Orientierungen) sowie struktu-
relle und gruppendynamische Fragen in den Kirchen (z.B. Zélibat, Frauenor-
dination, kirchliche Machtstrukturen). Kirchliche Mitarbeiter stehen hier vor
einer doppelten, spannungsreichen Herausforderung: Zum einen stehen sie im
dogmatischen Bezugsrahmen ihrer Bezugsgruppe, zum anderen sind sie mit
der entsprechenden, davon oft abweichenden Fachliteratur konfrontiert (S.
167-208). Danach besteht der schwierige, ,,pastorale” Weg darin, in kritischer
Loyalitit zu ihrer Bezugsgruppe, Ratsuchende nach ausgewiesenen Kriterien
und Kenntnissen der modernen Humanwissenschaften entsprechend begleiten
zu koénnen. Der Autor gibt fir die Praxis sehr hilfreiche Hinweise, wie diese
Spannung bearbeitet, abgebaut und ev. auch besser ausgehalten werden kann.

Udo Rauchfleisch sieht eine Fiille von Problemen, aber auch Moglichkei-
ten und Chancen in der Zusammenarbeit von Psychologen, Psychotherapeu-
ten und Seelsorgern (S. 209-218). Elementare Voraussetzung dafir ist gegen-
seitiger Respekt und gegenseitige Wertschitzung sowie das Wissen iiber die
wichtigsten Seelsorge- und Psychotherapiekonzepte. Im personlichen Ge-
sprich, im Gedankenaustausch liegt die Chance, dass Seelsorger etwas iiber
religionsbedingte psychische Storungen, Psychotherapeuten etwas iiber die
religiésen Ressourcen ihrer Patienten erfahren. So kénnen Patienten ganzheit-
lich wahrgenommen und die beiden Disziplinen zu einer fruchtbaren Ergin-



790 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

zung gefiihrt werden. Interdisziplinire Auseinandersetzungen gelingen in be-
friedigender Weise nur selten. Hier liegt ein Beispiel vor, wie zwei We-
sensverschiedene Zuginge zu der einen Wirklichkeit ,,Mensch® in ein frucht-
bares, wechselseitiges, gebend und nehmendes Gesprich treten konnen. Das
Buch richtet sich an all diejenigen, die in Beratung, Seelsorge und Psycho-
therapie titig sind.

ADRIAN HOLDEREGGER

DEINES, Roland: Die Gerechtigkeit der Tora im Reich des Messias. Mt 5,13-20 als
Schliisseltext der Matthéischen Theologie (= Wissenschaftliche Untersuchungen
zum Neuen Testament 177). Tibingen: Mohr Siebeck, 2004. 746 pp. ISBN
3-16-148406-1.

This long, strange, book is a habilitation thesis for the Evangelical faculty in
Tubingen, written with Martin Hengel, usually an assurance of historical rigor.
The work consists of two main parts, a New Testament part (to p.451), and an
Old Testament part (453-638), besides an introduction and a summary of re-
sults. The reviewer has read the entire work, but the busy reader could be
content with pages 639—-654, which contain the whole in a nutshell. The ker-
nel of the work addresses four of the most important and passionately de-
bated verses in the Bible, Matt 5:17-20, the sayings on the abiding validity of
the Mosaic law. (The reviewer began his life in exegesis trying to understand
how Matt 5:17-20 could fit with Galatians, and he has been at work on this
for a long time.)

But because a concentration on these verses in isolation would weaken the
thesis of the author, viz., that the law does not perdure except as summarized
in Christ, Deines strategically includes Matt 5:13-16, the sayings on salt and
light, as a way of diverting our attention from the issue of the law. (He uses
every trick in the exegetical repertoire to avoid the obvious.) When we start
reading, we realize that the thesis depends even more on a special way of
reading Matt 3:15 and 11:11-15, as well as on the use of the term “justice” in
the beatitudes. One has the impression that the author feared, at the conclu-
sion of his study of Matthew, that he had not made his case convincingly, so
he then adds the Old Testament section, in the hope that this at least would
convince the reader. But since this last section builds its case primarily on po-
etry (the Psalms in particular), it is more ambiguous, and thus less convincing,
than the plain prose of the gospel (5:17-20). Deines also hopes for a cumula-
tive effect of his way of reading Matthew, but the plain sense of the key verses
stands in the way of this reading.

The introduction is wide-ranging. It begins with the danger of instrumen-
talizing the ethical content of the gospel for political purposes, while acknow-
ledging the great influence of this gospel on church and world. (Throughout
the whole book, ethics takes on a predominantly negative connotation, as a
threat to the gospel of free grace. Little note is taken of the usefulness of eth-
ics in diminishing great evils in the world.) Frank account is given of tradi-
tional Lutheran discomfort with Matthew as the gospel of the deed, while the



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus il

frequent use of Matthew in early reformed Wittenberg is also noted. Already
on p.11 he names his two principal adversaries (Strecker and Luz), because
they have in effect betrayed the cause. This also means that many authors are
not discussed because they never were part of the cause. Deines accepts that
the evangelist was a Jewish-Christian, writing in the last third of the first cen-
tury, in dialogue with non-Christian Jews. Deines intends his work as a study
of Matthew, and presupposes redaction criticism, while intending to go be-
yond it. He insists upon Matthew’s strictly coherent, logical, unity, perhaps an
anachronism. He rejects, as do most scholars, H.D. Betz’s thesis that the Ser-
mon on the Mount is not integrated into Matthew’s theology (my review of
Betz is in Biblica 78 [1997] 255-265). Deines then surveys synchronic ap-
roaches to the gospel (e.g., J.D. Kingsbury, R.A. Edwards, D.B. Howell, M.
Mayordomo) as well as H.V. White’s radical view that history is a narrative
construct, a verbal artifact, and thus hardly distinct from fiction; on all this he
makes sound discriminatory observations based on the primacy of the reli-
gious character of the gospels, destined as they are for preaching and the li-
turgy. The evangelists are the first exegetes of the Jesus tradition. He dares to
mention God’s role in this (56,76,87), the inspiration of the evangelist
(68,56,640), ontology (68,75,511,650) and metaphysics (483). We can agree
that the gospels should not be read as nineteenth century novels. Unfortu-
nately Deine’s commitment to worship seems to involve him in predominantly
rhetorical, even scholastic, solutions to problems (e.g., 616—618), rather than
in sober, historical exegesis.

Deines has in a sense a simple goal, no Torah obligations for Christians,
but he arrives at it by complex means, because he knows that a simple abro-
gation of the law is hard to squeeze out of Matthew 5:17-20. So in a series of
summaries (99-101, 116-119, 122f, 447-450, 639-654), he proposes some
subtle distinctions. For example there are three judgements: of Israel, of the
Gentiles, and of church members. This means that church members will not
be judged through works of mercy but only pagans (430, n. 922) On judg-
ment, in Matthew, he does not cite the main work, by D. Marquerat. Because
5:13-16 are addressed only to disciples who are missionaries, the Sermon on
the Mount (or at least 5:17-20) is addressed only to them, and becomes a pro-
logue to the missionary discourse in chap. 10. It is not addressed to the
crowds mentioned in 4:24-25; 7:28. This is a highly “clerical” interpretation,
even if there is a distinction in Mark and Matthew between the disciples (to
whom apply the harsh demands of Mark 8:34—38 par) and the other followers
of Jesus. Another distinction Deines tries to make is between 5:17-18 (parti-
cularist, concerned only with Jesus and Israel) and 5:19-20 (universalist, draw-
ing the consequences for the disciples (and their churches.) But the missio-
nary message changed; before Easter it was about the kingdom of God and
ethics; after Easter, it is about Jesus as messianic fulfillment.

For Deines the Old Testament is torn between two poles: Sinai (Torah and
its justice) and Zion (Son of David, the Messiah and his justice). (It would
have been good for him to read ]J.D. Levenson on their relationship.) Al-



792 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

though the tendency was to interpret the Messiah as Torah-observant, Mat-
thew does not follow this path because it is “uneschatological.”

Deines builds his house of cards based on possible, but improbable, read-
ings of certain texts. At Jesus’ baptism, his reply to the Baptist, “it is fitting
for us to fulfill all righteousness,” allows an inclusive solidarity with all sinners
(the plural, “us”). Deines interprets it as applying only to Jesus and the Bap-
tist. The inclusion of the Baptist weakens his case for a drastically Christo-
logical interpretation: because Jesus has fulfilled all righteousness (on the
Cross), sinners do not need to try to be righteous themselves, only to believe
in his all-sufficient righteousness. For this case Deines should have argued for
a plural of majesty, and excluded the Baptist.

Deines’ next crucial text is 11:12-13; a new epoch of salvation history be-
gins with Jesus. This is indeed taught by Matthew (see his periodization of
history in his genealogy: Abraham, David, Exile, Christ, 1:17), but it does not
imply for him the abolition of the Law. The mention of justice in 5:6 and 10 is
interpreted Christologically in the light of 5:11. (But Deines does concede an
ethical sense to justice in 5:20 and 6:1.) The disciples are salt and light (5:13—
16) as missionaries. Loosing savor is not a threat. Their “good works” consist
exclusively of the ministry of the word. The word becomes (clerical) word.

We now arrive at Deines’ interpretation of the verses on law. Jesus’ ful-
fillment of the law and the prophets (5:17) must be understood as exclusively
Christological and salvation historical. The prophetic is more important than
the law. This is the first time in the gospel that Jesus speaks of his mission: “I
have come....” His mission has nothing to do with a renewed Torah piety or a
new ethic.

The permanence of the law (5:18) means that it will continue to be copied
and read in Christian churches but not observed except insofar as Jesus, the
only teacher (23:8-10), commands. The rabbinic parallels do not refer to a de-
tailed legal observance, but to an exact scribal copying of the law. Deines
speculates that the phrase “until heaven and earth pass away” was added by
Matthew to show that the destruction of the Temple does not mean the end
of any significance for the law (and the prophets). A righteousness without Je-
sus is not possible. Only as his emissaries should the disciples practice justice.

Vv. 19-20 apply the foregoing to the disciples. The phrase “these com-
mandments” refers only to Jesus’ teachings, not to Moses. It does not refer to
a continuation of Torah observance in its previous manner (the end of the
Temple and exile from the land make this impossible even for non-Christian
Jews), or to the development of a new casuistry. The rest of the Sermon con-
sists of guidance through examples, not of law. The Torah has no further
function in itself, not even for Jewish-Christians. Righteousness is determined
exclusively by Christ.

So in v.20 the surpassing righteousness is only Christ’s. The abundance
should be understood qualitatively, not quantitatively. The kingdom is the
present kingdom in the church, not the future kingdom. It is a matter of a
radical either-or: justice is either based on the Torah or on the work and word
of Christ. Verse 20 should be read as a summary of 5:21-48, and not only as



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 793

its introduction. The only abiding law is that of Christ (Gal 6:2; Rom 8:2). The
justice is fulfilled in the kingdom of the Messiah. Matthew is dominated by a
fulfillment Christology that begins in 3:15 and commands and swallows all
else. Thus for Deines, the righteousness of the Torah is fu/filled in the (pre-
sent) kingdom of the Messiah (650), on the basis of faith that Jesus is God’s
way to salvation. This may not be clearly stated by Matthew but, for Deines,
Matthew presupposes all this because, once he is convinced that Jesus is the
Messiah and Son of God, the fuller content of his conviction follows from his
study of the Scriptures. This is weak and unconvincing since Matthew does
not say all this, but, for Deines, he ought to have. Deines does at least admit
that this righteousness does not exclude a yearning for a perfect eschatological
righteousness and completion (652).

This wrongheaded book is difficult to read and difficult to review. Its the-
sis is contrary to everything I have learned about Matthew in a lifetime of
study. Its highly dogmatic univocal Lutheranism (notice the piling up of part-
c#la exclusiva throughout: “alone,” “only,” “exclusively”) sounds an old-fa-
shioned note, reminiscent of Hengstenberg and Tholuck even more than of
Zahn or Schlatter. (His current allies are E. Jiingel, Schellong, Eckstein and P.
Foster.) Historical and canonical complexities are sacrificed on the altar of a
clear dogmatic message. The book occasionally dips into history (380) but is
fearful of falling into historical hypotheses the way other exegetes do, so it
dips only timidly and half-heartedly. (It has a horror of half-heartedness in
dogmatics, of a confused Yes and No.) I can only regard the book as a failure
of historical imagination, which must systematically under-interpret incon-
venient texts like 23:23 or 25:31-46. It reads as a desperate last stand and de-
fence of a Lutheran approach to Matthew, a Stalingrad in which von Paulus
does not surrender, but lets all his soldiers die in combat. Here that means
that almost every textual basis is forced to this solution, without consideration
for historical probability (5:20 and 6:1 are partial exceptions).

One striking feature of the book is its frequent use of the verb kinnen; a
text could possibly be read in this way (but probably should »of be, at least on
the level of the historical intention of the evangelist). He thus blurs the dis-
tinction between merely possible and historically more probable. The &dnnen
at first seems modest, as though the author were merely exploring. But the
book is so rigorously consistent in its viewpoint that it appears biased, not se-
rene, not trying to look at the data as a whole. Thus there is little discussion
of the Son of Man, of Jesus as new Moses; Dan 7:13-14 is not cited. A book
without these elements is hardly recognizable as Matthean, not to mention
ethics. Hypnotic repetitions go hand in hand with this selective silence.

Deines strikes me as plus royaliste que le roi. Luther admitted problems
within the NT canon (James, Hebrews, Revelation, 2 Peter, even Matthew).
Luthet’s more faithful disciples in this respect are F.C. Baur and E. Kise-
mann, not Deines.

On p. 638, Deines says that one is not obliged to share Matthew’s theo-
logy. If that is true, then why not allow Matthew to be substantially different
from Paul and John on some points, even on soteriological points? Why not

b b 14



794 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

admit that, as a matter of historical fact, Matthew’s great popularity in the
churches from its first reception has infected the churches, for good (as I in-
cline to think) or ill (as Deines probably thinks) with a sort of crypto-semi-
Pelagian soteriology. Such an admission would more easily explain the dialec-
tic in church history between alien and personal righteousness.

Let the reviewer lay his cards on the table. His reconstruction of the histo-
rical Matthew’s situation is that, within the crisis (power vacuum) in Judaism
after A.D.70, the evangelist saw an opportunity to seize the leadership in Ju-
daism away from priests, sectarians and rabbical sages, with a partially fulfilled
(in the crucified and risen Jesus) messianic from of Jewish religion. This form
endorsed the observance of the Mosaic Torah in so far as this was possible in
the new circumstances (no Temple), even for Gentile converts (see M. Bock-
muehl, Jewish Law). Matthew’s project was realistic until the failure of the Bar
Cochba uprising and the subsequent dispersion of the Jews (A.D. 135). From
then on Matthew has been read in essentially Pauline churches, where the ob-
servance of the law was reduced to the love commands and the Decalogue.
Deines’ reading represents this ecclesiastical, post-135, rereading or misread-
ing, a practical, pastoral necessity in the new circumstances. His facile har-
monization of Matthew with Paul (which neglects alas 2 Cor 5:10) makes
some pastoral sense. But it fails, I think, as a reading of the literal, historical
sense of Matthew. On this level his work represents magni passus sed extra viam.
Historical exegesis is not only an academic luxury. It too can help the church
to understand its scriptures more accurately and to apply them with greater fi-
nesse to diverse circumstances. The primacy of the divine initiative in the to-
tal process of our salvation is certainly a main message of Scripture, but is not
pursued in the one-track manner of this book. As Matthew would say: “Let
anyone accept this [construction] who can” (19:12).

BENEDICT T. VIVIANO OP

LYBAEK, Lena: New and Old in Matthew 11—13. Normativity in the Development of
Three Theological Themes. (= Forschungen zur Religion and Literatur des Alten
und Neuen Testaments 198). Goéttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2002.
269 pp. ISBN 3-525-53882-0.

This work is a revised dissertation, written under the direction of Prof. ].D.G.
Dunn at the University of Durham (UK). It examines some aspects of three
central chapters of Matthew’s gospel (chaps. 11-13), almost too much mate-
rial for a single dissertation. For good and ill, that material taken as an, in
some ways, unified whole constitutes the originality of the dissertation. The
chapters are a complex mixture of Q and Marcan material, besides some
longer quotations from and many allusions to the Old Testament. The author
narrows her object somewhat by concentrating on three theological themes
within these three central chapters: “the one who is to come” Christology; the
motif “greater or more than” motif (in Greek pleion/meizon); the hidden, the
revealed, and hardness of heart or obduracy (in accepting the revelation).
These chapters contain one of Matthew’s greatest theological texts (11:25-30),



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 795

but, because of Lybaek’s selective focus, these verses are not treated as a
whole; v.27, the most important, is not treated at all. On the one hand, this
work is a sober piece of redaction criticism, with special attention to Mat-
thew’s use of the Old Testament in the tradition of Stendahl, Gundry, Roth-
fuchs, Soares-Prabhu ef a/. As befits a younger scholar, the author pays careful
attention to both diachronic and synchronic (inner-Matthean) questions posed
by the text. This is entirely appropriate, provided the internal literary connec-
tions are not forced. Lybaek accepts the normal historical-critical hypotheses
that Matthew worked with two main sources of the Jesus tradition, the sayings
source (Q) and Mark. She further accepts Frankemoelle’s idea that we should
speak of three sources for Matthew: the third is the Old Testament. (Franke-
moelle’s two relevant essays are in the Gnilka Festschrift and in the Leuven
volume edited by C. Focant on the Synoptic Gospels, 1993). This manner of
speaking is valuable in the current positive interfaith climate of dialogue, but
will be confusing to students who need to learn to distinguish between synop-
tic parallels on the one hand and OT and extrabiblical sources or parallels on
the other. Once students have learned this distinction, then they should be
encouraged to explore the gospel-writers use of the Jewish scriptures in all
their rich variety of textual transmission (HT, LXX, Targums, etc.) Granted
this nuance, Lybaek’s work remains a solid contribution to biblical studies,
well within the methodological mainstream. Her problems, if problems there
be, lie elsewhere. We may mention three. The first concerns the concept used
in the subtitle: normativity (often used in this book as equivalent to authority).
In a work which seems generally free of ideological bias, this concept appears
to be the motivating force behind all the detailed anaylsis. The idea is that, by
the careful way in which Matthew composes his gospel as a redactor, by the
way he uses his sources, Mark, Q, and OT, he shows that he regards them as
normative and formative Scripture for his church. This point will generally be
conceded, but why it is important is never stated in the book. The reviewer is
left to conjecture that, faced with the alledged normlessness of much modern
liberal church practice and theology, the author finds in Matthew’s gospel a
model of fidelity to a normative scripture. For all his sympathy with this con-
cern, the reviewer remains perplexed as to how such a model can be very
helpful when he notes the high degree of Matthew’s rewriting, re-interpreting,
actualizing (updating) his sources. Although Matthew is often a conservative
redactor, he nevertheless often subtly modifies the tradition he inherited. One
who looked for normativity in the Matthean redaction would be caught in a
slippery hermeneutical vicious circle. Matthew may not be as bold as John the
evangelist in his handling of the Jesus tradition, but he is still bold. The very
fusion of Q and Mark is a big step. Is this the kind of normativity Lybaek in-
tends to promote? A second, related problem is the author’s persistent vague-
ness. Lybaek admits: “A New Testament study focusing on the subject of ‘au-
thority’ of Scripture and tradition is always in danger of becoming too general,
of stating the obvious and at the same time stating little of significance” (59);
she makes a similar remark on p. 25. It seems she is describing her own work.
To some extent this danger is diminished in the three chapters on the three



796 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

themes (chaps. 4,5,6). These are the exegetical heart of the book and demon-
strate the authot’s ability. But she knows her own tendency. Perhaps she
needs to state with greater clarity why her study is of interest and importance.
The issues of the relation between Scripture and tradition, of the place of
norms in Christian life, as well as the issue of canonicity also touched on in
her work, are all quite interesting and important in themselves. Third, since
English is not the author’s native language, it would have been helpful for a
native speaker to give the manuscript a final reading, to remove expressions
that make no sense in English (e.g., p.21, note, or p.26) as well as to delete in-
appropriate punctuation.

BENEDICT T. ViviANO O.P.

Rezensionen — Philosophie

KLEGER, Heinz / MULLER, Alois (Hgg.): Religion des Biirgers. Zivilreligion in
Amerika und Europa. 2., erg. Aufl. mit einem neuen Vorwort: Von der atlanti-

schen Zivilreligion zur Krise des Westens (= Soziologie: Forschung und Wis-
senschaft 14). Minster: LIT Verlag 2004, XLIX, 281 S. ISBN 3-8258-8156-3.

Als die vorliegende Aufsatzsammlung vor knapp zwanzig Jahren in erster Auf-
lage erschien, stand der Titel ,Religion des Birgers® noch in erster Linie fur
ein Forschungsprogramm, das der amerikanische Soziologe Robert N. Bellah
mit seinen Untersuchungen zur Zivilreligion in Amerika angeregt hatte. Der
Band dokumentiert die erste Phase der europiischen Auseinandersetzung mit
der These, dass die Zivilreligion als eine Art von o6ffentlicher Religion oder
Religiositit einen wesentlichen Bestandteil der politischen Kultur von mo-
dernen liberalen Staaten darstelle, in denen die Trennung zwischen Staat und
Kirche institutionalisiert und die Religion im Wesentlichen eine Sache der pri-
vaten Uberzeugung geworden ist. Der Erfolg, der diesem Forschungspro-
gramm beschieden war, lisst sich daran ablesen, dass der Begriff der Zivilre-
ligion seither nicht nur in verschiedensten Wissenschaften Verwendung findet,
sondern auch von einer breiteren Offentlichkeit rezipiert wurde. Dariiber be-
richten die Herausgeber in ihrem neuen Vorwort, in dem die begriffsge-
schichtliche Bezugnahme auf Rousseaus ,,religion civile” sowie die Funktions-
bestimmung der Zivilreligion als einer ,Religion des Biirgers® zwar immer
noch eine nitzliche Orientierung bieten, jedoch eher eine untergeordnete
Rolle spielen. Im Mittelpunkt ihrer Uberlegungen stehen vielmehr die Bewih-
rungsprobe der franzdsischen Biirgerreligion (durch die neuen Debatten iiber
das Prinzip der Laizitit), der Wandel der amerikanischen Zivilreligion nach
dem 11. September 2001 sowie die seit dem Irak-Krieg diagnostizierte , Krise
des Westens®.

Trotz der vielfiltigen neuen Dimensionen, die der Problemkomplex einer
»Religion des Birgers® in jlingerer Zeit angenommen hat, haben die Aufsitze
im vorliegenden Sammelband ihre Bedeutung nicht eingebiisst. Zusammen
mit der nachgefihrten Forschungsbibliographie bieten sie nach wie vor einen
guten Ausgangspunkt zu einer fundierten Auseinandersetzung mit dem Phia-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 797

nomen der Zivilreligion sowie seiner soziologischen und politiktheoretischen
Interpretation. Der Band wird mit zwei ins Deutsche ibersetzten Aufsitzen
von Robert N. Bellah er6ffnet. In einer ersten Gruppe der folgenden Beitrige
geht es primir um die Sicherung eines in seinen Konturen unscharfen Phino-
menbestandes. So spiiren Leo Layendecker (Niederlande), Gustavo Guizzardi
(Italien), Edward Bailey (Grossbritannien), Adalbert Saurma (Schweiz) und
Jean-Paul Willaime (Frankreich) den sich 6ffentlich manifestierenden Zeichen
einer Zivilreligion nach, die sie im Kontext ihrer jeweiligen Nationalkultur
interpretieren. Aus der Perspektive der heutigen Diskussionen erscheinen die
Beitrige von Willaime und Guizzardi besonders interessant. So machte Wil-
laime 1986 (also noch vor dem ,Kopftuchstreit) geltend, dass die franzo-
sische Zivilreligion ihre antireligidsen Konnotation verloren und Zeichen des
Religiosen in ihren Horizont aufgenommen habe. Er bestritt deshalb ihren
rein laizistischen Charakter und charakterisierte sie vielmehr als Produkt eines
neuen Synkretismus aus laizistischer und katholischer Kultur (S. 164). Auch
wenn sich Willaime ganz auf den Einfluss der katholischen Kirche als ,,Teil
der sozialen Landschaft“ und ,,Element der franzdsischen Kultur® (S. 163)
beschrinkte, scheint sich seine Deutung der franzosischen Zivilreligion gerade
in den aktuellen Diskussionen, die sich primir um den Islam bzw. den kultu-
rellen Pluralismus drehen (vgl. Einleitung, S. XXXV-XXXVII), als produk-
tiver Ausgangspunkt fiir eine gegeniiber dem Religiosen offenen Laizitit anzu-
bieten. Als dhnlich weitsichtig erweist sich riickblickend Guizzardis Vorschlag,
die katholische Kirche als ,intellektuelles Kollektiv (S. 94) zu deuten, das
sich in der komplexen Gesellschaft der Gegenwart als neues universales ,,Zen-
trum der Moral®“ (S. 99) zu etablieren verstehe. Denn Guizzardi betonte in
diesem Zusammenhang nicht nur die zentrale Rolle des Papstes (in dem sich
das Charisma des Amtes mit dem persénlichen Charisma verbindet), sondern
auch den gezielten Gebrauch von nicht-klerikalen Massenmedien wie dem
staatlichen Fernsehens oder nationalen Tageszeitungen. Was Guizzardi noch
vorsichtig als ,,Versuch eines Uberganges“ (S. 101) zu einer neuen gesell-
schaftlichen Rolle der katholischen Kirche beschrieb, wird angesichts der
weltweiten medialen Inszenierung des Leidens und Sterbens von Papst Johan-
nes Paul II. nicht mehr in Zweifel gezogen werden. Deshalb diirfte seine
These, die katholische Religion sei auf dem Weg, zu einem ,,Theismus mit 6f-
fentlichen Funktionen® zu wetden, heute erst recht zu kontroversen Diskus-
sionen Anlass bieten.

In einer zweiten Gruppe von Beitrigen steht ein gesellschafts- und poli-
tiktheoretisches Interesse an der Zivilreligion im Vordergrund, das fir die
deutsche Debatte typisch ist. Die Aufsitze von Niklas Luhmann und Her-
mann Lubbe diutfen inzwischen wohl als , Klassiket* auf diesem Gebiet be-
zeichnet werden. Luhmann stellt die Frage in den Vordergrund, inwiefern die
Anerkennung von ,,Grundwerten als Religion oder Ersatzreligion gedeutet
werden durfe (S. 175). Er fiihrt zunichst eine Reihe von historischen Grinden
an, die es nahe legen, die Anerkennung von Grundwerten nach dem Vorschlag
Bellahs als ,,Zivilreligion® zu bezeichnen (S. 176-183). Anschliessend bestitigt
er diesen Befund aus der Perspektive der systemtheoretischen Soziologie, die



798 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

von der aufgeklirten Gesellschaft als einer Gesellschaft vom ,,Formtypus
funktionaler Differenzierung® (S. 186) ausgeht. Danach charakterisieren sich
moderne Gesellschaften durch die Ausdifferenzierung der Teilsysteme von
Wirtschaft, Politik, Erziehung, Wissenschaft und Religion, wobei jedoch die
»Gesamtgesellschaft als soziale Umwelt jedes ihrer Teilsysteme® ein ,eigenes
Teilsystem® bleibe (S. 187). Die Zivilreligion bestimmt Luhmann aus ihrer
korrelativen Funktion, die der Gesamtgesellschaft zugeordnet ist, zur Religion
als Teilsystem der Gesellschaft, in der sich erst das eigentliche religiése Be-
wusstsein ausbildet. Von der Religion her gesehen ist die Zivilreligion so die
Vermittlung der kirchlichen Religion mit ihrer sikularen Umwelt, von der
Gesellschaft her gesehen das, was als ,,Wertkonsens“ (S. 188) unterstellt wer-
den muss, damit soziale Kommunikation berhaupt méglich ist. Dazu zihlt
Luhmann die in der Verfassung kodifizierten ,,Grundwerte®, aber auch
weniger formalisierte politische und persénliche Uberzeugungen.

Stirker als Luhmann ist Liibbe um einen trennscharfen Begriff der Zivil-
religion bemiiht. So richtet er sich gegen die unter amerikanischen Soziologen
jener Zeit dominierende Tendenz, Zivilreligion mit dem ,,Insgesamt der ide-
ellen Bestinde® zu identifizieren, auf die sich die Legitimitit des Staates griin-
det (S. 205), wozu dann etwa der ,,american way of life“ oder die Demokratie
gezihlt werden konnen (S. 206). Libbe schligt dagegen vor, den Begriff der
Zivilreligion auf ,,diejenigen Symbole, symbolischen Handlungen, rituellen
und freien Bekundungen, Normen und freien Gewohnheiten® zu beschrinken,
»durch die innerhalb des politischen Systems offentlich ein Sinnbezug zu
prinzipiell nicht disponiblen Voraussetzungen seiner eigenen Existenz herge-
stellt wird* (S. 206). Diese Formulierung ist direkt auf das so genannte ,,B6-
ckenférde-Diktum® zugeschnitten, das sich Liibbe in seiner Rezeption der
amerikanischen Debatte Gber Zivilreligion zu Eigen machte. Der liberal-kon-
servative Staatsrechtler und spitere Verfassungsrichter Ernst-Wolfgang Bo-
ckenforde hatte im Rahmen der Nachkriegsdebatten iiber die Sikularisierung
des Staates die Auffassung entwickelt, dass auch der sikularisierte Staat letzt-
lich aus jenen Bindungskriften leben miisse, die der religiése Glaube seinen
Biirgern vermittelt. Er fasste diese in der prignanten These zusammen, dass
der liberale Staat von Voraussetzungen lebe, die er nicht selbst garantieren
kénne (S. 207). In seiner Ausdeutung des Diktums betont Liibbe, dass die le-
gitimatorische ,,Nicht-Autarkie® des Staates (S. 207) als Garant seiner Libera-
litit zu verstehen sei, weshalb er die in das liberale politische System integ-
rierte Zivilreligion denn auch gegen die ,,marxistisch-leninistische Ideologie®
profiliert, die den Anspruch erhebe, ,,politisch zur legitimatorischen Vollver-
sorgung mit Sinn befdhigt zu sein®“ (S. 211). Diese Gegeniiberstellung er-
scheint heute wie eine Reminiszenz an die Befindlichkeit der politischen Phi-
losophie zu Zeiten des Kalten Krieges. Als weit aktueller erweisen sich
dagegen Libbes Bedenken gegen jeglichen Versuch einer Repolitisierung der
Religion. Wihrend er selbst die durch Jirgen Moltmann angeregte Erneuerung
der Politischen Theologie noch als ,,intellektuell interessanten Faktor unserer
akademischen Szene® betrachten konnte, ist die Repolitisierung der Religion
seither in Gestalt des religiosen Fundamentalismus tatsichlich zu einem ,,rele-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 799

vanten politischen Faktor” geworden (S. 208), den die Herausgeber der Auf-
satzsammlung in ihrer einleitenden Klassifizierung denn auch kritisch reflek-
tieren (S. V=VIL).

SIMONE ZURBUCHEN

VAN RIEL, Gerd / MACE, Caroline (eds.): Platonic Ideas and Concept Formation
in Ancient and Medieval Thought (= Ancient and Medieval Philosophy, Series 1,
XXXII). Leuven University Press 2004. 259 pp. ISBN 90 5867 430 4.

Ce volume, présenté comme un tribut au Professeur Carlos Steel pour com-
mémorer son soixantiéme anniversaire, se concentre sur le vaste domaine des
changements et adaptions de la théorie platonicienne des Formes durant
P’antiquité tardive et le moyen age. Le volume prend en considération des phi-
losophes divers comme Proclus, Ferrandus Hispanus et Domingo de Soto,
avec une focalisation sur trois aspects principaux: les problémes de la théorie
des Formes (9-80), les Formes platoniciennes et la formation du concept (83—
169), et enfin les concepts théologiques (173-232).

Dans le premier article: « Four Problems Concerning the Theory Of Ideas : Pro-
clus, Syrianus and the Ancient Commentaries on the Parmenides» (9-29), Pieter
d’Hoine trace le développement des quatre problémes du Commentaire sur le
Parménide (ITI 784. 14-25) de Proclus : 1) Est-ce que les Idées existent ? 2)
De quoi y a-t-il des Idées ? 3) De quelle sorte de réalité existe-t-il des Idées et
quelle est leur propriété particuliere? et 4) De quelles fagons les choses de ce
monde participent aux Idées ? Il montre que cette liste de problémes n’est pas
identique avec celle de Syrianus. En étudiant I'origine des quatre problémes,
d’H. souligne non seulement la tradition des commentaires sur le Parménide,
mais également la critique des Formes par Aristote. D’H. ajoute aussi un ap-
pendice contenant les formulations de ces problémes dans les commentaires
anciens.

Dans le deuxieme article: Syrianus on Homonymy and Forms (31-50), Jan Op-
somer traite de la défense de Platon par Syrianus contre la critique d’Aristote.
Il se concentre sur le probléme du troisitme homme (31-35). O. continue
avec la célebre remarque d’Aristote soutenant que I'introduction des Formes
est une duplication inutile de la réalité. L’objection de Syrianus est qu’il
n’existe pas de Forme qui corresponde a chaque chose. La discussion tourne
autour de la question de ’homonymie ou de la synonymie des Formes. Les
Formes et les choses particuliéres sont liées par ’homonymie compréhensive
(méme si elles partagent le méme nom, leur définition n’est pas tout a fait la
méme), et pas par ’homonymie discrete (elles partagent le méme nom mais
leurs définitions sont complétement différentes). Cette ligne d’argumentation
¢limine l'argument du troisiéme homme, car il n’existe aucune nécessité
d’avoir une troisiéme entité expliquant le prédicat commun entre la Forme et
le particulier, puisque ce qui est énoncé dans les deux cas n’est pas la méme
chose. O. utilise le principe d’Un sur Plusieurs comme argument pour
Iexistence des Formes dans la métaphysique Néoplatonicienne, avant de spé-
culer sur la solution de Platon ; pour conclure il ajoute une mise en garde



800 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

concernant la trop grande confiance accordée de nos jours a la chronologie
des ceuvres de Platon.

Christoph Helmig dans le premier article de la deuxiéme section : What is
the Systematic Place of Abstraction and Concept Formation In Plato’s Philosophy ? An-
cient and Modern Readings Of Phaedrus 249b-c (83-97) traite la théorie de la rémi-
niscence mentionnée dans ce passage. Aristote dans les Analytica Posteriora
propose en alternative une théorie de I’abstraction. Cependant, dans le Phédre
il semble que Platon anticipe la solution d’Aristote. Ce processus chez Platon
est identifié a la réminiscence. Pour expliquer la place systématique de I’ab-
straction dans la philosophie de Platon, H. recourt aux interprétations philo-
logiques, surtout celles de Verdenius et de Vries (86—88). Il mentionne égale-
ment l'interprétation de Scott affirmant que Platon et Aristote ne s’intéres-
saient pas a la formation de concepts mais a « I’érudition supérieure ». Cette
interprétation oblige 'auteur a se concentrer sur un probléme fondamental de
anamnesis platonicienne : la difficulté d’expliquer le processus d’apprentissage,
avant de conclure avec la réponse néoplatonicienne au passage du Phédre.

Robbert Van Den Berg dans A Remark of Genius and Well Worthy of Platonic
Principles: Proclus’ Criticism of Porphyry’s Semantic Theory (155-169) brise avec la
notion d™un consensus omnium néoplatonicien concernant la sémantique. V.D.B.
explique que Proclus rejette le théorie sémantique parce qu’il trouve qu’elle
n’est pas compatible avec la dialectique platonicienne. Avant de traiter cette
critique, V.D.B. expose la théorie sémantique de Platon, comme elle est ex-
primée dans le Cratyle, faisant trois observations : 1) Platon distingue entre
deux types de discours — I'un qui utilise la langue ordinaire, ou la signification
dépend des conventions, et I'autre qui utilise le discours philosophique de la
dialectique, ou la signification dépend des Formes. 2) Ces deux types de dis-
cours ont un rapport hiérarchique, I'un avec I'autre. 3) Le discours philoso-
phique est supérieur au discours ordinaire, donc le philosophe est I'autorité ul-
time pour le langage.

Pour Aristote, par contre, les sons parlés sont seulement un symbole des
affections de ’ame. Les affections sont les mémes pour tout le monde, alors
que les sons utilisés pour exprimer ces affections sont choisis par ’habitude.
A cause de cela, Aristote pense que la clarté est la chose la plus importante
pour un philosophe et il doit donc utiliser le langage ordinaire. V.D.B. analyse
ensuite le commentaire de Porphyre sur les Catégories d’Aristote. Porphyre cri-
tique Aristote pour avoir échoué selon ses propres exigences, utilisant le grec
comme une langue étrangére. L’avis de Porphyre est que le philosophe doit
hellenizein, c’est-a-dire utiliser le grec de la méme fagon que 'utilisent les grecs.
Ces spéculations sur la langue ont un vrai but philosophique — la langue nous
informe sur un univers sensible. Pour Proclus, les mots ne se rapportent pas
aux objets sensibles, comme le pensait Porphyre, mais aux Formes. Porphyre,
avec son insistance sur le besoin pour le philosophe d’hellenizein, a donné au
peuple Pautorité en matiéres linguistiques. Proclus ajoute une autre significa-
tion a ce mot, parce qu’il refuse I'autorité des foules, en méme temps qu’il ac-
cepte la notion d’hellenizein. Pour lui, hellenizein comprend également la notion



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 801

de donner le terme correct au sujet approprié, qui peut étre fait seulement par
I’homme qui a étudié la nature des choses, i.e. le philosophe.

Keimpe Algra se concentre sur Efernity and the Concept of God in Early Stoi-
cism (173-190) dans la section traitant les concepts théologiques. A. aborde
deux questions : 1) Dans quel sens les premiers stoiciens ont-ils congu Dieu
comme éternel ? et 2) Est-ce qu’ils ont pensé que la préconception de Dieu en
général ait compris ’éternité ? Aprés avoir traité de la contamination des pré-
conceptions naturelles, A. se tourne vers la conception de I’éternité des dieux,
utilisant les ceuvres polémiques anti-stoiciennes de Plutarque pour montrer
que les premiers stoiciens ont congu les dieux comme périssables. Citant le
témoignage de Cicéron De Natura Deorum 11 21, qui illustre I'implication de
I’argumentation de Zeno montrant que la perfection de Dieu comprend
éternité, A. essaie de réconcilier ces deux lignes d’interprétation, prenant en
compte la doctrine stoicienne de la conflagration cosmique. A. résoud le pro-
bleme par ’assertion que tous les dieux périssables sont des manifestations du
Dieu impérissable (186), avant de conclure en disant que les théories cosmo-
logiques modernes (« Big Bang » et « Big Crunch ») font de Dieu un étre tem-
porel, et excluent une conception temporelle de I'éternité de Dieu.

Luc Brisson dans Kronos, Summit of the Intellective Hebdomad in Proclus’ Inter-
pretation of the Chaldaean Oracles (191-210) analyse I’exégése par Proclus de la
triple interprétation du nom Kronos que Platon nous présente dans le Cratyle.
B. donne les traductions anglaises de Cratyle 396 b-c (191-192) et du Com-
mentaire de Proclus, In Crat. CVII-CIX 56.24-59.21 (192-195). Proclus peut
trouver un Hebdomad intellectif dans les Oracles Chaldaiques, parce que les
Oracles contiennent une triade fondamentale qui ressemble aux trois intellects
de Numenius. Comme B. nous le montre, Proclus réussit parce qu’il cite les
textes sans contexte et il donne a certaines termes une importance et une si-
gnification qui difféere de celle qu’ils ont eu dans le texte original. La discus-
sion tourne sur un exposé des trois sources — Kronos, 'intellect paternel
(200-202), Zeus, l'intellect démiurgique (202-206) et Hécate, la membrane
séparative. Ensuite, B. analyse la fonction des trois dieux implacables qui sé-
parent le démiurge de la matiére. Proclus trouve ces implacables dans le texte,
avec une fausse interprétation du Fr. 36. L’article conclut avec une exposition
de la monade séparative entre le monde et les six entités précédentes. Dans
cette exégese, donc, on a une synthése de presque toute la tradition grecque.
B. fournit aussi un schéma qui trace la structure hiérarchique de I'Un, de
I'intelligible-intellect, de ’hypostase de I’ame, et les ames diverses chez Pro-
clus, dans les Oracles Chaldaiques, et les rhapsodies orphiques.

Ce volume comprend également les contributions intéressantes de Griet
Galle et Guy Guldentops sur Ferrandus Hispanus on Ideas (51-80), et de Richard
Sorabji sur Aristotle’s Perpetual Functions Permeated by Platonist reason (99-117).
Andres Speer considére les avis de Thomas Aquinas sur le fondement de la
connaissance (119-132) avec une focalisation sur le probléme de circularité.
Jan A. Aertsen analyse le concept de « transcendens » dans le moyen age alors
que M.W.F. Stone se concentre sur Dominic de Soto et le désir naturel de voir
Dieu, dans le contexte de I'interprétation du Thomisme au seiziéme siécle. En



802 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

somme, nous avons ici un livre magistral qui couvre un immense domaine de
I’histoire de la philosophie et de la pensée antique et médiévale.

CARL O’BRIEN

SCHMIDT-WIBORG, Petra: Dialektik in Platons Philebos. Tibingen: Mohr Sie-
beck 2005. 375 S. ISBN 3-16-148586-6.

Beim vorliegenden Buch handelt es sich um eine tiberarbeitete Fassung einer
Dissertation, die im Sommersemester 2003 bei der Philosophischen Fakultit
der Albert-Ludwigs-Universitit Freiburg eingereicht wurde. Die Autorin setzt
sich mit dem Problem der einheitlichen Bestimmung des Seienden im Philebos
auseinander. Fir das Verstindnis des Dialoges ist gemiss SCHMIDT-WIBORG
die dialektische Einheitkonzeption Platons entscheidend. Die Thematik im
Philebos gilt laut der Verfasserin nicht der Frage, ob Seiendes eines ist, sondern
,wie Seiendes eines ist und wie man Seiendes als eines bestimmen kann® (S.
36). Wie kann Seiendes trotz seiner vielfachen Bestimmungen tiberhaupt ein-
heitlich bestimmbar sein? Die Antwort auf das Problem der Einheit im Zu-
sammenhang vielfacher Bestimmungsformen liefert die Philosophie der Dia-
lektik. Den Grundpfeiler in der Konzeption des dialektischen Wissens be-
schreibt SCHMIDT-WIBORG folgendermassen: ,,Der Sinn des Bestimmens im
und fir das Wissen ist gar nicht, zum einfach bestimmten Seienden als zu
einer gesetzten Bestimmung iiberzugehen. Dieses dialektische Wissen zeichnet
sich dadurch aus, dass das Denken mit seinen problematischen Bedingungen
und zugleich entgegen diesen Bedingungen zu einem Ausweis der Einheit als
solcher gelangt. Dasselbe Denken, in dem Schwierigkeiten mit der Einheit lie-
gen, soll, so die Grundidee, auf andere, nimlich dialektische Weise Einheit
aufweisen konnen® (S. 328). Es geht in erster Linie darum, Einheit in begrenz-
ten Bestimmungen darzustellen, also nicht Einheit zu setzen. Es handelt sich
um eine Verschiebung von der einfachen Einheit zur Einheit im Zusammen-
hang der Bestimmungen des Seienden. Platon bindet laut der Verfasserin die
gesuchte Einheit mit der Frage nach dem Guten zusammen: Die gesuchte
Einheit, das wahrhafte Sein im Zusammenhang der verschiedenen Seinsweisen
ist das vollkommene und hinreichende Sein oder das Gute (S. 329).

Im Anschluss an den ersten Exkurs unterscheidet die Autorin drei Formen
dialektischen Wissens. Dialektik ist erstens ,,ein jeweiliges begrenzendes und
auf eine Transparenz einer tibergreifenden Einheit hin ordnendes dihairetisch-
dialektisches Bestimmen [...]* (S. 111). Zweitens ist Dialektik ein ,Bestim-
mungsvermogen fiir sich, welches sich auf ontologische Bestimmungen als
solche bezieht™ (S. 111). Drittens gibt es eine ,,dialektische Bestimmung, die
der Bestimmung des menschlichen Lebens als Vermogen des Menschen, sich
zu Seiendem zu verhalten und es zu bestimmen [...]* (8. 111). Die Bestim-
mung des Guten im menschlichen Leben ist letztlich eine Selbstdarstellung
des Menschen in seiner Sorge um das wahre Selbst. So kann die einheitliche
Bestimmung des Seienden fiir Platon in der praktischen Philosophie mittels
einer dialektischen Bestimmung des Guten im menschlichen Leben dargestellt
werden (S. 326). Es ist Aufgabe der praktischen Philosophie aufzuzeigen, wie



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 803

der Mensch sich auf hinreichendes und vollkommenes Bestimmtsein oder auf
das wahre Selbstsein hin selbst bestimmen kann. In dieser Hinsicht setzt
Dialektik Vernunft als Ursache und gleichzeitig als teleologisches Wissen des
Guten voraus. Vernunft soll sowohl im Handeln und in der Welt fiir Einheit
sorgen. Das Besondere in der Interpretation von SCHMIDT-WIBORG liegt im
Aufzeigen der Verbindung zwischen Dialektik und praktischer Philosophie.
Entgegen traditionellen Deutungen hebt die Verfasserin die Bedeutung dieser
komplexen dritten Form von Dialektik fir die Philosophie Platons hervor.
Der Ort der Darstellung von Einheit ist im menschlichen Leben zu finden
und es liegt an der Seele selbst, das dialektische Wissen fiir die konkreten Be-
stimmungen des Seienden innerhalb der Lebenspraxis zu nutzen.

Ein weiterer interessanter Ansatz von SCHMIDT-WIBORG besteht darin, das
Problem des Bestimmens der Einheit des Seienden nicht nur in der parmeni-
dischen Philosophie auszumachen, sondern auch in der Sophistik. So will die
Autorin etwa im Argumentationsverhalten der Figur des Protarchos erkennen,
dass auch sophistische Positionen implizit im Philebos eine Rolle spielen. Es
soll dem Protagonisten nicht um eine ernsthafte Verteidigung seiner These,
dass alle Lust eines sei, gehen. Vielmehr will er die Behauptung der Einheit
nutzen, um iber Sokrates’ Thesen zu siegen (S. 52). Protarchos legt eine Hal-
tung des Siegens und des eigenen Vorteils an den Tag, die an ein rein instru-
mentelles Wissensverstindnis gebunden sind und dessen Ursprung Platon bei
den Sophisten angesetzt haben soll. Die Auseinandersetzung Platons mit den
Sophisten nach einem universalen, praktisch entscheidenden Wissen ist laut
der Autorin nicht nur in den frithen Dialogen zentral, sondern auch im
Philebos, einem gemiss der communis opinio spiten Dialog. Platon sehe in der
Sophistik einen erkenntnistheoretischen und ethischen Relativismus, der mit
dem Anspruch auf Wissen alles Seienden und des Guten auftrete und sich
dabei ontolgogischer Primissen der parmenidischen Einheitsphilosphie zu
Nutze mache.

Das zeigt sich bei der Figur des Protarchos etwa darin, dass er die Einheit
aller Liste vertritt und die Verschiedenartigkeit als unwesentlich zuriick-
schiebt. Weiter macht ein Sophist wahlweise, ,,s0 wie Protarchos Einheit, oder
Vielheit oder beide zusammen oder keines von beiden zum allgemeinen Kri-
terium fiir die alleinige ,Wahrheit® oder ,Richtigkeit® der aufgestellten Behaup-
tungen® (S. 57-58). Die kompakte, wenn auch zu kurz ausgefallene Be-
schreibung der sophistischen Technik und deren Ubertragung auf den Prota-
gonisten Protarchos hitte vielleicht griindlicher und mit den entsprechenden
Textstellen im Philebos ausfallen kénnen.

Das Buch liefert insgesamt eine sehr gehobene Auslegung der Dialektik im
Philebos. Es gelingt der Autorin, das Spannungsverhiltnis, das der platonischen
Konzeption der Dialektik zugrunde liegt, einsichtig darzustellen und so bis
anhin einseitig ausgelegte Interpretationen von Platons Dialektik abzuschwi-
chen. Es ist ebenfalls ein Verdienst, den Wert der platonischen Dialektik im
Philebos fir die praktische Philosophie hervorzuheben.

MARLIS COLLOUD-STREIT



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

