
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Re^ensionsartikel

Von der autonomen Moral im Kontext des Glaubens zur christlichen Ethik
in pluralistischer Gesellschaft

von Josef Römelt

WILS, Jean-Pierre: Versuche über Ethik Studien zur theologischen Ethik
108). Freiburg i.Ue.: Academic Press 2004. 192 S. ISBN 3-7278-1500-0.

LOB-HÜDEPOHL, Andreas (Hg.): Ethik im Konflikt der Überzeugungen
Studien zur theologischen Ethik 105). Freiburg i.Ue.: Academic Press 2004. 248
S. ISBN 3-7278-1475-6.

JANS, Jan (Hg.): Für die Freiheit verantwortlich. Festschrift für Karl-Wilhelm
Merks zum 65. Geburtstag Studien zur theologischen Ethik 107). Freiburg

i.Ue.: Academic Press 2004. 302 S. ISBN 3-7278-1492-6.

Wer sich über die grundlegenden Themen informieren will, welche in der
katholischen Moraltheologie und Sozialethik der Gegenwart diskutiert werden,
findet in der Reihe der Studien zur theologischen Ethik immer einen kompetenten

Ratgeber. Die letzten Bände, welche in dieser Reihe erschienen sind,
spiegeln wieder einmal mehr die fundamentalen Tendenzen dieser theologischen

Disziplinen wieder.
In diesen Bänden kommt seismographisch ein Wechsel der Atmosphäre

ethischer Reflexion innerhalb der katholischen Theologie zum Ausdruck, der
ihre sensible Reaktion auf die sich immer neu wandelnden Herausforderungen
moderner Kultur zur Geltung bringt. Vielleicht kann man diesen Weg
schlagwortartig als einen Wechsel von den vorrangigen Fragestellungen weg, die
hinter dem Profil katholischer Moraltheologie als autonomer Moral im christlichen

Kontext standen, hin zu Problemfeldern und Gedankenmotiven einer
„christlichen Ethik in pluralistischer Gesellschaft" kennzeichnen: Die
Reflexionen der theologischen Ethik ringen nicht mehr vorrangig — wie noch in
den siebziger und achtziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts — um die
Suche nach einer normativen Rationalität, welche ihre Kommunikabilität in den

Bezügen moderner Gesellschaft sichert, sondern sie haben sich auf das Umfeld

der vielfaltigen Ansätze ethischen Denkens, ihren pluralen Rationalitäten
und auch „Spiritualitäten" eingestellt, die die „radikale Moderne" prägen.
Theologische Ethik versteht ihre Aufgaben nicht mehr vorrangig darin, auf
eine bestimmte säkulare Rationalität hin (sprachanalytischer oder
sprachpragmatischer Provenienz) ihr eigenes Profil zu schärfen und vom theologischen

Horizont her das Gespräch zu suchen, sondern sie nimmt zur Kenntnis,
dass die säkulare Gesellschaft selbst ein sehr disparates Feld moralischer
Reflexion und nicht nur rationaler (ethischer) Einstellungen darstellt. Ethische



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 765

Argumentation wird in diesem Zusammenhang zur Hermeneutik: zum
Versuch, Positionen moralischer Uberzeugungen zu verstehen, die eigene moralische

Position in ihren Voraussetzungen offen zu legen und so in das

Gespräch mit der pluralistischen Welt zu kommen. In einem solchen Denkraum
kann die theologische Ethik ihre expliziten religiösen Voraussetzungen auch
wieder unbefangener einbringen. Sie beginnt, wieder verstärkt über den
theologischen Sinnhorizont ihres Denkens nachzudenken und auch nach außen
hin zu sprechen.

1. Versuche über Ethik

In diesem Sinne findet sich in der Aufsatzsammlung des Inhabers der
Professur für Christliche Ethik unter besonderer Berücksichtigung der
Kulturwissenschaften und Direktor des Zentrums für Ethik an der Radboud Universität

in Nijmegen, Jean-Pierre Wils, ein Durchgang durch das Verständnis der

Moraltheologie als Hermeneutik.1 Der Autor steht schon immer für eine
Moraltheologie, welche dezidiert auch für die theologische Ethik das Bewusstsein
um die unreduzierbare Fragmentierung moderner Kultur und gerade auch des

ethischen Wissens einfordert. Gegen den Trend, Moraltheologie in naturrechtliche

Gewissheiten (gerade angesichts der komplizierten Auseinandersetzung
im Bereich der Bioethik und der Ethik der Medizin) zurückzunehmen, wirbt
er auch heute für eine „gewarnte Hermeneutik" (12), für die „Nachsicht beim
Verstehen" (13) („Nachsicht. Eine hermeneutisch-ethische Studie in kultureller

Perspektive"; 11-40). Es geht um ein ethisches Argumentieren, das die

Kompliziertheit gegenwärtiger Situation auszuhalten im Stande ist und nicht
in vorgebliche Sicherheiten flieht. Ethik als Hermeneutik wird als ein Denken
skizziert, das in der Begegnung mit fremden Positionen das Misstrauen gegenüber

einer allzu raschen Vereinnahmung des anderen bis zum Schluss
bewahrt. Auch dort, wo nach dem Verstehensprozess Standpunkte miteinander
vermittelt werden, bleibt das Bewusstsein, das Geheimnis des anderen, ja der
letzten Gründe ethischer Konflikte nie ganz erfasst zu haben. Diese „Nachsicht"

ist innerhalb der Geschichte der Ethik schon immer reflektiert worden.
In der Denkfigur der Epikie, in den kasuistischen Systemen des Probabilismus
und schließlich in den wissenschaftlichen Theoremen der Hermeneutik führt
ein solcher Respekt vor der Offenheit ethischen Erfassens und Argumentierens

zu vorsichtigen Ansätzen theologischer Ethik. Und so gilt auch für die

Gegenwart, dass „die Notwendigkeit, mit einer Ethik ohne definitive Gewissheiten

zu leben" (34), bestehen bleibt, also Bescheidenheit als Perspektive
einer Ethik der Nachsicht angebracht ist.

Von dieser Einsicht her kann Wils dann auch moderne ethische
Diskussionsfelder sichten: die Frage nach der Bedeutung von „.Emotionen' in e-
thischen Begründungsverfahren" (82—95), die Grundfrage nach dem Verhältnis

von Autonomie und Passivität im Blick auf die technische Oberformung
medizinischer Heilung und der Beziehungen zwischen Heilberufen und Pa-

1 WILS, Jean-Pierre: Versuche über Ethik Studien zur theologischen Ethik 108). Freiburg
i.Ue.: Academic Press 2004.



766 Besprechungen - Rezensionen — comptes rendus

tienten („Autonomie und Passivität. Tugenden einer zweiten Aufklärung im
medizinischen Kontext"; 96—106). Theologische Ethik mahnt die Offenheit
des technischen Zugriffs auf den Menschen an, der sein ,Objekt' nie ganz er-
fasst und deshalb auch nicht reduzieren darf. So ginge es nicht darum,
moderner Medi^intechnik einen irgendwie festgelegten Tabubereich des „Nicht-
Dürfens" entgegenzusetzen, der die Zudringlichkeit der Technik kasuistisch
domestizieren zu können scheint. Das wäre eine gleichsam genauso technische
Antwort auf die Spannungen moderner Kultur wie der Apparatepark medizinischer

Diagnostik und Behandlung selbst. Aber technisches Handeln müsse
in der Sphäre der Medizin wohl lernen, die Kunst auch des „Lassens" als

Dimension des Menschlichen in ihrer eigenen Dynamik zu respektieren. Nur so
bleibt sie offen und differenziert genug, um das Geheimnis menschlicher
Gesundheit, dem sie dient, nicht zu verfehlen. Und in diesem Sinne bedarf in
gleichem Sinne der Zugriff der Medien auf den Menschen auch heute noch der
Höflichkeit, welche die medialisierten Subjekte in ihrer Geheimnishaftigkeit
respektiert („Weltverhältnisse als Medienverhältnisse. Oder: Höflichkeit als

mediale Tugend?"; 107—125). Die moderne Definition des Todes als
Ganzhirntods muss sich ihre Ambivalenzen und Grenzen eingestehen, auch wenn
sie den medizinischen Alltag praktikabel machen möchte („Wann ist der
Mensch tot?"; 126—142). Und die Diskussionen um den Embryonenschutz
erscheinen auf diesem Hintergrund in ihren kämpferischen Lagern häufig
überzogen und von Scheinsicherheiten geprägt („Differenzen ethischer Argumentation

in Europa. Das Beispiel Embryonenschutz. Ein Blick aus den
Niederlanden"; 143—158)

Man kann an diesen Ansatz sicherlich die Frage stellen, ob er nicht die

Anstrengung um die Rationalität des ethischen Arguments zugunsten einer
Offenheit für die verschiedenen Untiefen moralischer Überzeugungen so weit
zurückstellt, dass die Entscheidbarkeit ethischer Konflikte eher unwahrscheinlich

wird. Die Opfer moralischer Verantwortungslosigkeit blieben in der
komplexen Gesellschaft nicht mehr identifizierbar, haben es schwer, den Maßstab
ihres Rechts zu benennen. Interessant ist aber, dass gerade in diesem Werben
um eine bleibende rationale Offenheit ethischer Argumentation das theologische

Argument innerhalb der ethischen Diskussion wieder ein neues, ganz
unaufdringliches, ja, selbstverständliches Interesse erfährt. In einem Seitenblick auf
die „Theorie des Ritus" versucht Wils zu zeigen, dass nicht nur innerhalb der
Ethik, sondern auch in anderen kulturellen Kontexten die Spannung ausgehalten

werden muss: Eindeutigkeit von Konturen müssen mit der Offenheit
der Entwicklung und Mehrdeutigkeit der Kultur bestehen können („Vom Ritus

zur Hermeneutik. Eine Erkundung in ethischer Absicht"; 41—56). Innerhalb

der modernen Gesellschaft scheint gerade die religiöse Dimension, welche

den Ritus braucht, nur mit einer solchen Doppeltheit der Selbstvollzüge
und der Selbstentwicklung darstellbar und vollziehbar zu sein. Und der Seitenblick

auf die ästhetische Reflexion der Moderne zeigt, dass hier in der
Auseinandersetzung der Ästhetik mit dem Leid die religiöse Dimension wie eine letzte

Abgründigkeit des Ästhetischen begriffen wird, die auch mit der Wende
von den Kanones einer platonischen Objektivität hin zur transzendentalen



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 767

Subjektivität seit Kant nicht stillgelegt werden kann („Autonomie der Kunst
und Transzendenz. Theologisch-ästhetische Reflexionen nach Kant"; 57—81).
Es geht um eine religiöse Dimension, die freilich selbst nicht mehr logisch so

zu verwalten ist, dass sie in den Besitz gar einer wissenschaftlichen Technik
übergehen könnte.

2. Ethik im Konflikt der Überzeugungen

Ein ähnliches Bild ergibt sich am Ende der Überlegungen, welche der Band,
der im Zusammenhang mit dem Kongress der Internationalen Vereinigung für
Moraltheologie und Sozialethik 2003 in Berlin entstanden ist, bietet.2 Hier
wurde die Frage nach der theologisch-ethischen Reflexion im Kontext des
gesellschaftlichen Pluralismus ausdrücklich in den Blick genommen und
unmittelbar thematisiert. Die fachwissenschaftliche Perspektive der Soziologie
macht deutlich, dass der religiöse Pluralismus in den modernen Gesellschaften
nicht einfach nur zu einer Schwächung gläubiger Überzeugungen führt,
sondern ihre Ausdruckskraft und ihre Bedeutung für die moderne Kultur steigern
kann („Hans Joas, Glaube und Moral im Zeitalter der Kontingenz"; 11—24).
Dabei geht es nicht einfach um ein ökonomisches Modell der Konkurrenz,
das die Mannigfaltigkeit der Anbieter verstärkt. Sondern es geht um die
vertiefte Reflexivität, mit der religiöse Überzeugungen übernommen und biographisch

für das Subjekt pluralistischer Kultur von Bedeutung werden. Genau in
diesem Sinne vermag die Fundamentaltheologie die Pluralität religiöser
Überzeugung als Potential zu verstehen („Edmund Arens, Pluralität und Potential
religiöser Überzeugungen"; 25—39). Die theologische Ethik selbst kennt
Modelle, mit denen dem modernen Pluralismus zu begegnen versucht wird: die

Unterscheidung zwischen den Ebenen des guten Lebens und der Gerechtigkeit,

die Differenzierung zwischen Werten und Normen (in der Werte-Erziehung

in einem ganzheitlichen Sinne angemahnt wird), Formen von
Ethikberatung in Bezug auf konkrete Konflikte in den Bereichsethiken, das
Aushalten von Widerspruch und Widerstreit („Walter Lesch, Die Vielfalt praktisch

gelebter Überzeugungen als Voraussetzung und Gegenstand der Ethik";
40—58). Auch hier wird in diesem Sinne schließlich für eine Hermeneutik
geworben, die den Anspruch auf Wahrheit nicht aufgibt, aber vorsichtiger in
ihren wahrheitstheoretischen, „hermeneutischen" Voraussetzungen artikuliert.
Und nachdem ein Blick auf die Theologie und Ethik im Islam („Mohammad
Salim Abdullah, Ethik und Religion — zum Verhältnis von Theologie und E-
thik im Islam"; 59-66), die dogmatische Reflexion über das Machtverständnis
im Christentum („Hans-Joachim Sander, Religion in Ethik? Zum Verhältnis
von Theologie und Ethik im Christentum"; 67—79) und eine vorsichtige Skizze
der Möglichkeiten des interreligiösen Gesprächs („Hans Zirker,
Grenzüberschreitungen: Möglichkeiten und Bedingungen einer Theologie interreligiösen

Gesprächs"; 80—94) das Bild komplettiert haben, skizzieren zwei Theo-

2 LOB-HÜDEPOHL, Andreas (Hg.): Ethik im Konflikt der Überzeugungen Studien
zur theologischen Ethik 105). Freiburg i.Ue.: Academic Press 2004.



768 Besprechungen — Rezensionen — comptes rendus

logen aus der katholischen und evangelischen Konfession die Notwendigkeit,
Partikularität und Universalität christlicher Ethik in eine Beziehung zu setzen.

Für die christliche Ethik im gesellschaftlichen Pluralismus wird dabei
offensichtlich als ein erster systematischer Ertrag deutlich — und hier unterscheidet

sich das gegenwärtige Suchen theologischer Ethik am deutlichsten von
den Fragestellungen der „autonomen Moral" -, dass der theologische Horizont

Ausgangspunkt der ethischen Reflexion innerhalb der Theologie sein

muss, will sie nicht ihre Identität aufs Spiel setzen. Das bedeutet nicht unbedingt

einen Verlust der Kommunikationsfähigkeit und Universalisierbarkeit in
den Raum pluralistischer Gesellschaft hinein. Sondern aus katholischer
Perspektive sind hier Überlegungen aus dem Bereich der modernen Rechtsethik
im Sinne des Kommunitarismus von Interesse. In ihnen wird deutlich, wie
sehr gerade universale Überzeugungen zurückverweisen auf einen
Lebenskontext, in dem die vom rationalen Konsens erfassten Wertvorstellungen
vermittelt und aus lebensweltlichen Ressourcen mit getragen werden. Der
jüdisch-christliche Prophetismus erscheint auf diesem Hintergrund schon immer
als ein konkretes ethisches Engagement im Namen des Glaubens — also in die
konkreten Kontexte geschichtlicher Unrechtserfahrungen hinein -, an denen
aber auch spätere Generationen und Menschen in ganz neuen kulturellen
Chiffren ihre moralischen Herausforderungen („universalisierend") identifizieren

konnten („Marianne Heimbach-Steins, Universalitätsanspruch und
prophetischer Anspruch — Korrektive christlicher Ethik aus katholisch-theologischer

Perspektive"; 95—118). Der protestantischen Ethik wird in diesem
Kontext der Zusammenhang zwischen den Erfahrungen der menschlichen
Freiheit als von Gott ermöglichter (dies ist der Kern menschlicher Freiheit)
und der Offenheit eines solchen Freiheitsverständnisses auf die Rationalitäten
von Recht und Institutionen hin wichtig („Hans G. Ulrich, Universalitätsanspruch

und prophetischer Anspruch — kritische Korrektive christlicher Ethik.
Zu Selbstverständnis und Perspektiven evangelisch-theologischer Ethik; 119—

136).3

3. Für die Freiheit verantwortlich

Ist es zu scharf gesagt, wenn im Anschluss an solche Überlegungen tatsächlich
ein ausgesprochener neuerlicher Paradigmenwechsel katholischer theologischer

Ethik konstatiert werden muss: ja, sogar eine Reintegration der theo-

3 Den Band beschließen Darstellungen zu konkreten Problemfeldern, in denen diese

theologische Hermeneutik deutlich wird: „Christa Schnabl, Fürsorge zwischen
kirchlichen Traditionen und feministischer Kritik" (137—153); „Michael Rosenberger,
Nicht bis zum letzten Blutstropfen — das Schlachten von Tieren in den monotheistischen

Religionen" (154—164); „Christoph Mandry, Ausbildung ethischer Kompetenz
oder Moralerziehung?" (165—180); „Ulrike Kostka, Mehrwert des theologischen
Arguments? Bioethik im Kontext unterschiedlicher Begründungsstrategien" (181-190);
„Beatrice Bowald, Prostitution zwischen Skandalisierung und Legitimierung" (191-
210); „Franz-Josef Baumann, Soziale Gerechtigkeit versus Fairness?" (211—230);
„Hans-Joachim Meyer, Kirche als lernende Organisation? Ekklesiopraktische Einblicke
und Konsequenzen" (231—245).



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 769

logischen Horizonte in die ethische Reflexion, weil die „autonome Moral" ihre

gläubigen Quellen vergessen hätte? Der dritte, der hier besprochenen Bände,

sperrt sich freilich entschieden einer solchen Interpretation der Tendenzen
gegenwärtiger Entwicklung theologischer Ethik. Die Einführung in die
Festschrift für Karl-Wilhelm Merks zum 65. Geburtstag4 („Hans Halter, ,Gott und
die Moral'. Oder: Karl-Wilhelm Merks und die Moral — eine kleine Laudatio";
9—19) betont, dass der Geehrte den Ansatz der autonomen Moral über das

ganze Wirken seiner Hochschultätigkeit hin treu geblieben ist. Auf den ersten
Seiten begegnet einem das ansprechende Bild eines Theologen, dessen Freude
am Dialog und dessen Bejahung der modernen Welt aus seinen freundlichen
Augen spricht. Und es werden die bleibenden Aufgaben eines solchen Ansatzes

genannt — auch für den gegenwärtigen Horizont pluralistisch gesteigerter
Gesellschaft: das entschiedene Ringen um eine rationale Auseinandersetzung
über die ethischen Themen im Raum der Theologie, welche sich dem Diskurs
in der Gesellschaft nicht durch Flucht in überrationale Reservate entziehen
darf; der Kampf gegen das Missverständnis, dass damit die theologische Ethik
ihre religiösen Voraussetzungen preisgeben würde; die Forderung, dass nur in
einem solchen Profil die Vermittlung zwischen Glaube und moderner Gesellschaft

innerhalb der ethischen Reflexion der Theologie gelingen kann. Für die
Freiheit verantwortlich — das heißt ja gerade diese Reflexion auf die herme-
neutischen strukturellen, politischen Bedingungen einer ethischen Autonomie
des Menschen, der die Voraussetzungen für seinen eigenen Freiheitsvollzug
selbst noch einmal - ob er will oder nicht — gestalten muss.

Aber auch dieses in einem gewissen Sinne geradezu als Jubiläumsband der

„autonomen Moral" zu verstehende Buch ist im Weiteren dann geprägt von
Überlegungen, welche die Pluralität der ethischen Ansätze in der Gegenwart,
in ihren Rationalitäten und Überzeugungszusammenhängen sowie die Besinnung

auf die expliziten theologischen Voraussetzungen der Moraltheologie im
Gespräch mit ihnen zum Gegenstand haben. So findet sich hier der Aufsatz
„Christliche Ethik und die Pluralität gelebter Überzeugungen" (Walter Lesch;
50—64), der genau diesen Übergang zu markieren versucht: Dass das ethische
Gespräch innerhalb der modernen differenzierten Gesellschaft nicht einfach
eine abstrakte rationale Auseinandersetzung, sondern die Begegnung zwischen
dem dahinter stehenden Feld der lebensweltlichen Kontexte moralischer Ü-
berzeugungen braucht. Und in diesem Sinne wird die These von der Säkularisation

moderner Gesellschaften massiv in Frage gestellt, vor allen Dingen ihre
gleichsam evolutionäre These, dass mit der zunehmenden Modernisierung der
Verlust der Religion notwendig einhergehen muss („Paul Valadier, La sécularisation

en question"; 85—93). Das soziologische Faktum des Zurückdrängens
religiöser Motive wird auf das Zerbrechen bestimmter Verständnisweisen der
Präsenz von Glaube und Religion in der Öffentlichkeit ausgelegt. Und so
kann aus dogmatischer Perspektive festgestellt werden, dass auch die Ethik
schon immer auf religiöse Problemstellungen trifft, wenn sie ihre eigenen Apo-

4 JANS, Jan (Hg.): Für die Freiheit verantwortlich. Festschrift fur Karl-Wilhelm Merks zum
65. Geburtstag Studien zur theologischen Ethik 107). Freiburg i.Ue.: Academic Press 2004.



770 Besprechungen — Rezensionen — comptes rendus

rien und Problemlagen ernst nimmt und bis in die letzten, weltanschauliche
Sinnkontexte berührenden Dimensionen rational und eben hermeneutisch zu
durchdringen versucht („Wiel Logister, Theologie und Ethik. Einige Betrachtungen

mit einem dogmatischen Einschlag"; 65—75). Schließlich wird die
Dialektik zwischen autonomer Moral und christlichem Glaubenskontext betont
(„Frans J.H. Vosman, Darf Gott Herrscher sein? Zur politischen Theologie
der autonomen Moral"; 94-106). Ja, der wohl am tiefsten in die gegenwärtigen
Dimensionen bioethischer Politikberatung auf europäischer Ebene einbezogene

Kollege, Günther Virt, kann am Ende des Buches darüber nachdenken, wie
gerade die theologischen Positionen für die Klärung der ethischen Konflikte
moderner Kultur wichtig werden („Theologie als Dimension bioethischer
Politikberatung", 265-279). Dabei geht es nicht nur um eine theoretische Dialektik

zwischen theologischem Horizont und ethischer Rationalität, sondern um
den konkreten Anschluss an die Lebenswirklichkeit Jesu Christi.

Wer die in diesen Bänden dokumentierten Suchbewegungen moderner
katholischer theologischer Ethik in ihrem Gesamt zu bewerten versucht, der
wird vielleicht abschließend resümieren müssen: Es ist sicher nicht
übertrieben, die neue Aufmerksamkeit der Moraltheologie und Sozialethik für die
christlichen Konturen ihres Denkens gerade mit dem zunehmenden Bewusst-
sein darum zu verknüpfen, dass der Gesprächspartner der Theologie — die
pluralistische Gesellschaft der radikalen Moderne — selbst aus einer Fülle
weltanschaulicher Hintergrundannahmen und rationaler, aber eben auch spiritueller'

Vorstellungen denkt. Aber tieferer Überlegung erschließt sich der
Zusammenhang dann vielleicht noch einmal differenzierter, als es der bloße Begriff
eines neuerlichen Paradigmenwechsels zum Ausdruck bringen könnte — ein
Begriff, der den Verdacht erwecken könnte, die Leistungen theologischer E-
thik im Raum katholischer Theologie in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts

diskreditieren zu müssen: Man muss die dargestellten Anliegen nicht
einfach als Gegensatz gegenüber den Tendenzen der autonomen Moral im Kontext

des Glaubens verstehen. Vielleicht ist es gerade der Gedanke der
Autonomie und der Gesprächsoffenheit mit der modernen Welt gewesen, der über
die autonome Moral in der Moraltheologie in der Zeit nach dem II. Vatika-
num gestaltet worden ist und es überhaupt ermöglicht hat, im gegenwärtigen
Kontext in den Dialog mit den durchaus disparaten und unübersichtlichen
pluralen Kontexten der radikalen Moderne einzutreten. Der Gestus der Kom-
munikabilität hat sich eben differenziert: über das vordringliche rationale
Anliegen der Ansätze der siebziger und achtziger Jahre des vergangenen
Jahrhunderts hinaus zum weltanschaulich hermeneutischen Gespräch, in dem das

christliche Profil neu zum Leuchten gebracht werden kann.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 771

Zum Vergleich der lateinischen Übersetzungen von Ammonios'
In Peri Hermeneias

von Michael Groneberg

AmmoniuS HermeaE: Commentaria in Pen hermeneias Aristotelis. Übersetzt von
Bartholomäus Sylvanus. Neudruck der Ausgabe Venedig 1549. Mit einer Einl.
v. Rainer Thiel, Gyburg Radke und Charles Lohr. Stuttgart-Bad Cannstadt:
Frommann-Holzboog 2005 CAGL 12). 160 S. Ln. ISBN 3-7728-1232-5.

Das Erscheinen dieses Bandes gibt Anlass, den Stand der Forschung zum Ammonios

Latinus zu resümieren. Da der Kommentar des Ammonios auch eine der
wichtigsten erhaltenen Quellen für die Pen Hermeneias des Aristoteles darstellt, werde ich
im Folgenden nicht nur den Neudruck der Renaissance-Übersetzung des Sylvanus
besprechen, sondern diese auch durch Vergleich mit anderen lateinischen Übersetzungen

in den weiteren Kontext der abendländischen Aristotelesrezeption stellen.

Hintergrund

Ammonius, Sohn von Hermeias und Schüler von Proklos in Athen, trat gegen
Ende des 5. Jahrhunderts nach Christus die Leitung der Philosophenschule in
Alexandria an und unterrichtete dort die bedeutenden Neuplatoniker des 6.

Jahrhunderts. Er ist eine wichtige Quelle der Überlieferung antiker
philosophischer Texte, die in seinen Kommentaren mit zitiert sind, und prägte mit
seinen Auslegungen die weitere Tradition. Die wichtigsten erhaltenen
Kommentare sind die zu den Kategorien und zur Peri Hermeneias von Aristoteles
sowie zur Isagoge des Porphyrius. Bei diesen Kommentaren handelt es sich
vermutlich um Vorlesungsmitschriften seiner Schüler, nur der Kommentar zur
Peri Hermeneias ist mit Sicherheit von ihm selbst verfasst.

Die Überlieferung der Peri Hermeneias wurde massgeblich durch zwei
Kommentatoren bestimmt, nämlich durch Ammonius und Boethius. Der nur wenige

Jahre spätere Kommentar des Boethius, der den aristotelischen Text ins
Lateinische überträgt (De interpretations), nimmt auf den des Ammonios nicht
explizit Bezug. Die Aristoteles-Exegese durch Ammonios ist daher im
lateinischsprachigen Mittelalter zunächst kaum bekannt und wird dann vorwiegend
über arabische Philosophen (v. a. Avicenna und Averroes) vermittelt. Hierzu
gibt es nun eine Ausnahme: Wilhelm von Moerbeke stellte am 12. September
1268 eine lateinische Übersetzung des Kommentars von Ammonios am Hof
des Vatikan fertig (siehe dazu G. Verbeke, 1961).1 Bis ins selbe Jahr weilte
auch Thomas von Aquin am selben Ort und ging dann, vermutlich vor
Beendigung von Moerbekes Werk, nach Paris. Thomas dürfte der erste gewesen
sein, der von der Übersetzung profitierte. Sein eigener wirkungsmächtiger,
aber unvollendeter Kommentar zur Peri Hermeneias nimmt häufig explizit auf

1 VERBEKE, G.: Ammonius. Commentaire sur le peri hermeneias d'Aristote. Traduction de
Guillaume de Moerbeke, Edition critique et étude sur l'utilisation du commentaire
dans l'oeuvre de Saint Thomas. Louvain: Publications universitaires 1961.



772 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

den des Ammonios Bezug, ist stark von diesem, aber auch von Boethius
inspiriert, und endet genau an derselben aristotelischen Stelle, an der auch ein

Manuskript der Übersetzung des Ammonios endet. Verbeke vermutet, dass

Thomas dort abbrach, wo der ihm zugängliche lateinische Text des Ammonios

aufhörte. Dies würde eine ausserordentlich starke Orientierung am
Kommentar des Ammonios bedeuten. Diese lässt sich in der Tat inhaltlich
nachweisen, z.B. wo es um die Vereinbarkeit göttlichen Wissens mit freiem
Handeln geht.

Eine grossflächige Rezeption der griechischen Kommentare fand allerdings
erst in der Renaissance statt. Nach dem Fall Konstantinopels im Jahre 1453
brachten Emigranten, unter ihnen etliche Aristoteliker, griechische
Handschriften in den Westen, die dort Interesse fanden, neu ediert und ins
Lateinische übersetzt wurden (XXI). So gab der venezianische Verleger Aldus
Manutius 1495—1498 die Aristotelis Opera graece in fünf Bänden heraus.
Anschliessend begann er, die griechischen Kommentare zu Aristoteles im
Original zu verlegen. Dieses Projekt nahm ein halbes Jahrhundert in Anspruch
und wurde nach seinem Tod von seinen Erben fortgeführt. Der Kommentar
des Ammonios zur Pen Hermeneias erschien 1503, die vorliegende Übersetzung
durch Bartholomäus Sylvanus zuerst 1546, in dritter Auflage 1549, je Venetijs
apud Hieronymum Scotum (Verbeke gibt hingegen an, dass die erste Auflage 1543
bei Hieronymus Scotus und die zweite 1546 bei J. Gryphium erschienen ist).
Die Kommentare zu den Kategorien und zur Pert Hermeneias wurden in jener
Zeit auch von anderen Gelehrten übersetzt, nachweislich von Johannes Bap-
tista Rasarius. Da beide Übersetzungen im Verlauf des 16. Jahrhunderts oft
gedruckt wurden, entschied sich Charles Lohr, der Herausgeber der CAGL
(Commentaria in Aristotelem Graeca — Hersiones latinae temporis resuscitatarum littera-
rurri), für einen Neudruck von je einem Werk der beiden, um eine
Vergleichsmöglichkeit der Übersetzungstechniken bereit zustellen. (Ein tatsächlicher
Vergleich ist in CAGL 12, anders als in Verbeke, allerdings nicht enthalten.)
Von Rasarius liegt bereits die Ammoniosübersetzung In Categorias vor (CAGL
9), nun folgt also mit Band 12 In De interpretatione die Ammoniosübersetzung
von Sylvanus nach der Vorlage des Exemplars der Universitätsbibliothek
Freiburg im Breisgau.

Das hochformatige Buch (30 x 20 cm) ist handlich schmal und zur Gänze
in schwarz/weiss gedruckt, was schade ist — man wünschte sich die schönen
Ornamente des Nachdrucks in Farbe. Die Kopie des zweispaltigen Textes ist
an vielen Stellen schlecht und an einer gar nicht leserlich (verschmierte Stelle
S. 36), ein stärkerer Druck und höherer schwarz-weiss Kontrast hätten der
Neuausgabe gut getan. Das Buch zerfällt in zwei Teile, den Nachdruck selbst
und das vorangestellte Begleitmaterial der Herausgeber.

Das Begleitmaterial

Die Herausgeber haben eine knappe Einleitung vorangestellt, die mit einer

Bibliografie (XXIV—XXVI; zu Ammonios in der lateinischen Tradition gibt es

seit Verbeke anscheinend nichts Neues) und dankenswerter Weise mit einem
Verzeichnis der im lateinischen Text verwendeten Abkürzungen (XXVII) en-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 773

det. Rainer Thiel stellt zu Beginn auf knapp drei Seiten Ammonios' Leben,
Lehre und Werk vor und Charles Lohr rundet mit einer etwa ebenso langen
Übersicht zu „Ammonios in der lateinischen Tradition" ab. Eine Liste der
erhaltenen Werke der griechischen Kommentare zu Aristoteles und Porphyrius
gibt die lateinischen Übersetzungen des Mittelalters (bis auf eine von Grosseteste

sind alle von Moerbeke in den 1260er Jahren verfasst) und die griechischen

Neuausgaben der Renaissance an (alle von 1499 bis 1551 verlegt, neben
Vlastus und Zanetti in der Mehrzahl von Aldus).

Der Hauptteil der Einleitung, von Gyburg Radke verfasst, bespricht
„Ammonios' Kommentar zu Aristoteles' Schrift De Interpretatione". Darin wird
davon ausgegangen, dass Ammonios über Boethius an das lateinische Mittelalter
überliefert und damit die „Tradition der Rezeption der aristotelischen
Satzlehre und Sprachlogik und damit die abendländische Sprachlogik überhaupt"
begründet wurde. Die Annahme, dass Boethius Ammonios rezipierte (so auch
Courcelle und Verbeke), wird jedoch von Autoren wie David Blank (1996)2
oder Richard Sorabji (1998)3 verworfen. Sie hätten zwar gemeinsam den heute
verlorenen Kommentar zur Pen Hermeneias des Porphyrius benutzt, aber
ansonsten verschiedene Wurzeln. Während Boethius sich hauptsächlich an
Porphyrius orientiert habe, sei Ammonios vorwiegend von Proklos und dessen

Vorgänger Syrianus beeinflusst gewesen. Die Tradierung habe sich mit
ihnen verzweigt, um erst im 13. Jahrhundert wieder zusammenzulaufen. Während

Boethius für das lateinische Mittelalter massgeblich wurde, lebte Ammonios

in der syrisch-arabischsprachigen Rezeption des Texts fort. Eine
indirekte, wenn auch unbewusste Rezeption des Ammonios über Boethius kann
nach diesen Autoren, im Unterschied zu den Herausgebern von CAGL 12,
nicht vorliegen. Leider findet sich diese divergente Auffassung in der
Einleitung nicht einmal erwähnt.

Radke bespricht des Weiteren kurz die „Grundlagen neuplatonischer
Hermeneutik" und die aristotelische Zeichentheorie und geht auf die kanonische
Form der Gliederung des Texts von Ammonius ein. Dabei ist vom Kontra-

diktionsprinfip die Rede und davon, ob bestimmte Fälle wie Paare konträrer
oder indefiniter Aussagen oder Paare von Aussagen über kontingente Zukunft
davon eine Ausnahme machen, was Ammonios verneine. Hierzu möchte ich
nur ergänzen, dass der Ausdruck Kontradiktionsprinyip irreführend ist. Was wir
heute darunter verstehen, ist das Gesetz, dass eine beliebige Konjunktion
(Undaussage) p und nicht-p nicht wahr sein kann, wobei p und nicht-p als
kontradiktorisch bezeichnet werden — was auch bei Aristoteles so ist iantiphaseis).
In Pen Hermeneias geht es jedoch nicht um dieses Prinzip bzw. um Ausnahmen
davon, sondern um ein anderes, das besagt, dass sich zwei kontradiktorische

2 BLANK, David: Introduction to the first volume of: Ammonios, On Aristotle on Interpretation

1-8. translated by D. Blank. London: 1996.
3 SORABJI, R.: The three deterministic arguments opposed by Ammonius. In: BLANK, David

/ KRETZMANN, Norman: Ammonios (transi.): On Determinism, Ammonius on Aristotle on

Interpretation 9 with Boethius on Aristotle on Interpretation 9 (first and second commentaries).

London: 1998, 3—15.



774 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Aussagen Wahrheit und Falschheit aufteilen. Und hierzu gibt es nun tatsächlich

Ausnahmen. Erstens nämlich lässt Aristoteles auch indefinite Sätze zu wie
Menschen sind gerecht, die zusammen mit ihrem sehr wohl kontradiktorischen
Gegenteil, in dem Fall Menschen sind nicht gerecht, nicht notwendig wahr und
falsch aufteilen: Sie können beide wahr sein oder beide falsch, je nach dem, ob
sie als partikulare (einige Menschen oder als Allaussagen (alle Menschen zu
verstehen sind (siehe sein Kap. 7). Zweitens wird in Kapitel 9 in Bezug auf die

futura contingentia gefragt, ob diese sich wahr und falsch aufteilen. Die Frage ist
auch hier nicht eine nach dem Prinzip der Kontradiktion oder des Nichtwi-
derspruchs, das in Kapitel 9 überhaupt keine Rolle spielt, sondern teils eine
des Ausgeschlossenen Dritten, jedoch vorwiegend eine nach der Verteilung von

wahr und falsch auf die kontradiktorischen Aussagen. Der Leser von CAGL 12 sei
also gewarnt: Wenn in der Einleitung vom Kontradiktionsprinzip die Rede ist
(XVIII-XX), ist nicht das logische Prinzip des Nicht-Widerspruchs gemeint.
Vor diesem Irrtum kann nicht eindringlich genug gewarnt werden. Ammonios
spricht zum Beispiel an einer Stelle ausdrücklich von einem axiôma tes anti-
phaseôs,4 Blank sah sich durch diese Stelle veranlasst, auf das principle of
noncontradiction in der Metaphysik zu verweisen (Blank/Kretzmann, 126, Fn 69),5
obwohl Ammonius auch hier keinesfalls das Nichtwiderspruchsprinzip meinen
kann, sondern sich auf das axiôma tes antiphaseôs bezieht, was in den Kapiteln
zuvor von Aristoteles abundant dargelegt wurde: das Prinzip nämlich, dass

Kontradiktoria sich wahr und falsch immer aufteilen — so es sich nicht um die
besagten unbestimmt quantifizierten (später indefinit genannten) Sätze handelt.
Die kommentierte Stelle dürfte dies eigentlich deutlich machen: proton men gar
ousès tin kataphaseôs pseudous he apophasis ouk alèthès, kai tautis pseudous ousès tes

kataphasin sjmbainei me alèthè einai: „Arstens nämlich ist <dann> [wenn beide

kontradiktorischen Aussagen falsch sind] bei falscher Bejahung die Verneinung nicht wahr, und
ist diese falsch, findet sich, dass die Bejahung nicht wahr ist" (Eigenübersetzung). Dies
widerspricht dem Prinzip der Aufteilung, nicht aber dem der Non-Kontra-
diktion (dap und nicht-p in diesen Fällen immer falsch ist).

Der Nachdruck

Dem Kommentar des Ammonios in der lateinischen Version geht ein detaillierter

20-seitiger Index der lateinischen Stellen voraus. So hat es beispielsweise
fast drei Spalten oder ca. 60 Angaben allein zum Begriffspaar affirmatio und

negatio: „Affirmatio compositionem, negatio diuisionem significat. 27.p",
„Affirmatio & Negatio diuidunt uerum & falsum ut in ijsdem terminis. ö.i.q"
etc. Der Haupttext enthält neben der Übersetzung des Kommentars von Am-

4 Siehe Ammonius in Aristotelis de Interpretations 9, CAG 146,11; Kommentar zu
Aristoteles, De Int 18bl8 (auch in Ammonius on Aristotle: De Interpretatione 9 (and 7, 1-

17). Greek text established by A. Busse, reprint from CAG. Engl, transi, by D. Blank,
revised by J.-P. Schneider and G. Seel, S. 39—127. In: Seel, Gerhard: Ammonius and
the Seabattle. Texts, Commentary, and Essays. Berlin/New York: 2001).

5 BLANK, David / KRETZMANN, Norman: Ammonios (transi.): On Determinism,
Ammonius on Aristotle on Interpretation 9 with Boethius on Aristotle on Interpretation 9 (first and
second commentaries). London: 1998.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 775

monios auch eine Neuübersetzung der darin zitierten Stellen des Aristoteles.
Sylvanus hatte nicht viel übrig für die Übersetzungsleistung seines Vorgängers
Moerbeke, die er als barbarisch, fehlerhaft und unklar brandmarkte (Verbeke,
LXXVII). Diese Stellungnahme findet sich in der Widmung an Christoph
Madrutius, den Bischof von Trient, und ist leider nicht in CAGL 12 enthalten.
Aus Gründen der Kohärenz übersetzte Sylvanus jedenfalls auch die aristotelischen

Passagen neu.
Zum Wert der diversen lateinischen Übersetzungen von Aristoteles

schweigt CAGL 12. Das Wichtigste dazu wurde von Verbeke konstatiert.
Dieser hat 1961 nicht nur einen Vergleich der Ammoniosübersetzung von
Moerbeke mit den beiden genannten Renaissanceausgaben und mit einer

anonymen Londoner Ausgabe von 1658 vorgenommen, sondern auch mit der
Übersetzung des aristotelischen Texts durch Boethius (Verbeke, LXXVI—
XCII). Bei Verbeke ist deutlich die sympathisierende Tendenz zu spüren,
Moerbeke, den „flämischen Dominikaner" zu verteidigen und gegenüber den
Vorwürfen von Sylvanus, die später von Busse fortgeführt wurden, zu
rehabilitieren - der Autor sei ungebildet, der Text fehlerhaft und von grober Sprache

(Verbeke, LXXVI). Prüft man Verbekes Argumente nach, so zeigt sich
jedoch, dass er im Wesentlichen Recht hat: das Latein Moerbekes mag weniger
elegant sein als das von Sylvanus oder Rasarius; es hat dafür den Vorteil, sich
Wort für Wort eng an den griechischen Text zu halten und damit
Rückschlüsse auf diesen zu erlauben und dem nicht des Griechischen mächtigen
Leser das Original dennoch möglichst unentstellt nahe zu bringen. Wie
Verbeke auch gezeigt hat, ist die Wort-für-Wort Übersetzung weit davon entfernt,
unkorrekt zu sein; sie ist sogar sehr genau (siehe die Indizes gr-lat und lat-gr
und die Seiten LXX—XCII bei Verbeke). Ich möchte ergänzen, dass gerade bei
einem Text mit fundamentaler und hoch diffiziler logischer und ontologischer
Thematik die peinliche Treue zum Original bis ins kleinste Detail der
Formulierung vor stilistischen Fragen und sogar vor dem Willen zur Verdeutlichung

den Vorrang haben muss. Ich möchte dies im Folgenden an einigen
Passagen der Aristotelesübersetzung verdeutlichen.

Moerbekes Version hat der von Sylvanus voraus - und übrigens manchmal
auch der von Boethius —, sich auch dort haarscharf an das griechische Original
zu halten, wo klärende Modifikationen auf der Hand zu liegen scheinen.
Sylvanus hingegen folgt einer anderen Strategie. Er will den Text nicht nur
stilistisch aufwerten, sondern auch klären. Dies kann von Vorteil sein, doch
manche Klärung oder Berichtigung ist nicht so unschuldig wie sie scheint. So

bietet sich an, tode è tode (19a38) wiederzugeben als dieses oder jenes, als hanc aut
illam, wie Sylvanus übersetzt, oder auch als hoc vel illud, wie bei Boethius.
Moerbeke hingegen bleibt stur bei hanc vel hanc. Dies für Haarspalterei zu halten,

wäre verfehlt. Denn natürlich schreibt man in einem Text nicht dieses oder

dieses, sondern dieses oderjenes, wohl aber sagt man derartiges in einem Vortrag,
wobei man nacheinander auf verschiedene Dinge zeigt. Nach der Berichtigung
fehlt denn das Indiz, dass es sich beim Text des Aristoteles um eine
Vortragsmitschrift handelt und die Bedingungen der Rekonstruktion und der Vorstell-
barkeit des Originalkontexts verschwinden für den Leser. An anderer Stelle



776 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

sind solche Kleinigkeiten durchaus von weiter reichender Bedeutung. So wird
zum Beispiel homoiôs gar an egigneto è ouk egigneto (18b8; entsprechend nämlich wird
es wohl geschehen oder nicht geschehen [Eigenübersetzung]) von Moerbeke Wort für
Wort übersetzt als similiter enim utique fieret aut non fieret-, ähnlich Boethius mit
similiter enim, vel fieret, vel non fieret. Sylvanus hingegen formt stilistisch um zu
nam fieret similiter, aut non fieret - denn es wird entsprechend (oder ähnlich) sein, oder

nicht sein. Wir befinden uns an einer Stelle, die der Rede von der aristotelischen

Korrespondenztheorie der Wahrheit Vorschub leistet. Es ging im
aristotelischen Text voraus, dass entweder die Aussage wahr ist oder ihre
Negation, und nun wird gesagt, dass entsprechend sich die Dinge verhielten
(ich ziehe die Ubersetzung von homoiôs als entsprechend dem vom Lateinischen
suggerierten ähnlich vor, da es dem Sinn nach um vergleichbare Strukturen auf
verschiedenen Ebenen geht, und nicht um Ähnlichkeit). Nun ist es ein
entscheidender Unterschied, ob man das Paar von Aussage und Verneinung in
Vergleich setzt zu dem Paar von Geschehen und Nicht-Geschehen, und von
den beiden Paaren sagt, sie verhielten sich gleich, oder ob man, wie Sylvanus,
die Ähnlichkeit (Korrespondenz) des einzelnen Geschehens zur wahren Aussage

ausdrückt: sein similiter bezieht sich nicht auf die Alternation, sondern
nur auf fieret — und nach non fieret, so scheint es, ist es elliptisch unterlassen
und in Gedanken zu ergänzen. Die verbreitete Auffassung von der
„aristotelischen Korrespondenztheorie" von Aussage und einzelner besagter Sache

ist bei Aristoteles allerdings nur zu finden, wenn man Deutungen wie die von
Sylvanus vornimmt.

Noch eine andere Übersetzungsfrage ist von ontologisch fundamentaler
Bedeutung und möglicherweise entscheidend für ein fehlerhaftes modernes
Verständnis des Aristoteles: es geht darum, was dieser mit genomenon
ausdrückt. Handelt es sich um das Vergangene oder Gewesene, wie es fast alle
modernen Übersetzer im Rahmen der Zeitformen Vergangenheit — Gegenwart
— Zukunft verstehen (I)? Oder handelt es sich um das vergänglich Seiende, ob
nun vergangen, gegenwärtig oder zukünftig, das dem Entstehen und Vergehen
unterliegt und zum (Immer)Seienden, zum on, in Kontrast steht (II)? Oder
handelt es sich um dieses Vergängliche, insofern es bereits Tatsache ist (III —

was ebenfalls nicht unbedingt ausschliesst, dass es in der Zukunft liegt; so ist
es jetzt bereits Tatsache, dass morgen wieder die Sonne aufgeht)? Ohne diese

Frage hier entscheiden zu wollen (zu einer eingehenden Diskussion verweise
ich auf meine demnächst erscheinende, in Fribourg angenommene
Habilitationsschrift: Futura Contingentia. Die Suche nach der Logik kontingenter
Zukunft), sei daraufhingewiesen, dass Boethius genomenon grundsätzlich als factum
übersetzt (18a28,18bll, 19a5), als Tatsache also, was zwar vergänglich Seiendes

impliziert, aber nur in der Perspektive seiner Abgeschlossenheit oder Unver-
änderlichkeit (Version III). Moerbeke übersetzte meist durch Formen von fieri
(entstehen, werden, sich ereignen)-, quodfit (19a5) oder, im Plural, quae fiunt (18bl 1).
Die Gegenwartsform drückt die Zeitlosigkeit aus, das genomenon kann damit
das sich Ereignende sein, in Vergangenheit, Gegenwart oder Zukunft (Form
II). Sylvanus hingegen folgt Boethius - ob wissendich oder nicht —, indem er
meist mit factum übersetzt. An der Auftaktstelle zu Kapitel 9, die die Weichen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 111

für das Verständnis des Folgenden stellt, indem sie formuliert, welche
Aussagen immer wahr oder falsch sind und welche nicht, weicht er hiervon jedoch
ab und verwendet für epi men oun tön ontôn kai genomenôn die Vergangenheitsform

in ijs ergo quae sunt etfuerunt, die sich in allen modernen Versionen wiederfindet.

Hierzu nur wenige Beispiele: sur les choses présentes ou passées (Tricot), with
regard to what is and what has been (Ackrill), bei dem Gegenwärtigen und Vergangenen
also (Rolfes), bei dem, was (gegenwärtig) der Fall ist, und dem, was bereits geschehen ist,
also (Weidemann). Es könnte jedoch auch sein, dass hier die Rede ist vom
zeitlos oder immer Seienden (das Seiende in Piatons Sinne) und im Kontrast
dazu von dem, was vergänglich, aber ebenso unveränderlich ist, also vom
Faktischen.

Schluss

Laut Verlagstext ist Band 12 der CAGL vorwiegend für die Untersuchung der
Wirkung von Ammonios „auf die lateinische Renaissance" interessant, welche
noch ausstehe. Ich würde weiter gehen und vermuten, dass diese Ubersetzung
Hinweise liefern könnte auf persistierende moderne Fehldeutungen von
Aristoteles. Das Interesse ist von daher in der Tat vorwiegend wirkungsgeschichtlicher

Natur. Ubersetzende Deutungen, die philosophische Eigenleistungen
darstellen, sind eher bei Boethius zu vermuten. Moerbekes Version ist diejenige,

die sich am treuesten ans Original hält.

The Neoplatonic Sage: An Inner State of Virtue and
Its Outward Manifestations

von Pauliina Remes

SCHNIEWIND, Alexandrine: L'ethique du sage che^Plotin. Fe paradigme du spoudai-
os. Histoire des doctrines de l'antiquité classique 31). Paris: Librairie
Philosophique J. Vrin 2003. 238 p.

Alexandrine Schniewind's study on Plotinus targets, as she herself says, a

neglected area of Neoplatonic studies, namely ethics. The heavily metaphysical
treatises of Plotinus may not at first sight seem promising sources for a
reconstruction of a true ethical theory, and it is arguable that despite Plotinus' place
in line with other ancient philosophers in different branches of eudaimonistic
ethics, the motivational force behind his philosophy may not have been
primarily moral concerns. It has, further, been maintained that Plotinus' philosophy

- and Platonism in general — is directed only at a small philosophical elite,
having nothing to do with the opinions and well-being of the masses.
Undoubtedly well-being, for Plotinus, resides in the perfect and invulnerable
activity of the highest, Unfällen part of the soul, the intellect, rather than in the
feelings, actions or even cognitions bodily human beings have in the imperfect
realm of the senses. Yet interestingly Plotinus himself accused the Gnostics
for not having an ethical theory and succumbing to an elitist and arrogant
world-view.



778 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

The problem Schniewind sets for herself is at the heart of this accusation
of elitism: since the figure of the wise man, a spoudaios, is undeniably central
for Plotinus, does Plotinus' own interest in ethics shrink to a concern in the
well-being of the sage, and thus neglect both the world and the person of the
ordinary man? With these questions in mind, Schniewind proceeds to examine,

first, a variety of preparatory issues, second, the treatise 1.4 [46] on
eudaimonia, and third, other evidence on spoudaios. Let me first briefly introduce the
content of each of the seven chapters, before concluding with an overall
assessment of the work.

Chapter I explores the etymological and philosophical background of the
term spoudaios. From early on, the term denoted a good, solemn-minded and
virtuous man. While Aristotle would seem to make a difference between a

sophos and a spoudaios, denoting a more theoretical wise man with the former
and a more practically directed with the latter, the Stoics, for instance, make

no such distinction. An interesting question, as Schniewind puts it, will be
which of these traditions Plotinus adopts.

Chapter II is a collection of preliminary issues that place Plotinus and 1.4

into a philosophical and literary context. Schniewind's rather bold suggestion
concerns the discursive strategy and intended audience of 1.4. She combines
Porphyry's testimony of the different levels of participants in Plotinus'
lectures — the listeners, the disciples and the assistants — with the structure of the
treatise. In her view, the treatise is not meant to be digested as one continuous

work, but addresses all three kinds of audience in its consecutive parts,
thus providing a step-by-step pedagogy of a sage. In order for the claim in
favour of pedagogy to gain plausibility, perhaps a more general discussion on
methodology would have been in order. In particular, it would have been
interesting to learn what Schniewind thinks the relationship with Plotinus'
methodology and that of Aristotle's is.1

Chapter III starts the analysis of treatise 1.4, focusing first on the definition

of eudaimonia. Schniewind follows Plotinus' critique of peripatetic and
Stoic views, showing that Plotinus accepts the idea of eudaimonia as the good
life (to eu s(ên) only in a qualified sense. He abandons the equation between the
two but argues that well-being resides in life. Since all animals and plants are

living (and according to Plotinus even the stones have a life in the sense that
they have an intelligible order), the equation runs the risk of rendering the

scope of eudaimonia on too wide a scale.

Chapter IV explicates the rather unusual anthropology of Plotinus,
relevant for the discussion on well-being. The understanding of human being as

double and as leading two kinds of life (amphibios), the higher or intellectual,
and the lower or bodily in the realm of the senses, is studied through Plotinus'
various uses of 'other', alios. Attention is drawn, among other things, to the

1 E.g., Strange has a view about this in the opening pages of his STRANGE,

Stephen K. Plotinus on the Nature ofEternity and Time. In: SCHRENK, Lawrence P. (Hg.):
Aristotle in Eate Antiquity Studies in Philosophy and the History of Philosophy 27).
Washington D.C.: Catholic University of America Press 1994, 22-53.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 779

threefold usage of alios signifying (1) those other than the sage (hoi allot)-, (2)

ordinary human being, or the other part of human being {ho anthrôpos alios)-,

and (3) the other' human being or man, namely the sage {anthrôpos alios).
Schniewind notes the peculiarity of this usage as both something negative,
referring to human beings as living in the realm of necessities and sense (1 and

2), and as something distinctive, referring to a man of wisdom and well-being
(3). A background for this she finds in antignostic polemic. The analysis
would have been, in my view, strengthened by references to Plato's Timaeus

and Sophist on sameness and difference as well as to Plotinus' own views on
the first kinds (prêta gene). In the light of these, the play on alios and autos

(same) draws upon Platonic dialectic in turn dependent upon the central
cognitive powers of human beings, those of recognition of sameness and difference.2

Determining the double nature of human beings must also take place
through the usage of these notions.

In the following pages, Schniewind enriches the division between the sage
and ordinary man into a threefold division with a "middle" man in between.
This new class is important in that its participants are not independent and

fully good sages, nor just led by their senses and desires. They have some
recognition of virtue and attempt to follow it. The classification makes room for
ethics, for indeed the "middle man" is the one who is both able and needs to
strive for goodness and for correct self-identification with the higher self.

Chapter V asks what kind of man, according to 1.4, is happy. It explicates
well-being as the result of the presence of the good and as resulting in the
absence of desire and the search for anything better, that is, self-sufficiency {au-

tarkeià). The role of external things, especially life's necessities, in well-being
gets deserved attention. Although Schniewind's contention — that Plotinus
assigns a lot of importance to the fact that the body should not be neglected —

may be a slight overstatement, the way in which she brings anthropology to
bear, as well as the distinction between being and well-being, result in a
balanced reading which does not render Plotinus inhuman. Of the distinctions
applied, one might add, the one noted between what is for the sage himself
{hautou) and what is for what belongs to him {autoü) may comment or be based

upon the one suggested in the Alcibiades I between the thing itself {auto hekas-

ton) and the possession {ta autou-, 128d). The body holds a middle position
between the true self and other things in the world (possessions of possession in
the Alcibiades), and hence its needs must be tended but they do not belong to
the true self.

Chapter VI goes deeper into the topic of spoudaios in 1.4. The sage that
emerges is one whose well-being is constant and invulnerable, and who has

another kind of perspective, among other things, towards life's pain and
suffering. He recognises them, yet does not let them affect his internal well-
being. Schniewind's interpretation of the metaphors of the sage as an athlete

2 I have argued more fully for this elsewhere: REMES, Pauliina: Plotinus on Self and
Person. The Philosophy of the 'We'. Cambridge: Cambridge University Press forthcoming,
chapter 3.



780 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

of virtue and his inferiority as an inner lantern with a perpetually glowing light
is most rewarding reading. I find also very valuable the way in which the sage
is distinguished from the ordinary man based not on the intellect (since both
have one) but on the sage's calm capacity to internally mirror, that is, become
conscious of, its contents, the eternal ideas. The distinctive character of the

sage belongs in this world, and is visible in the life of sense and matter.
The chapter also touches upon the question of the rapport of the sage

with other people. Here one might expect the author either to offer a more
detailed picture, or, if Plotinus does not present resources for a more gratifying

account, to mount again the charges of elitism and egoism. Perhaps
Schniewind thinks that her emphasis on the sage as an important role-model
for ordinary human beings salvages Plotinus from this predicament. Indeed,
her reading of the ways in which the sage's outward behaviour exemplifies and
teaches ordinary men of the proper ways of acting and a correct kind of self-
relation and self-identification is most interesting. Yet here I want to express a

difference in emphasis: Schniewind seems to think that a sage has to act in
this or that way in order to best fulfil his role as a model, and this role is

something that calls for or almost dictates the ways in which the sage acts.
This, however, sits ill with the directions of causal order she herself has
indicated. As Schniewind later notes herself (p. 191), the sage does not transmit
his inner vision to others out of necessity, but out of an inner desire for doing
so. What is primary is always the inner virtuous state of the mind, from which
virtuous behaviour follows without need for much choice or reflection. The
external circumstances, like being a philosophy teacher or a role model and

having certain kinds of pupils around, may give final shape to the outward
"emanation" of goodness and virtue, but of course they do not determine it.
Moreover, for the student to actually improve his own soul, an internal
change is necessary, and any outward behaviour or example can only go so far
in bringing this change about. Pedagogy, then, must be understood in a
particular Neoplatonic fashion. Rather than any elaborate pedagogical theory or
method, what is fundamental is the inner state of the soul (noted by Schniewind

several times). The effortless flow of virtue from the inner to the outer
which the sage exhibits may well set an example for ordinary people, but in
order to acquire true virtue, they must concentrate on philosophising and on
the search for inner wisdom. For this reason, teaching discursive philosophising

which Schniewind explores later in chapter VII.6 seems as, or, perhaps
more, significant than displaying exemplary acts of virtue and goodness.

Finally, chapter VII gathers other evidence on the spoudaios. Here Schniewind

brings forth, among other things, interesting evidence to the effect that
although a spoudaios does not need discursive thinking in order to become
wise, he does make use of it in teaching others what he himself has seen in his
intellectual vision. Discursivity has an important ro.le in providing the means
of approaching the intelligible vision which in itself is ineffable. The Plotinian
sage par excellence is not a recluse, nor is he arrogant due to his own perfect
state of the soul. He is, rather, a benevolent teacher who displays "philoso-



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 781

phical kindness"3 to others. As regards Plotinus' example of the good man's
constitution as a higher soul like the sage and a lower soul like the sage's

neighbour benefiting from the presence and proximity of the truly good man
next door (1.2.5.25—27), let me make one final qualification. Plotinus
distinguishes two ways in which the neighbour benefits from the sage: either he
becomes like him or out of fear or reverence refrains from doing anything that
the sage would not want. In my view, the latter would result in good behaviour

which was internally empty, motivated by mere fear (similar to the stance
condemned by Plato in Rep. 8.554d9—el), while the interesting question
concerns the former, becoming a sage oneself. For this goal, mimicking the
behaviour of the sage is hardly enough. The kind of philosophical pedagogy and
dialectic needed to ascend to this higher goal would, however, be a topic for
another study.

The fact that the book derives from Schniewind's doctoral dissertation is
visible in its disciplined structure and the lengthy introductory sections, with,
among other things, an exegesis of earlier research on the topic as well as
considerations of Plotinus' place in and relation to the philosophical tradition.
Although the reader might expect the author to come to ethical issues more
succinctly, these sections are highly useful for students as well as scholars with
little or no knowledge of Plotinus — indeed, some of them could well be used
in graduate teaching as exemplars of the proper approach and method
required in history of philosophy. The central parts of the book offer a detailed
inquiry and an original interpretation of the central sources for Plotinus' ethical

thinking. The descriptions of the sage's place between the intelligible and
the sensible, his inner attitude and wisdom, as well as outward posture and
social role, form a plausible and comprehensive picture of the Neoplatonic
spoudaios.

The choice to examine spoudaios as the central figure of Plotinus' ethics is a

fortunate one, especially because of the teleological nature of ancient philosophy,

and the (Platonic) overall tendency to try to describe and reveal things in
their purest and most complete form. As Schniewind notes in the conclusion,
for the present taste this may appear peculiar, and the sage too inaccessible a

figure to follow. But the differences, and the critique they may give rise to,
should not be overstated, since every-day worries and fellow people of the
realm of sense are not ignored by Plotinus. To this end Schniewind has gathered

ample evidence.
One of the many merits of the book is its faithfulness to Plotinus'

philosophical terminology. Through a careful examination of the Greek terms
Schniewind manages to approach familiar issues from a novel and fresh angle.
For someone with primary interest in ethics rather than Plotinus, the proximity

to the text may at times seem frustrating, and the degree of confrontation

of Plotinus' views on the part of the author leaves something to be
desired. The fact that the structure follows the text, rather than clearly defined

3 RlST, John: Plotinus. The Road to Reality. Cambridge: Cambridge University Press

1967, 164.



782 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

topics or philosophical argumentation, means that several issues, like the

many level anthropology of Plotinus or the sage's stance to external things
and emotions, recur in different chapters the book, thus making them sometimes

hard to follow. But to take this kind of critical stance would be somewhat

unfair: the book is a high-quality example of a particular strand of studies

in history of philosophy, one in which context and sources are given the
focal importance, and arguments are always studied in this framework. The
virtues of a structure that follows this methodology are equally indisputable:
the reading given does not suffer from idiosyncratic selectiveness or from
anachronisms. Plotinus' views may not be contested in this study, but they are
often tested in so far as they potentially hold or imply inner discrepancies, as

in the case of the sage as not searching for anything {mê %êtein) and yet
(disinterestedly) searching for what is absolutely necessary for self-preservation (pp.
122-123).

While the modern reader of a book on ethics would certainly anticipate a

thorough theory about our relationships to other people, Schniewind is justified

in her choice to leave that question on the periphery — after all, Plotinus
himself never tackles it thoroughly in any one place of the Etineads. From the

general point of view of ancient eudaimonistic ethics the role of others in a

good human life is not crucial. According to what has become the conventional

view, the ancient conception of well-being can be considered a peculiar
branch of ethical egoism in so far as it includes the idea of primacy of
individual well-being, and hence the question of the 'other' is necessarily of
secondary interest. This does not, however, mean egoism in a modern sense of
the word. Since the good of the individual is conceived in objective rather
than subjective terms, and since the conception of good is, further, such that
virtues and friendship play a large part in it (cf., e.g., Arist. NE 9.8—9,

1168a28ff.), the modern juxtaposition between one's own good and that of
others' does not arise.4 Schniewind's account of the Plotinian spoudaios shows
a sage whose well-being is solely dependent upon the internal state and virtue
of his or her own soul, yet one who is essentially also directed towards the
world and its people in an amicable and even caring manner.

Rezensionen — Theologie

STUDER, Basil: Augustins De Trinitate. Eine Einführung. Paderborn: Ferdinand
Schöningh 2005. 252 S. ISBN 3-506-71395-7.

Ce nouveau livre de Basil Studer offre une introduction fondamentale au De

Trinitate, l'œuvre théologique sans doute la plus importante de saint Augustin.
L'ouvrage comprend deux parties précédées d'une importante introduction.
Cette introduction (pp. 15-53) présente d'abord la réception du De Trinitate-,

4 Cf. REMES, Pauliina: Plotinus' Ethics of Disinterested Interest. In: Journal of History of
Philosophy, forthcoming 2006.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 783

elle fournit aussi un état détaillé de la recherche durant les cinquante dernières
années, en indiquant les principales questions d'interprétation que le De Trini-
tate suscite aujourd'hui. La problématique étant posée, la première partie de ce
livre (pp. 55—149) présente la méthode de saint Augustin. Basil Studer montre
de façon convaincante que l'intelligence de la méthode d'Augustin est
indispensable pour saisir le contenu du De Trinitate. Il établit ensuite que cette
méthode ne peut être comprise qu'en référence aux traditions scolaires et culturelles

de l'Antiquité. Sur ces bases, la deuxième partie (pp. 153—233) expose
les principaux thèmes doctrinaux du De Trinitate, en prêtant une attention
particulière aux missions du Fils et du Saint-Esprit, aux propriétés des Trois qui
sont un seul Dieu, ainsi qu'à la place centrale de la résurrection du Christ dans
le chemin de la foi trinitaire.

Depuis plus d'un siècle, chez les historiens comme chez les théologiens, la
recherche trinitaire est dominée par la thèse d'une opposition entre Grecs et
Latins: la réflexion de l'Occident prendrait son départ dans l'affirmation de

l'unité divine, tandis que l'Orient partirait de la Trinité des hypostases ; à cela

s'ajoute souvent un préjugé attribuant à l'Occident un accent sur la „Trinité
immanente", tandis que l'Orient honorerait davantage la dimension „économique"

de la doctrine trinitaire. Basil Studer concède l'existence d'une
tendance „unitaire" chez Augustin, confirmée notamment par l'affirmation de
1 'una substantia et par les difficultés touchant la notion de personne (pp. 186—

189). On se demande en réalité si l'affirmation d'une telle tendance unitaire ne
devrait pas être soumise à une critique plus serrée (Augustin souligne manifestement

l'unité de la Trinité, mais la mise en valeur des propriétés distinctes du
Père, du Fils et du Saint-Esprit, dans une pensée pro-nicéenne mûre, peut-elle
se faire hors d'une affirmation claire de l'unité Quoi qu'il en soit, d'un bout
à l'autre de ce livre, l'auteur écarte le soupçon d'un déficit économique chez
saint Augustin ; il s'emploie en particulier à montrer que la réflexion trinitaire
d'Augustin n'a pas le caractère „abstrait" que lui prêtent trop souvent les

interprètes aujourd'hui: la dimension économique constitue un trait tout à fait
fondamental de la pensée trinitaire augustinienne, comme le montre en
particulier la doctrine des missions (pp. 171—179). Dans un sens voisin, l'auteur
souligne que la réflexion sur le Saint-Esprit comme Amour, qui constitue une
avancée originale de l'évêque d'Hippone, provient principalement de la lecture
augustinienne de l'Ecriture (pp. 94, 204). Même l'analyse de la structure tria-
dique de la mens de l'homme, dans la mesure où elle s'enracine dans la doctrine
biblique de l'image de Dieu, dérive de la lecture augustinienne de l'Écriture (p.
96). Dans tous les cas, le premier but poursuivi par Augustin est de montrer
que la foi catholique est en plein accord avec l'Écriture (p. 108).

Du côté doctrinal, le principal apport de cet ouvrage réside sans doute
dans la place centrale qu'il reconnaît aux missions du Fils et du Saint-Esprit.
Développée dans un contexte anti-arien (p. 172), la doctrine augustinienne des

missions inclut un enseignement sur les propriétés des personnes (p. 175). De
cette manière, les missions constituent le chemin de notre connaissance de la
Trinité éternelle (p. 178): la dispensatio du salut conduit à la theologia (p. 194).
Évoquant la réception de cet enseignement, B. Studer estime que c'est sur la



784 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

doctrine des missions que saint Thomas d'Aquin se montrera le plus proche
de saint Augustin (p. 21) et témoignera ainsi d'une „vivante tradition augusti-
nienne" (p. 172). Sur le plan des sources, l'auteur montre que les explications
anti-ariennes du livre IV sur les missions ne supposent pas de contacts directs
d'Augustin avec des homéens (de telles informations directes interviendront
après 419), mais développent plutôt des éléments reçus de saint Hilaire et
surtout de saint Ambroise (pp. 163—171). L'exposé des propriétés des personnes
met également en valeur l'héritage de saint Hilaire (pp. 189-195). On constate
cependant qu'Augustin va beaucoup plus loin que saint Hilaire dans les
éléments mêmes qu'il reprend de ce dernier. Le chemin de pensée qui caractérise
la doctrine des missions se retrouve dans l'importance que saint Augustin
attribue à la foi au Christ Jésus (pp. 209-233): par la dispensation historique du
salut (scientia), le Christ médiateur donne accès à la connaissance de la Trinité
qui est un seul Dieu (sapientia). Dans la mesure où elle achève les événements
de l'incarnation et constitue le sommet de la révélation, la résurrection du
Christ touche donc le noyau même du De Trinitate (p. 232). Il est ainsi
parfaitement justifié de parler d'un véritable „christocentrisme" des quinze livres de
Yopus laboriosum d'Augustin (p. 225). Quant aux explications de Basil Studer
sur les propriétés des trois personnes divines (pp. 181—208), elles sont
éclairantes mais demeurent assez sommaires. Bien que l'impact sotériologique de

ces propriétés personnelles soit bien souligné, l'exposé de B. Studer demeure

plutôt descriptif sur ce point qui, à notre avis, aurait mérité une étude plus
approfondie. L'auteur note qu'Augustin dépasse les Cappadociens sur la
distinction entre l'essence commune et les propriétés des personnes (p. 184),
mais il n'explique hélas pas comment et sous quelle forme l'héritage cappado-
cien est parvenu à Augustin. Par ailleurs, dans sa conclusion (p. 236), l'auteur
signale lui-même qu'il a peu mis en valeur les similitudines de la deuxième partie
du De Trinitate. Nous aurions notamment aimé savoir comment interpréter les

difficultés de l'analogie amans, amatus, amor qui, suivant B. Studer, non seulement

„ne suffit pas" à Augustin (p. 182) mais se trouve congédiée (cf. p. 71:

„Verzicht auf die Analogie der Liebe").
Du côté de la méthode, Basil Studer montre le profond enracinement

biblique de la recherche trinitaire d'Augustin (pp. 85—109), mais il souligne
d'abord le caractère „existentiel" de la quête augustinienne (pp. 59—84). Cette
dimension existentielle est mise en lumière par de nombreux thèmes, notamment

celui de la purification et celui de l'exercice spirituel. La recherche trinitaire

proposée par Augustin postule une purification intellectuelle et morale.
Elle constitue une exercitatio animi par laquelle l'esprit humain est peu à peu
rendu capable d'approcher le mystère. Cet exercice spirituel, dont le cœur
réside dans la purification de la foi, ne se limite pas aux similitudes examinées
dans la seconde partie de l'opus laboriosum mais concerne également la
première partie de l'œuvre. Notons à ce sujet qu'il serait sans doute utile de

reprendre l'examen détaillé des similitudines à la lumière du thème de la purification

et de l'exercice spirituel. On ne saurait trop insister sur cet aspect: il est
de toute première importance pour saisir le propos fondamental du De Trinitate

(et pour éviter dès l'abord certaines méprises de lecture). Augustin appa-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 785

raît ici comme un héritier original de traditions culturelles gréco-romaines
qu'il applique à sa recherche de Dieu. La dimension culturelle est plus
présente encore dans l'emploi des ressources de la grammaire, de la rhétorique
(controverse, protreptique), de l'histoire, de la dialectique et de la philosophie
(pp. 111—147). Le De Trinitate doit être lu comme le discours d'un orator

sapiens. C'est un traité scientifique d'un sage orateur chrétien de l'Antiquité qui,
en montrant que la foi catholique de Nicée est en accord avec l'Écriture,
exprime aussi le sens de la vie humaine. Augustin y défend la foi catholique
contre les objections ariennes, écartant ainsi les doutes de certains croyants, et
il s'adresse également à des lecteurs qui désirent connaître Dieu et „cherchent
sa face" (p. 209). Bien que le livre de Basil Studer laisse manifestement place à

d'autres études plus approfondies sur les contenus doctrinaux du De Trinitate,
il offre une introduction très éclairante et de haute valeur pour saisir son propos

et sa méthode.

Gilles Emery O.P.

TORRELL, Jean-Pierre: Aquinas's Summa. Background, Structure and Reception.
Translated by Benedict M. Guevin. Washington, D.C.: The Catholic University

of America Press 2005. 156 pp. ISBN 0-8132-1398-3.

Cet ouvrage du Père Torrell recueille les fruits d'une importante recherche et
d'une longue expérience d'enseignement de la pensée théologique de saint
Thomas d'Aquin. Il s'agit de la version anglaise d'un manuel ayant également
paru en français sous le titre „La ,Somme de théologie' de saint Thomas
d'Aquin" (Paris, Éditions du Cerf 1998). Précise et très bien faite, cette
traduction anglaise contribue à diffuser auprès d'un large -public ce que d'autres
études spécialisées du Père Torrell ont exposé de manière plus complète et
détaillée. Malgré les proportions modestes de ce livre, on ne s'y trompera donc
pas: sous une forme aisément accessible, il présente les meilleurs résultats
d'une grande érudition et d'une lecture pénétrante de la Somme. L'intérêt de ce

petit ouvrage est double. D'une part, il offre une excellente introduction au

propos, au contenu et aux structures de la Somme (chap. II et III). D'autre
part, il montre la place de la Somme dans la vie de Thomas d'Aquin (chapitre
I), en la situant dans son milieu universitaire, parmi les genres de l'enseignement

académique, et en indiquant les sources qui l'alimentent (chapitre IV).
De plus, ce livre prolonge l'aperçu historique en présentant la réception de la
Somme jusqu'au XXe siècle, et en esquissant également les principaux traits de
la situation des études sur la Somme à la fin du XXe siècle (chap. V et VI).

Les chapitres consacrés au propos et au contenu de la Somme ne s'attachent
pas à tous les détails, mais ils présentent les lignes maîtresses de l'oeuvre.
Avant de situer les trois parties de la Somme et leurs sections, l'A. prend soin
de préciser ce que signifie la „sacra doctrina" chez saint Thomas: „The term
includes all forms of Christian teaching, beginning with what God says to us
in Sacred Scripture" (p. 19). Attentif aux conditions dans lesquelles se trouve
le lecteur contemporain, J.-P. Torrell précise aussi ce que signifie le caractère
scientifique de la théologie (p. 20) et la valeur d'arguments théologiques tels que



786 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

celui de la „convenance" (pp. 51—53). Il montre surtout, par-delà les fragmentations

introduites par la modernité, l'unité théologique que constitue la Somme

de Thomas d'Aquin: „All of his theology is, at one and the same time,
concrete and speculative, dogmatic and moral and, we might add, spiritual as well.
We must be cautious about applying to the Summa categories that are not his.
Whoever wishes to study Saint Thomas will quickly find himself needing to
change his theological method" (p. 36). L'appel mérite d'être entendu. Ainsi,
par exemple, les sections de théologie biblique de la Somme sont pleinement
valorisées par l'A. ; cet aspect est illustré par le traité de la Tertia Pars qui étudie

ce que le Christ a fait et souffert dans son humanité. Une grande attention
se trouve également prêtée au plan de la Somme et en particulier à son profond
théocentrisme qui, sur la base de la distinction métaphysique entre l'être et
l'agir („théologie" et „économie"), se déploie dans la structure de sortie et de

retour appliquée à l'économie divine (pp. 27-29, 48-50).
Le second intérêt de cet ouvrage, nous l'avons déjà dit, réside dans

l'attention prêtée à l'histoire non seulement dans la genèse de la Somme, mais
aussi dans sa réception. Cet aspect n'est pas sans signification puisqu'il
suggère d'emblée que, loin de porter préjudice au contenu doctrinal de l'oeuvre,
l'histoire contribue à en saisir l'originalité et à en mesurer la valeur. Située face
à ses antécédents et à sa postérité, la Somme apparaît alors comme une œuvre
„vivante", riche d'un étonnant héritage et capable de susciter des appropriations

nouvelles à chaque âge de la théologie. Des premiers disciples de
Thomas d'Aquin au XIIIe siècle jusqu'à l'enseignement thomiste de la fin du
XXe siècle, le Père Torrell propose un panorama critique de l'histoire de la
réception de la Somme, en soulignant le réel apport de cette tradition de

commentateurs et d'interprètes: il faut reconnaître que, malgré certaines distorsions,

c'est au thomisme et à ses écoles que nous devons le dialogue de la pensée

thomasienne avec des époques qui ne sont pas celle du maître d'Aquin (p.
132). Loin de ranger la Somme au rayon des accessoires du passé, la prise en

compte de l'histoire permet donc d'éviter la réduction „archéologique" de
saint Thomas, et c'est ainsi qu'une lecture rigoureuse de la Somme peut aider
notre réflexion théologique actuelle.

En résumé, le Père Torrell invite les lecteurs de Thomas d'Aquin à adopter
une méthode intégrale de lecture de la Somme, afin d'entrer dans une démarche

théologique elle aussi intégrale: „A listening to revealed data in the form of
Sacred Scripture, the presence of the tradition by an abundant use of the
Fathers of the Church and the great Councils, a constant attention to the
wisdom of philosophers whatever be their origin, and finally a recourse to human
experience in all of its complexity" (pp. 133-134). C'est là un beau

programme que la présentation théologique et historique du Père Torrell illustre
fort bien, et qui appelle la réflexion chrétienne à s'approprier aujourd'hui
encore cette œuvre de sagesse intégrale que constitue la Somme de théologie.

Gilles Emery O.P.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 787

ZOLLNER, Hans: Trost — Zunahme an Hoffnung, Glaube und Liebe. Zum theologischen

Ferment der ignatianischen „ Unterscheidung der Geister Innsbrucker
theologische Studien 68). Innsbruck/Wien: Tyrolia 2004. 341 S. ISBN 3-7022-
2607-9.

In seinem Exerzitienbuch umschreibt Ignatius von Loyola den „geistlichen
Trost" als ein Wachstum von Hoffnung, Glaube und Liebe (Nr. 316, in dieser
Reihenfolge!). Die Studie von Hans Zollner widmet sich diesem ignatianischen

Topos in zweifacher Hinsicht: Einerseits untersucht sie seine Bedeutung

für die ignatianische Unterscheidung der Geister, andererseits fragt sie

nach den theologisch-praktischen Konsequenzen für das Geben von Exerzitien

heute. Der Autor sieht die bleibende Aktualität des Ignatius darin, dass er
„der discretio spirituum — neben den kirchlichen, spiritualitäts-praktischen und
moralischen Aspekten — eine theologisch verlässliche Basis und eine
praktische Anwendungsmöglichkeit im Leben eines jeden Christen" gegeben habe

(116). Diese These wird in vier Schritten entfaltet: Nach einem ersten Blick
auf die Entstehungsgeschichte und die Intentionalität des Exerzitienbüchleins
(I.) und einem traditionsgeschichtlichen Teil (II.) sichtet und interpretiert Z.
die ignatianischen Schriften im Hinblick auf das seine Untersuchung leitende
Kriterium .Wachstum in Hoffnung, Glaube und Liebe' (III.). Im letzten Teil
der Arbeit (IV.) fasst Z. das Ergebnis in systematischer Form zusammen und
formuliert einige theologische Kriterien für Exerzitienbegleiter.

Die Studie beruht auf einer umfassenden Kenntnis klassischer und neuerer
Literatur zur Spiritualität des Ignatius von Loyola und bietet im Einzelnen
manche Einsicht und gelungene Formulierung. Die systematische Synthese
und die praktischen Vorschläge im letzten Teil der Arbeit fallen
demgegenüber etwas ab. Das mag auch damit zusammenhängen, dass sich

Ignatius in seinem Verständnis der theologalen Tugenden wenig von der ihm
vorausgehenden Tradition unterscheidet und sich deshalb das Trostkriterium,
das Zollner in den Mittelpunkt seiner Arbeit rückt, schlecht dazu eignet, den
besonderen geschichtlichen Beitrag und die Aktualität des Ignatius für heutige
Spiritualität herauszuarbeiten.

Simon Peng-Keller

RAUCHFLEISCH, Udo: Wer sorgt für die Seele? Grenqgänge %wischen Psychotherapie
und Seelsorge Konzepte der Humanwissenschaften). Stuttgart: Klett-Cotta
2004. S. 229. ISBN 3-608-94099-5.

Der Autor, Psychoanalytiker und Professor für klinische Psychologie an der
Universität Basel und Fribourg, legt mit diesem Buch einen „Grenzgang"
zwischen Psychotherapie und Seelsorge vor. Dieser „Grenzgang" setzt einerseits

Kenntnisse über die Bedeutung der Religion in den verschiedenen
psychotherapeutischen Schulen voraus, andererseits aber auch Kenntnisse der
theologischen Literatur und der vielfältigen religiösen Praxis. Beides bringt
der Autor in einem hohen Masse mit (vgl. z.B. das Literaturverzeichnis), was



788 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

denn auch das Buch zu einer spannenden und gewinnbringenden Lektüre
macht.

Einleitend wird klargelegt, dass sich der Mainstream der Psychoanalyse
und der kognitiven Verhaltenstherapie durch eine distanzierte bis ablehnende

Haltung dem Religiösen gegenüber auszeichnet, auch wenn es eine zahlenmäßig

kleine Gruppe gibt, die dem Religiösen einen relevanten, wichtigen bis
zentralen Platz zuweist. Deren prominentester Vertreter ist C.G. Jung, der

Religion als menschliches Urbedürfnis von archetypischer Dimension auffasst,
auch wenn er es letztlich offen lässt, ob den innerpsychischen Prozessen auch
ein „objektiv-existierendes" Korrelat entspricht.

Das religiöse Tabu in der Psychotherapie, bzw. das psychotherapeutische
Tabu in religiösen Kreisen bildet den Gegenstand der ersten beiden Kapitel
(S. 14-37). Viele Psychotherapeuten haben das Bedürfnis, sich vom Religiösen
zu distanzieren, was u.a. möglicherweise mit der Angst zu tun hat, mit
weltanschaulich geprägten Modellen in Verbindung gebracht zu werden und damit
in ein vorwissenschaftliches Weltbild zurückzufallen. Kirchlich-religiöse Kreise,

vor allem in ihren traditionellen Ausprägungen, stehen ihrerseits psychologischen

Modellen häufig ablehnend gegenüber, da sie als Konkurrenz ihrer
religiös-biblischen Weltdeutung und ihrer seelsorgerlichen Konzepte empfunden

werden. Besondere Diskrepanzen bestehen im Bereich des Eheverständnisses,

der Sexualmoral und der Rolle der Frau.
Für Udo Rauchfleisch ist die Abgrenzung zwischen Seelsorge und

Psychotherapie schwierig, da es nebst den wesensnotwendigen Unterschieden viele
Gemeinsamkeiten gibt, die der Autor besonders klar herausarbeitet (S. 38—81).
Zuweilen wird — sozusagen in einer griffigen Kurzformel — gesagt, Seelsorge
habe mit Heil, Psychotherapie mit Heilung zu tun. Damit wird die irdische
bzw. die geistliche Domäne angesprochen. Da religiös-weltanschauliche Fragen

häufig ein Teil psychischer Probleme sind, müssen Therapeuten bereit
und fähig für einen Dialog darüber sein. Wichtig ist, dass die religiösen
Überzeugungen des Klienten akzeptiert werden. Häufig ist eine Zusammenarbeit
mit Fachpersonen anderer Berufsgruppen unumgänglich. In einem „gesunden"

religiösen Glauben stecken jedoch auch konstruktive Kräfte, die sich

positiv auf die Persönlichkeit auswirken können. Insbesondere kann die
biblische Botschaft den Menschen vom Druck befreien, alles aus eigener Kraft
erreichen zu müssen und ihm in schwierigen Lebensphasen Kraft und Hoffnung

spenden. Des Weiteren ermöglicht sie es den Menschen, ihr individuelles
Schicksal in einen höheren Bedeutungszusammenhang einzuordnen. Dieses

Kapitel zeigt sehr eindrücklich, wie der Autor sensibel, respektvoll wie
kenntnisreich die Anliegen der Seelsorge artikuliert, wie man dies selten auf
psychoanalytischer Seite finden kann.

Der Frage, was Psychologie und Psychotherapie der Kirche bieten können,
widmet der Autor das ausführliche fünfte Kapitel (S. 86—207). Psychologie
und Psychotherapie können z.B. die Theologie und Kirchen über ihre modernen

humanwissenschaftlichen Kenntnisse informieren und hilfreiche Hinweise
auf die Ausformulierung von Gottesvorstellungen, die Beurteilung von
Glaubensvollzügen, sowie die Abgrenzung von Glaube, Aberglaube und Wahn bie-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 789

ten. Viele dieser für die kirchlichen Institutionen wichtigen Fragen sind
nämlich nicht nur von der religiösen Seite her zu verstehen, sondern besitzen
auch psychologische Dimensionen. Psychologie und Psychotherapie können
somit einen wichtigen Beitrag zur Lösung dieser Fragen leisten. Besonders bei
psychologisch und psychiatrisch auffalligen Zustands- und Verhaltensweisen
wie neurotische Fixierungen, Depressionen, schizophrenen Erkrankungen und
Zwangsphänomenen sollten Seelsorger eine adäquate psychopathologische
Ausbildung ausweisen können, die sie für die psychischen Probleme und die

Krankheitssymptome der Menschen, die bei ihnen Rat und Hilfe suchen,
sensibilisieren. Diese Problemfelder sind — so der Autor — auch in kirchlichen
Kreisen nicht oder nur wenig umstritten. Anders steht es mit Fragen, die mit
der menschlichen Beziehungsgestaltung zusammenhängen. Der Autor greift
hier stellvertretend für die Vielfalt menschlichen Miteinanders die Sexualität
in und außerhalb der Ehe, die Trennung oder Scheidung von Ehepaaren sowie
Lebensformen, die nicht der traditionellen Ehe entsprechen (wie z.B.
Einelternfamilien oder gleichgeschlechtliche Paare) auf (S. 132ff.). Die von kirchlichen

Kreisen geforderten Postulate in diesem Zusammenhang stehen in
erheblichem Widerspruch zu den heute gängigen Verhaltensnormen. Gerade für
Menschen mit kirchlicher Sozialisation kann dieser Widerspruch zu großen
inneren Konflikten führen. Hier fordert der Autor, die Kirchen sollten ihre
traditionellen Positionen neu überdenken und die psychologische Forschung
auf diesem Gebiet eingehend würdigen.

Umgekehrt sei es aber auch äußerst wichtig, dass Psychologen und
Psychotherapeuten die Bedeutung der religiösen Dimension beachten und ernst
nehmen. Weitere Fragen, bei deren Lösung die Psychologie und Psychotherapie

einen Beitrag leisten könnten, betreffen die kirchliche Sexualmoral (z.B.
Selbstbefriedigung und gleichgeschlechtliche Orientierungen) sowie strukturelle

und gruppendynamische Fragen in den Kirchen (z.B. Zölibat, Frauenor-
dination, kirchliche Machtstrukturen). Kirchliche Mitarbeiter stehen hier vor
einer doppelten, spannungsreichen Herausforderung: Zum einen stehen sie im
dogmatischen Bezugsrahmen ihrer Bezugsgruppe, zum anderen sind sie mit
der entsprechenden, davon oft abweichenden Fachliteratur konfrontiert (S.

167—208). Danach besteht der schwierige, „pastorale" Weg darin, in kritischer
Loyalität zu ihrer Bezugsgruppe, Ratsuchende nach ausgewiesenen Kriterien
und Kenntnissen der modernen Humanwissenschaften entsprechend begleiten
zu können. Der Autor gibt für die Praxis sehr hilfreiche Hinweise, wie diese

Spannung bearbeitet, abgebaut und ev. auch besser ausgehalten werden kann.
Udo Rauchfleisch sieht eine Fülle von Problemen, aber auch Möglichkeiten
und Chancen in der Zusammenarbeit von Psychologen, Psychotherapeuten
und Seelsorgern (S. 209-218). Elementare Voraussetzung dafür ist

gegenseitiger Respekt und gegenseitige Wertschätzung sowie das Wissen über die
wichtigsten Seelsorge- und Psychotherapiekonzepte. Im persönlichen
Gespräch, im Gedankenaustausch liegt die Chance, dass Seelsorger etwas über
religionsbedingte psychische Störungen, Psychotherapeuten etwas über die

religiösen Ressourcen ihrer Patienten erfahren. So können Patienten ganzheitlich

wahrgenommen und die beiden Disziplinen zu einer fruchtbaren Ergän-



790 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

zung geführt werden. Interdisziplinäre Auseinandersetzungen gelingen in
befriedigender Weise nur selten. Hier liegt ein Beispiel vor, wie zwei
Wesensverschiedene Zugänge zu der einen Wirklichkeit „Mensch" in ein fruchtbares,

wechselseitiges, gebend und nehmendes Gespräch treten können. Das
Buch richtet sich an all diejenigen, die in Beratung, Seelsorge und
Psychotherapie tätig sind.

Adrian Holderegger

Deines, Roland: Die Gerechtigkeit der Tora im Keich des Messias. Mt 5,13—20 als
Schlüsseltext der Matthäischen Theologie Wissenschaftliche Untersuchungen
zum Neuen Testament 177). Tübingen: Mohr Siebeck, 2004. 746 pp. ISBN
3-16-148406-1.

This long, strange, book is a habilitation thesis for the Evangelical faculty in
Tübingen, written with Martin Hengel, usually an assurance of historical rigor.
The work consists of two main parts, a New Testament part (to p.451), and an
Old Testament part (453—638), besides an introduction and a summary of
results. The reviewer has read the entire work, but the busy reader could be

content with pages 639—654, which contain the whole in a nutshell. The kernel

of the work addresses four of the most important and passionately
debated verses in the Bible, Matt 5:17—20, the sayings on the abiding validity of
the Mosaic law. (The reviewer began his life in exegesis trying to understand
how Matt 5:17—20 could fit with Galatians, and he has been at work on this
for a long time.)

But because a concentration on these verses in isolation would weaken the
thesis of the author, viz., that the law does not perdure except as summarized
in Christ, Deines strategically includes Matt 5:13—16, the sayings on salt and

light, as a way of diverting our attention from the issue of the law. (He uses

every trick in the exegetical repertoire to avoid the obvious.) When we start
reading, we realize that the thesis depends even more on a special way of
reading Matt 3:15 and 11:11—15, as well as on the use of the term "justice" in
the beatitudes. One has the impression that the author feared, at the conclusion

of his study of Matthew, that he had not made his case convincingly, so
he then adds the Old Testament section, in the hope that this at least would
convince the reader. But since this last section builds its case primarily on
poetry (the Psalms in particular), it is more ambiguous, and thus less convincing,
than the plain prose of the gospel (5:17-20). Deines also hopes for a cumulative

effect of his way of reading Matthew, but the plain sense of the key verses
stands in the way of this reading.

The introduction is wide-ranging. It begins with the danger of instrumen-
talizing the ethical content of the gospel for political purposes, while acknowledging

the great influence of this gospel on church and world. (Throughout
the whole book, ethics takes on a predominandy negative connotation, as a

threat to the gospel of free grace. Little note is taken of the usefulness of ethics

in diminishing great evils in the world.) Frank account is given of
traditional Lutheran discomfort with Matthew as the gospel of the deed, while the



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 791

frequent use of Matthew in early reformed Wittenberg is also noted. Already
on p. 11 he names his two principal adversaries (Strecker and Luz), because

they have in effect betrayed the cause. This also means that many authors are
not discussed because they never were part of the cause. Deines accepts that
the evangelist was a Jewish-Christian, writing in the last third of the first
century, in dialogue with non-Christian Jews. Deines intends his work as a study
of Matthew, and presupposes redaction criticism, while intending to go
beyond it. He insists upon Matthew's strictly coherent, logical, unity, perhaps an
anachronism. He rejects, as do most scholars, H.D. Betz's thesis that the
Sermon on the Mount is not integrated into Matthew's theology (my review of
Betz is in Biblica 78 [1997] 255-265). Deines then surveys synchronic ap-
roaches to the gospel (e.g., J.D. Kingsbury, R.A. Edwards, D.B. Howell, M.
Mayordomo) as well as H.V. White's radical view that history is a narrative
construct, a verbal artifact, and thus hardly distinct from fiction; on all this he
makes sound discriminatory observations based on the primacy of the
religious character of the gospels, destined as they are for preaching and the

liturgy. The evangelists are the first exegetes of the Jesus tradition. He dares to
mention God's role in this (56,76,87), the inspiration of the evangelist
(68,56,640), ontology (68,75,511,650) and metaphysics (483). We can agree
that the gospels should not be read as nineteenth century novels. Unfortunately

Deine's commitment to worship seems to involve him in predominantly
rhetorical, even scholastic, solutions to problems (e.g., 616—618), rather than
in sober, historical exegesis.

Deines has in a sense a simple goal, no Torah obligations for Christians,
but he arrives at it by complex means, because he knows that a simple
abrogation of the law is hard to squeeze out of Matthew 5:17—20. So in a series of
summaries (99—101, 116—119, 122f, 447—450, 639—654), he proposes some
subtle distinctions. For example there are three judgements: of Israel, of the
Gentiles, and of church members. This means that church members will not
be judged through works of mercy but only pagans (430, n. 922) On
judgment, in Matthew, he does not cite the main work, by D. Marquerat. Because
5:13—16 are addressed only to disciples who are missionaries, the Sermon on
the Mount (or at least 5:17—20) is addressed only to them, and becomes a

prologue to the missionary discourse in chap. 10. It is not addressed to the
crowds mentioned in 4:24—25; 7:28. This is a highly "clerical" interpretation,
even if there is a distinction in Mark and Matthew between the disciples (to
whom apply the harsh demands of Mark 8:34-38 par) and the other followers
of Jesus. Another distinction Deines tries to make is between 5:17—18 (parti-
cularist, concerned only with Jesus and Israel) and 5:19—20 (universalist, drawing

the consequences for the disciples (and their churches.) But the missionary

message changed; before Easter it was about the kingdom of God and
ethics; after Easter, it is about Jesus as messianic fulfillment.

For Deines the Old Testament is torn between two poles: Sinai (Torah and
its justice) and Zion (Son of David, the Messiah and his justice). (It would
have been good for him to read J.D. Levenson on their relationship.) Al-



792 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

though the tendency was to interpret the Messiah as Torah-observant,
Matthew does not follow this path because it is "uneschatological."

Deines builds his house of cards based on possible, but improbable, readings

of certain texts. At Jesus' baptism, his reply to the Baptist, "it is fitting
for us to fulfill all righteousness," allows an inclusive solidarity with all sinners
(the~plural, "us"). Deines interprets it as applying only to Jesus and the Baptist.

The inclusion of the Baptist weakens his case for a drastically Christo-
logical interpretation: because Jesus has fulfilled all righteousness (on the
Cross), sinners do not need to try to be righteous themselves, only to believe
in his all-sufficient righteousness. For this case Deines should have argued for
a plural of majesty, and excluded the Baptist.

Deines' next crucial text is 11:12—13; a new epoch of salvation history
begins with Jesus. This is indeed taught by Matthew (see his periodization of
history in his genealogy: Abraham, David, Exile, Christ, 1:17), but it does not
imply for him the abolition of the Law. The mention of justice in 5:6 and 10 is

interpreted Christologically in the light of 5:11. (But Deines does concede an
ethical sense to justice in 5:20 and 6:1.) The disciples are salt and light (5:13—

16) as missionaries. Loosing savor is not a threat. Their "good works" consist
exclusively of the ministry of the word. The word becomes (clerical) word.

We now arrive at Deines' interpretation of the verses on law. Jesus'
fulfillment of the law and the prophets (5:17) must be understood as exclusively
Christological and salvation historical. The prophetic is more important than
the law. This is the first time in the gospel that Jesus speaks of his mission: "I
have come " His mission has nothing to do with a renewed Torah piety or a

new ethic.
The permanence of the law (5:18) means that it will continue to be copied

and read in Christian churches but not observed except insofar as Jesus, the
only teacher (23:8—10), commands. The rabbinic parallels do not refer to a
detailed legal observance, but to an exact scribal copying of the law. Deines
speculates that the phrase "until heaven and earth pass away" was added by
Matthew to show that the destruction of the Temple does not mean the end
of any significance for the law (and the prophets). A righteousness without
Jesus is not possible. Only as his emissaries should the disciples practice justice.

Vv. 19—20 apply the foregoing to the disciples. The phrase "these
commandments" refers only to Jesus' teachings, not to Moses. It does not refer to
a continuation of Torah observance in its previous manner (the end of the
Temple and exile from the land make this impossible even for non-Christian
Jews), or to the development of a new casuistry. The rest of the Sermon consists

of guidance through examples, not of law. The Torah has no further
function in itself, not even for Jewish-Christians. Righteousness is determined
exclusively by Christ.

So in v.20 the surpassing righteousness is only Christ's. The abundance
should be understood qualitatively, not quantitatively. The kingdom is the

present kingdom in the church, not the future kingdom. It is a matter of a

radical either-or: justice is either based on the Torah or on the work and word
of Christ. Verse 20 should be read as a summary of 5:21—48, and not only as



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 793

its introduction. The only abiding law is that of Christ (Gal 6:2; Rom 8:2). The
justice is fulfilled in the kingdom of the Messiah. Matthew is dominated by a
fulfillment Christology that begins in 3:15 and commands and swallows all
else. Thus for Deines, the righteousness of the Torah is fulfilled in the (present)

kingdom of the Messiah (650), on the basis of faith that Jesus is God's
way to salvation. This may not be clearly stated by Matthew but, for Deines,
Matthew presupposes all this because, once he is convinced that Jesus is the
Messiah and Son of God, the fuller content of his conviction follows from his
study of the Scriptures. This is weak and unconvincing since Matthew does

not say all this, but, for Deines, he ought to have. Deines does at least admit
that this righteousness does not exclude a yearning for a perfect eschatological
righteousness and completion (652).

This wrongheaded book is difficult to read and difficult to review. Its thesis

is contrary to everything I have learned about Matthew in a lifetime of
study. Its highly dogmatic univocal Lutheranism (notice the piling up of parti-
cula exclusiva throughout: "alone," "only," "exclusively") sounds an
old-fashioned note, reminiscent of Hengstenberg and Tholuck even more than of
Zahn or Schlatter. (His current allies are E. Jüngel, Schellong, Eckstein and P.

Foster.) Historical and canonical complexities are sacrificed on the altar of a

clear dogmatic message. The book occasionally dips into history (380) but is
fearful of falling into historical hypotheses the way other exegetes do, so it
dips only timidly and half-heartedly. (It has a horror of half-heartedness in
dogmatics, of a confused Yes WNo.) I can only regard the book as a failure
of historical imagination, which must systematically under-interpret
inconvenient texts like 23:23 or 25:31—46. It reads as a desperate last stand and
defence of a Lutheran approach to Matthew, a Stalingrad in which von Paulus
does not surrender, but lets all his soldiers die in combat. Here that means
that almost every textual basis is forced to this solution, without consideration
for historical probability (5:20 and 6:1 are partial exceptions).

One striking feature of the book is its frequent use of the verb können-, a

text could possibly be read in this way (but probably should not be, at least on
the level of the historical intention of the evangelist). He thus blurs the
distinction between merely possible and historically more probable. The können

at first seems modest, as though the author were merely exploring. But the
book is so rigorously consistent in its viewpoint that it appears biased, not
serene, not trying to look at the data as a whole. Thus there is little discussion
of the Son of Man, of Jesus as new Moses; Dan 7:13—14 is not cited. A book
without these elements is hardly recognizable as Matthean, not to mention
ethics. Hypnotic repetitions go hand in hand with this selective silence.

Deines strikes me as plus royaliste que le roi. Luther admitted problems
within the NT canon (James, Hebrews, Revelation, 2 Peter, even Matthew).
Luther's more faithful disciples in this respect are F.C. Baur and E.
Käsemann, not Deines.

On p. 638, Deines says that one is not obliged to share Matthew's theology.

If that is true, then why not allow Matthew to be substantially different
from Paul and John on some points, even on soteriological points? Why not



794 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

admit that, as a matter of historical fact, Matthew's great popularity in the
churches from its first reception has infected the churches, for good (as I
incline to think) or ill (as Deines probably thinks) with a sort of crypto-semi-
Pelagian soteriology. Such an admission would more easily explain the dialectic

in church history between alien and personal righteousness.
Let the reviewer lay his cards on the table. His reconstruction of the historical

Matthew's situation is that, within the crisis (power vacuum) in Judaism
after A.D.70, the evangelist saw an opportunity to seize the leadership in
Judaism away from priests, sectarians and rabbical sages, with a partially fulfilled
(in the crucified and risen Jesus) messianic from of Jewish religion. This form
endorsed the observance of the Mosaic Torah in so far as this was possible in
the new circumstances (no Temple), even for Gentile converts (see M. Bock-
muehl, Jewish Law). Matthew's project was realistic until the failure of the Bar
Cochba uprising and the subsequent dispersion of the Jews (A.D. 135). From
then on Matthew has been read in essentially Pauline churches, where the
observance of the law was reduced to the love commands and the Decalogue.
Deines' reading represents this ecclesiastical, post-135, rereading or misreading,

a practical, pastoral necessity in the new circumstances. His facile
harmonization of Matthew with Paul (which neglects alas 2 Cor 5:10) makes

some pastoral sense. But it fails, I think, as a reading of the literal, historical
sense of Matthew. On this level his work represents magnipassas sed extra viam.

Historical exegesis is not only an academic luxury. It too can help the church
to understand its scriptures more accurately and to apply them with greater
finesse to diverse circumstances. The primacy of the divine initiative in the total

process of our salvation is certainly a main message of Scripture, but is not
pursued in the one-track manner of this book. As Matthew would say: "Let
anyone accept this [construction] who can" (19:12).

Benedict T. Viviano OP

LYBAEK, Lena: New and Old in Matthew 11—13. Normativity in the Development of
Three Theological Themes. Forschungen zur Religion and Literatur des Alten
und Neuen Testaments 198). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht, 2002.
269 pp. ISBN 3-525-53882-0.

This work is a revised dissertation, written under the direction of Prof. J.D.G.
Dunn at the University of Durham (UK). It examines some aspects of three
central chapters of Matthew's gospel (chaps. 11—13), almost too much material

for a single dissertation. For good and ill, that material taken as an, in
some ways, unified whole constitutes the originality of the dissertation. The
chapters are a complex mixture of Q and Marcan material, besides some
longer quotations from and many allusions to the Old Testament. The author
narrows her object somewhat by concentrating on three theological themes
within these three central chapters: "the one who is to come" Christology; the
motif "greater or more than" motif (in Greek pleion/mei%oti)\ the hidden, the
revealed, and hardness of heart or obduracy (in accepting the revelation).
These chapters contain one of Matthew's greatest theological texts (11:25—30),



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 795

but, because of Lybaek's selective focus, these verses are not treated as a

whole; v.27, the most important, is not treated at all. On the one hand, this
work is a sober piece of redaction criticism, with special attention to
Matthew's use of the Old Testament in the tradition of Stendahl, Gundry, Roth-
fuchs, Soares-Prabhu et al. As befits a younger scholar, the author pays careful
attention to both diachronic and synchronic (inner-Matthean) questions posed
by the text. This is entirely appropriate, provided the internal literary connections

are not forced. Lybaek accepts the normal historical-critical hypotheses
that Matthew worked with two main sources of the Jesus tradition, the sayings
source (Q) and Mark. She further accepts Frankemoelle's idea that we should
speak of three sources for Matthew: the third is the Old Testament. (Frankemoelle's

two relevant essays are in the Gnilka Festschrift and in the Leuven
volume edited by C. Focant on the Synoptic Gospels, 1993). This manner of
speaking is valuable in the current positive interfaith climate of dialogue, but
will be confusing to students who need to learn to distinguish between synoptic

parallels on the one hand and OT and extrabiblical sources or parallels on
the other. Once students have learned this distinction, then they should be

encouraged to explore the gospel-writers use of the Jewish scriptures in all
their rich variety of textual transmission (HT, LXX, Targums, etc.) Granted
this nuance, Lybaek's work remains a solid contribution to biblical studies,
well within the methodological mainstream. Her problems, if problems there
be, lie elsewhere. We may mention three. The first concerns the concept used
in the subtitle: normativity (often used in this book as equivalent to authority).
In a work which seems generally free of ideological bias, this concept appears
to be the motivating force behind all the detailed anaylsis. The idea is that, by
the careful way in which Matthew composes his gospel as a redactor, by the

way he uses his sources, Mark, Q, and OT, he shows that he regards them as

normative and formative Scripture for his church. This point will generally be

conceded, but why it is important is never stated in the book. The reviewer is

left to conjecture that, faced with the alledged normlessness of much modern
liberal church practice and theology, the author finds in Matthew's gospel a

model of fidelity to a normative scripture. For all his sympathy with this
concern, the reviewer remains perplexed as to how such a model can be very
helpful when he notes the high degree of Matthew's rewriting, re-interpreting,
actualizing (updating) his sources. Although Matthew is often a conservative
redactor, he nevertheless often subtly modifies the tradition he inherited. One
who looked for normativity in the Matthean redaction would be caught in a

slippery hermeneutical vicious circle. Matthew may not be as bold as John the
evangelist in his handling of the Jesus tradition, but he is still bold. The very
fusion of Q and Mark is a big step. Is this the kind of normativity Lybaek
intends to promote? A second, related problem is the author's persistent vagueness.

Lybaek admits: "A New Testament study focusing on the subject of
'authority' of Scripture and tradition is always in danger of becoming too general,
of stating the obvious and at the same time stating little of significance" (59);
she makes a similar remark on p. 25. It seems she is describing her own work.
To some extent this danger is diminished in the three chapters on the three



796 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

themes (chaps. 4,5,6). These are the exegetical heart of the book and demonstrate

the author's ability. But she knows her own tendency. Perhaps she

needs to state with greater clarity why her study is of interest and importance.
The issues of the relation between Scripture and tradition, of the place of
norms in Christian life, as well as the issue of canonicity also touched on in
her work, are all quite interesting and important in themselves. Third, since

English is not the author's native language, it would have been helpful for a

native speaker to give the manuscript a final reading, to remove expressions
that make no sense in English (e.g., p.21, note, or p.26) as well as to delete
inappropriate punctuation.

Benedict T. Viviano O.P.

Rezensionen — Philosophie

KlEGER, Heinz / MOLLER, Alois (Hgg.): Religion des Bürgers. Zivilreligion in
Amerika und Europa. 2., erg. Aufl. mit einem neuen Vorwort: Von der atlantischen

Zivilreligion zur Krise des Westens Soziologie: Forschung und
Wissenschaft 14). Münster: LIT Verlag 2004, XLIX, 281 S. ISBN 3-8258-8156-3.

Als die vorliegende Aufsatzsammlung vor knapp zwanzig Jahren in erster Auflage

erschien, stand der Titel „Religion des Bürgers" noch in erster Linie für
ein Forschungsprogramm, das der amerikanische Soziologe Robert N. Bellah
mit seinen Untersuchungen zur Zivilreligion in Amerika angeregt hatte. Der
Band dokumentiert die erste Phase der europäischen Auseinandersetzung mit
der These, dass die Zivilreligion als eine Art von öffentlicher Religion oder
Religiosität einen wesentlichen Bestandteil der politischen Kultur von
modernen liberalen Staaten darstelle, in denen die Trennung zwischen Staat und
Kirche institutionalisiert und die Religion im Wesentlichen eine Sache der
privaten Überzeugung geworden ist. Der Erfolg, der diesem Forschungsprogramm

beschieden war, lässt sich daran ablesen, dass der Begriff der Zivilreligion

seither nicht nur in verschiedensten Wissenschaften Verwendung findet,
sondern auch von einer breiteren Öffentlichkeit rezipiert wurde. Darüber
berichten die Herausgeber in ihrem neuen Vorwort, in dem die
begriffsgeschichtliche Bezugnahme auf Rousseaus „religion civile" sowie die
Funktionsbestimmung der Zivilreligion als einer „Religion des Bürgers" zwar immer
noch eine nützliche Orientierung bieten, jedoch eher eine untergeordnete
Rolle spielen. Im Mittelpunkt ihrer Überlegungen stehen vielmehr die
Bewährungsprobe der französischen Bürgerreligion (durch die neuen Debatten über
das Prinzip der Laizität), der Wandel der amerikanischen Zivilreligion nach
dem 11. September 2001 sowie die seit dem Irak-Krieg diagnostizierte „Krise
des Westens".

Trotz der vielfältigen neuen Dimensionen, die der Problemkomplex einer

„Religion des Bürgers" in jüngerer Zeit angenommen hat, haben die Aufsätze
im vorliegenden Sammelband ihre Bedeutung nicht eingebüsst. Zusammen
mit der nachgeführten Forschungsbibliographie bieten sie nach wie vor einen

guten Ausgangspunkt zu einer fundierten Auseinandersetzung mit dem Phä-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 797

nomen der Zivilreligion sowie seiner soziologischen und politiktheoretischen
Interpretation. Der Band wird mit zwei ins Deutsche übersetzten Aufsätzen
von Robert N. Bellah eröffnet. In einer ersten Gruppe der folgenden Beiträge
geht es primär um die Sicherung eines in seinen Konturen unscharfen
Phänomenbestandes. So spüren Leo Layendecker (Niederlande), Gustavo Guizzardi
(Italien), Edward Bailey (Grossbritannien), Adalbert Saurma (Schweiz) und
Jean-Paul Willaime (Frankreich) den sich öffentlich manifestierenden Zeichen
einer Zivilreligion nach, die sie im Kontext ihrer jeweiligen Nationalkultur
interpretieren. Aus der Perspektive der heutigen Diskussionen erscheinen die
Beiträge von Willaime und Guizzardi besonders interessant. So machte
Willaime 1986 (also noch vor dem „Kopftuchstreit") geltend, dass die französische

Zivilreligion ihre antireligiösen Konnotation verloren und Zeichen des

Religiösen in ihren Horizont aufgenommen habe. Er bestritt deshalb ihren
rein laizistischen Charakter und charakterisierte sie vielmehr als Produkt eines

neuen Synkretismus aus laizistischer und katholischer Kultur (S. 164). Auch
wenn sich Willaime ganz auf den Einfluss der katholischen Kirche als „Teil
der sozialen Landschaft" und „Element der französischen Kultur" (S. 163)
beschränkte, scheint sich seine Deutung der französischen Zivilreligion gerade
in den aktuellen Diskussionen, die sich primär um den Islam bzw. den kulturellen

Pluralismus drehen (vgl. Einleitung, S. XXXV—XXXVII), als produktiver

Ausgangspunkt für eine gegenüber dem Religiösen offenen Laizität
anzubieten. Als ähnlich weitsichtig erweist sich rückblickend Guizzardis Vorschlag,
die katholische Kirche als „intellektuelles Kollektiv" (S. 94) zu deuten, das

sich in der komplexen Gesellschaft der Gegenwart als neues universales „Zentrum

der Moral" (S. 99) zu etablieren verstehe. Denn Guizzardi betonte in
diesem Zusammenhang nicht nur die zentrale Rolle des Papstes (in dem sich
das Charisma des Amtes mit dem persönlichen Charisma verbindet), sondern
auch den gezielten Gebrauch von nicht-klerikalen Massenmedien wie dem
staadichen Fernsehens oder nationalen Tageszeitungen. Was Guizzardi noch
vorsichtig als „Versuch eines Uberganges" (S. 101) zu einer neuen
gesellschaftlichen Rolle der katholischen Kirche beschrieb, wird angesichts der
weltweiten medialen Inszenierung des Leidens und Sterbens von Papst Johannes

Paul II. nicht mehr in Zweifel gezogen werden. Deshalb dürfte seine

These, die katholische Religion sei auf dem Weg, zu einem „Theismus mit
öffentlichen Funktionen" zu werden, heute erst recht zu kontroversen Diskussionen

Anlass bieten.
In einer zweiten Gruppe von Beiträgen steht ein gesellschafts- und

politiktheoretisches Interesse an der Zivilreligion im Vordergrund, das für die
deutsche Debatte typisch ist. Die Aufsätze von Niklas Luhmann und
Hermann Lübbe dürfen inzwischen wohl als „Klassiker" auf diesem Gebiet
bezeichnet werden. Luhmann stellt die Frage in den Vordergrund, inwiefern die
Anerkennung von „Grundwerten" als Religion oder Ersatzreligion gedeutet
werden dürfe (S. 175). Er führt zunächst eine Reihe von historischen Gründen
an, die es nahe legen, die Anerkennung von Grundwerten nach dem Vorschlag
Bellahs als „Zivilreligion" zu bezeichnen (S. 176-183). Anschliessend bestätigt
er diesen Befund aus der Perspektive der systemtheoretischen Soziologie, die



798 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

von der aufgeklärten Gesellschaft als einer Gesellschaft vom „Formtypus
funktionaler Differenzierung" (S. 186) ausgeht. Danach charakterisieren sich
moderne Gesellschaften durch die Ausdifferenzierung der Teilsysteme von
Wirtschaft, Politik, Erziehung, Wissenschaft und Religion, wobei jedoch die

„Gesamtgesellschaft als soziale Umwelt jedes ihrer Teilsysteme" ein „eigenes
Teilsystem" bleibe (S. 187). Die Zivilreligion bestimmt Luhmann aus ihrer
korrelativen Funktion, die der Gesamtgesellschaft zugeordnet ist, zur Religion
als Teilsystem der Gesellschaft, in der sich erst das eigentliche religiöse Be-
wusstsein ausbildet. Von der Religion her gesehen ist die Zivilreligion so die

Vermittlung der kirchlichen Religion mit ihrer säkularen Umwelt, von der
Gesellschaft her gesehen das, was als „Wertkonsens" (S. 188) unterstellt werden

muss, damit soziale Kommunikation überhaupt möglich ist. Dazu zählt
Luhmann die in der Verfassung kodifizierten „Grundwerte", aber auch

weniger formalisierte politische und persönliche Uberzeugungen.
Stärker als Luhmann ist Lübbe um einen trennscharfen Begriff der

Zivilreligion bemüht. So richtet er sich gegen die unter amerikanischen Soziologen
jener Zeit dominierende Tendenz, Zivilreligion mit dem „Insgesamt der
ideellen Bestände" zu identifizieren, auf die sich die Legitimität des Staates gründet

(S. 205), wozu dann etwa der „american way of life" oder die Demokratie
gezählt werden können (S. 206). Lübbe schlägt dagegen vor, den Begriff der
Zivilreligion auf „diejenigen Symbole, symbolischen Handlungen, rituellen
und freien Bekundungen, Normen und freien Gewohnheiten" zu beschränken,
„durch die innerhalb des politischen Systems öffentlich ein Sinnbezug zu
prinzipiell nicht disponiblen Voraussetzungen seiner eigenen Existenz hergestellt

wird" (S. 206). Diese Formulierung ist direkt auf das so genannte „Bö-
ckenförde-Diktum" zugeschnitten, das sich Lübbe in seiner Rezeption der
amerikanischen Debatte über Zivilreligion zu Eigen machte. Der liberal-konservative

Staatsrechtler und spätere Verfassungsrichter Ernst-Wolfgang
Böckenförde hatte im Rahmen der Nachkriegsdebatten über die Säkularisierung
des Staates die Auffassung entwickelt, dass auch der säkularisierte Staat letztlich

aus jenen Bindungskräften leben müsse, die der religiöse Glaube seinen

Bürgern vermittelt. Er fasste diese in der prägnanten These zusammen, dass
der liberale Staat von Voraussetzungen lebe, die er nicht selbst garantieren
könne (S. 207). In seiner Ausdeutung des Diktums betont Lübbe, dass die le-
gitimatorische „Nicht-Autarkie" des Staates (S. 207) als Garant seiner Liberalität

zu verstehen sei, weshalb er die in das liberale politische System integrierte

Zivilreligion denn auch gegen die „marxistisch-leninistische Ideologie"
profiliert, die den Anspruch erhebe, „politisch zur legitimatorischen Vollversorgung

mit Sinn befähigt zu sein" (S. 211). Diese Gegenüberstellung
erscheint heute wie eine Reminiszenz an die Befindlichkeit der politischen
Philosophie zu Zeiten des Kalten Krieges. Als weit aktueller erweisen sich
dagegen Lübbes Bedenken gegen jeglichen Versuch einer Repolitisierung der
Religion. Während er selbst die durch Jürgen Moltmann angeregte Erneuerung
der Politischen Theologie noch als „intellektuell interessanten Faktor unserer
akademischen Szene" betrachten konnte, ist die Repolitisierung der Religion
seither in Gestalt des religiösen Fundamentalismus tatsächlich zu einem „rele-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 799

vanten politischen Faktor" geworden (S. 208), den die Herausgeber der
Aufsatzsammlung in ihrer einleitenden Klassifizierung denn auch kritisch reflektieren

(S. V—VII.).

Simone Zurbuchen

VAN Riel, Gerd / MACÉ, Caroline (eds.): Platonic Ideas and Concept Formation
in Ancient and Medieval Thought Ancient and Medieval Philosophy, Series 1,

XXXII). Leuven University Press 2004. 259 pp. ISBN 90 5867 430 4.

Ce volume, présenté comme un tribut au Professeur Carlos Steel pour
commémorer son soixantième anniversaire, se concentre sur le vaste domaine des

changements et adaptions de la théorie platonicienne des Formes durant
l'antiquité tardive et le moyen âge. Le volume prend en considération des

philosophes divers comme Proclus, Ferrandus Hispanus et Domingo de Soto,
avec une focalisation sur trois aspects principaux: les problèmes de la théorie
des Formes (9-80), les Formes platoniciennes et la formation du concept (83—

169), et enfin les concepts théologiques (173—232).
Dans le premier article: « Four Problems Concerning the Theory Of Ideas : Pro-

clus, Syrianus and the Ancient Commentaries on the Parmenides » (9—29), Pieter
d'Hoine trace le développement des quatre problèmes du Commentaire sur le
Parménide (III 784. 14—25) de Proclus : 1) Est-ce que les Idées existent 2)
De quoi y a-t-il des Idées 3) De quelle sorte de réalité existe-t-il des Idées et
quelle est leur propriété particulière? et 4) De quelles façons les choses de ce
monde participent aux Idées Il montre que cette liste de problèmes n'est pas
identique avec celle de Syrianus. En étudiant l'origine des quatre problèmes,
d'H. souligne non seulement la tradition des commentaires sur le Parménide,
mais également la critique des Formes par Aristote. D'H. ajoute aussi un
appendice contenant les formulations de ces problèmes dans les commentaires
anciens.

Dans le deuxième article: Syrianus on Homonymy and Forms (31—50), Jan Op-
somer traite de la défense de Platon par Syrianus contre la critique d'Aristote.
Il se concentre sur le problème du troisième homme (31—35). O. continue
avec la célèbre remarque d'Aristote soutenant que l'introduction des Formes
est une duplication inutile de la réalité. L'objection de Syrianus est qu'il
n'existe pas de Forme qui corresponde à chaque chose. La discussion tourne
autour de la question de l'homonymie ou de la synonymie des Formes. Les
Formes et les choses particulières sont liées par l'homonymie compréhensive
(même si elles partagent le même nom, leur définition n'est pas tout à fait la

même), et pas par l'homonymie discrète (elles partagent le même nom mais
leurs définitions sont complètement différentes). Cette ligne d'argumentation
élimine l'argument du troisième homme, car il n'existe aucune nécessité
d'avoir une troisième entité expliquant le prédicat commun entre la Forme et
le particulier, puisque ce qui est énoncé dans les deux cas n'est pas la même
chose. O. utilise le principe d'Un sur Plusieurs comme argument pour
l'existence des Formes dans la métaphysique Néoplatonicienne, avant de
spéculer sur la solution de Platon ; pour conclure il ajoute une mise en garde



800 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

concernant la trop grande confiance accordée de nos jours à la chronologie
des œuvres de Platon.

Christoph Helmig dans le premier article de la deuxième section : What is
the Systematic Place ofAbstraction and Concept Formation In Plato's Philosophy
Ancient and Modern Readings OfPhaedrus 249b-c (83—97) traite la théorie de la
réminiscence mentionnée dans ce passage. Aristote dans les Analytica Posteriora

propose en alternative une théorie de l'abstraction. Cependant, dans le Phèdre

il semble que Platon anticipe la solution d'Aristote. Ce processus chez Platon
est identifié à la réminiscence. Pour expliquer la place systématique de
l'abstraction dans la philosophie de Platon, H. recourt aux interprétations
philologiques, surtout celles de Verdenius et de Vries (86-88). Il mentionne également

l'interprétation de Scott affirmant que Platon et Aristote ne s'intéressaient

pas à la formation de concepts mais à « l'érudition supérieure ». Cette

interprétation oblige l'auteur à se concentrer sur un problème fondamental de
1 'anamnesis platonicienne : la difficulté d'expliquer le processus d'apprentissage,
avant de conclure avec la réponse néoplatonicienne au passage du Phèdre.

Robbert Van Den Berg dans A Remark of Genius and Well Worthy of Platonic

Principles: Proclus' Criticism of Porphyry's Semantic Theory (155—169) brise avec la

notion d'un consensus omnium néoplatonicien concernant la sémantique. V.D.B,
explique que Proclus rejette le théorie sémantique parce qu'il trouve qu'elle
n'est pas compatible avec la dialectique platonicienne. Avant de traiter cette
critique, V.D.B, expose la théorie sémantique de Platon, comme elle est
exprimée dans le Cratyle, faisant trois observations : 1) Platon distingue entre
deux types de discours — l'un qui utilise la langue ordinaire, où la signification
dépend des conventions, et l'autre qui utilise le discours philosophique de la

dialectique, où la signification dépend des Formes. 2) Ces deux types de

discours ont un rapport hiérarchique, l'un avec l'autre. 3) Le discours philosophique

est supérieur au discours ordinaire, donc le philosophe est l'autorité
ultime pour le langage.

Pour Aristote, par contre, les sons parlés sont seulement un symbole des

affections de l'âme. Les affections sont les mêmes pour tout le monde, alors

que les sons utilisés pour exprimer ces affections sont choisis par l'habitude.
À cause de cela, Aristote pense que la clarté est la chose la plus importante
pour un philosophe et il doit donc utiliser le langage ordinaire. V.D.B, analyse
ensuite le commentaire de Porphyre sur les Catégories d'Aristote. Porphyre
critique Aristote pour avoir échoué selon ses propres exigences, utilisant le grec
comme une langue étrangère. L'avis de Porphyre est que le philosophe doit
helleni^ein, c'est-à-dire utiliser le grec de la même façon que l'utilisent les grecs.
Ces spéculations sur la langue ont un vrai but philosophique — la langue nous
informe sur un univers sensible. Pour Proclus, les mots ne se rapportent pas
aux objets sensibles, comme le pensait Porphyre, mais aux Formes. Porphyre,
avec son insistance sur le besoin pour le philosophe d'helleni^ein^ a donné au

peuple l'autorité en matières linguistiques. Proclus ajoute une autre signification

à ce mot, parce qu'il refuse l'autorité des foules, en même temps qu'il
accepte la notion d'helleni^ein. Pour lui, helleni^ein comprend également la notion



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 801

de donner le terme correct au sujet approprié, qui peut être fait seulement par
l'homme qui a étudié la nature des choses, i.e. le philosophe.

Keimpe Algra se concentre sur Eternity and the Concept of God in Early Stoicism

(173—190) dans la section traitant les concepts théologiques. A. aborde
deux questions : 1) Dans quel sens les premiers stoïciens ont-ils conçu Dieu
comme éternel et 2) Est-ce qu'ils ont pensé que la préconception de Dieu en
général ait compris l'éternité Après avoir traité de la contamination des

préconceptions naturelles, A. se tourne vers la conception de l'éternité des dieux,
utilisant les œuvres polémiques anti-stoïciennes de Plutarque pour montrer
que les premiers stoïciens ont conçu les dieux comme périssables. Citant le

témoignage de Cicéron De Natura Deorum II 21, qui illustre l'implication de

l'argumentation de Zeno montrant que la perfection de Dieu comprend
l'éternité, A. essaie de réconcilier ces deux lignes d'interprétation, prenant en

compte la doctrine stoïcienne de la conflagration cosmique. A. résoud le
problème par l'assertion que tous les dieux périssables sont des manifestations du
Dieu impérissable (186), avant de conclure en disant que les théories
cosmologiques modernes (« Big Bang » et « Big Crunch ») font de Dieu un être
temporel, et excluent une conception temporelle de l'éternité de Dieu.

Luc Brisson dans Kronos, Summit of the Intellective Hebdomad in Proclus'
Interpretation of the Chaldaean Oracles (191—210) analyse l'exégèse par Proclus de la

triple interprétation du nom Kronos que Platon nous présente dans le Cratyle.
B. donne les traductions anglaises de Cratyle 396 b-c (191—192) et du
Commentaire de Proclus, In Crat. CVII-CIX 56.24—59.21 (192—195). Proclus peut
trouver un Hebdomad intellectif dans les Oracles Chaldaïques, parce que les
Oracles contiennent une triade fondamentale qui ressemble aux trois intellects
de Numenius. Comme B. nous le montre, Proclus réussit parce qu'il cite les

textes sans contexte et il donne à certaines termes une importance et une
signification qui diffère de celle qu'ils ont eu dans le texte original. La discussion

tourne sur un exposé des trois sources — Kronos, l'intellect paternel
(200—202), Zeus, l'intellect démiurgique (202—206) et Hécate, la membrane
séparative. Ensuite, B. analyse la fonction des trois dieux implacables qui
séparent le démiurge de la matière. Proclus trouve ces implacables dans le texte,
avec une fausse interprétation du Fr. 36. L'article conclut avec une exposition
de la monade séparative entre le monde et les six entités précédentes. Dans
cette exégèse, donc, on a une synthèse de presque toute la tradition grecque.
B. fournit aussi un schéma qui trace la structure hiérarchique de l'Un, de

l'intelligible-intellect, de l'hypostase de l'âme, et les âmes diverses chez Pro-
clus, dans les Oracles Chaldaïques, et les rhapsodies orphiques.

Ce volume comprend également les contributions intéressantes de Griet
Galle et Guy Guldentops sur Ferrandus Hispanus on Ideas (51—80), et de Richard
Sorabji sur Aristotle's Perpetual Functions Permeated by Platonist reason (99—117).
Andres Speer considère les avis de Thomas Aquinas sur le fondement de la
connaissance (119—132) avec une focalisation sur le problème de circularité.
Jan A. Aertsen analyse le concept de « transcendens » dans le moyen âge alors

que M.W.F. Stone se concentre sur Dominic de Soto et le désir naturel de voir
Dieu, dans le contexte de l'interprétation du Thomisme au seizième siècle. En



802 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

somme, nous avons ici un livre magistral qui couvre un immense domaine de
l'histoire de la philosophie et de la pensée antique et médiévale.

Carl O'Brien

SCHMIDT-WlBORG, Petra: Dialektik in Piatons Philebos. Tübingen: Mohr
Siebeck 2005. 375 S. ISBN 3-16-148586-6.

Beim vorliegenden Buch handelt es sich um eine überarbeitete Fassung einer
Dissertation, die im Sommersemester 2003 bei der Philosophischen Fakultät
der Albert-Ludwigs-Universität Freiburg eingereicht wurde. Die Autorin setzt
sich mit dem Problem der einheitlichen Bestimmung des Seienden im Philebos

auseinander. Für das Verständnis des Dialoges ist gemäss SCHMIDT-WlBORG
die dialektische Einheitkonzeption Piatons entscheidend. Die Thematik im
Philebos gilt laut der Verfasserin nicht der Frage, ob Seiendes eines ist, sondern
„wie Seiendes eines ist und wie man Seiendes als eines bestimmen kann" (S.

36). Wie kann Seiendes trotz seiner vielfachen Bestimmungen überhaupt
einheitlich bestimmbar sein? Die Antwort auf das Problem der Einheit im
Zusammenhang vielfacher Bestimmungsformen liefert die Philosophie der
Dialektik. Den Grundpfeiler in der Konzeption des dialektischen Wissens
beschreibt SCHMIDT-WlBORG folgendermassen: „Der Sinn des Bestimmens im
und für das Wissen ist gar nicht, zum einfach bestimmten Seienden als zu
einer gesetzten Bestimmung überzugehen. Dieses dialektische Wissen zeichnet
sich dadurch aus, dass das Denken mit seinen problematischen Bedingungen
und zugleich entgegen diesen Bedingungen zu einem Ausweis der Einheit als

solcher gelangt. Dasselbe Denken, in dem Schwierigkeiten mit der Einheit
liegen, soll, so die Grundidee, auf andere, nämlich dialektische Weise Einheit
aufweisen können" (S. 328). Es geht in erster Linie darum, Einheit in begrenzten

Bestimmungen darzustellen, also nicht Einheit zu setzen. Es handelt sich

um eine Verschiebung von der einfachen Einheit zur Einheit im Zusammenhang

der Bestimmungen des Seienden. Piaton bindet laut der Verfasserin die
gesuchte Einheit mit der Frage nach dem Guten zusammen: Die gesuchte
Einheit, das wahrhafte Sein im Zusammenhang der verschiedenen Seinsweisen
ist das vollkommene und hinreichende Sein oder das Gute (S. 329).

Im Anschluss an den ersten Exkurs unterscheidet die Autorin drei Formen
dialektischen Wissens. Dialektik ist erstens „ein jeweiliges begrenzendes und
auf eine Transparenz einer übergreifenden Einheit hin ordnendes dihairetisch-
dialektisches Bestimmen [...]" (S. 111). Zweitens ist Dialektik ein
„Bestimmungsvermögen für sich, welches sich auf ontologische Bestimmungen als

solche bezieht" (S. 111). Drittens gibt es eine „dialektische Bestimmung, die
der Bestimmung des menschlichen Lebens als Vermögen des Menschen, sich
zu Seiendem zu verhalten und es zu bestimmen [...]" (S. 111). Die Bestimmung

des Guten im menschlichen Leben ist letztlich eine Selbstdarstellung
des Menschen in seiner Sorge um das wahre Selbst. So kann die einheitliche
Bestimmung des Seienden für Piaton in der praktischen Philosophie mittels
einer dialektischen Bestimmung des Guten im menschlichen Leben dargestellt
werden (S. 326). Es ist Aufgabe der praktischen Philosophie aufzuzeigen, wie



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 803

der Mensch sich auf hinreichendes und vollkommenes Bestimmtsein oder auf
das wahre Selbstsein hin selbst bestimmen kann. In dieser Hinsicht setzt
Dialektik Vernunft als Ursache und gleichzeitig als teleologisches Wissen des

Guten voraus. Vernunft soll sowohl im Handeln und in der Welt für Einheit
sorgen. Das Besondere in der Interpretation von SCHMIDT-WlBORG liegt im
Aufzeigen der Verbindung zwischen Dialektik und praktischer Philosophie.
Entgegen traditionellen Deutungen hebt die Verfasserin die Bedeutung dieser
komplexen dritten Form von Dialektik für die Philosophie Piatons hervor.
Der Ort der Darstellung von Einheit ist im menschlichen Leben zu finden
und es liegt an der Seele selbst, das dialektische Wissen für die konkreten
Bestimmungen des Seienden innerhalb der Lebenspraxis zu nutzen.

Ein weiterer interessanter Ansatz von SCHMIDT-WlBORG besteht darin, das

Problem des Bestimmens der Einheit des Seienden nicht nur in der parmeni-
dischen Philosophie auszumachen, sondern auch in der Sophistik. So will die
Autorin etwa im Argumentationsverhalten der Figur des Protarchos erkennen,
dass auch sophistische Positionen implizit im Philebos eine Rolle spielen. Es
soll dem Protagonisten nicht um eine ernsthafte Verteidigung seiner These,
dass alle Lust eines sei, gehen. Vielmehr will er die Behauptung der Einheit
nutzen, um über Sokrates' Thesen zu siegen (S. 52). Protarchos legt eine
Haltung des Siegens und des eigenen Vorteils an den Tag, die an ein rein instru-
mentelles Wissensverständnis gebunden sind und dessen Ursprung Piaton bei
den Sophisten angesetzt haben soll. Die Auseinandersetzung Piatons mit den

Sophisten nach einem universalen, praktisch entscheidenden Wissen ist laut
der Autorin nicht nur in den frühen Dialogen zentral, sondern auch im
Philebos, einem gemäss der communis opinio späten Dialog. Piaton sehe in der
Sophistik einen erkenntnistheoretischen und ethischen Relativismus, der mit
dem Anspruch auf Wissen alles Seienden und des Guten auftrete und sich
dabei ontolgogischer Prämissen der parmenidischen Einheitsphilosphie zu
Nutze mache.

Das zeigt sich bei der Figur des Protarchos etwa darin, dass er die Einheit
aller Lüste vertritt und die Verschiedenartigkeit als unwesentlich
zurückschiebt. Weiter macht ein Sophist wahlweise, „so wie Protarchos Einheit, oder
Vielheit oder beide zusammen oder keines von beiden zum allgemeinen
Kriterium für die alleinige ,Wahrheit' oder ,Richtigkeit' der aufgestellten Behauptungen"

(S. 57—58). Die kompakte, wenn auch zu kurz ausgefallene
Beschreibung der sophistischen Technik und deren Übertragung auf den
Protagonisten Protarchos hätte vielleicht gründlicher und mit den entsprechenden
Textstellen im Philebos ausfallen können.

Das Buch liefert insgesamt eine sehr gehobene Auslegung der Dialektik im
Philebos. Es gelingt der Autorin, das Spannungsverhältnis, das der platonischen
Konzeption der Dialektik zugrunde liegt, einsichtig darzustellen und so bis
anhin einseitig ausgelegte Interpretationen von Piatons Dialektik abzuschwächen.

Es ist ebenfalls ein Verdienst, den Wert der platonischen Dialektik im
Philebos für die praktische Philosophie hervorzuheben.

Marlis Colloud-Streit


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

