
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Der Theologe als Journalist

Autor: Deckers, Daniel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Daniel Deckers

Der Theologe als Journalist1

Die Einladung, aus Anlass des 60. Geburtstages von Adrian Holderegger als

„Grenzgänger der Theologie" über das Thema „Der Theologe als Journalist"

zu sprechen, traf mich in gewisser Hinsicht unvorbereitet. Nicht, dass

ich als Journalist — genauer gesagt als Redakteur der Frankfurter Allgemeinen

Zeitung — die Theologie hinter mir gelassen hätte. Noch weniger, dass

ich in den zwölf Jahren, in denen ich nun nicht mehr der akademischen
Theologie fröne, als heimlicher Theologe nie zum Journalisten geworden
wäre. Aber wie beides zusammengehen soll, die Theologie, speziell die

Theologische Ethik, und der Journalismus in der Politischen Redaktion
einer Tageszeitung, darüber habe ich mich bisher noch nicht in zusammenhängender

Form äußern müssen.
Doch hätte ich dieses Unterfangen nicht längst in Angriff nehmen

sollen? Denn im Sommer 1993, wenige Monate vor meinem Eintritt in die
Frankfurter Redaktion, war unter der kundigen Anleitung Adrian Holde-
reggers ein Sammelband erschienen, der mir schon im Titel Wegweisung
und Wegzehrung zugleich hätte sein können, ja sein müssen: Die „Ethik der
Medienkommunikation" - erste Auflage 1992, vollständige Überarbeitung
1999, dritte Auflage 2004, erschienen unter dem Titel „Kommunikationsund

Medienethik".
Indes hatte ich dieses Buch in jenen Monaten übersehen, einfach

übersehen. Über der Beschäftigung mit der europäischen Expansion und der
geistigen Eroberung Amerikas im 16. Jahrhundert, über der Erforschung
scholastischer Wirtschaftsethik im spanischen Siglo de Oro, über der
Archäologie der neuzeitlichen Rechts- und Staatsphilosophie und ihren zentralen

Begriffen dominium und contractus, kurz — im Halbdunkel dieser
„versunkenen Kathedralen" (um den Titel eines wunderbaren Klavierstücks von
Claude Debussy zu usurpieren) hatte ich mich so wohl gefühlt, dass ich das
helle Licht der „Ethik der Medienkommunikation" nicht sah.

Glaubte ich etwa, die Tradition werde es schon richten, wenn ich mich in
der „neuen Welt" der Medien, näherhin dem Alltag eines Nachrichtenredakteurs

würde orientieren müssen? Der Verdacht ist nicht von der Hand zu
weisen. Denn oft hatte (und habe) ich bei der Erforschung der Vergangen-

1 Die nachfolgenden Ausführungen stellen die für den Druck um einige Zitate
ergänzte Vortrags fassung dar. Der Text beansprucht nicht, eine akademischen Regeln
folgende Auseinandersetzung mit den zahlreichen Varianten von „Medienenthik" zu
sein. Gleichwohl benennt er mehrere aus der Praxis stammende, für eine systematische
Reflexion nicht unbeachtliche Ansätze ethischer Reflexion.



740 Daniel Deckers

heit das Gefühl, mitten in der Gegenwart zu stehen. Hatte nicht der Begründer

der Schule von Salamanca, der spanische Dominikaner Francisco de

Vitoria, schon 1538 in seiner berühmten Vorlesungen „De Indis" von einer
„natürlichen Gemeinschaft und Kommunikation" (naturalis societas et com-
municatio) unter den Menschen gesprochen?

Ein spannender, ja revolutionärer Satz, revolutionär jedenfalls im Kontext

seiner Zeit. Denn er wurde nicht leidenschafts- und interessenlos als

„anthropologische Konstante" angeführt. Dem Salmantiner Theologen
diente er gewissermaßen als Obersatz, um gegenüber den „Barbaren" der
Neuen Welt das „Recht" (ius) der Spanier auf das Betreten ihrer Länder
(peregrinatio) und auf Handel mit ihnen (negotiatio) zu postulieren.
Dadurch wurde „communicatio" zum Legitimationselement der europäischen
Expansion und damit auch zum legitimatorischen Nucleus dessen, was wir
heute Globalisierung nennen...

Wie dem auch sei: „Uber Gerechtigkeit und Recht" hatte ich gearbeitet
und dabei einige Fundamente neuzeitlichen Denkens freigelegt. Mit diesen

Erfahrungen im Gepäck verüeß ich Fribourg, nicht mit der „Ethik der
Medienkommunikation". Fehlte mir nicht etwas?

Anscheinend nicht. Denn auch in Frankfurt, an meinem neuen Arbeitsplatz

mitten in der Poütischen Nachrichtenredaktion der Frankfurter
Allgemeinen Zeitung, war mir nicht danach, Bücher über Medienkommunikation
zu lesen. Das lag nicht nur an der neuen Aufgabe, die meine ganze
Aufmerksamkeit beanspruchte. Noch immer beschlich mich nicht das Gefühl,
in den zurückliegenden Jahren über der scholastischen „communicatio" die

Einübung in die „Ethik der Medienkommunikation" versäumt zu haben.
Ich war Nachrichtenredakteur, sah Stunde um Stunde das Verzeichnis

durch, in dem die Nachrichtenagenturen ihre Meldungen aus aller Welt zum
Druck anboten, mehrere hundert, mitunter sogar mehr als tausend am Tag,
nur um ja nichts zu übersehen, was ein „kluger Kopf am kommenden Morgen

in seiner Zeitung zu lesen erwarten konnte. Jeden Tag füllten wir binnen
weniger Stunden vier, fünf oder auch acht Seiten, die um die Mittagszeit
noch weiß wie Schnee waren, mit Einspaltern, Zweispaltern, Dreispaltern
und Vierspaltern, redigierten Texte unserer Korrespondenten, erbetene und
unerbetene, gelenke und ungelenke. Und war die Zeitung am frühen Abend
endlich im Druck und die Spannung auch von allen abgefallen, so gingen die
meisten nach Hause. Nur zwei, die später gekommen waren, mussten bis

zum späten Abend bleiben, mitunter bis kurz vor Mitternacht, um ja nichts
zu übersehen, was in die späteren Ausgaben noch eingearbeitet werden
musste, weil der Leser es am nächsten Morgen in der Zeitung suchen würde.

„Zeitung machen", so heißt diese Tätigkeit bis heute. Welch prosaisches
Wort gegenüber „Ethik der Medienkommunikation", aber welch spannende,
nach den ersten Monaten und Jahren routiniert ablaufende Tätigkeit. Was
brauchte es da eine „Ethik", von der ich nichts gehört hatte?



Der Theologe als Journalist 741

Doch nicht nur ich, auch meine neuen Kollegen, jung oder alt, führten
die „Ethik der Massenkommunikation" nicht im Schilde. Keiner kam auf
mich zu und sagte: „Sie waren doch in den letzten Jahren in Fribourg, da ist
doch jüngst dieses neue Buch erschienen, wie heißt es doch, die ,Ethik der
Medienkommunikation' Niemand kannte dieses Buch. Und niemand
wollte von mir irgendetwas wissen, was auch nur annähernd mit diesem
Thema zu tun hatte.

Niemand fragte damals nach Ethik. Heute ist es, wenn ich es recht sehe,
nicht viel anders.

Sollte ich Sie damit erschreckt haben? Oder sollte ich gar ein immer
wieder anzutreffendes Vorurteil bestätigt haben, Journalisten seien im Grunde

ihres Herzens Machiavellisten, skrupellos und machtbesessen, denen
nichts und niemand heilig ist, solange es ihrem Vorteil und ihrem Fortkommen

nützt? Oder sind sie gar Bernard Mandevilles „Bienenfabel" entsprungen,

nach der — o admirabile commercium — sich die „private vices" in
„public benefits" verkehren, in meinem Fall also Neugier und Ehrgeiz in
Transparenz und Aufklärung?

Lassen Sie sich bitte nicht erschrecken. Denn erstens ist längst in nicht
allem, wo Ethik draufsteht, auch Ethik drin. Oft geht es mehr oder weniger
geschwätzig um Moral und Ethos, um Haltungen und leb ensweltliche
Uberzeugungen, nicht um Ethik als die methodisch angeleitete Reflexion sittlichen

Verhaltens. Und zweitens geht es nicht automatisch „unethisch" zu,
wo nicht über Ethik gesprochen wird.

Denn die Redaktion einer Tageszeitung, die sich von außen als öffentlicher

Kontrolle kaum zugänglicher, vermeintlich sogar hermetisch
abgeschlossener Kosmos darstellt, ist zunächst nichts mehr und nichts weniger
als ein hochgradig differenzierter Organismus, der auf möglichst reibungsloses

Funktionieren ausgelegt ist — und das nicht unter äußeren Bedingungen,

die stets gleich bleiben, sondern unter dem Eindruck von Ereignissen,
die im Fluss sind, und zugleich unter dem Zwang, den Lauf der Zeit mit
dem Termin des Redaktionsschlusses für 24 Stunden anhalten zu müssen.
Für die Bewältigung dieser Aufgabe bedarf es keiner Ethik — es bedarf eines
Ethos. Es besteht in einer Fülle institutioneller Arrangements, tradierter
Maximen und Verfahrensregeln, die zusammengenommen die Gewähr dafür
bieten müssen, dass die Zeitung, ein Tagewerk im besten Sinn des Wortes,
gut genannt zu werden verdient.

Lassen Sie mich ein einfaches, aber hoffentlich einleuchtendes Beispiel
für das geben, was ich mit Ethos meine: Keine gute Recherche kommt ohne
das Prinzip „audiatur at altera pars" aus. Was ethisch als Forderung der
Gerechtigkeit und der Billigkeit erscheint, ist als Mittel der Annäherung an
die Wahrheit unentbehrlich.

Ein Ethos liegt auch der strikten Trennung von Verlag und Redaktion zu
Grunde, auch wenn auf den ersten Blick nur organisatorische Gründe für
die Trennung sprechen: Sind aber redaktionelle und unternehmerische Be-



742 Daniel Deckers

lange voneinander geschieden, ist die Gefahr gering, dass die Berichterstattung

in den Sog verlegerischer Interessen und wirtschaftlicher Opportunitäten

gerät und somit ihre Objektivität und Unabhängigkeit preisgibt.
Ein Ethos wohnt auch der „freiheitlichen" Verfassung der FAZ inne, die

mitunter als weltweit einzigartig gepriesen wird. Herzstück der Zeitung ist
ein Gremium von fünf Herausgebern, in der fünf gleichberechtigte
Personen die Interessen und Perspektiven der einzelnen Redaktionen mit ihren
untergeordneten Ressorts - Politik, Wirtschaft, Feuilleton, Lokales —

repräsentieren. Konkurrenz, nicht zentrale Steuerung der verschiedenen Ressorts
ist das Prinzip. Das sichert den einzelnen Redaktionen wie den Redakteuren
ein hohes Maß an Freiheit und beschert dem Leser eine ungewöhnliche,
mitunter verwirrende Vielstimmigkeit. Diese Vielstimmigkeit wiederum ist nicht
Selbstzweck, sondern soll dem Leser als Grundlage eigener Urteilsbildung
dienen: Ethik der Medienkommunikation.

Nicht ethisch „neutral" ist auch das Prinzip der politischen Redaktion,
die Berichterstattung und die Kommentierung ausschließlich in die Hände
von fest angestellten, exklusiv für die Zeitung schreibenden Redakteuren zu
legen. Skandale wie sie auch in diesem Jahr wieder in zahlreichen Zeitungen
und Zeitschriften diesseits und jenseits des Atlantiks vorgekommen sind,
dass freie Autoren die Redaktionen mit erfundenen Interviews und
inszenierten Bildbeiträgen täuschen, konnten auf diese Weise bisher nahezu
vollständig vermieden werden.

Zuverlässiger Information dient auch das Vier-Augen-Prinzip, wonach
kein Text in Satz geht, der nicht von einem Kollegen auf formale und inhaltliche

Korrektheit überprüft wurde. Nicht der Autor ist letztlich dafür
verantwortlich, was in der Zeitung steht, sondern der Redakteur — und sei es,
dass der junge Nachrichtenredakteur einen Text eines langjährigen Herausgebers

redigiert.
Und da ist — nicht nur in der Theorie, sondern auch in der täglichen

Praxis — die Trennung von Nachricht und Meinung. Man mag sich darüber
verwundern, dass eine Zeitung des 21. Jahrhunderts nicht nur im Zeitungskopf

die Frakturschrift verwendet, sondern auch noch in Artikelüberschriften.

Dahinter steht mehr als rückwärts gewandte Traditionsverhaf-
tetheit oder nostalgische Symbolik. Beiträge, die mit einer Überschrift in
Fraktur daherkommen, sind keine Nachrichten, keine Reportagen, auch
keine Hintergrundbeiträge, sondern lupenreine Kommentare. Die kann man
lesen, man kann sie aber auch überlesen — in der Hoffnung, in den anderen
Texten nicht mehr mit Meinung, sondern mit Fakten konfrontiert zu werden.

Diese Unterscheidung von Textgattungen fällt nicht leicht und gelingt
nicht immer. Deswegen kommt es in der Redaktion immer wieder zu
Diskussionen über redaktionelle Standards wie diesen. Denn auf dem Spiel
steht viel. Die Trennung von Nachricht und Meinung ist weder eine
abstrakte Norm noch ein modernes Marketinginstrument, das uns von unseren
Wettbewerbern abheben soll, sondern Ausdruck des Respekts vor dem Le-



Der Theologe als Journalist 743

ser und seiner Urteilsfähigkeit. Der Unterschied zwischen dem Bestreben,
dem Leser nicht schon in jeder Nachricht zu suggerieren, wie er dieses und
jenes zu sehen habe, und meinungsstarkem „Infotainment", wie es mittlerweile

selbst in den Hauptnachrichtensendungen des öffentlich-rechtlichen
Fernsehens praktiziert wird, ist kein technischer, sondern ein sittlicher.

Natürlich bin ich mir darüber im Klaren, dass ich hier ein reichlich
idealistisches Bild zeichne. Wie jede Verfassung, so hat auch unsere
freiheitliche Verfassung Schwächen. Und sie ist auch nicht vor jedem
Missbrauch gefeit. Dennoch wollte ich von ihr berichten, und zwar pars pro
toto: Denn mir scheint in dem institutionellen Ethos der Medien als
solchem und gerade nicht in Verfallsformen oder Skandalen der eigentliche
Ansatz für eine „Ethik der Medienkommunikation" zu liegen. Lassen Sie

mich diese These kurz begründen.
Medienethik lässt sich nicht auf Individualmoral reduzieren. Aber ebenso

wenig lässt sie sich deduzieren aus unbestimmten Begriffen wie „Medien"
oder „Öffentlichkeit", und das erst recht nicht, wenn sie mit ethischen
Kategorien kombiniert werden. Dann entstehen die typischen
Monsterformulierungen für die Titel beliebiger, mitunter ebenso skurriler Medienpreis-
verleihungen oder — wahlweise — nicht weniger skurriler Habilitationen in so

genannter Christlicher Soziallehre wie „Verantwortung vor der Öffentlichkeit

im Zeitalter der neuen Medien" oder „Neue Medien im Dienst der
Humanisierung" oder „Bedrohung der informationellen Selbstbestimmung
durch die Globalisierung moderner Techniken".

Ich karikiere hier ein wenig. Aber der im Umgang mit Sprache geschulte
Redakteur wird angesichts solcher Formulierungen schon deswegen stutzig,
weil hier Begriffe auftauchen, die mit ,,-ung" enden. Solche Sprache hat
etwas überhöhend-präpotentes und eignet sich gleichzeitig hervorragend zur
sprachlichen Camouflage von Herrschaft. Es ist kein Wunder, dass

Ideologien wie der Marxismus-Leninismus, aber auch der Nationalsozialismus
auf solche Sprachstrukturen bauten.

Doch ich schweife schon wieder ab. Eigentlich wollte ich anhand der
Beispiele nur dafür plädieren, dass Medienethik vom Ethos der Medien
ausgeht und die inhärenten Anreiz- und Sanktionsmechanismen einer
methodischen Reflexion unterwirft. Dieses Verfahren bietet nach meinem Urteil
gegenüber anderen Ansätzen zwei Vorteile.

Der erste besteht darin, dass Medien nicht an abstrakten, oft willkürlich
erscheinenden Maßstäben gemessen werden, was Medienethik nicht selten
in einem kulturkritisch-anmaßenden Habitus erscheinen lässt. Oft — Adrian
Holdereggers Beiträge sind die Ausnahme von der Regel — nimmt Medienethik

ihren Ausgang von Mutmaßungen und Klagen, dass Standards gesenkt,
Regeln missachtet (Produkt-placement) oder so gedehnt würden (investiga-
tiver Journalismus), dass die Verletzung von Persönlichkeitsrechten quasi
zum Journalistenalltag gehöre und es ohne Einrichtungen medialer Selbst-



744 Daniel Deckers

kontrolle wie dem Deutschen Presserat schlimm um den Berufsstand stünde.

Lassen Sie mich diesen Verdacht mit zwei Beobachtungen relativieren.
Manches, was wir erleben, ist weniger neu als es uns scheint — wir unterliegen

hier klassischen sozio-optischen Täuschungen. Zum anderen kann ich
mich des Eindrucks nicht erwehren, dass sich auch die Medienethik oft auf
unsicherem Terrain bewegt.

Vielleicht bin ich überempfindlich, aber immer wieder irritiert mich bei
der Lektüre medienethischer Einlassungen ein distanziert-herablassender
Ton — von einer blasierten Fachsprachlichkeit nicht zu reden. Nicht das

Ethos von Redaktionen bildet den Ausgangspunkt oder die Analyse,
sondern Fehlformen und Zerrbilder journalistischer Tätigkeit. Zählt es aber
nicht zu den Maximen jeder Ethik, dass man nicht von Extremen her denken

soll?
Vielleicht bin ich überempfindlich, aber sehr oft stört mich ein

vermeintlich kritisch-allwissender Ton. Dabei ist Kritik an bestimmten
Erscheinungsformen der Medien oft nur das Ergebnis einer petitio principii. Man
gibt das, was man kritisiert, als Verfallsform eines selbst als normativ postulierten

Ideals aus, ohne die „ideale" Quaütät des Postulats eigens zu
rechtfertigen. Das klassische Beispiel hierfür ist die weitverbreitete Klage über
Kommerzialisierung und Trivialisierung des Privatfernsehens. Doch was soll
denn das Privatfernsehen anderes sein als kommerziell und über weite Strecken

auch trivial. Funktioniert der Buchmarkt anders?

Gegen Missbrauch und Missverständnisse dieser Art scheint mir
Institutionenethik weitgehend gefeit zu sein — zumal über sie (das ist der zweite

Vorteil) auch das Ethos der handelnden Personen in den Bück gerät. Denn
zum einen ist das Ethos der Institution keineswegs neutral gegenüber
bestimmten Gütern und Werten, zum anderen wirkt es gerade deswegen auf
das Ethos der in ihr handelnden Personen zurück. Um mit dem inzwischen
hochbetagten Tübinger Moraltheologen Alfons Auer (einem Lehrer Adrian
Holdereggers) zu sprechen: Das Ethos einer Institution „kritisiert, integriert
und stimuliert" bestimmte Verhaltensweisen der Personen, die ihr verbunden

sind.
Das fängt mit der Sprache, die benutzt werden soll, an und hört mit der

Pflicht zu präziser, umfassender Recherche noch längst nicht auf. Eine
„Bild"-Zeitung etwa beschäftigt ein Vielfaches an Presserechtlern, weil sie

permanent im Grenzbereich von Berichterstattungspflicht und Verletzung
von Persönlichkeitsrechten agiert.

Vieles, was wir tun, ist vom Gegenstand der Berichterstattung her nicht
weniger heikel — das gilt nicht zuletzt für die Berichterstattung über die
katholische Kirche, in der (um es ein wenig poetisch auszurücken) ein
himmlisches Gut nicht selten in sehr irdischen Gefäßen einherkommt. So hat
mich der Präfekt der vatikanischen Kongregation für die Glaubenslehre,



Der Theologe als Journalist 745

damals hieß er Joseph Kardinal Ratzinger und ist mittlerweile Papst Benedikt

XVI., im Jahr 1998 in einem Leserbrief der „glatten Lüge" bezichtigt:

„Da ich die F.A.Z. wegen ihrer fairen und objektiven Berichterstattung
schätze, war ich umso mehr erstaunt, dass Sie in einer D.D.-Titelseitenmel¬
dung am 9. Juli offenbar ohne Prüfung eine mich betreffende Nachricht
verbreitet haben, die eine glatte Lüge ist. Es wird behauptet, der Rechtfertigungskonsens

zwischen dem lutherischen Weltbund und der katholischen Kirche sei
durch eine Abstimmungspanne zwischen Einheitsrat und Glaubenskongregation

im letzten Augenblick torpediert worden, und natürlich sei ich es

gewesen, der die große Sache zum Scheitern gebracht hat."

Was war geschehen?
Ich hatte ohne die Nennung der Quelle eine auf Ratzingers Verhalten in

ökumenischen Fragen bezogene, abträgliche Einschätzung aus den Reihen
der Glaubenskommission der Deutschen Bischofskonferenz in der Zeitung
wiedergegeben — die Quelle indes galt mir (und gilt mir bis heute) als absolut
vertrauenswürdig. Das las sich so:

„D.D. FRANKFURT, 8. Juli. Repräsentanten der katholischen Deutschen
Bischofskonferenz und der Evangelischen Kirche in Deutschland bemühen
sich darum, den Schaden zu begrenzen, der aus dem ablehnenden Votum
Roms zu der Gemeinsamen Erklärung des Vatikan und des lutherischen
Weltbundes entstanden ist. Wie zu hören ist, wollen die Mitglieder des
Kontaktgesprächskreises der Bischofskonferenz und der EKD am Freitag mit dem
Vorsitzenden der Bischofskonferenz, Lehmann, und dem Leitenden Bischof
der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche in Deutschland (VELKD),
Hirschler, zusammenkommen und über die Zukunft der Ökumene in Deutschland

sprechen. Unterdessen wird in der katholischen Kirche in Deutschland
die Schuld an dem Scheitern der Gemeinsamen Erklärung dem Vatikan
angelastet. Auf der Sitzung der Glaubenskommission der Bischofskonferenz Ende

vergangener Woche war vornehm von einer ,Abstimmungspanne' die Rede,
die zu der Rücknahme zentraler Aussagen der Gemeinsamen Erklärung durch
den Präfekten der Kongregation für die Glaubenslehre, dem deutschen Kardinal

Ratzinger, geführt habe. Indes verbirgt sich hinter dieser diplomatischen
Formulierung ein, wie es heißt, .vernichtendes Urteil' über das Vorgehen
Roms, das der Ökumene schweren Schaden zugefügt habe."

Dem hatte ich nach den Bezichtigungen Ratzingers nichts hinzuzufügen.
Meinerseits hatte ich den Präfekten der Glaubenskongregation Anfang

1998 in einer Pressekonferenz Dinge sagen hören, die in meinen Augen hart
an den Tatbestand der Lüge heranreichten. In der Zeitung war am 5. Februar

1998 zu lesen:

„Der Präfekt der vatikanischen Kongregation für die Glaubenslehre, Joseph
Kardinal Ratzinger, hat den deutschen katholischen Bischöfen einen Fingerzeig

für ihre Bemühungen gegeben, auf Bitten des Papstes Wege zu finden,
den für eine rechtswidrige, aber straffreie Abtreibung notwendigen Beratungsschein

in kirchlichen Einrichtungen nicht mehr ausstellen zu lassen, gleichzeitig

aber die Frauen so wirksam wie bisher zu beraten. Ratzinger, der sich



746 Daniel Deckers

auf Einladung der Katholischen Akademie und des Übersee-Clubs in Hamburg
aufhielt und am Montag zu einem abendüchen Vortrag mehr als 1500 Zuhörer
in den großen Saal der Hamburger Börse gelockt hatte, sagte am Dienstag,
sollte sich eine Gesetzesänderung nicht erreichen lassen, müssten die
kirchlichen Beratungsstellen sich so durch die ,Qualität der Beratung empfehlen',
dass Frauen auch dann kämen, wenn sie eine Beratungsbescheinigung nicht
erhielten, sondern ,den Schein anderswo holen' müssten. Dabei gab sich Ratzinger

gewiss, dass Frauen, die eine Bescheinigung wünschten, in jedem Fall
abtreiben wollten. Anderslautende Aussagen der Träger der kirchlichen
Beratungsstellen sowie Angaben über die Zahl der Frauen, die nach einer Beratung
in einer katholischen Beratungsstelle von dem Vorhaben einer Abtreibung
Abstand nähmen, seien ihm nicht bekannt."

Der Berichterstatter D.D. wusste indes, dass Vertreter der Deutsche
Bischofskonferenz den Kurienkardinal Ratzinger mündlich wie schriftlich
immer wieder auf die letztgenannten Umstände aufmerksam gemacht hatten.

Etwas weniger dramatisch als jener Bericht oder der spätere Brief
Ratzingers las sich ein Brief, der von den vier Kölner Weihbischöfen
unterzeichnet war: „Zu ,Verschwörungstheorien laufen ins Leere' von Daniel
Deckers (F.A.Z. vom 29. September). Das Gegenteil von unbewiesenen und
unbeweisbaren Behauptungen zu beweisen ist bekanntlich nicht möglich —

gerade deshalb sind derartige Behauptungen leider behebt. Dies gilt auch für
Daniel Deckers' Erkenntnis, Kardinal Meisner suche seine Weihbischöfe,
auf dem Umweg über Rom zu promovieren'. Abgesehen davon, dass Rom
in dieser Frage wohl kaum ein ,Umweg' sein kann, ist die als Frage
formulierte Behauptung, der Kölner Kardinal wolle seine Weihbischöfe .weg¬
loben', absurd. Die Kölner Weihbischöfe arbeiten vertrauensvoll mit ihrem
Kardinal zusammen." In dem angegriffenen Artikel war im Herbst 2003
detailliert berichtet worden, wie auf römischen Dreierlisten zur Wahl eines

Bischofs auf gar nicht wundersame Weise regelmäßig Kandidaten aus dem
Umfeld des Kölner Kardinals Meisner auftauchten, obwohl sie auf den
Kapitelslisten nicht nominiert worden waren.

Doch äußere und innere Konflikte dieser Art sind gottlob nicht die
Regel, sondern die Ausnahme. Denn wäre es anders, dann beschäftigte die
FAZ mit ihren mehr als 300 fest angestellten Redakteuren nicht nur einen
im Presserecht versierten Juristen, sondern ein Dutzend.

Redaktion und Kommunikation, Ethos und Kirche — sollten Sie sich im
Verlauf der bisherigen Ausführungen zunehmend ungeduldig gefragt haben,

wo der Theologe im Journalismus bleibt und glauben, mit der Nennung
Ratzingers und Ökumene werde es endlich fromm, dann möchte ich sie gerne

enttäuschen.
Denn so, wie in nicht allem, was Ethik ist, wo Ethik draufsteht, so ist

auch in vielem, wo Theologie draufsteht, keine Theologie im strengen Sinn
drin. Und das ist nicht einmal schlecht so. Denn sollte das, was vere humanuni

ist, nicht auch weitgehend der Vernunft des Menschen zugänglich sein



Der Theologe als Journalist 747

(um die Fragestellung der so genannten und in ihrem Anliegen oft
missverstandenen „autonomen Moral" aufzugreifen)?

Machen wir aus der Verbindung von Theologie und Journalismus keinen
Popanz. Weder sind Theologen bessere Journalisten, noch Journalisten die
besseren Theologen. Spötter erkennen vielmehr eine analogia entis zwischen
Theologen und Journalisten: Beide sind „Universaldilettanten", verstehen
von vielem wenig und von wenigem viel.

Was aber ist das wenige, von dem Theologen-Journalisten viel
verstehen? Ist es Gott? Oder die condition humaine? Immerhin — die Vernunft
hat ihre Grenzen, und nicht selten besteht die Arbeit des Journalisten darin,
Motive und Absichten, Strategien und Reflexe zu beschreiben, im Kleinen
wie im Großen. Orgien von Gewalt und Hass, Leidenschaften in ihren Höhen

und Tiefen, schlicht das Leben in all seinen Erscheinungsformen von
der Geburt eines Menschen bis zum Tod Hunderttausender, das ist
dasjenige, was Tag für Tag, in kleine und kleinste Portionen zerlegt, auf den
Monitoren in den Redaktionsstuben erscheint und dann von Redakteuren
ausgewählt und verkleinert wird, auf dass es sich am Ende zu einem
Gesamtbild eines Tages, einer Woche, eines Monats füge.

Ist dafür, für die Gesamtsicht, etwa der Theologe gefragt? Nicht unbedingt.

Es gibt im tagesaktuellen Journalismus nichts, was der Theologe kann,
aber nicht ebenso gut ein Historiker können müsste — wenn er sich denn
traute. Aber wenn ich mich nicht täusche, dann ist die Ignoranz gegenüber
der Religion als einem geschichtsmächtigen Teil unserer Wirklichkeit spätestens

seit dem 11. September 2001 auf dem Rückzug. Die mediale Aufmerksamkeit,

die das Sterben und der Tod Johannes Pauls II. im April 2005

gefunden haben, die Berichterstattung über die Wahl Ratzingers wenige
Wochen später oder auch über den XX. Weltjugendtag im August 2005 in Köln
dürfte diese Einschätzung bestätigen.

Aber die hergebrachte „Unmusikalität" vieler Wissenschaften in Sachen

Religion hat ganze Generationen nicht nur von Wissenschaftlern, sondern
auch Journalisten geprägt. So können Theologen als Redakteure nach Art
eines Reiseführers vielen die Augen öffnen: Wenn das dem Dichter Theodor
Fontane zugeschriebene Wort stimmt, dass man nur sieht, was man weiß,
dann ist ein wissender Theologe vielleicht ein Seher, der viele sehen machen
kann. Von Menschen dieses Schlages können aber nicht nur die Medien
profitieren, indem sie dartun, dass professionelle Standards auch im Bereich
der Kirche gelten können und Ergebnisse hervorbringen, die sich von denen
in kirchlich kontrollierten Medien nicht nur quantitativ, sondern auch qualitativ

unterscheiden. Auch die Kirchen müssten ein Interesse daran haben,
dass wenn schon über sie berichtet wird, es möglichst kompetent geschieht.

Doch was hat es mit dem Verstehen auf sich, dem Einordnen, dem
Erklären? Nehmen wir eine Redaktion in den ersten Tagen dieses Jahres 2005,
nach dem Tsunami im Indischen Ozean. Wie immer stellte sich für viele
Menschen die Frage, ob und wie Gott so eine Tragödie zulassen könne. Ich



748 Daniel Deckers

habe diese Frage in der Zeitung nicht gestellt, und ich habe sie auch nicht
beantwortet. Ich habe aber auch niemand anderen gebeten, sie zu
beantworten. Eine Antwort darauf im Sinn eines ja oder nein gibt es nicht.

Es gibt vielmehr zwei Gegenfragen. Der Theologe muss fragen: Was
verstehen wir unter „Natur"? Und er muss fragen: Was verstehen wir unter
„Gott"? Mehr als die jüdisch-christliche Überlieferung angemessen zur Sprache

zu bringen erschiene mir für Bischöfe und Priester, aber auch für die

Theologen, die journalistisch arbeiten, vermessen. „Media vita in morte
sumus" / „Mitten wir im Leben sind, von dem Tod umfangen."

Daran in Ruhe zu erinnern und zuvor in Situationen wie dieser, und
nicht nur in dieser, die richtigen und damit die wirklich wichtigen Fragen
(lateinisch „quaestiones") zu stellen, das erscheint mir als wichtige Aufgabe
eines Theologen, der sich diesem oder jenem Medium verschrieben hat.

Doch auch dafür muss man nicht Theologie studiert haben, erst recht
nicht Theologische Ethik. Und deswegen tritt auch kein Theologe in die
Politische Redaktion einer Tageszeitung ein, deswegen stellt keine Politische
Redaktion einen Theologen ein. Eher schon deswegen, weil er — um noch
einmal das Fontane-Wort zu bemühen — etwas besonders weiß und daher
mehr sieht als andere.

Nicht umsonst nämlich haben in Deutschland viele Tageszeitungen ganz
bewusst Theologen eingestellt: Sie sollen die Kirchen beobachten. Ich tue
das seit fast acht Jahren, und da ich das im Auftrag der politischen Redaktion

tue, verfolge ich die Lebensäußerungen von Katholiken und Kirche
vorwiegend im Schnittpunkt von Glaube, Politik und Gesellschaft.

Gegen eine solche Form von „Kirchenverfolgung" hat kaum jemand
etwas einzuwenden. Im Gegenteil. Immer wieder bekomme ich Anrufe nach
dem Motto „Wollen Sie nicht ein Interview führen mit diesem und jedem"
oder „Wollen Sie nicht einmal zu uns kommen, es wäre schön, wenn dies
und das ins Gespräch käme". Und sofern man solchen Anrufern zu Willen
ist, erlebt man die Kirche von einer freundlichen, aufgeschlossenen Seite.

Weniger freundlich geht es dann zu, wenn es nicht nur abstrakt um das

Verhältnis von Kirche und Öffentlichkeit geht, sondern konkret. Hier
herrscht nach wie vor eine Einstellung nach dem Motto vor „wer nicht für
uns ist, ist gegen uns". Kirchliche Öffentlichkeitsarbeit sieht in unabhängigen

Medien nicht immer die Partner im Dialog mit der innerkirchlichen und
der gesellschaftlichen Öffentlichkeit, sondern zunehmend nur als
Transmissionsriemen für vorfabrizierte Botschaften. Der Trend hin zu „kirchlichen"
elektronischen Medien spricht in meinen Augen eine eindeutige, gleichwohl
fatale Sprache: Wenn Kirche mit ihrer Darstellung nach außen nicht mehr
die Anerkennung „freier" Medien sucht, sondern die Inhalte selbst bestimmen

möchte und darüber hinaus mit modernen PR-Methoden den öffentlichen

Diskurs zu beherrschen sucht, dann setzt sie sich selbst an die Stelle
der Botschaft, die sie zu verkünden hat.



Der Theologe als Journalist 749

Doch es kommt noch heftiger. Wehe dem, der Dingen auf die Schliche
kommt, die nicht in das Selbstbild dieser einer selbstlosen, menschenfreundlichen,

nur der Wahrheit verpflichteten Kirche und ihren Dienern, den
Priestern und Bischöfen, passen. Wehe dem, der hinter dem frommen
Schein Strukturen der Macht erkennt, mitunter sogar eine Kultur der Feigheit

und der Denunziation.
Theologen-Redakteure können mitunter dieser Kirche gefährlich werden.

Sie wissen viel, sie kennen die Strukturen, sie kennen die Mentalitäten,
sie kennen die Abläufe und sie stellen mitunter die richtigen Fragen.

Warum konnte — um ein Thema im Schnittpunkt von Kirche und
Universität in Deutschland herauszugreifen - das zu DDR-Zeiten überaus
verdienstvolle Philosophisch-Theologische Studium Erfurt lange Zeit nicht
vollgültige Fakultät an der wiedererrichteten Universität Erfurt werden? Ich
habe es eines Tages schriftlich bekommen: Abstimmungsergebnisse aus dem
Ständigen Rat der Deutschen Bischofskonferenz und ein Schreiben der
Apostolischen Nuntiatur in Bonn. Dahinter scheinen drei Personen auf: Der
Kölner Kardinal Meisner und Erzbischof Dyba, der mittlerweile verstorbene
Bischof von Fulda, hielten nichts von „Staatstheologen" in Erfurt, und der
langjährige Apostolische Nuntius in Deutschland Giovanni Lajolo (nun
„Außenminister" des Vatikan) hatte die Chuzpe, in weniger als vierzig Zeilen,

also gewissermaßen mit einem Federstrich, die auf fünf eng beschriebenen

Seiten dargelegten Argumente der ostdeutschen Bischöfe beiseite zu
wischen und Sondierungsgespräche mit dem Freistaat Thüringen über den
Fakultätsstatus für die Erfurter Theologie zu unterbinden. Was ich schriftlich

hatte, bekam auch bald der Leser der FAZ schriftlich (FAZ vom 31.

August 1998).
Wie konnte es kommen, dass nicht der Erfurter Bischof Joachim Wanke

1989 als Nachfolger Meisners Bischof von Berlin wurde, sondern sein
Generalvikar Georg Sterzinsky? Ausgerechnet Stasi-Akten enthalten den wohl
entscheidenden Hinweis. Als die vorvernichtete Akte des katholischen
Gesprächspartners des Ministeriums für Staatssicherheit, Prälat Paul Disse-
mond, rekonstruiert worden war, konnte man lesen, dass jener Prälat alias

„IM Peter" der Stasi lange vor der Abberufung Meisners unter Berufung auf
einen Mitarbeiter des Präfekten der vatikanischen Kongregation für die
Glaubenslehre, Kardinal Joseph Ratzinger, folgendes berichtet hatte: „Dem
IM ist bekannt, dass Bischof Wanke, Erfurt, weder für eine Nachfolge in
Dresden noch für Meisner, falls dieser mal weggeht, die Unterstützung
Ratzingers erhält. Ratzinger hat gegen Wanke Vorbehalte wegen dessen
theologischer Standpunkte in Fragen der Frauenarbeit (den Frauen mehr
Verantwortung), der Öffnung für die Ökumene (siehe Auftreten auf der
Bundessynode in Erfurt) und der Laienarbeit (breitere Einbeziehung)."
Nachzulesen waren jene Sätze einige Zeit später in einer Fußnote meiner Bio-
grafie des Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz, des Mainzer
Kardinals Karl Lehmann.



750 Daniel Deckers

Freunde unter den Betroffenen macht man sich damit nicht, selbst
Respekt ist eher die Ausnahme denn die Regel. Nundus Lajolo verkehrte seine
Betroffenheit bei meiner letzten Begegnung mit ihm im Juni 2001 sogar ins

Objektive. Dem Berichterstatter der FAZ beschied er mit erhobenem Zeigefinger

und italienischem Akzent: „Ihre Artikel schaden der Kirche."
Das glaube ich bis auf weiteres nicht. Vielmehr glaube ich, dass die Kirche

es um ihrer selbst willen verdient, dass Theologen in seriösen säkularen
Medien arbeiten und in ihrem Schutz, aber auch unter dem Anspruch eines
freiheitlichen Ethos über Kirche berichten: fair und ohne falsche Rücksichtnahme,

einfühlsam, aber mit professioneller Distanz, kritisch, aber nicht auf
eigene Vorurteile fixiert.

Womit wir wieder beim Ethos der Medien wären, also am Anfang meines

Vortrags und damit am Ende.


	Der Theologe als Journalist

