
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Psychologie und Religion : wie verträgt sich das?

Autor: Rauchfleisch, Udo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760672

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Udo Rauchfleisch

Psychologie und Religion —

Wie verträgt sich das?

1. Einleitung

Die Antwort auf die gestellte Frage ist eine zweifache: Auf der einen Seite
lassen sich Beispiele für ein friedliches, ja äußerst fruchtbares Zusammenwirken

von Psychologie und Religion nennen, indem sich kirchliche Kreise
finden, die keinerlei Probleme mit psychologischen und psychotherapeutischen

Konzepten haben, und ebenso Psychologinnen und Psychologen, die

unvoreingenommen religiösen Fragen gegenüber sind. Andererseits lassen
sich aber für beide Seiten, die religiöse wie die psychologische, auch etliche
Beispiele für eine ablehnende, ja feindselige Haltung dem anderen Bereich
gegenüber nennen, und mitunter kommt es geradezu zu einem Tabu, das

von religiösen Kreisen der Psychotherapie gegenüber und von psychologischen

Kreisen dem Reügiösen gegenüber aufgebaut wird.
Zum Verständnis des Folgenden sei ein kurzer Abriss der Beziehung

zwischen Theologie und Psychologie/Psychotherapie vorausgeschickt.1

2. Historischer Überblick über das Verhältnis ^wischen

Psychotherapie und Religion

Die Beziehung zwischen Psychologie/Psychotherapie und Religion/Theologie

hat eine wechselvolle und vielfach konflikthafte Geschichte. Dabei
sind von beiden Seiten Feindbilder aufgebaut worden, die einen konstruktiven

interdisziplinären Dialog erschwert haben, dies nicht zuletzt deshalb,
weil die modernen humanwissenschaftlichen Kenntnisse immer wieder
kritische Anfragen an traditionelle Positionen von Theologie und Kirche
gerichtet haben. Es soll im Folgenden zunächst darum gehen, die modernen
Therapierichtungen mit der größten Breitenwirkung daraufhin zu prüfen, ob
und gegebenenfalls in welchem Masse bei ihnen die religiöse Dimension
überhaupt eine Rolle in Theorie und Praxis spielt und welche Haltung sie

dem Religiösen gegenüber einnehmen. In edichen Therapieschulen besteht
nämlich ein ausgesprochenes religiöses Tabu.

Innerhalb der Psychoanalyse, der ältesten der modernen Psychotherapieschulen,

hat, zumindest in den Anfängen, durchaus eine Auseinandersetzung
mit der Religion stattgefunden. Beispielhaft seien Freuds religionspsycho-

1 Eine ausführliche Darstellung findet sich bei: RAUCHFLEISCH, Udo: Wer sorgt für
die Seele? Gren^gänge %wischen Psychotherapie und Seelsorge. Stuttgart: Klett-Cotta 2004.



730 Udo Rauchfleisch

logischen Schriften2 sowie die Arbeiten seiner Schüler Jones3 und Reik4
genannt. Soweit sich bei diesen verschiedenen Themen ein gemeinsamer Nenner

finden lässt, Hegt er in der kritischen, reduktionistisch-positivistischen Sicht der
Autoren. Diese Haltung ist insofern verständhch, als gerade die frühe
Psychoanalyse von der Beobachtung krankhafter Erscheinungen herkam und sie
mit ihrem reduktionistisch-positivistischen Ansatz demgemäß dazu neigte,
letztlich hinter allen Phänomenen in erster Linie die Pathologie zu sehen. So
wurden von den genannten Autoren auch die reHgiösen Vollzüge und
Inhalte einer reduktionistischen Analyse unterzogen, und sie kamen zum
Schluss, der reHgiöse Glaube sei eine Art „Massenwahn", in den sich der
Einzelne flüchte, um nicht der individueHen Neurose ausgeHefert zu sein.
Die ReUgion sei eine kollektive, die Entwicklung des Menschen letztlich
behindernde Neurose, die es mithilfe der Psychoanalyse aufzulösen gelte.

Will man diesen - kritischen - Schriften der frühen Psychoanalyse
gerecht werden, so muss man sich allerdings über zwei Dinge klar sein: Zum
einen Heß sich die Psychoanalyse durch die Begeisterung über ihr neues
Konzept zum Teil weitgehend unkritisch mitreißen und verstieg sich in die
Idee, mit der psychoanalytischen Theorie ein alle individuellen und gesell-
schafthchen Phänomene erklärendes Modell gefunden zu haben. Zum zweiten

richtete sich ihre Kritik eigentlich nicht gegen die ReHgion an sich,
sondern in erster Linie gegen reHgiöse Zerrformen wie extreme Schuldgefühle
und rehgiös bedingte Ängste, grobe SexuaHsierungen im reHgiösen Bereich,
zwanghaft anmutende religiöse Vollzüge und dergleichen.

Auch wenn Oskar Pfister,5 Brocher,6 Giltay,7 Müller-Braunschweig,8
MüUer-Pozzi9 und expHzit psychoanalytisch ausgebildeten Theologen wie
Scharfenberg10 und Thilo11 Autoren sind, für die Psychoanalyse und ReH-

2 Z.B. FREUD, Siegmund: Zwangshandlungen und Religionsausübungen. GW VII. 1907;
DERS.: Die Zukunft einer Illusion. GW XIV 1927; DERS.: Der Mann Moses und die
monotheistische Religion. GW XVI 1939.

3 JONES, Ernest: Zur Psychoanalyse der christlichen Religion. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1971.

4 REIK, Theodor: Dogma und Zwangsidee. Leipzig: Internat. Psychoanal. Verlag 1927.
5 PFISTER, Oskar: Religionswissenschaft und Psychoanalyse. Zürich: Artemis 1927.
6 BROCHER, Tobias: Die Aufdeckung pseudoreligiöser Motive in der psychotherapeutischen

Praxis. In: ZAHRNT, H. (Hg.): Jesus und Freud. München: Piper 1972, 141-170
7 GlLTAY, H.: Zweierlei Sittlichkeiten. In: Psa. Bewegung 3 (1931) 504-510.
8 MÜLLER-BRAUNSCHWEIG, C.: Analyse eines Idealtypus des Gottesglaubens. In: Imago

16 (1930) 374-388.
9 MÜLLER-POZZI, Heinz: Psychologie des Glaubens. München: Kaiser-Grünewald

1975.
10 SCHARFENBERG, Joachim: Sigmund Freud und seine Religionskritik als

Herausforderungfür den christlichen Glauben. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1968.
11 THILO, Hans-Joachim: Beratende Seelsorge. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht

1971; siehe auch die Arbeiten von BASSLER, Markus (Hg.): Psychoanalyse und Religion.



Psychologie und Religion — Wie verträg sich das? 731

gion keineswegs unvereinbare Gegensätze darstellen und die keinesfalls ein
feindseliges Verhältnis zwischen diesen beiden Bereichen sehen, so ist im
Mainstream der Psychoanalyse doch bis in die Gegenwart eine distanzierte
bis manifest ablehnende Haltung dem Religiösen gegenüber feststellbar.

Ganz anders sieht die Situation in der Analytischen Psychologie C.G. Jungs

aus. Auch hier hat sich ihr Gründer, C.G. Jung, intensiv mit religiösen
Themen auseinander gesetzt.12 Das Fazit lautet jedoch nicht, wie in der

Psychoanalyse, die Religion sei eine kollektive Neurose. Dem Religiösen
wird bei Jung und seinen Schülerinnen und Schülern vielmehr eine eigene —

und zwar sogar recht große — Bedeutung beigemessen und es wird geradezu
als ein Urbedürfnis des Menschen archetypischer Dimension beschrieben.

Diese ausdrückliche Wertschätzung des Religiösen hat sich auch in der
weiteren Entwicklung der Analytischen Psychologie erhalten. Dies hat dazu

geführt, dass sich Theologinnen und Theologen, die sich in einer
psychodynamischen Therapieschule ausbilden lassen wollen, eher den Jung-Insti-
tuten anschließen (und diese ihnen auch offen stehen, während die
psychoanalytischen Institute nur Absolventinnen und Absolventen der Medizin
und der Psychologie aufnehmen).

Dabei muss man allerdings berücksichtigen, dass auch die Autorinnen
und Autoren der Analytischen Psychologie C.G. Jungs keine Aussagen über
die Existenz einer außerhalb des Menschen bestehenden göttlichen Instanz
machen, sondern es ihnen in Zusammenhang mit den Archetypen um
innerseelische Prozesse und Bilder geht, die nach außen projiziert werden.
Ungeachtet dieser Situation ist aber unbestritten, dass das Religiöse in der
Analytischen Psychologie eine ungleich größere Rolle spielt als in der klassischen
Psychoanalyse und eindeutig positiv konnotiert ist.

Neben der Psychoanalyse ist die kognitive Verhaltenstherapie eine der

„großen" modernen Psychotherapieschulen. Zahlenmäßig dürfte es sogar
die größte Gruppe sein. In ihren theoretischen und behandlungstechnischen
Schriften taucht das Thema „Religion" praktisch nicht auf.

Man könnte dies insofern für berechtigt und sinnvoll halten, als diese

vorwiegend auf der Lerntheorie beruhende Therapierichtung sich explizit
nur um die Symptome psychischer Störungen (Ängste, Zwänge, depressive
Verstimmungen und verschiedene Verhaltensstörungen) kümmert und diese
mittels verschiedener Techniken zu beseitigen sucht. Solange religiöse Inhalte

und Vollzüge keine eindeutig pathologische Qualität aufweisen, seien sie

nicht Thema solcher Therapien. Aus diesem Grund fänden sie —

selbstverständlich — auch keine Erwähnung in der kognitiv-behavioralen Fachlite-

Stuttgart: Kohlhammer 2000 und STEINMEIER, Anne M.: Wiedergeboren %ur Freiheit.

Ski^yen eines Dialogs zwischen Theologie und Psychoanalyse sptr theologischen Begründung des

seelsorgerlichen Gesprächs. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1998.
12 JUNG, Carl Gustav: Zur Psychologie westlicher und östlicher Religion. Studienausgabe

Band 9. Ölten: Walter 1963; DERS.: Antwort aufHiob. Studienausgabe Band 11. Ölten:
Walter 1963; DERS.: Psychiatrische Studien. Studienausgabe Band 10. Ölten: Walter 1966.



732 Udo Rauchfleisch

ratur. Eine solche Argumentation klingt überzeugend. Dennoch ist hier
kritisch zu fragen, ob die Nicht-Erwähnung des religiösen Erlebens und der

religiösen Vollzüge nicht letztlich darauf hinweist, dass dieser ganze Bereich
als irrelevant, als für die menschliche Existenz zu vernachlässigende Größe
betrachtet wird.

Recht ähnlich sieht die Situation in den verschiedenen Schulen der
systemischen Therapiekon^epte aus, die vor allem bei Paar- und Familientherapien
Anwendung finden, aber letztlich nicht auf diese beschränkt bleiben,
sondern auch in der individuellen Therapie eine wichtige Sichterweiterung
bedeuten. Im Rahmen dieser Konzepte und der daraus abgeleiteten
Behandlungsformen spielt die religiöse Dimension keine wesentliche Rolle. Es
herrscht ihr gegenüber zwar nicht die vehemente Ablehnung, wie sie vor
allem von der frühen Psychoanalyse formuliert worden ist. Aber es fragt
sich, ob nicht auch hier in der Nicht-Erwähnung eine — zumindest latente —

Entwertung des Religiösen liegt. Einzig im psychoökologischen Ansatz àe.s Paar-
und Familientherapeuten Jürg Willi13 wird weltanschaulichen Fragen
ausdrücklich Bedeutung beigemessen.

Etwas anders stellt sich die Situation im Bereich der Humanistischen

Psychologie mit ihren verschiedenen Therapieschulen dar. In der person^ent-
rierten Gesprächspsychotherapie nach Rogers,14 wird dem Religiösen zwar nicht
explizit eine große Bedeutung beigemessen. Von ihrem „humanistischen"
Ansatz her besteht jedoch eine gegenüber anderen Therapierichtungen
größere Bereitschaft, für das Gespräch über Sinnfragen und damit auch für
die religiöse Dimension offen zu sein. Ganz ausdrücklich gilt dies für die

Pro^essorientierte Psychotherapie von Mindell,15 in der das Religiöse als eine
zentrale Dimension des Menschen betrachtet wird.

Die größte Bedeutung besitzt die religiöse Dimension in einem weiten
Sinne in der Daseinsanalyse, der Logotherapie und ihren Weiterentwicklungen.16
In dieser sich von der Existenzialphilosophie herleitenden Therapieschule
stehen Sinnfragen und existenzielle Probleme eindeutig im Vordergrund.
Damit wird selbstverständlich auch der Auseinandersetzung mit religiösen
Fragen ein zentraler Platz zugewiesen. Es ist allerdings zu berücksichtigen,

13 WILLI, Jürg: Koevolution. Die Kunst gemeinsamen Wachsens. Reinbek: Rowohlt 1985.
14 „Client-Centered Therapy", vgl. ROGERS, Carl Ransom: Therapeut und Klient.

Grundlagen der Gesprächspsychotherapie. Frankfurt a.M.: Fischer 1983.
15 MINDELL, Arnold: Dreamhody. London: Routledge & Kegan Paul 1984; DERS.:

Sitting in the Fire. Portland: Lao Tse Press 1995.
16 BlNSWANGER, Ludwig: Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins. Zürich:

Max Niehans 1942; DERS.: Der leidende Mensch. Düsseldorf: Diederich 1960; BOSS,
Medard: Die Bedeutung der Daseinsanalyse für die psychoanalytische Praxis. In: Z. psychosom.
Med. 7 (1960/61) 162—172; DERS.: Eehensangst, Schuldgefühle und psychotherapeutische

Befreiung. Bern: Huber 1962; FrANKL, Viktor E.: Der Wille %um Sinn. Ausgewählte
Vorträge über Logotherapie. Bern: Huber 1972.



Psychologie und Religion — Wie vertrag sich das? 733

dass diese Therapieschulen unter den psychotherapeutischen Ausbildungen
zahlenmäßig nur eine verschwindend kleine Gruppe darstellen.

Will man ein Fazit aus der knappen hier gegebenen Skizzierung der
verschiedenen Therapieschulen im Hinblick auf die Bedeutung der religiösen
Dimension ziehen, so lautet es: Die „großen" Therapieschulen der Psychoanalyse

und der Kognitiven Verhaltenstherapie wie auch etliche andere

Therapierichtungen stehen der religiösen Dimension uninteressiert bis offen
ablehnend gegenüber. Lediglich einige wenige, wie die Daseinsanalyse, die

Analytische Psychologie C.G. Jungs und die Prozessorientierte Psychotherapie,

weisen dem Religiösen einen zentralen Platz zu. Die Vertreterinnen und
Vertreter dieser Therapierichtungen stellen aber auf dem Psychomarkt eine

zahlenmäßig kleine Gruppe dar und haben deshalb einen nur geringen Ein-
fluss auf die Psychotherapie„szene". Aus dieser Situation ergibt sich, dass

sich die meisten Psychotherapieschulen nicht explizit zu theologischen und
kirchlichen Fragen äußern. Doch stehen — nicht zuletzt gerade wegen ihrer
großen Distanz zum Religiösen — viele ihrer Konzepte und ihr Vorgehen in
den Behandlungen mitunter in krassem Gegensatz zu etlichen kirchlichen
Positionen und stellen insofern eine Herausforderung für Theologie und
Kirche dar. In Anbetracht dieser Situation könnte man sagen, dass Psychologie

und Religion sich nicht gut vertragen oder zumindest aneinander
vorbei leben.

Die Befunde der psychologischen und psychotherapeutischen Forschung
und Praxis stellen oft insofern eine große Herausforderung für Theologie
und Kirche dar, als sie mitunter in einem eindeutigen Gegensatz zu den
traditionellen Positionen der Kirche stehen und kritische Anfragen an die

Theologie stellen. Dies bedeutet selbstverständlich nicht, dass die kirchlichen

Lehrmeinungen sich blind den psychologisch-humanwissenschaftlichen
Kenntnissen anpassen müssten. Es erscheint mir jedoch wichtig und

nicht zuletzt auch aus ethischen Erwägungen notwendig, dass Theologie
und Kirche diese Befunde zur Kenntnis nehmen, sich ernsthaft mit ihnen
auseinander setzen und ihre eigenen Positionen kritisch zu hinterfragen
bereit sind.

Da sich die Psychologie mit dem Erleben der Menschen beschäftigt,
kann sie wichtige Hinweise dazu geben, wie die heute lebenden Menschen
die biblischen Inhalte aufnehmen, verstehen und mit dem modernen Leben
in Einklang bringen können resp. wo ihnen dies Mühe bereitet. Außerdem
kann die Psychologie auf die Aspekte kirchlicher Lehrmeinungen hinweisen,
die in eindeutigem Widerspruch zu unseren modernen humanwissenschaftlichen

Kenntnissen stehen, und Theologie und Kirche dazu anregen, diese
kritisch zu überdenken und allenfalls auch zu revidieren.



734 Udo Rauchfleisch

3. Das religiöse Tabu in der Psychologie und das psychotherapeutische
Tabu in religiösen Kreisen

Wie der Uberblick über das Verhältnis zwischen Theologie und Psychologie
zeigt, besteht in der Psychologie/Psychotherapie zum Teil ein ausgesprochenes

religiöses Tabu, das dazu führt, dass religiöse Themen in vielen Behandlungen

überhaupt nicht zur Sprache kommen. Umgekehrt findet sich ein
psychotherapeutisches Tabu in manchen - vor allem konservativen —

kirchlichen Kreisen, die psychotherapeutischen Konzepten skeptisch bis offen
feindseüg gegenüber stehen.

Auf die Frage nach den Ursachen dieser Tabus lassen sich im Hinblick auf
das religiöse Tabu in der Psychotherapie drei Ursachen nennen:

1) Die moderne Psychologie orientiert sich stark an naturwissenschaftlichen

Modellen und hat sich weit von ihren ursprünglichen geisteswissenschaftlichen

Wurzeln entfernt. In Anbetracht dieser Ausrichtung birgt die
Nähe zum Religiösen für die Vertreter eines solchen Berufsbildes die Gefahr
eines PJickfalls in ein vorwissenschaftliches Weltbild in sich. Um dieser Gefahr zu
entgehen, wird das religiöse Tabu aufgerichtet. Psychotherapeuten wollen
keine „Neuauflage" von Beichtvätern sein.

2) Ein zweiter Grund für das religiöse Tabu in der Psychotherapie hegt
in den psychotherapeutischen Schulen selbst. Von früh an haben sie — trotz aller
ursprünglichen Offenheit — schon bald den Charakter von „Kirchen" mit je

eigenen „Dogmen" angenommen, die gegenüber den „Dogmen" anderer
therapeutischer Systeme auf das Schärfste verteidigt wurden und werden.

3) Schließlich zeigt ein Bück in die Strukturen der institutionalisierten
Psychotherapie eine auf den ersten Blick vielleicht erstaunliche und befremdlich
wirkende Ähnlichkeit mit den kirchlichen Institutionen. Mithilfe der erwähnten
„Dogmen" grenzen sich die verschiedenen Psychotherapieschulen stark
voneinander ab, und jede dieser Psychotherapie-„Kirchen" weist eine zum
Teil ausgesprochen starre hierarchische, patriarchale Gliederung mit großen
Machtdifferenzen und Abhängigkeiten auf. Der Vergleich mit dem Imperium

der katholischen Kirche zeigt, bei aller inhaltlichen Verschiedenheit der
„Glaubenssysteme", im Hinblick auf die Strukturen eine frappante Ähnlichkeit.

Das Bedürfnis psychotherapeutischer Kreise, sich von religiösen und
kirchlichen Fragen zu distanzieren, resultiert in diesem Fall aus dem
Unbehagen, sich in den kirchlichen Institutionen und ihren Strukturen wie in
einem Spiegel zu sehen.

Die Aufrichtung des religiösen Tabus in der Psychologie/Psychotherapie hat
zur Folge, dass religiös-weltanschauliche und existenzielle Themen (von den

wenigen unter 2. genannten Ausnahmen abgesehen) in der Fachliteratur

praktisch keine Rolle spielen. Dementsprechend tauchen diese Themen auch
nicht in der psychotherapeutischen Ausbildung auf, werden nicht zum
Diskussionsgegenstand in den Supervisionen und werden auch in der Selbster-



Psychologie und Religion - Wie vertrag sich das? 735

fahrung ausgeblendet. Auf diese Weise wird das religiöse Tabu immer fester
etabliert und mit der Zeit zu etwas „Selbstverständlichem".

Für das psychotherapeutische Tabu in religiösen Kreisen lassen sich ebenfalls
drei Ursachen nennen:

1) Die psychotherapeutischen Ansätze werden von solchen — vor allem
fundamentalistischen — kirchlichen Kreisen als Konkurrent erlebt und deshalb

bekämpft. Diese Haltung wird noch dadurch verstärkt, dass die Vertreter
solcher Ansichten gerade in der Gegenwart sehen, dass sie die Domäne der
Lebens- und Beziehungsberatung weitgehend an die Vertreterinnen und
Vertreter der Psychotherapie haben abgeben müssen. Hinzu kommt, dass sie
das religiöse Tabu in der Psychotherapie auch als Affront erleben und sich

wegen dieser Ausgrenzung ihrerseits scharf von den psychotherapeutischen
Konzepten absetzen. Sie fühlen sich deshalb besonders aufgerufen, den
„unchristlichen" psychotherapeutischen Methoden ihre religiös orientierten
Seelsorgeansätze entgegen zu stellen.

2) Eine zweite Ursache für das psychotherapeutische Tabu in
konservativen kirchlichen Kreisen liegt in der — fälschlichen — Annahme dieser

Gruppen, die Psychotherapie fördere eine hedonistische Haltung des Menschen,
der sich mithilfe der Psychotherapie jeder Verantwortung zu entziehen
versuche.

3) Das dritte Motiv für die Aufrichtung eines psychotherapeutischen
Tabus in konservativen kirchlichen Kreisen resultiert daraus, dass die
Mitglieder dieser Gruppen — zu Recht — spüren, dass vielfach eine grosse
Diskrepanz zwischen ihren religiösen Weltbildern und den modernen humanwissen-

schaftlichen Kenntnissen besteht. Das psychotherapeutische Tabu hilft ihnen,
sich vor der Wahrnehmung dieses Konflikts zu schützen. Wie immer wenn
es um die Verdrängung unangenehmer Sachverhalte geht, ist damit das

Problem selbst indes nicht gelöst. Im Falle des psychotherapeutischen
Tabus wird der Konflikt zwischen den traditionellen religiösen Welt- und
Menschenbildern und den modernen humanwissenschaftlichen Kenntnissen
keineswegs entschärft, sondern lediglich verdrängt, führt aber bei den
Mitgliedern solcher Gruppen gleichwohl zu Beunruhigung und Irritation, mit
der Folge, dass sie sich immer stärker an das Tabu klammern und die
Auslöser der unangenehmen Gefühle mit aller Schärfe verurteilen und ablehnen.

4. Wo liegt vor allem „Sprengstoff' im Diskurs zwischen

Theologie und Psychologie?

In Anbetracht des begrenzten, hier zur Verfügung stehenden Raumes kann
ich die brisantesten Konfliktthemen nur nennen und kurz kommentieren.
Beispielhaft für andere Konfliktfelder seien genannt: die Kalle der Trau in der
katholischen Kirche (Stichwort: Frauenordination), der Zölibat von Priestern
und Ordensangehörigen im Sinne eines Zwangszölibats, weil ohne die Bereitschaft

zu dieser Lebensform die Priesterweihe und der Eintritt in eine



736 Udo Rauchfleisch

klösterliche Gemeinschaft nicht möglich sind, und verschiedene Themen
der Sexualmoral und der Resfehungsgestaltung (Beispiele: Selbstbefriedigung,
voreheliche sexuelle Beziehungen, Empfängnisverhütung, Safersex, Scheidung

und Eingehen einer zweiten Ehe, Homosexualität).
In allen diesen Bereichen bestehen erhebliche Unterschiede zwischen

den Ansichten konservativer kirchlicher Kreise und denen der Psychologie.
Dabei vertritt die Psychologie jeweils eine offenere Haltung, während die
betreffenden kirchlichen Kreise unbeirrt an — nach Auffassung der modernen

Humanwissenschaften: überholten — Positionen festhalten.
Es ist indes zu berücksichtigen, dass die konservativen Einstellungen

nicht für die Kirchen schlechthin charakteristisch sind, sondern nur ganz
bestimmte Gruppierungen betreffen (etwa in Form der offiziellen Verlautbarungen

der katholischen Kirche oder in der Einstellung evangelikaler Kreise),

während die Haltung an der „Basis" oft völlig anders aussieht. Als
Beispiel sei die aus psychologischer Sicht fachlich hervorragende, sehr
differenzierte Publikation des Schweizer Katholischen Frauenbundes zum Thema

Homosexualität genannt, was dem Katholischen Frauenbund indes eine

heftige Rüge der Schweizer Bischofskonferenz eingetragen hat. An diesem

Beispiel zeigt sich, dass der Konflikt zwischen traditionellen Positionen und
modernen humanwissenschaftlichen Kenntnissen sich auch innerhalb der
Kirche entzündet, aber auch dort nicht konstruktiv ausgetragen und gelöst
wird, indem etwa die alten Positionen kritisch hinterfragt und revidiert würden.

Die „offenere" Haltung der Psychologie beruht in den genannten
Konfliktfeldern auf den modernen humanwissenschaftlichen Kenntnissen, die
aber in diesen Fällen von den Vertretern konservativer kirchlicher Kreise
nicht %ur Kenntnis genommen oder explizit abgelehnt werden, so dass kein fruchtbarer

Dialog zu Stande kommen kann. So wissen wir heute beispielsweise,
dass die gleichgeschlechtlichen Orientierungen nichts mit Gesundheit oder Krankheit

zu tun haben, sondern eine Variante der sexuellen Ausrichtung sind
und, wie die gegengeschlechtlichen Orientierungen, in sich das ganze Spektrum

von völliger Gesundheit bis zu psychischer Krankheit enthalten.
Dementsprechend ist die „Diagnose Homosexualität" bereits vor vielen Jahren in
den international gebräuchlichen Diagnosenkatalogen gestrichen worden.

Ähnlich ist es beim Thema Selbstbefriedigung, die wir aus psychologischer
Sicht keineswegs als in irgendeiner Form auffälliges, gar pathologisches
Phänomen betrachten, sondern im Gegenteil als eine im Entwicklungsprozess
des Jugendlichen wichtige Form des explorativen Umgangs mit dem eigenen
Körper auf dem Weg der Hinwendung zum anderen Menschen. Auch im
Hinblick auf die Auffassung konservativer kirchlicher Kreise von der
Empfängnisverhütung und vom safer-sex-Verhalten bestehen gravierende
Unterschiede zu den Auffassungen der Psychologie und Medizin. Bei allen diesen
Themen werden von konservativen kirchlichen Kreisen die Argumente der
Humanwissenschaften nicht zur Kenntnis genommen.



Psychologie und Religion — Wie verträg sich das? 737

Ein anderer Grund für die Nichtbeachtung der heutigen psychologischen
und soziologischen Kenntnisse Hegt darin, dass konservative kirchHche
Kreise sich auf Welt- und Menschenbilder berufen, die aus Epochen stammen,
in denen völhg andere soziale und strukturelle Verhältnisse bestanden haben
und die deshalb für die heutige Gesellschaft keine Gültigkeit mehr besitzen. So steht
die Verweigerung der Frauenordination in einem krassen Gegensatz zur
Tatsache, dass heute sonst in unserer Gesellschaft den Frauen die gleichen
Rechte zugestanden werden wie den Männern (auch wenn eine völhge
GleichsteHung noch nicht in aUen Bereichen besteht).

Hier stellt sich die Frage, ob wir es im Diskurs zwischen Theologie und
Psychologie mit einer Pattsituation zu tun haben. Müssen wir als Fazit der

bisherigen Überlegungen feststellen, dass sich die beiden DiszipHnen absolut
nicht vertragen oder, bestenfalls, neben einander her leben, aber keinen
fruchtbaren Dialog miteinander führen? So düster die Situation nach den

angeführten Beispielen auch erscheinen mag, lassen sich doch auch Beispiele
für eine konstruktive, für beide Fächer fruchtbare Zusammenarbeit finden.

In Adrian Holderegger haben wir einen Wissenschafter, der sich immer
wieder um den Dialog mit anderen Fächern, vor allem auch mit den
Humanwissenschaften, bemüht hat und dem es gelungen ist, die humanwissen-
schaftiichen Kenntnisse in seine moraltheologischen Überlegungen zu
integrieren, ohne sich bhnd an Psychologie und Medizin anzupassen. Seine

Forschungen zur Suizidthematik, zur Medienethik und zu den brisanten Fragen
der Sterbehilfe, um nur einige Gebiete seiner Forschung zu nennen, sind

Belege dafür, dass ein konstruktiver Dialog zwischen Theologie und
Psychologie möghch und für beide DiszipHnen ein großer Gewinn ist.

5. Wie kann ein fruchtbarer Dialog %wischen Theologie und Psychologie

geführt werden?

Damit ein konstruktiver Dialog zwischen Psychologie und Theologie mög-
Hch wird, müssen zwei Bedingungen erfüUt sein:

1) Zum einen müssen die Vertreterinnen und Vertreter der beiden
Disziplinen die Positionen und Arbeitsweisen derje anderen Disziplin kennen. Solange
ein reHgiöses Tabu in der Psychologie und ein psychotherapeutisches Tabu
in konservativen kirchUchen Kreisen besteht, sind zwischen den Fächern
Mauern aufgerichtet, die verhindern, dass differenzierte Kenntnisse über die
zentralen Inhalte des je anderen Faches erworben werden. Es bedarf des

Abbaus dieser Mauern durch das echte Interesse am anderen Fach und
durch die Bereitschaft, aufeinander zu hören, sich gegenseitig zu
informieren und in einen vorbehaltlosen Dialog miteinander zu treten. Dazu
gehört aufseiten der Theologie beispielsweise, dass Seelsorgerinnen und
Seelsorger für ihre anspruchsvoUe Tätigkeit eine fundierte psychologische
Ausbildung erhalten, ihnen über die gesamte Zeit ihrer beruflichen Tätigkeit
SupervisionsmögHchkeiten durch eine außerhalb der kirchUchen Hierarchie



738 Udo Rauchfleisch

stehende Supervisorin resp. einen Supervisor zur Verfügung gestellt wird,
und dass in die Seelsorgeausbildung auch die Selbsterfahrung, geleitet wiederum

durch eine außerhalb der kirchlichen Strukturen stehende Person, integriert

sein muss. Außerdem ist das interdisziplinäre Gespräch in Kliniken
sowie in sozialen und kirchlichen Institutionen ein hilfreiches Mittel, gegenseitige

Vorurteile abzubauen und Informationslücken zu füllen.
2) Von ausschlaggebender Bedeutung für einen fruchtbaren Dialog

zwischen Theologie und Psychologie ist ferner der gegenseitige Respekt. Den
Vertreterinnen und Vertretern beider Fächer muss klar sein, dass keine der beiden

Disziplinen im Besitz der alleinigen Wahrheit ist und dass es zum Besten

der Rat Suchenden der respektvollen Zusammenarbeit bedarf.

Sind diese beiden Bedingungen erfüllt, so kann es zum Nutzen aller an
diesem Dialog Beteiligten zu einer fruchtbaren Kooperation von Psychologie

und Theologie kommen. Für die bei Theologen und Psychologen Rat
Suchenden resultiert daraus, dass sie gan^heitlich wahrgenommen und
angesprochen werden, unter Beachtung der sozialen, psychischen und existen-
ziellen Ebene, und dass sie sich von den Vertretern beider Disziplinen als

Menschen mit den sich ihnen hier und heute stellenden Problemen erlebt
und ernst genommen sehen.


	Psychologie und Religion : wie verträgt sich das?

