Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Psychologie und Religion : wie vertragt sich das?
Autor: Rauchfleisch, Udo

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760672

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760672
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

UDO RAUCHFLEISCH

Psychologie und Religion —
Wie vertragt sich das?

1. Einleitung

Die Antwort auf die gestellte Frage ist eine zweifache: Auf der einen Seite
lassen sich Beispiele fiir ein friedliches, ja duBerst fruchtbares Zusammen-
wirken von Psychologie und Religion nennen, indem sich kirchliche Kreise
finden, die keinerlei Probleme mit psychologischen und psychotherapeuti-
schen Konzepten haben, und ebenso Psychologinnen und Psychologen, die
unvoreingenommen religiésen Fragen gegeniiber sind. Andererseits lassen
sich aber fiir beide Seiten, die religiése wie die psychologische, auch etliche
Beispiele fiir eine ablehnende, ja feindselige Haltung dem anderen Bereich
gegenuber nennen, und mitunter kommt es geradezu zu einem Tabu, das
von religiosen Kreisen der Psychotherapie gegeniiber und von psychologi-
schen Kreisen dem Religiésen gegeniiber aufgebaut wird.

Zum Verstindnis des Folgenden sei ein kurzer Abriss der Beziehung
zwischen Theologie und Psychologie/Psychotherapie vorausgeschickt.!

2. Historischer Uberblick jiber das Verhiltnis gwischen
Psychotherapie und Religion

Die Beziehung zwischen Psychologie/Psychotherapie und Religion/Theo-
logie hat eine wechselvolle und vielfach konflikthafte Geschichte. Dabei
sind von beiden Seiten Feindbilder aufgebaut worden, die einen konstruk-
tiven interdiszipliniren Dialog erschwert haben, dies nicht zuletzt deshalb,
weil die modernen humanwissenschaftlichen Kenntnisse immer wieder kri-
tische Anfragen an traditionelle Positionen von Theologie und Kirche ge-
richtet haben. Es soll im Folgenden zunichst darum gehen, die modernen
Therapierichtungen mit der grofiten Breitenwirkung daraufhin zu priifen, ob
und gegebenenfalls in welchem Masse bei ihnen die religiose Dimension
tiberhaupt eine Rolle in Theorie und Praxis spielt und welche Haltung sie
dem Religiésen gegeniiber einnehmen. In etlichen Therapieschulen besteht
nimlich ein ausgesprochenes religiéses Tabu.

Innerhalb der Psychoanalyse, der iltesten der modernen Psychotherapie-
schulen, hat, zumindest in den Anfingen, durchaus eine Auseinandersetzung
mit der Religion stattgefunden. Beispielhaft seien Freuds religionspsycho-

! Eine ausfiihrliche Darstellung findet sich bei: RAUCHFLEISCH, Udo: Wer sorgt fiir
die Seele? Grenzgange zwischen Psychotherapie und Seelsorge. Stuttgart: Klett-Cotta 2004.



730 Udo Rauchfleisch

logischen Schriften? sowie die Arbeiten seiner Schiler Jones? und Reik* ge-
nannt. Soweit sich bei diesen verschiedenen Themen ein gemeinsamer Nen-
ner finden lisst, liegt er in der kritischen, reduktionistisch-positivistischen Sicht der
Autoren. Diese Haltung ist insofern verstindlich, als gerade die frithe Psy-
choanalyse von der Beobachtung krankhafter Erscheinungen herkam und sie
mit threm reduktionistisch-positivistischen Ansatz demgemill dazu neigte,
letztlich hinter allen Phinomenen in erster Linie die Pathologie zu sehen. So
wurden von den genannten Autoren auch die religiosen Vollziige und In-
halte einer reduktionistischen Analyse unterzogen, und sie kamen zum
Schluss, der religiose Glaube sei eine Art ,,Massenwahn®, in den sich der
Einzelne fliicchte, um nicht der individuellen Neurose ausgeliefert zu sein.
Die Religion sei eine kollektive, die Entwicklung des Menschen letztlich be-
hindernde Neurose, die es mithilfe der Psychoanalyse aufzulosen gelte.

Will man diesen — kritischen — Schriften der frithen Psychoanalyse ge-
recht werden, so muss man sich allerdings tiber zwei Dinge klar sein: Zum
einen lieB sich die Psychoanalyse durch die Begeisterung tber ihr neues
Konzept zum Teil weitgehend unkritisch mitreiBen und verstieg sich in die
Idee, mit der psychoanalytischen Theorie ein alle individuellen und gesell-
schaftlichen Phinomene erklirendes Modell gefunden zu haben. Zum zwei-
ten richtete sich ihre Kiritik eigentlich nicht gegen die Religion an sich, son-
dern in erster Linie gegen religiése Zerrformen wie extreme Schuldgefiihle
und religiés bedingte Angste, grobe Sexualisierungen im religiésen Bereich,
zwanghaft anmutende religiése Vollziige und dergleichen.

Auch wenn Oskar Pfister,> Brocher,® Giltay,” Miiller-Braunschweig,?
Muller-Pozzi’ und explizit psychoanalytisch ausgebildeten Theologen wie
Scharfenberg!® und Thilo!! Autoren sind, fur die Psychoanalyse und Reli-

2 Z.B. FREUD, Siegmund: Zwangshandlungen und Religionsausibungen. GW VIL. 1907;
DERS.: Die Zukunft einer liusion. GW XIV 1927; DERS.: Der Mann Moses und die mono-
theistische Religion. GW XVI 1939.

3 JONES, Etnest: Zur Psychoanalyse der christlichen Religion. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1971.

4 REIK, Theodor: Dogma und Zwangsidee. Leipzig: Internat. Psychoanal. Verlag 1927.

5 PFISTER, Oskar: Religionswissenschaft und Psychoanalyse. Ziirich: Artemis 1927,

¢ BROCHER, Tobias: Die Aufdeckung psendoreligiser Motive in der psychotherapentischen
Praxis. In: ZAHRNT, H. (Hg.): Jesus und Frexd. Miinchen: Piper 1972, 141-170

T GILTAY, H.: Zweierlei Sittlichkeiten. In: Psa. Bewegung 3 (1931) 504-510.

8 MULLER-BRAUNSCHWEIG, C.: Analyse eines Idealtypus des Gottesglanbens. In: Imago
16 (1930) 374-388.

? MULLER-POZZ1, Heinz: Psychologie des Glaubens. Miinchen: Kaiser-Griinewald
1975.

10 SCHARFENBERG, Joachim: Sigmund Freud und seine Religionskritik als Herans-
Sorderung fiir den christlichen Glanben. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1968.

1 THILO, Hans-Joachim: Beratende Seelsorge. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht
1971; siehe auch die Arbeiten von BASSLER, Markus (Hg.): Psychoanalyse und Religion.



Psychologie und Religion — Wie vertrig sich das? 731

gion keineswegs unvereinbare Gegensitze darstellen und die keinesfalls ein
feindseliges Verhaltnis zwischen diesen beiden Bereichen sehen, so ist im
Mainstream der Psychoanalyse doch bis in die Gegenwart eine distanzierte
bis manifest ablehnende Haltung dem Religiésen gegeniiber feststellbar.

Ganz anders sieht die Situation in der Analytischen Psychologie C.G. Jungs
aus. Auch hier hat sich ihr Grinder, C.G. Jung, intensiv mit religiosen
Themen auseinander gesetzt.!? Das Fazit lautet jedoch nicht, wie in der
Psychoanalyse, die Religion sei eine kollektive Neurose. Dem Religiosen
wird bei Jung und seinen Schiilerinnen und Schiilern vielmehr eine eigene —
und zwar sogar recht groBe — Bedeutung beigemessen und es wird geradezu
als ein Urbediirfnis des Menschen archetypischer Dimension beschrieben.

Diese ausdriickliche Wertschitzung des Religiésen hat sich auch in der
weiteren Entwicklung der Analytischen Psychologie erhalten. Dies hat dazu
gefiihrt, dass sich Theologinnen und Theologen, die sich in einer psycho-
dynamischen Therapieschule ausbilden lassen wollen, eher den Jung-Insti-
tuten anschlieBen (und diese ihnen auch offen stehen, wihrend die psycho-
analytischen Institute nur Absolventinnen und Absolventen der Medizin
und der Psychologie aufnehmen).

Dabei muss man allerdings beriicksichtigen, dass auch die Autorinnen
und Autoren der Analytischen Psychologie C.G. Jungs keine Aussagen iiber
die Existenz einer aullerhalb des Menschen bestehenden gottlichen Instanz
machen, sondern es ihnen in Zusammenhang mit den Archetypen um innet-
seelische Prozesse und Bilder geht, die nach auBen projiziert werden. Unge-
achtet dieser Situation ist aber unbestritten, dass das Religiose in der Analy-
tischen Psychologie eine ungleich gréBere Rolle spielt als in der klassischen
Psychoanalyse und eindeutig positiv konnotiert ist.

Neben der Psychoanalyse ist die kognitive Verbaltenstherapie eine der
»groflen” modernen Psychotherapieschulen. ZahlenmiBig dirfte es sogar
die grofite Gruppe sein. In ihren theoretischen und behandlungstechnischen
Schriften taucht das Thema ,Religion® praktisch nicht auf.

Man koénnte dies insofern fiir berechtigt und sinnvoll halten, als diese
vorwiegend auf der Lerntheorie beruhende Therapierichtung sich explizit
nur um die Symptome psychischer Stérungen (Angste, Zwinge, depressive
Verstimmungen und verschiedene Verhaltensstérungen) kiimmert und diese
mittels verschiedener Techniken zu beseitigen sucht. Solange religise Inhal-
te und Vollziige keine eindeutig pathologische Qualitit aufweisen, seien sie
nicht Thema solcher Therapien. Aus diesem Grund finden sie — selbst-
verstindlich — auch keine Erwihnung in der kognitiv-behavioralen Fachlite-

Stuttgart: Kohlhammer 2000 und STEINMEIER, Anne M.: Wiedergeboren zur Freiheit.
Skizzen eines Dialogs zwischen Theologie und Psychoanalyse zur theologischen Begriindung des
seelsorgerlichen Gesprichs. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1998.

12 JUNG, Carl Gustav: Zur Psychologie westlicher und istlicher Religion. Studienausgabe
Band 9. Olten: Walter 1963; DERS.: Antwort anf Hiob. Studienausgabe Band 11. Olten:
Walter 1963; DERS.: Psychiatrische Studien. Studienausgabe Band 10. Olten: Walter 1966.



732 Udo Rauchfleisch

ratur. Eine solche Argumentation klingt iiberzeugend. Dennoch ist hier kri-
tisch zu fragen, ob die Nicht-Erwihnung des religiésen Erlebens und der
religiosen Vollziige nicht letztlich darauf hinweist, dass dieser ganze Bereich
als irrelevant, als fiir die menschliche Existenz zu vernachlissigende GroéBe
betrachtet wird.

Recht dhnlich sieht die Situation in den verschiedenen Schulen der syste-
mischen Therapiekonzepte aus, die vor allem bei Paar- und Familientherapien
Anwendung finden, aber letztlich nicht auf diese beschrinkt bleiben, son-
dern auch in der individuellen Therapie eine wichtige Sichterweiterung
bedeuten. Im Rahmen dieser Konzepte und der daraus abgeleiteten Behand-
lungsformen spielt die religiose Dimension keine wesentliche Rolle. Es
herrscht ihr gegeniiber zwar nicht die vehemente Ablehnung, wie sie vor
allem von der frihen Psychoanalyse formuliert worden ist. Aber es fragt
sich, ob nicht auch hier in der Nicht-Erwihnung eine — zumindest latente —
Entwertung des Religiosen liegt. Einzig im psychoikologischen Ansatz des Paar-
und Familientherapeuten Jurg Willi'® wird weltanschaulichen Fragen aus-
driicklich Bedeutung beigemessen.

Etwas anders stellt sich die Situation im Bereich der Humanistischen
Psychologie mit ihren verschiedenen Therapieschulen dar. In der persongent-
rierten Gesprachspsychotherapie nach Rogers,'* wird dem Religiésen zwar nicht
explizit eine groBe Bedeutung beigemessen. Von ihrem ,,humanistischen®
Ansatz her besteht jedoch eine gegeniiber anderen Therapierichtungen
groBere Bereitschaft, fiir das Gesprich iiber Sinnfragen und damit auch fiir
die religiése Dimension offen zu sein. Ganz ausdriicklich gilt dies fiir die
Prozessorientierte Psychotherapie von Mindell,!®> in der das Religiose als eine
zentrale Dimension des Menschen betrachtet wird.

Die groBite Bedeutung besitzt die religiose Dimension in einem weiten
Sinne in der Daseinsanalyse, der Logotherapie und ihren Weiterentwicklungen.16
In dieser sich von der Existenzialphilosophie herleitenden Therapieschule
stehen Sinnfragen und existenzielle Probleme eindeutig im Vordergrund.
Damit wird selbstverstindlich auch der Auseinandersetzung mit religiosen
Fragen ein zentraler Platz zugewiesen. Es ist allerdings zu berticksichtigen,

13 \W1LL1, Jiirg: Koevolution. Die Kunst gemeinsamen Wachsens. Reinbek: Rowohlt 1985.

14 Client-Centered Therapy“, vgl. ROGERS, Carl Ransom: Therapent und Klient.
Grandlagen der Gesprichspsychotherapie. Frankfurt a.M.: Fischer 1983.

15 MINDELL, Atnold: Dreambody. London: Routledge & Kegan Paul 1984; DERS.:
Sitting in the Fire. Portland: Lao Tse Press 1995.

16 BINSWANGER, Ludwig: Grundformen und Erkenntnis menschlichen Daseins. Ziitich:
Max Niehans 1942; DERS.: Der Jeidende Mensch. Dusseldorf: Diederich 1960; BOSS,

Medard: Die Bedentung der Daseinsanalyse fiir die psychoanalytische Praxis. In: Z. psychosom.

Med. 7 (1960/61) 162-172; DERS.: Lebensangst, Schuldgefiible und psychotherapentische
Befreiung. Bern: Huber 1962; FRANKL, Viktor E.: Der Wille zum Sinn. Ausgewihlte Vor-
trige {iber Logotherapie. Bern: Huber 1972.



Psychologie und Religion — Wie vertrig sich das? 733

dass diese Therapieschulen unter den psychotherapeutischen Ausbildungen
zahlenmiBig nur eine verschwindend kleine Gruppe darstellen.

Will man ein Fazit aus der knappen hier gegebenen Skizzierung der ver-
schiedenen Therapieschulen im Hinblick auf die Bedeutung der religiésen
Dimension ziehen, so lautet es: Die ,,groBen® Therapieschulen der Psycho-
analyse und der Kognitiven Verhaltenstherapie wie auch etliche andere The-
rapierichtungen stehen der religisen Dimension uninteressiert bis offen ab-
lehnend gegeniiber. Lediglich einige wenige, wie die Daseinsanalyse, die
Analytische Psychologie C.G. Jungs und die Prozessorientierte Psychothera-
pie, weisen dem Religiésen einen zentralen Platz zu. Die Vertreterinnen und
Vertreter dieser Therapierichtungen stellen aber auf dem Psychomarkt eine
zahlenmafig kleine Gruppe dar und haben deshalb einen nur geringen Ein-
fluss auf die Psychotherapie,,szene”. Aus dieser Situation ergibt sich, dass
sich die meisten Psychotherapieschulen nicht explizit zu theologischen und
kirchlichen Fragen duBern. Doch stehen — nicht zuletzt gerade wegen ihrer
groBen Distanz zum Religiosen — viele ihrer Konzepte und ihr Vorgehen in
den Behandlungen mitunter in krassem Gegensatz zu etlichen kirchlichen
Positionen und stellen insofern eine Herausforderung fiir Theologie und
Kitche dar. In Anbetracht dieser Situation kénnte man sagen, dass Psycho-
logie und Religion sich nicht gut vertragen oder zumindest aneinander
vorbei leben.

Die Befunde der psychologischen und psychotherapeutischen Forschung
und Praxis stellen oft insofern eine groBe Herausforderung fiir Theologie
und Kirche dar, als sie mitunter in einem eindeutigen Gegensatz zu den tra-
ditionellen Positionen der Kirche stehen und kritische Anfragen an die
Theologie stellen. Dies bedeutet selbstverstindlich nicht, dass die kirchli-
chen Lehrmeinungen sich blind den psychologisch-humanwissenschaftli-
chen Kenntnissen anpassen miissten. Es erscheint mir jedoch wichtig und
nicht zuletzt auch aus ethischen Erwigungen notwendig, dass Theologie
und Kirche diese Befunde zur Kenntnis nehmen, sich ernsthaft mit ithnen
auseinandet setzen und ihre eigenen Positionen kritisch zu hinterfragen
bereit sind.

Da sich die Psychologie mit dem Erleben der Menschen beschiftigt,
kann sie wichtige Hinweise dazu geben, wie die heute lebenden Menschen
die biblischen Inhalte aufnehmen, verstehen und mit dem modernen Leben
in Einklang bringen konnen resp. wo ihnen dies Miihe bereitet. Aulerdem
kann die Psychologie auf die Aspekte kirchlicher Lehrmeinungen hinweisen,
die in eindeutigem Widerspruch zu unseren modernen humanwissenschaft-
lichen Kenntnissen stehen, und Theologie und Kirche dazu anregen, diese
kritisch zu uberdenken und allenfalls auch zu revidieren.



734 Udo Rauchfleisch

3. Das religiise Tabu in der Psychologie und das psychotherapentische
Tabu in religidsen Kreisen

Wie der Uberblick iiber das Verhiltnis zwischen Theologie und Psychologie
zeigt, besteht in der Psychologie/Psychotherapie zum Teil ein ausgesproche-
nes religioses Tabu, das dazu fiihrt, dass religiose Themen in vielen Behand-
lungen tberhaupt nicht zur Sprache kommen. Umgekehrt findet sich ein
psychotherapeutisches Tabu in manchen — vor allem konservativen — kirch-
lichen Kreisen, die psychotherapeutischen Konzepten skeptisch bis offen
feindselig gegentiber stehen. '

Auf die Frage nach den Ursachen dieser Tabus lassen sich im Hinblick auf
das religidse Tabu in der Psychotherapie drei Ursachen nennen:

1) Die moderne Psychologie orientiert sich stark an naturwissenschaft-
lichen Modellen und hat sich weit von ihren urspriinglichen geisteswissen-
schaftlichen Wurzeln entfernt. In Anbetracht dieser Ausrichtung birgt die
Nihe zum Religitsen fiir die Vertreter eines solchen Berufsbildes die Gefahr
eines Riickfalls in ein vorwissenschaftliches Welthild in sich. Um dieser Gefahr zu
entgehen, wird das religiose Tabu aufgerichtet. Psychotherapeuten wollen
keine ,Neuauflage® von Beichtvitern sein.

2) Ein zweiter Grund fiir das religiése Tabu in der Psychotherapie liegt
in den psychotherapeutischen Schulen selbst. Von frith an haben sie — trotz aller
urspriinglichen Offenheit — schon bald den Charakter von ,,Kirchen® mit je
eigenen ,,Dogmen® angenommen, die gegeniiber den ,,Dogmen® anderer
therapeutischer Systeme auf das Schirfste verteidigt wurden und werden.

3) SchlieBlich zeigt ein Blick in die Strukturen der institutionalisierten Psycho-
therapie eine auf den ersten Blick vielleicht erstaunliche und befremdlich
witkende Ahnlichkeit mit den kirchlichen Institutionen. Mithilfe der erwihnten
»2Dogmen grenzen sich die verschiedenen Psychotherapieschulen stark
voneinander ab, und jede dieser Psychotherapie-, Kirchen® weist eine zum
Teil ausgesprochen starre hierarchische, patriarchale Gliederung mit groflen
Machtdifferenzen und Abhingigkeiten auf. Der Vergleich mit dem Impe-
rium der katholischen Kirche zeigt, bei aller inhaltlichen Verschiedenheit der
,Glaubenssysteme®, im Hinblick auf die Strukturen eine frappante Ahnlich-
keit. Das Bediirfnis psychotherapeutischer Kreise, sich von religiosen und
kirchlichen Fragen zu distanzieren, resultiert in diesem Fall aus dem Unbe-
hagen, sich in den kirchlichen Institutionen und ihren Strukturen wie in
einem Spiegel zu sehen.

Die Aufrichtung des religiésen Tabus in der Psychologie/Psychotherapie hat
zur Folge, dass religios-weltanschauliche und existenzielle Themen (von den
wenigen unter 2. genannten Ausnahmen abgesehen) in der Fachliteratur
praktisch keine Rolle spielen. Dementsprechend tauchen diese Themen auch
nicht in der psychotherapeutischen Awusbildung auf, werden nicht zum Dis-
kussionsgegenstand in den Swupervisionen und werden auch in der Selbster-



Psychologie und Religion — Wie vertriag sich das? 735

fabhrung ausgeblendet. Auf diese Weise wird das religiose Tabu immer fester
etabliert und mit der Zeit zu etwas ,,Selbstverstindlichem®.

Fir das psychotherapentische Tabu in religiosen Kreisen lassen sich ebenfalls
drei Ursachen nennen:

1) Die psychotherapeutischen Ansitze werden von solchen — vor allem
fundamentalistischen — kirchlichen Kreisen als Konkurrenz erlebt und deshalb
bekimpft. Diese Haltung wird noch dadurch verstirkt, dass die Vertreter
solcher Ansichten gerade in der Gegenwart sehen, dass sie die Domine der
Lebens- und Beziehungsberatung weitgehend an die Vertreterinnen und
Vertreter der Psychotherapie haben abgeben miissen. Hinzu kommt, dass sie
das religiose Tabu in der Psychotherapie auch als Affront erleben und sich
wegen dieser Ausgrenzung ihrerseits scharf von den psychotherapeutischen
Konzepten absetzen. Sie fihlen sich deshalb besonders aufgerufen, den ,,un-
christlichen® psychotherapeutischen Methoden ihre religis orientierten
Seelsorgeansitze entgegen zu stellen.

2) Eine zweite Ursache fir das psychotherapeutische Tabu in kon-
servativen kirchlichen Kreisen liegt in der — filschlichen — Annahme dieser
Gruppen, die Psychotherapie firdere eine hedonistische Haltung des Menschen,
der sich mithilfe der Psychotherapie jeder Verantwortung zu entzichen
versuche.

3) Das dritte Motiv fir die Aufrichtung eines psychotherapeutischen
Tabus in konservativen kirchlichen Kreisen resultiert daraus, dass die Mit-
glieder dieser Gruppen — zu Recht — spiiren, dass vielfach eine grosse Dis-
krepanzy  wischen ibren religiisen Welthildern und denm modernen bhumanwissen-
schaftlichen Kenntnissen besteht. Das psychotherapeutische Tabu hilft ihnen,
sich vor der Wahrnehmung dieses Konflikts zu schiitzen. Wie immer wenn
es um die Verdringung unangenehmer Sachverhalte geht, ist damit das
Problem selbst indes nicht gelost. Im Falle des psychotherapeutischen
Tabus wird der Konflikt zwischen den traditionellen religiosen Welt- und
Menschenbildern und den modernen humanwissenschaftlichen Kenntnissen
keineswegs entschirft, sondern lediglich verdringt, fithrt aber bei den Mit-
gliedern solcher Gruppen gleichwohl zu Beunruhigung und Irritation, mit
der Folge, dass sie sich immer stirker an das Tabu klammern und die Aus-
l6ser der unangenehmen Gefiihle mit aller Schirfe verurteilen und ablehnen.

4. Wo liegt vor allem ,Sprengstoff* im Diskurs 3wischen
Theologie und Psychologie?

In Anbetracht des begrenzten, hier zur Verfiigung stehenden Raumes kann
ich die brisantesten Konfliktthemen nur nennen und kurz kommentieren.
Beispielhaft fiir andere Konfliktfelder seien genannt: die Rolle der Frau in der
katholischen Kirche (Stichwort: Frauenordination), der Zolibat von Priestern
und Ordensangehorigen im Sinne eines Zwangsgolibats, weil ohne die Bereit-
schaft zu dieser Lebensform die Priesterweihe und der Eintritt in eine



736 Udo Rauchfleisch

klosterliche Gemeinschaft nicht moéglich sind, und verschiedene Themen
der Sexwalmoral und der Begiehungsgestaltung (Beispiele: Selbstbefriedigung,
voreheliche sexuelle Beziehungen, Empfingnisverhiitung, Safersex, Schei-
dung und Eingehen einer zweiten Ehe, Homosexualitit).

In allen diesen Bereichen bestehen erhebliche Unterschiede zwischen
den Ansichten konservativer kirchlicher Kreise und denen der Psychologie.
Dabei vertritt die Psychologie jeweils eine offenere Haltung, wiahrend die
betreffenden kirchlichen Kreise unbeirrt an — nach Auffassung der moder-
nen Humanwissenschaften: iiberholten — Positionen festhalten.

Es ist indes zu berticksichtigen, dass die konservativen Einstellungen
nicht fiir die Kirchen schlechthin charakteristisch sind, sondern nur ganz be-
stimmte Gruppierungen betreffen (etwa in Form der offiziellen Verlautba-
rungen der katholischen Kirche oder in der Einstellung evangelikaler Krei-
se), wihrend die Haltung an der ,Basis“ oft vollig anders aussieht. Als
Beispiel sei die aus psychologischer Sicht fachlich hervorragende, sehr diffe-
renzierte Publikation des Schweizer Katholischen Frauenbundes zum The-
ma Homosexualitit genannt, was dem Katholischen Frauenbund indes eine
heftige Riige der Schweizer Bischofskonferenz eingetragen hat. An diesem
Beispiel zeigt sich, dass der Konflikt zwischen traditionellen Positionen und
modernen humanwissenschaftlichen Kenntnissen sich auch innerhalb der
Kirche entziindet, aber auch dort nicht konstruktiv ausgetragen und geldst
wird, indem etwa die alten Positionen kritisch hinterfragt und revidiert wiir-
den.

Die ,,offenere” Haltung der Psychologie beruht in den genannten Kon-
fliktfeldern auf den modernen humanwissenschaftlichen Kenntnissen, die
aber in diesen Fillen von den Vertretern konservativer kirchlicher Kreise
nicht gur Kenntnis genommen oder explizit abgelebnt werden, so dass kein frucht-
barer Dialog zu Stande kommen kann. So wissen wir heute beispielsweise,
dass die gleichgeschlechtlichen Orientierungen nichts mit Gesundheit oder Krank-
heit zu tun haben, sondern eine Variante der sexuellen Ausrichtung sind
und, wie die gegengeschlechtlichen Orientierungen, in sich das ganze Spekt-
rum von volliger Gesundheit bis zu psychischer Krankheit enthalten. Dem-
entsprechend ist die ,,Diagnose Homosexualitiat“ bereits vor vielen Jahren in
den international gebriuchlichen Diagnosenkatalogen gestrichen worden.

Ahnlich ist es beim Thema Se/bsthefriedigung, die wir aus psychologischer
Sicht keineswegs als in irgendeiner Form auffilliges, gar pathologisches Phi-
nomen betrachten, sondern im Gegenteil als eine im Entwicklungsprozess
des Jugendlichen wichtige Form des explorativen Umgangs mit dem eigenen
Korper auf dem Weg der Hinwendung zum anderen Menschen. Auch im
Hinblick auf die Auffassung konservativer kirchlicher Kreise von der Em-
pfiangnisverhiitung und vom safer-sex-V'erhalten bestehen gravierende Unter-
schiede zu den Auffassungen der Psychologie und Medizin. Bei allen diesen
Themen werden von konservativen kirchlichen Kreisen die Argumente der
Humanwissenschaften nicht zur Kenntnis genommen.



Psychologie und Religion — Wie vertrig sich das? 737

Ein anderer Grund fiir die Nichtbeachtung der heutigen psychologischen
und soziologischen Kenntnisse liegt darin, dass konservative kirchliche
Kreise sich auf Welt- und Menschenbilder berufen, die aus Epochen stammen,
in denen vollig andere soziale und strukturelle Verhiltnisse bestanden haben
und die deshalb fiir die heutige Gesellschaft keine Giiltigkeit mebr besitgen. So steht
die VVerweigerung der Frauenordination in einem krassen Gegensatz zur Tat-
sache, dass heute sonst in unserer Gesellschaft den Frauen die gleichen
Rechte zugestanden werden wie den Minnern (auch wenn eine vollige
Gleichstellung noch nicht in allen Bereichen besteht).

Hier stellt sich die Frage, ob wir es im Diskurs zwischen Theologie und
Psychologie mit einer Pattsituation zu tun haben. Miissen wir als Fazit der
bisherigen Uberlegungen feststellen, dass sich die beiden Disziplinen absolut
nicht vertragen oder, bestenfalls, neben einander her leben, aber keinen
fruchtbaren Dialog miteinander fithren? So diister die Situation nach den
angefiihrten Beispielen auch erscheinen mag, lassen sich doch auch Beispiele
fur eine konstruktive, fiir beide Facher fruchtbare Zusammenarbeit finden.

In Adrian Holderegger haben wir einen Wissenschafter, der sich immer
wieder um den Dialog mit anderen Fichern, vor allem auch mit den Hu-
manwissenschaften, bemiht hat und dem es gelungen ist, die humanwissen-
schaftlichen Kenntnisse in seine moraltheologischen Uberlegungen zu integ-
rieren, ohne sich blind an Psychologie und Medizin anzupassen. Seine For-
schungen zur Suizidthematik, zur Medienethik und zu den brisanten Fragen
der Sterbehilfe, um nur einige Gebiete seiner Forschung zu nennen, sind
Belege dafiir, dass ein konstruktiver Dialog zwischen Theologie und Psy-
chologie moglich und fiir beide Disziplinen ein groBer Gewinn ist.

5. Wie kann ein fruchtbarer Dialog swischen Theologie und Psychologie
gefiibrt werden?

Damit ein konstruktiver Dialog zwischen Psychologie und Theologie mog-
lich wird, missen zwei Bedingungen erfiillt sein:

1) Zum einen miissen die Vertreterinnen und Vertreter der beiden Dis-
ziplinen die Positionen und Arbeitsweisen der je anderen Disgiplin kennen. Solange
ein religiéses Tabu in der Psychologie und ein psychotherapeutisches Tabu
in konservativen kirchlichen Kreisen besteht, sind zwischen den Fichern
Mauern aufgerichtet, die verhindern, dass differenzierte Kenntnisse iber die
zentralen Inhalte des je anderen Faches erworben werden. Es bedarf des
Abbaus dieser Mauern durch das echte Interesse am anderen Fach und
durch die Bereitschaft, aufeinander zu horen, sich gegenseitig zu infor-
mieren und in einen vorbehaltlosen Dialog miteinander zu treten. Dazu ge-
hort aufseiten der Theologie beispielsweise, dass Seelsorgerinnen und Seel-
sorger fiir ihre anspruchsvolle Titigkeit eine fundierte psychologische Aus-
bildung erhalten, ihnen iber die gesamte Zeit ihrer beruflichen Titigkeit
Supervisionsméglichkeiten durch eine auBerhalb der kirchlichen Hierarchie



738 Udo Rauchfleisch

stehende Supervisorin resp. einen Supervisor zur Verfiigung gestellt wird,
und dass in die Seelsorgeausbildung auch die Selbsterfahrung, geleitet wiede-
rum durch eine aulerhalb der kirchlichen Strukturen stehende Person, integ-
riert sein muss. AuBBerdem ist das interdisziplinire Gesprich in Kliniken so-
wie in sozialen und kirchlichen Institutionen ein hilfreiches Mittel, gegensei-
tige Vorurteile abzubauen und Informationsliicken zu fiillen.

2) Von ausschlaggebender Bedeutung fiir einen fruchtbaren Dialog zwi-
schen Theologie und Psychologie ist ferner der gegenseitige Respekt. Den Ver-
treterinnen und Vertretern beider Ficher muss klar sein, dass keine der bei-
den Disziplinen im Besitz der alleinigen Wahrheit ist und dass es zum Bes-
ten der Rat Suchenden der respektvollen Zusammenarbeit bedarf.

Sind diese beiden Bedingungen erfiillt, so kann es zum Nutzen aller an
diesem Dialog Beteiligten zu einer fruchtbaren Kooperation von Psycho-
logie und Theologie kommen. Fiir die bei Theologen und Psychologen Rat
Suchenden resultiert daraus, dass sie gangheitlich wahrgenommen und ange-
sprochen werden, unter Beachtung der sozialen, psychischen und existen-
ziellen Ebene, und dass sie sich von den Vertretern beider Disziplinen als
Menschen mit den sich ihnen hier und heute stellenden Problemen erlebt
und ernst genommen sehen.



	Psychologie und Religion : wie verträgt sich das?

