
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: IONNES PERLIN SI : de exteriori principio humanorum actuum, scilicet
de gratia Dei

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760669

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760669
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


IOANNES PERLIN SI: De exteriori principio
humanorum actuum, scilicet de gratia Dei
[MS. Köln, Historisches Archiv GB 4° 1]

<67r> Controversia V De potestate et sufficientia actualis gratiae
creationis in ordine ad vincendas tentationes occurrentes circa

opera bona moralia, et naturalia

Sunt in hac vita difficultates quae se se offerunt avocantque hominem a

virtute et pellicunt ad vitium. Circa quas videndum est, quid suapte natura
possit homo adiutus solum actuali gratia creationis. Neque modo inquiri-
mus, nisi tantum <MS.: tandem> circa opera bona moralia naturalia. De
supernaturalibus enim infra suo loco. Atque in primis examinandum est

Dubium 1

Utrum homo viribus naturae possit quodcumque bonum opus morale, sive sit
praeceptum, sive consilium, adimplere, non obstante quacumque tentatione, quantumvis

haec gravis est.

Prima sententia tenet nullam tentationem quantumvis minimam posse vinci
ab homine <67v> viribus naturae sine gratia per Christum. Sic P. VAZQUEZ
disp. 189 c. 4,1 P. BELLARMINUS lib. 5 De Gratia et Ubero Arbitrio c. 7,2

omnesque illi qui tenent nullum opus bonum morale posse fieri ab homine
per solas vires naturae. Probant

1° ex 8° Sapientiae-. „Nemo potest esse continens, nisi Deus det",3 PAUL.
1° Ad Corinth. 10: „Fidelis Deus, qui non patietur vos tentari supra id quod
potestis",4 Psal. 27: „In te eripiar a tentatione".5 Et 29 „Ego dixi in abundan-
tia mea, non movebor in aeternum: avertisti faciem tuam, et factus sum
conturbatus",6 Psal. 117: „Impulsus eversus sum, ut caderem; et Dominus

1 Potius: GABRIEL VAZQUEZ: Commentariorum ac Disputationum in Primam Secundae

Sancti Thomae tomus II ('1605) disp. 189 cap. 7. Lugduni 1620, p. 296: „Non posse vinci
ullam nec minimam tentationem sine auxilio gratiae per Christum [...]".

2 ROBERTOS BELLARMINUS: Controversiarum de gratia et tibero arbitrio liber V. In: ID.:
Opera omnia, ed. J. FÈVRE. Parisiis 1873, t. 6, pp. 48sqq. Inde et catalogus sequentium
testimoniorum depromptus est.

3 Sap. 8, 21 (ut a Bellarmino allegatur).
4 I Cor. 10, 13 (allegatione abbreviata a Bellarmino).
5 Potius: Ps. 17, 30.
6 Ps. 29, 7—8 (modo abbreviato a Bellarmino).



Ioannes Perlin, Tractatus de gratia actuali controv. 5 695

suscepit me",7 Matth. 6: „Et ne nos inducas in tentationem",8 et ibidem:

„Orate ne intretis in tentationem."9
2° ex synodo Palaestinae apud AUGUSTINUM epist. 106 dicente „Fateatur

Pelagius tentationum victoriam non ex nobis, sed a Deo venire",10 synodo
Milevitanae, epist. ad Innocentium, apud AUGUSTI. 92, dicente Pelagianos asse-

rere illud „Et ne nos inducas in tentationem" non esse ita intelligendum, ut
indigeamur auxilio Dei, sed quod sufficit nostra voluntas.11 Similia habet

synodus Carthaginiensis in epist. ad eundem Innocentium apud AUGUST. 90.12

3° ex Patribus INNOCENT, episto. ad concilium Carthag. apud AUGUSTINUM
91,13 ZOSIMO epist. ad Gall. c. 9,14 CAELESTIN. I epist. ad eosdem c. 6,15

AUGUST lib. De petfectione iustitiae extremo,16 lib. De gratia Christi c. 27,17 et epist.

106,18 GREGORIO Moralium 7° cap. 27,19 et Super Psalmum tertium poeniten-
tialem,20 CHRYSOST. Homil 24 in 1 Ad CorinthA et 62 adpopul.22 Ambros. In
Psalm. 53s23 CYPRIANO Serm. 7 de oratione Dominica,24 BASILIO De libero arbitrio

in principio,25 et lib. Moralium summarum Summa 62 c. 3,26 HlERONYMO

Dialogo contra Pelagianos 21 PROSPERO Contra Collatorem c. 25,28 Autore Operis

7 Ps. 117,13.
8 Matth. 6, 13.
9 Matth. 26, 41.
10 AUGUSTINUS: Ep. ord. novi 186. Allegatio Bellarmini in paraphrasi auctoris.
11 AUGUSTINUS: Ep. ord. novi 176. Allegatio Bellarmini in paraphrasi auctoris.
12 AUGUSTINUS: Ep. ord. novi 175. Cf. Enchiridion Symbolorum §§ 226—27, ed. H.

DENZINGER / A. SCHÖNMETZER. Friburgi Brisgoviae [etc.] 321963.
13 AUGUSTINUS: Ep. ord. novi 181. Verba ipsa allegata sunt a Bellarmino, Contro-

versiae, p. 50a.
14 Potius, ut Bellarminus ipse locum allegat, in epistola, cuius meminit Caelestinus,

Zosimi successor, in epistola sua ad Gallos.
15 Capitula Ps.-Caelestina (Indiculus). In: Enchir. Symb. § 244.
16 Verba allegata sunt a BELLARMINO: Controversiae, p. 50b.
17 Verba ibidem allegata sunt a Bellarmino.
18 Augustinus-, Ep. ord. novi 186.
19 Bellarminus allegat verba ex libro 9 c. 37.
20 Verba allegata sunt a Bellarmino.
21 Dito.
22 IOANNES ChrySOSTOMUS: Homiliae ad populum Antiochenum. PG (Migne) 49.

Locum non inveni.
23 Bellarminus allegat verba expositionis Ambrosii in Psalmum 43.
24 Verba allegata sunt a Bellarmino.
25 PS.-BASILIUS MAGNUS: De libero arbitrio sermo. In: ID.: Omnia quae ad nos extant

opera, ab Iano Cornario medico physico Zuiccaviensi interpretata. Basiliae 1552, pp. 405—07.

Testimonium non allegatum a Bellarmino.
26 Verba allegata sunt a Bellarmino.
27 Vide Bellarminum pro locis pertinentibus.



696 Sven K. Knebel

imperfecti in Matthaeum homil. 37,29 BONAVENTURA 2° tom. Opus, tract. De

resurrectione a peccato ad gratiam30: qui omnes videntur asserere nullam tenta-
tionem vinci a nobis posse, nisi gratia per Christum adiutis.

4° ex consuetudine Ecclesiae quae inter quotidianas preces nihil magis
frequentat quam illud „Deus in adiutorium meum intende etc.", et in ora-
tione ad Primam31 dicit „Tua nos hodie salva virtute, ut ad nullum decline-
mus peccatum etc."

Secunda sententia inquit ad difficillimas tentationes vincendas necessarium
esse redemptionis auxilium, quod quia praesto omnibus adest, dicit semper
peccare mortaliter eum qui in re gravi a tentatione, etiam gravissima, supe-
ratur. Sic MEDINA <68r> hie art. 4,32 et VEGA supra referens pro se

Magistrum, Divum Thomam, Scotum, Gabrielem et Durandum,33 sed

immerito, ut videbimus.
Probatur 1° ex Scriptura: lob 41: „Non est potestas in terra quae ei valeat

comparari",34 Hierem. 10: „Non est in homine via eius, nec viri est, ut ambu-
let et dirigat gressus eius",35 Psal. 63 „In te inimicos nostros ventilabimus
cornu",36 1° Reg. 2: „Pedes sanctorum suorum servabit [...], quia non in for-
titudine sua roborabitur vir",37 2° Ad Corinth. 12: „Datus est mihi [...] angélus

Satanae etc.",38 ubi sufficientia ad vincendas tentationes gratiae Dei tri-
buitur, et 1° Ad Corinth. 10: „Fidelis Deus, qui non patietur vos tentari supra
id quod potestis."39 Aliquae ergo possunt esse tentationes supra vires hominis,

sed faciet cum tentatione proventum, id est facultatem tribuet evadendi
tentationem, ut possitis tolerare: ita Glossa ibi et CYPRIANUS Ad resurrectionem

lib. 3° testimonio 91, ob idque ait ibi tantum unumquemque tentari quantum

28 Bellarminus allegat caput 35.
29 Verba allegata sunt a Bellarmino.
30 Hie tractatus hodie inter spuria numerator. Bellarminus non facit mentionem

huius testimonii.
31 Scilicet (ut explicat BELLARMINUS: Controversiae, p. 51a): in oratione, quae legitur

ad horam orationis primam.
32 Potius: BARTHOLOMAEUS DE MEDINA: Expositio in Primam Secundae Angetici Doc-

torisD. Thomae Aquinatis q. 10 art. 3. Salmanticae 1578.
33 ANDREAS de VEGA: Opusculum XF quaestionum de iustificatione, gratia et meritis q.

12 01546). In: Tridentini Decreti de Iustificatione expositio et defensio libris XF distincta.

Coloniae 1572 / Repr. Ridgewood 1964, p. 849b.
34 lob 41, 24.
35 lerem. 10, 23.
36 Locum non inveni.
37 I Reg. 2, 9.
38 II Cor. 12, 7.
39 I Cor. 10, 13.



Ioannes Perlin, Tractatus de gratia actuali controv. 5 697

potest sustineri et non amplius.40 2° Ad Corinth. 1 „Nolumus vos ignorare
fratres, [...] quoniam supra modum gravati sumus [...]"41 1° Petri 5: „[...]
adversarius vester diabolus etc. [...], cui resistite fortes in fide".42 Non dicit
„in ratione vel libertate", sed „in fide". Unde Matth. 26 praecipit Dominus
discipulis, ut vigilent ne tentationi succumbant.43

Confirmatur: quia Sancti supra citati et multi alii qui eodem modo
loquuntur, hoc saltem docent insufficientes nos esse ad difficillimas tenta-
tiones superandas.

2° Homo non potest propriis viribus superare difficultatem quae est in
diuturna et longa tentatione pro toto tempore quo durât; sed haec difficultas
extensiva compensari potest per vehementiam momentaneam tentationis,
quia potest dari vehementior et vehementior tentatio atque adeo superans in
difficultate quancunque continuationem determinatam: ergo.

3° Qui experitur gravissimam tentationem, tenetur orare petendo a Deo
auxilium quo liberetur: ergo sine illo non potest vitari peccatum. Antecedens
communiter conceditur. Consequentia probatur, quia cum haec obligatio
non oriatur ex praecepto orandi secundum se sumpto, sed ex praecepto,
contra quod tentatur, si posset de se et secluso speciali Dei auxilio praecep-
tum servare, non teneretur implorare auxilium: quia nullum praeceptum
obligare potest ad id quod ad sui observationem necessarium non est.

<68v> Ponendum 1° tripliciter posse vinci aliquam tentationem: primo modo

succumbendo alteri, ut cum quis, ut auram populärem captet et vir fortis
aut continens habeatur, abstinet se a flagitio ad quod alioquin non leviter
stimulatur: de quo modo vincendi tentationem non est controversia. Certum
enim est posse hominem viribus naturae hoc pacto tentationem vincere,
nam re vera hoc non est ilium superare, sed ab aha superari. Altero modo
potest vinci tentatio ita scilicet, ut non solum peccatum vitetur, sed meritum
quoque gratiae et gloriae ex victoria comparetur. Quod fit, cum ex charitate
Dei tentationi resistitur. Et de hoc modo certum etiam est viribus naturae
haberi non posse. Tertio modo potest vinci tentatio ita, ut nec peccatum
admittatur nec meritum gratiae et gloriae comparetur. Et de hoc est praesens
difficultas, an viribus naturae possit haberi.44

Ponendum 2° tentationem dupliciter posse accidere. Aut enim est levissi-
ma quaedam titillatio, quae nomen ,tentationis' absolute et proprie non
meretur, de qua concedit P. BELLARMINUS vinci posse viribus naturae. Aut
est talis tentatio, quae vere et proprie talis dicitur, quoniam moraliter lo-

40 Potius: CYPRIANUS: Testimoniorum libri III adversus Iudaeos 3, 21. PL (Migne) 4,
col. 804B.

41 II Cor. 1, 8.

421 Petr. 5, 8-9.
43 Cf. Matth. 26, 41.
44 Paragraphus depromptus est ex BELLARMINO: Controversiae, pp. 48b/49a.



698 Sven K. Knebel

quendo alicuius momenti est, et de hac praecipue est difficultas, quamvis P.

VAZQUEZ nec hanc nec illam viribus naturae posse vinci arbitratur. Et qui-
dem praetereundum non est tentationem oriri posse vel a Daemone aut
aliquo alio principio extrinseco, vel a passione nostra. Sive hoc aut illo modo
accidat, semper loquimur de tentatione, in qua non absorbetur usus rationis,
nam si absorbetur, iam homo non manet pro tunc peccabilis.45 Supponimus
ergo talem esse tentationem, ut usus rationis maneat expeditus. Quibus posi-
tis

Dico 1° et loquendo in primis de homine in natura intégra: Hic quascunque
tentationes divisive et collective46 per longum tempus contra praecepta natu-
ralia, quas Daemon illi extrinsece posset offerre, vincere posset viribus naturae.

Sic omnes statim citandi. Et res est clara suppositis quae controversia
praeterita diximus, nam cum eo statu homo haberet summam facilitatem ad

bonum nullaque illi passio molestiam gigneret, facillime poterat quamcunque
tentationem ab extrinseco provenientem vincere.

<69r> Dico 2°: Homo tarn in pura quam in lapsa natura habet ex se

potentiam moralem ad vincendam quamcunque tentationem contra quodvis
naturale praeceptum in quolibet instanti signato, ita ut destitutus omni auxi-
lio speciali Dei mortaliter peccet non vincendo tentationem, quae ad mortale
pertrahit. Et in hac conclusione loquimur de quacunque tentatione divisive
et quando usus rationis non absorbetur.

Sic D. Thom. in 1.2 q. 109 art. 8 et 9,47 CAIET. utrobique,48 SCOTUS, Du-
RANDUS, et GABRIEL locis, quibus eos pro se, quamvis false, citât VEGA,49

45 Cf. Thomas de AQUINO: Summa theologiae I-II q. 10 art. 3.
46 Distinctio „divisive / collective" concernit signum universale ,omnes'. Usum is-

tius distinctionis in materia presenti explicat FRANCISCUS ZUMEL: ln Primam Secundae

S. Thomae Commentariorum tomus II. Salmanticae 1594, p. 115a: „[...] ,divisive' et ,collective'

[sunt] modi [...] logicales, quibus utimur ad maiorem declarationum rerum.
Quocirca ,posse omnia divisive, et non collective' [...] est dicere, quod nullum
praeceptum assignabitur determinate et divisim ab aliis, quod non possimus implere; confuse

tamen et indeterminate aliquod praeceptum infallibiliter transgrediemur. Quo fit,
ut cum dicitur .Possumus omnia praecepta divisive implere', ly ,divisive' facit termi-
num, cui adiungitur, supponere distributive, et consequenter sub illo licet descendere
ad quodlibet praeceptum determinatum. Cum autem dicimus, non posse omnia collective,

ly .collective' facit terminum, cui adiungitur, supponere confuse, ita ut non liceat
sub illo descendere ad determinata praecepta, ostendendo aliquod determinatum, quod
non possit implere."

47 THOMAS de AQUINO: Summa theologiae I-II q. 109 art. 8-9.
48 THOMAS DE VIO Card. CAIETANUS: Commentaria in Primam Secundae D. Thomae.

In: THOMAS DE AQUINO: Opera omnia ed. Leon. t. 7. Romae 1892, pp. 303—08.
49 Ea reprobatio Vegae desumpta est ex LUDOVICO MOLINA: Uheri arbitrii cum

gratiae donis, divina praescientia, Providentia, praedestinatione et reprohatione Concordia (' 1588),
ed. J. Rabeneck. Matritiis 1953, p. 102.



Ioannes Perlin, Tractatus de gratia actuali controv. 5 699

SOTUS 1° De natura et gratia c. 22 conclusione 2, 4 et 5 et sub finem capitis
corol. 2 et 3,50 RUARDUS TAPER art. de libero arbitrio fol. 316,51 ALBERTUS

PYGIUS lib. 2, 3 etc. De libero arbitrio,52 BONAV. in 2 dist. 28 art. 2 q. 2,53

AegiD. q. 1 art. 4.54 Est quidem DlVI AnSELMI lib. De libero arbitrio c. 6, 7, 8,
9 et 10,55 et lib. De concordia praescientiae, praedestinationis et gratiae cum libero

arbitrio c. I,56 HlERONYMI ad finem lib. 3° Dialogorum contra Pelagianos sub

persona Attici,57 Basilii in Sermone de libero arbitrio,58 et aliorum. Probatur:
1. Tentationes, quantumvis graves sint, dum non absorbent usum ratio-

nis, non tollunt libertatem adhuc considerato homine intra limites purae et
lapsae naturae. Ergo viribus naturae illas potest vincere. Alias liberum non
relinquerent usum rationis, cum non esset indifferentia ad utrumlibet, sed

necessitaretur ad alteram partem, scilicet ad peccatum.59
2. Homo in natura lapsa easdem vires habet, quas haberet, si conditus

esset in pura tantum natura prout a philosopho morali considerari potest
absque eo, quod Deus statuisset conferre aliquam gratiam. Sed tunc dici non
potest hominem talis naturae futurum, ut nec ad instans posset frenare
passiones, quantumvis vehementer insurgèrent contra rationem, aut gravis
difficultas se offerret in cohibenda voluntate a malo. Ergo.60 Minor patet ex

Aristotele parte 3 Ethic, c. 1, qui ductus naturali ratione dixit hominem
imminente etiam morte posse continere atque ad cohibendum voluntatis
consensum obligari eaque ratione, si consentiat, peccare.61 Et certe ARIST,

nihil de gratia redemptionis cognoscebat, sed de natura tantum. Ratio ergo

50 DOMINICUS SOTUS: De natura et gratia 1, 22. Parisiis 1549, ff. 84v—93r.
51 RUARDUS TAPPER: Explicatio articulorum venerandae facultatis S. Theologiae generalis

studii Lovaniensis circa dogmata Ecclesiastica ab annis triginta quatuor controversa, una cum res-

ponsione ad argumenta adversariorum. T.I. Lovaniae 1555, p. 322. Testimonium depromp-
tum est ex MOLINA, Concordia, p. 105.

52 ALBERTUS PIGHIUS: De gratia et libero hominis arbitrio. Coloniae 1542.
53 BONAVENTURA: Opera omnia t. 2: Commentaria in secundum librum Sententiarum. Ad

Claras Aquas 1885, p. 685.
54 Potius: Aegidius ROMANUS: II Sent. dist. 28 q. 2 art. 2 dub. 1. Venetiis 1581 /

Repr. Frankfurt a.M. 1968, p. 375a.
55 ANSELMUS: De libertate arbitrii. Opera omnia, ed. F.S. SCHMITT, vol. 1. Seckau

1938 / Repr. Stuttgart-Bad Cannstatt 1968, pp. 217sqq.
56 ANSELMUS: De concordia praescientiae etpraedestinationis et gratiae Dei cum libero arbitrio,

op. cit. vol. 2. Romae 1940 / Repr. 1968, pp. 246sq. Utrumque testimonium Ansel-
mi depromptum est ex MOLINA: Concordia, p. 104.

57 HIERONYMUS: Dialogi contra Pelagianos III n. 12. PL (Migne) 23, col. 581B.
Testimonium depromptum est ex MOLINA: Concordia, p. 107.

58 PS.-BASILIUS MAGNUS: De libero arbitrio, ut supra.
59 Cf. MOLINA: Concordia, p. 108 (secunda ratio).
60 Cf. MOLINA: Concordia, pp. 108sq. (tertia ratio).
61 ARISTOTELES: Eth. Nie. III, 1, 1110a26. Testimonium excerptum est ex MOLINA:

Concordia, p. 109.



700 Sven K. Knebel

id ipsum persuadet, nam si posita quavis gravissima tentatione homo viribus
naturae non potest illam vincere, rogo, unde haec impossibilitas proveniat:
an ex defectu physicae potentiae, an ex moralis defectu? Non ex primo:
<69v> Nam eademmet tentatio ob inanem gloriam aut alium titulum humanuni

fatentur adversarii posse vinci viribus naturae, quod esse non posset, si

talis esset diffïcultas, ut ad illam vincendam deesset potentia physica. Nam
diffïcultas, quae potentiae physicae, ut physica est, respondet, eadem omni-
no est in tentatione, quae vincitur ob motivum humanum, et in ea circa ean-
dem omnino materiam et rem, quae vincitur ob motivum honestum. Neque
etiam impossibilitas potest provenire ex defectu moralis potentiae, nam vel
posita tab tentatione stando intra limites naturae manet libertas in voluntate
ad illam vincendam, vel non. Si non manet, ergo stando praecise intra limites
naturae non peccabit homo illi succumbens: ergo consensus in illam non erit
contra naturam hominis ut homo est. Si autem manet libertas, manifeste pa-
tet ex huius definitione posse viribus naturae superari neque deesse potesta-
tem moralem ad illam vincendam.

Dices stante vehementi tentatione succumbere illi non esse actum contra
naturam hominis ut homo est.

Sed hoc tam plane est falsum et absurdum, ut nec amens possit illud
dicere. Nam sequitur inde lumine naturae non constare malum esse homi-
nem libidini vehementi tentatum adulterare, quandoquidem lumen naturae
nihil cognoscit de gratia saltern quantum ad hoc, ut possit colligere paratam
esse a Deo et promissam ab illo omnibus hominibus, ut, si velint, tentatio-
nes superent.

Et confirmatur hoc ipsum: Insurgente vehementi tentatione aut est libertas

in voluntate ad frenandum illam stando intra limites naturae et cum solo
concursu generali Dei, aut non. Si primum: ergo poterit viribus naturae
vincere tentationem: ergo. Si secundum: ergo homo relictis suis naturalibus
viribus cum solo concursu generali Dei non dominabitur secundum partem
superiorem inferiori, sed e contra pars inferior superiori dominabitur hanc
necessitando ad consensum iuxta ipsius inferioris motum. Sed hoc contra
naturam hominis est directe, quae postulat, ut portio superior de se potens
sit inferiorem frenare. Alias ilia superior non esset in gubernatione, sed inferior:

ergo.62
<70r> 3. Ex opposito nostrae conclusionis sequitur homine condito in

pura natura, si nullam tentationem viribus suis superare posset, fore ut non
peccaret, quoties tentationi succumberet, ut probatum est. Ex quo fïeret, ut
neque dignus esset poena neque supplicio aliquo iuste a reipublicae mode-
ratoribus infligendo: nam ubi culpa deest, iusta poena infligi non potest.63
Ex quo etiam fit, ut modo omnes infidèles invincibiliter ignorantes totum
negotium gratiae non possint licite punire alteros infidèles sibi subditos de-

62 Cf. MOLINA: Concordia, p. 109 (quarta ratio).
63 Cf. MOLINA: Concordia, p. 110 (quinta ratio).



Ioannes Perlin, Tractatus de gratia actuali controv. 5 701

linquentes ignorantes totum negotium gratiae. Nam rogabo ab istis: Cur illos
puniam? Respondebunt: quia delinquunt. Contra: Non delinquit, qui non
habet potentiam ad vitandum delictum, ut amens quemvis occidat. Responde-
bis: habere potentiam. Contra: Unde constat infïdeli isto habere delin-

quentem hune potentiam, cum neque cognoscat negotium gratiae neque
possit scire viribus naturae inesse potentiam tali delinquenti, quandoquidem,
per te, haec potentia viribus naturae est impossibilis, et quod non potest
esse, non potest sciri, iuxta commune dictum „Quod non est, non scitur".
Aut si seit habere istam potentiam viribus naturae: vel seit false, vel seit vere.
False non: non enim quod false cognoscitur, scitur, cum potius sit error. Si

autem vere scitur, ergo obiectio <MS.: obiectus>: Ita est in se: ergo adest
viribus naturae potentia ad non delinquendum.

4. Oppositum nostrae conclusioni maxime extenuat donum gratiae re-
demptionis et mysterium Incarnationis: non ergo potest esse verum.64 Pro-
batur antecedens. Nam dato illo dicendum esset post lapsum primi parentis,
si Deus non statuisset conferre generi humano redemptorem, sed relinquere
illud sicut res caeteras in suis viribus naturalibus cum solo concursu generali,
nullam transgressionem praeeepti provenientem ex tentatione posset homo
facere, quae haberet rationem culpae, sed tantum ilia transgressio, quae pro-
veniret absque tentatione. Hoc autem dato manifeste fit longe pauciores cul-

pas futuras tune fuisse in genere humano, quam si per Christum non65 fuis-
set redimendum, atque adeo, si Christi meritis post lapsum Adae non fuissent

homini auxilia gratiae praestita, quandoquidem praeeeptorum transgres-
siones provenientes ex tentatione habiturae non fuissent tunc rationem
culpae. Fit etiam ab illis culpis, sicut tunc futurae non erant, ita neque
simpliciter hominem fuisse redimendum ab illis, imo neque redemptore
indiguisse ad eas, sed solum ex hypothesi, quod redemptor illi esset
conferendus, cuius occasione illae culpae et futurae et multiplicandae erant.
Fit item non solum genus humanum a longe paucioribus peccatis fuisse
liberandum per Christum, quam re ipsa sit liberatum, sed etiam auxilia gratiae

per Christum, quae generi humano ad praecepta implenda conferuntur,
occasionem esse longe maioris <70v> miseriae et multo plurium peccatorum
tarn fidelibus quam infidelibus, illis praecipue, qui Christum invincibiliter
ignorant. Nam si talia auxilia illis non conferrentur, non pec-carent, quoties
succumberent tentationibus. Cum vero istae non essent, facile praecepta
servare possent.

64 Totum argumentum fere verbatim depromptum est ex MOLINA: Concordia, pp.
llOsq., qui earn sextam rationem difficulter enodari fatetur (p. 118).

65 Ly „non" omittendum esse iam J. Rabeneck in suo apparatu critico coniecit in
locum respectivum (p. 110, 1. 21) Molinae. Quia autem haec coniectura bis exercenda
esset („non fuissent" in linea sequenti), convenientius videtur ly „non" retinere et
istius loco ly „quam" delere.



702 Sven K. Knebel

Tandem sequitur ex proposita sententia, quod si gratiae auxilia Deus non
daret, multo diuturnius homines se a peccato confinèrent, nam in omnibus
tentationibus securi erant se peccare non posse, cum victoria illis esset im-
possibilis.66 Cum vero non adesset tentatio, facile possent homines servare

praecepta occurrentia, cum non essent de re notabiliter difficili. Imo sequitur

tunc Daemonem nullo modo aüquem tentaturum <MS.: tentarum>, cum
sciret se nihil inde mali in nos elicere, quandoquidem quamvis laberemur,
non esset nobis imputandum ad culpam. Quare potius Daemon procuraret,
ut nulla nobis se offerret tentatio, ne per illam auferetur a nobis potestas
peccandi, unde aliquando oriretur peccatum, quia homo libere illud vellet:
quod in tentatione non possit accidere.

Ultimo: Certum est omnes, qui modo succumbunt tentationi in materia
mortali, peccare mortaliter, et tarnen non est certum omnes illos habere

speciale auxilium Dei excitans illos ad victoriam: ergo. Minor probatur: Nam
hoc speciale auxilium Dei deberet esse aliqua specialis illuminatio, motio seu

excitatio, qua homo excitaretur et confortaretur ad vincendum. Sed expe-
rientia constat multos vehementi occasione et tentatione oblata sic ferri in
obiectum propositum, ut nullum interiorem motum sentiant quo retrahan-

tur, nec specialem illuminationem, imo saepe nec remorsum conscientiae.
Ergo. Atque hinc fit numquam infallibile esse, quod ex vi tentationis, si

speciali auxilio careat, homo hie et nunc peccabit <MS.: peccavit>, nam in
quacumque tentatione divisive homo sit liber et possit vincere, si vult. Nullo
modo est omnino infallibile ex vi tentationis peccaturum esse. Verum est,
quod multototies continget moraliter certum esse aliquem hominem suppo-
sitis peculiaribus circumstantiis vincendum esse a tentatione aliqua. Tarnen
certum non est quemcumque hominem esse vincendum, imo certum moraliter

est multos homines cum solo generali auxilio illam superaturos.

Dico 3°: Multae possunt esse tentationes quibus positis moraliter certum sit

quemcunque hominem in natura pura et lapsa speciali auxilio destitutum
lapsurum in peccatum pro instand quo tentatur vel saltern pro brevissimam
et momentaneam continuationem.

Probatur
<71 r> 1° ex magna Daemonis potentia et astutia, et fragilitate hominis

auxilio speciali destituti, sensitivique appetitus robore. Ex his enim simul
sumptis moralis certitudo sumi potest quemcunque hominem posita summa
Daemonis tentatione, si gratia Dei speciali careat, vincendum esse.

2° probant hanc conclusionem argumenta secundum et tertium pro se-
cunda opinione. Atque ad vincendas has tentationes in casibus, in quibus
concurrunt circumstantiae dictae, potest dici habere hominem quandam im-
potentiam moralem, non quidem simpliciter nec quae liberet hominem ab

obligatione, incurrendi in peccatum, si tentationi consenserit, sed quae so-

66 Cf. MOLINA: Concordia, p. Ill (septima ratio).



Ioannes Perlin, Tractatus de gratia actuali controv. 5 703

lum sit impotentia in hoc sensu, quod fere semper homo non vincit. Quae
,impotentia media' dici solet, de qua dub. 3 dicemus.

Ad argumenta primae sententiae:
Et ad primum respondemus solum probare non posse victoriam tenta-

tionum cum merito gratiae, aut gratiae et gloriae, nisi sit ex gratia, et quod
non possit vinci semper omnis tentatio, nisi ex gratia: quod concedimus.
Qua autem ratione intelligatur haec impossibilitas: infra dub. 3 <MS.: 6>.
Ex quo patet ad secundum et tertium.

Ad quartum respondetur orationes illas et praeces Ecclesiae dirigi ad

Deum, ut nos ab omni semper tentatione liberet, et ut vincamus cum merito:
quod ex nobis esse non potest.

Ad primum secundae [sc.: sententiae] respondetur sicut ad primum
primae, et quod solum probat tentationes in ordine ad supernaturalia naturae
viribus vinci non posse. Unde fit, ut exhortemur a Petro ad vincendum ex
fide, nam aüter nulla victoria esset meriti, vigilare autem et orare iuvemur, ut
nunquam succumbamus, et ut vincamus ad praemium: quod viribus naturae
esse non potest.

Ad confirmationem respondetur Sanctos solum velle ultimum conclu-
sionis secundae.

Ad secundum negatur minor. Nam sicut intentio et extensio sunt
diversae dimensiones nec possunt inter se comparari, ita et difficultates ex
illis provenientes. Unde quantumcunque crescat intentio durante usu ratio-
nis, semper difficultas erit minor et impossibilitas inferior ea quae in per-
severando reperitur, cum ad illam vincendum sufficiat unica momentanea
vigilia rationis, quam nunquam erit omnino impossibile etiam vehemen-
tissima tentatione existente semel vel iterum habere, sicut impossibile est in
ilia perseverare.

Ad tertium respondetur. Distinguo consequens: „non potest" moraliter,
ut dixi in fine secundae conclusionis: concedo. Est enim dicere, quod est in
morali periculo et proxima occasione. Si autem intelligas, quod „non possit"
absolute ex defectu moralis potentiae ut dicit plenam libertatem, aut quia
illud sit omnino impossibile, ita ut <71 v> infallibile omnino sit, quod vin-
cetur: nego.

Dubium 2
Utrum difficultas ex continuatione seu perseverantia proveniens reddat impossibilem

singularem observantiam alicuiuspraeceptipropriis viribus

Sensus dubii est, an supposita omni perseverantia et observatione omnium
praeceptorum, quae antea occurrunt, propriis viribus facta possibile sit semper

observare praeceptum hie et nunc occurrens. Et loquimur praecipue de

praeceptis non continentibus summam difficultatem, ut difficultatem prae-
cise provenientem ex continuatione examinemus. Quid autem dicendum sit,
si utraque difficultas coniungatur, ex dicendis et dictis constabit.



704 Sven K. Knebel

Atque in hac diffkultate sunt, qui affirment de homine in pura et lapsa natura,

quod pro hoc, quod propriis viribus perseveret in observandis praeceptis,
eo aliquando pervenire, ut iam vires deficiant ad observandum praeceptum
occurrens, pervenireque citius, quo praecepta ante observata et nunc
observandum difficiliora fuerint.

Probant 1°: Perseverantia in praeceptis servandis adducit secum specialem
difficultatem praeter earn, quam dicit observantia praeceptorum, si divisive
sumantur et sine perseverantia, ita ut difficilius sit praecepta omnia per
unum annum servare quam in spatio decern annorum totidem, aut plura
praecepta, violando interdum alia, per brevia spatia. Ergo quo maior est
perseverantia, minores erunt vires hominis ad praecepta denuo occurrentia.
Ergo usque pervenietur, ut ad praeceptum denuo occurrens vires deficiant.
Utraque consequentia est clara. Antecedens ab omnibus conceditur neque
negari potest, cum ratione illius difficultatis impossibile sit servare illa
praecepta continue et sine interruptione per annum, v.g., cum tarnen possibile sit
eadem cum illis interruptionibus servare, et de facto serventur. Plura enim

praecepta servat quisque viribus naturae per totam vitam, quam sunt, qui,
regulariter loquendo, occurrunt in uno anno.

Confirmatur 1°: Dum quis magis perseverat, magis fatigatur in continua
praemeditatione: ergo eo usque perveniet, ut amplius praemeditari non pos-
sit nec voluntas opus praeceptum, ad quod praemeditatio <72r> requiritur,
efficere. Antecedens probatur: tum quia intellectus in sua operatione depen-
det ab imaginativa, quae proculdubio lassatur per continuationem actuum,
maxime circa obiecta contraria bono sensibili: ergo licet ratio de se indefa-
tigabilis sit, ratione huius dependentiae lassabitur et deficiet. Tum etiam,
quia ex defectu rationalis potentiae ad semper et in omni actu occurrente
praemeditandum colligunt omnes impotentiam hominis ad diu perseveran-
dum sine peccato. Sed hoc nullo modo colligi posset, si ratio nullo modo
defatigaretur. Ergo.

Confirmatur 2°: Homo lapsus comparatus cum homine integro habet se

sicut aeger respecta sani. Sed talis comparatio non stat in alio, nisi in hoc,
quod sicut infirmus non potest omnia quae sanus, sed aliqua tantam, ita
perveniatur ad aliquod opus, quod ex suppositione aliorum praecedentium
non possit in infirmitate efficere, cum tarnen illud posset in intégra natura.
Ergo.

2° Vehementia et intentio ahcuius tentationis tanta esse potest, ut mora-
Hter ex ea sequatur lapsus, ut dictum est: ergo repetitio tentationum tanta
esse poterit, ut si quis ab initio résistât et resistendo perseveret ad aliquam
denique tentationem, perveniat ad quam infallibiliter sequatur lapsus seu

non resistentia, atque adeo ad quam deficiant vires, quia huiusmodi infalli-
bilitas ad singularem actum nonnisi ex defectu virium sumi potest. Probatur
consequentia: quia difficultas continuationis, etiam ubi non adsunt tenta-
tiones, et maioris <MS.: maius> et altioris rationis [supple: est] quam difficul-



Ioannes Perlin, Tractatus de gratia actuali controv. 5 705

tas ex vehementia tentationis proveniens: ergo maiorem impossibilitatem
causabit.

Ponendum difficultatem perseverantiae in abstinentia a peccato, quae qui-
dem specialis difficultas est ab omni alia proveniente, vel ex tentatione, vel
ex natura seu conditione obiecti, consistere non in hoc, quod secundus actus
difficilior sit supposito primo quam non supposito (et sic de singulis), sed in
hoc, quod est in tanto numéro actuum et longo temporis decursu nunquam
deficere, ut sequenti dubio fusius dicetur. Et haec est difficultas continuae
praemeditationis, quam inquiunt Doctores impossibilem esse homini viribus
naturae. Nec enim intendunt, quod deficiant aliquando vires rationis ad

praemeditandum. Alias enim non inde inferrent, quod homo peccaret, si

gratia secluderetur, sed potius deberent inferre, quod excusaretur a peccato.
Intendunt ergo dicere, quod non praemeditabitur, quia in tanto tempore et
tot praeceptorum occurrentiis infallibiliter semel vel iterum ab ea vigilia
cessabit, quam habere potest et tenetur. Quo posito

Dico 1°: In statu naturae integrae homo viribus naturae posset vitare quam-
cunque <72v> difficultatem provenientem ex perseverantia observationis

praeceptorum naturalium. Sic omnes, qui tenent conclusionem secundam
statim ponendam, cuius rationibus a fortiori haec probatur. Et patet, nam
tunc ilia difficultas futura erat homini ex perseverantia proveniens; unde
nihil esset ex hac parte illi impossibile.

Dico 2°: Loquendo de homine in statu naturae lapsae et purae, difficultas ex

perseverantia proveniens, dum ratio manet intégra, non tollit potentiam
moralem ad observandum quodcunque praeceptum singulare occurrens et
vincendam quancumque tentationem. Unde quantumcunque quis viribus
propriis perseveraverit, poterit hie et nunc perseverare praeceptum naturale
servando.

Colligitur ex DlVO Thoma hie art. 8, maxime in responsione ad

primum.67 Eo enim ipso, quod absolute asserit posse hominem sine gratia
vitare singulos actus peccati, dicit, quod singularis observatio praecepti est
illi possibilis <MS.: impossibilis>, sive alii actus praecesserint, sive non.
Idem vel affirmant vel supponunt omnes Doctores, cum nunquam
impossibilitatem perseverandi reducant ad impossibilitatem servandi aliquod
praeceptum aliis servatis, prout facile esset, si earn opinionem haberent.

Probatur:
1. Quia ex opposita [sc. sententia] sequitur posse hominem propriis viribus

vitare omnia peccata collective. Patet sequela: Potest ilia vitare, donee
habet vires ad ilia vitanda. Potest etiam ea vitare, postquam ad ilium <MS.:
illud> terminum pervenit, in quo non potest vitare: quia non servando non
peccat. Ergo nec potest dici, quod tunc peccat, quia non utitur gratia Dei,

67 THOMAS DE Aquino: Summa theologiae I-II q. 109 art. 8 ad 1.



706 Sven K. Knebel

quam vel dat vel paratus est dare, quia suppono, quod Deus non vult dare
talem gratiam. Et id probat argumentum, quod sine ilia posset homo per-
severare per totam vitam sine peccato.

2. Per exercitium bene operandi non solum vires non minuuntur, verum
etiam augentur, cum habitus vitiosi corrumpantur et studiosi generentur.
Ergo facilior erit adimpletio praecepti singularis post tale exercitium.68

3. Nulla potest fingi lassitudo in bene operando, nisi ratione virium cor-
poralium, v.g. imaginativae etc.69 Potentiae enim spirituales incapaces sunt
huius lassitudinis.70 Sed omnis lassitudo ex potentia corporea proveniens vel
tollit sufficientem advertentiam rationis aut potentiam ad advertendum: et
tunc nihil magis contra nos, quam si dicat, solum hoc modo tollere potentiam

ad servanda praecepta; — vel non tollit: et tunc manifestum est non
tollere <73r> moralem potentiam a voluntate, sicut eadem ratione probavi
nullam tentationem posse illam tollere. Ergo.

Confirmatur: Licet vires corporeae continue et sine cessatione operando
lassentur et tandem deficiant, tarnen si discrete operentur et compétentes
adsint tentationes, potius roborantur et habiliores redduntur, non solum ad

eandem, sed etiam ad diuturniorem operationem quam antea. V.g. potentia
progressiva per competens exercitium hodie factum habilior redditur ad eras

idem, imo et maius faciendum. Sed sic se offerunt praecepta in vita humana
regulariter loquendo, ut non opus sit perpetuo esse in continua actuali vigilia
rationis atque adeo in continua vigilia actuali imaginationis et aliorum prae-
ceptorum. Nunc enim ista praecepta, et statim aha se offerunt, in quibus
bonum etiam sensibile procuramus aliquando licite, aliquando etiam cum
peccato veniali. Ergo per hoc, quod modo circa bonum rationis se exerceat
imaginatio, potius habilior manet, ut eras similiter se exerceat et diutius
maneat in tali exercitio, ab aliisque actibus abstineat, qui sunt peccata.

Tandem: quia ridiculum videtur asserere, quod si quis tempore anteacto
aliquod peccatum commiserit, poterit nunc praeceptum servare: quod non
poterit, si antea non peccavit.

68 Cf. MOLINA: Concordia, pp. 122sq. Opposita sententia tenet, quod „sine gratia
non possumus vitare peccatum sine magno conatu. Ad magnum autem conatum magis
sequitur laxatio virium naturalium quam assuefactio [...]" (AEGIDIUS ROMANUS: II
Sent., p. 376a).

69 Cf. DOMINICUS BÂNEZ: Comentarios inéditos a la Prima Secundae de Santo Tomas

(1583/84), ed. V. BELTrAn DE HEREDIA. Salmanticae 1948, t. 3, p. 96: „Cuius rei [se.

quod homo semper se contineat] moralis impossibilitas non aliunde rationem habet

quam ex infirmitate et lassitudine humani corporis, quod quidem dum eius concupis-
centiis resistitur, debilitatur et humores perturbantur, ac proinde interdum maiores
passiones soient insurgere, quibus homo [...] resistere non valet moraliter loquendo."

76 Analogia virium corporalium et spiritualium ab Augustino suggesta non solum
Molinae, sed etiam uno aut alteri ex discipulis Augustini displicuit, e.g. VÂZQUEZ: In
Primam Secundae disp. 189 n. 166, op. cit. p. 318.



Ioannes Perlin, Tractatus de gratia actuali controv. 5 707

Dico 3°: Nunquam ex praecisa ratione perseverantiae praeteritae est infalli-
bile aut moraliter certum hominem violaturum singulare praeceptum hic et
nunc occurrens ad modum, quo dixi id esse certum posita vehementi ten-
tatione.

Patet, quia non est, unde colligi possit talis certitudo, sed potius, unde
oppositum probabiliter saltern colligatur, cum ista facilior sit per praecedens
exercitium, et passiones magis domaverit <MS.: domuerit>, et cum nihil sit

praesens et praeteritum quod non potius augeat consensum in bonum quam
in malum. Et hinc est, quod praecisa difficultas ex perseverantia proveniens
nullo modo reddat impossibilem observantiam singularis praecepti hic et
nunc occurrentis.

Ad argumenta:
Et ad primum patet ex notabili, et similiter ad confirmationem primam.
Negatur enim antecedens, et de utraque probatione constat iam, in quo sensu

habeat verum, et in quo non.
Ad secundam confirmationem respondetur exemplum illud tantum te-

nere in hoc, quod sicut infirmus non potest omnia collective quae sanus, ita
homo in pura et lapsa natura respectu integri, non vero quoad modum
impossibilitatis. Exemplum enim est de re, in qua non est deficere, nisi quia
vires hominis deficiunt, et quae illas paulatim consumit tarn in sano quam in
aegro. Et ita necesse est, quod in isto <73v> citius consumât, quia minores
sunt. At in proposito difficultas in operando non provenit ex defectu virium,
nec ullo modo vires diminuuntur per operationem sicut nec diminuerentur
in homine integro, et ita non magis est pervenire ad aliquod opus, ad quod
in particulari vires deficiunt, in natura lapsa quam in intégra.

Et per hoc patet ad secundum. Non enim convincit, quod sit pervenien-
dum ad aliquam tentationem, ad quam infallibiliter sequatur lapsus, sed quod
ex continuatione ipsa, in qua — et non in speciah actu — difficultas ilia
specialis consistât, infallibiliter sequatur lapsus. Quomodo autem haec inter se

cohaereant, sequens dubium explicabit.

Dubium 3
Utrum homo viribus naturae possit vincere difficultatem longae continuationis seu

perseverantiae in servandis omnibuspraeceptis naturalibus

Sensus est, an possit omnia collective servare, proceditque dubium ex vi
solius continuationis, omissis aliis difficultatibus saltern non crebro occur-
rentibus prout sunt vehementissimae illae tentationes, de quibus supra. Ex
ibi enim dictis et hic dicendis patebit, quid sentiendum sit, si omnis huius-
modi difficultas adiungatur. Estque in praesenti difficultate

Prima opinio asserens sine ullo prorsus auxilio gratiae redemptionis, sed
solum viribus naturae posse hominem omnia eiusmodi praecepta collective



708 Sven K. Knebel

servare, omnia, inquam, naturalia. Sic DURANDUS in 2 d. 28 q. 4,71 GAB.

quaestione unica art. 2 conclusione 3,72 DlVUS THOMAS q. 1 art. 2,73 SCOTUS

quaestione unica,74 licet forte hi duo magis intendant secundam sententiam
statim ponendam, ABULENSIS quantum ad statum purorum naturalium, etsi

quantum ad naturae lapsae statum neget In cap. 19 Matth, quaestione 178.75

Probatur
1° ex naturali inclinatione hominis ad bonum honestum potius quam ad

sensibile. Qua posita cur non poterit semper sequi maiorem inclinationem et

non minorem?
2° In bono sensibili peccaminoso potest homo diu perseverare: ergo et

in honesto, cum ad hoc magis inclinetur..
3° Tenetur homo servare omnia praecepta: ergo potest. Alias obligabitur

ad impossibile. Nec valet dicere, quod potest singula, quia saltern sequitur,
quod per collectionem omnium praeceptorum obligatur ad impossibile.

4° Servato primo praecepto facilius servatur secundum, et sic reliqua per
totam vitam: ergo potest omnia collective, quia hoc nihil aliud est quam
servare <74r> prout occurrunt unum post aliud: ergo posse servare collective
nihil aliud est quam sic servare.

Confirmatur 1°: Bene sequitur posse sine auxilio <MS.: aequo> per-
transire tantum spatium et post illud incessantos aliud ei aequale, et sic de

singulis usque ad centum milliaria: ergo posse centum milharia pertransire:
ergo similiter in proposito. Eadem enim est ratio.

Confirmatur 2°: In natura intégra ideo posset homo servare omnia
praecepta collective, quia posset servare eo modo quo occurrerent, scilicet
secundum post primum. Idem est modo. Ergo.

Confirmatur 3°: Ut se habet potentia hominis lapsi ad divisive servanda,

respectu potentiae hominis integri ad servanda praecepta divisive, sic se ha-

71 DURANDUS A S. PORCIANO: II Sent. q. 4 n. 6. Venetiis 1571 / Repr. Ridgewood
1964, f. 180a.

72 GABRIEL BIEL: Collectorium circa IV libros Sententiarum, ed. W. WERBECK / U.
HOFMANN. Tubingiae 1973-84, t. 2, p. 539.

73 THOMAS de AQUINO: II Sent. dist. 28 q. 1 art. 2, ed. FRETTÉ / MARÉ. Parisiis
1873, p. 377b. Cf. ZUMEL: In Primant Secundae, p. lila: „Quid autem senserit D.
Thomas de hac re, non satis constat inter eius discipulos. Nam in 2 dist. 28 quaest. 1

docet expresse sententiam Durandi, nempe quod potest vitare omnia peccata etc. [...]
Et videtur mihi dicendum cum Caietano, quod Sanctissimus Praeceptor retractavit et
mutavit sententiam in melius."

74 lOANNES DUNS SCOTUS: Ord. II dist. 28 q. 1. Opera omnia ed. Vat., t. 8, 2001,

pp. 291sqq.
75 ALPHONSUS ToSTATUS: In Matthaeum cap. 19, Opera omnia, Venetiis 1615, t. 5,

cum limitatione apud ZUMEL: In Primam Secundae, p. 100b. Idem catalogus testimo-
niorum, cui aliquod Iacobi Almaini adiunctum est, reperiri potest in FRANCISCO
SUÂREZ: De gratia Dei P.I, lib. 1 c. 26 n. 1, Opera omnia, Parisiis 1856—78, t. 7, p. 507a.
Suârez notanter tribuit hunc Semipelagianismum aliquibus „ex Scholasticis antiquis",
id est ante Concilium Tridentinum scribentibus.



Ioannes Perlin, Tractatus de gratia actuali controv. 5 709

bet potentia hominis lapsi ad servanda collective, respectu potentiae hominis
integri ad servanda eadem praecepta collective. Sed potentia hominis integri
ad servanda divisive solum excedit nostram in hoc, quod posset facile reduci
in actum, in nobis vero difficile. Ergo similiter potentia ad servanda omnia
collective in homine integro solum excedet nostram in facilitate. Atque adeo

poterimus omnia collective servare, quamvis difficile.
5° Difficultas perseverandi in bono est diffîcultas operis. Ergo si in nullo

opere in particulari <MS. add.: non> est specialis difficultas per coniunctio-
nem ad alia opera, nulla potest imaginari specialis difficultas perseverantiae:
ergo nec ratio reddi, ob quam impossibile sit eadem praecepta cum per-
severantia servare, cum, si interruptio intercederet, aliqua servare possemus.

Confirmatur: Sicut praecepta observanda et observationes ipsae possunt
sumi collective et divisive, ita et difficultates in talibus observationibus re-
pertae <MS.: reperta>: ergo sicut per hoc, quod collective sumantur
praecepta et observationes, non consurgit aliquod speciale praeceptum vel obser-
vatio, quae in ipsis divisive sumptis non sit, ita nec per hoc, quod
difficultates collective sumantur, consurget specialis difficultas.

6° Homo potest propriis viribus servare aliqua praecepta collective per
breve tempus. Ergo vel poterit per breve tempus quancunque collectionem,
vel assignandus est aliquis terminus intrinsecus aut extrinsecus. Inter haec
enim duo non est medium, cum posse omnia sit non habere terminum. Hoc
secundum dici non potest: alias non posset particulare praeceptum servare.
Ergo.

Confirmatur: Si potentia ad servandum praecepta habet aliquem terminum

ultra quem progredi non potest, a parte rei erit aliquod indivisibile
saltern <74v> indeterminatum, post quod non habeat homo potentiam ad
observandum praeceptum particulare occurrens, et ante quod habebat ad
omnia etiam collective. Sed hoc non est minus inconveniens, quam si instans
illud determinatum esset. Nec minus probant rationes factae in praecedenti
dubio hoc esse inconveniens. Ergo.

7° Intelligi nequit, quod aliquis habeat potentiam moralem finitam ad id
quod, positis omnibus requisitis ad agendum,76 répugnât fieri ab ipso. Ergo
intelligi nequit, quod implicet collective servare a parte rei omnia praecepta,
ad quae collective servanda habet homo potentiam moralem. Alias idem ha-
beret simul et non haberet potentiam moralem respectu eiusdem.

8° Si assignemus quoddam longum tempus, cuius media pars sit breve

tempus (hoc enim saltern adeo signari et cognosci potest: sit ergo annus
v.g.): tunc, si in medio violet aliquod praeceptum, potest per tempus sub-

sequens usque ad complementum anni reliqua observare. Ergo poterit, licet
non peccet, quia peccatum non reddit potentiam habilem.

76 Haec clausula in idiomate scholastico respicit constitutionem actus primi et

ingreditur definitionem liberi arbitrii vulgatam ab saeculo XIV usque ad XVII, vz. positis

omnibus requisitis ad agendum posse agere, et non agere.



710 Sven K. Knebel

Confirmatur: Si praeceptum, quod formaliter violatur, violaretur mate-
rialiter propter ignorantiam invincibilem, possent servari <MS.: servare>
omnia subsequentia, quia difficultas non oritur ex inclinatione ad peccatum.
Ergo iam absque peccato stat observantia omnium praeceptorum. Ergo
etiam si violaverit formaliter quis aliquod praeceptum, poterit in reliquo
servare omnia.

Tandem: Si homo viribus naturae omnia peccata non potest vitare, fit
dari tantum tempus, in quo toto non possit, et quod in minori possit, vel
dari tantum, in quo toto possit, et quod in maiori non possit. Hoc est
falsum. Ergo. Probatur maior: Sumo quatuor annos, in quibus integris homo
non potest viribus suis esse absque peccato, et auferatur ab eis unus. Potest-
ne in reliquis? Non. Auferatur rursus aliquid, et sic usque ad unam horam.
Fietque, ut vel deveniatur ad tempus, in quo iam possit, vel quod in nullo
possit. Nec valet dicere neminem scire, quantum sit tempus, intra quod non
possit, vel possit homo: nam de se illud est determinatum et determinate
cognitum a Deo, licet nos id ignoremus. Si vero determinatum tempus detur,
intra quod possit homo servare omnia praecepta, et ultra quod non possit,
fiet, quod actio singularis, quae immediate post illud tempus sequetur, erit

peccatum necessario, ac per consequens77 non erit peccatum. Sicque dabun-
tur duae contradictoriae.78

Secunda sententia affirmât hominem, tarn in puris naturalibus quam in
lapsu, non posse sine speciali auxilio Dei omnia praecepta naturalia servare,
<75r> posse tarnen cum illo, quamvis sit extra gradam habituaient. Sic Rl-
CARDUS in 2 dist. 28 art. 1 q. 3,79 qui hoc auxilium specialem vocat „gradam
gratis datam", et hanc sententiam secundam potius sequuntur <MS.: sequi>
supra DlVUS THOM. et SCOTUS citad, etiam ABULENSIS, sed tenet primam.
Probatur:

1. Gentes, quae legem non habent, naturaliter ea, quae legis sunt, faciunt,
quod intelligit DlVUS Thom. hie ad 2 de impletione totius legis naturalis.80

Non ergo requiritur gratia habitualis, quam gentes non habent, quamvis ha-
beant specialia auxilia.

2. Gratia tantum requiritur, ut haec praecepta impleantur quoad modum
et intentionem praecipientis, non quoad substantiam. Ergo.

3. Alias posset homo cognoscere se esse in gratia. Potest enim certe cog-
noscere se non peccasse mortaliter per longum tempus: ergo si non potest id
praestare sine gratia habituali, poterit certus esse de ilia.

77 Cf. Bulla „Ex omnibus afflictionibus" (1567): Errores Michaelis Baii de hominis
natura et de gratia, prop. 67. In: Enchir. Symb. § 1967.

78 Istud argumentum est abbreviatio argumenti, quod contra se ipsum confecit
MOLINA: Concordia, pp. 121sq.

79 Potius: RICARDUS DE MEDIAVILLA: II Sent. dist. 28 art. 2 q. 2. Brixiae 1591 /
Repr. Frankfurt a.M. 1963, p. 359b.

80 THOMAS DE AQUINO: Summa theologiae I-II q. 109 art. 4 ad 2.



Ioannes Perlin, Tractatus de gratia actuali controv. 5 711

4. Sequitur, quod tenetur quis ex hac ratione praecise non diu persistere
in peccato. Consequens est falsum. Ergo. Patet sequela, quia homo tenetur
ad exeundum a statu, in quo illi imminet periculum peccandi mortaliter. Sed

existens in peccato non potest diu esse absque peccato. Ergo est in periculo
illius. Ergo, ut ab hoc exeat, tenetur exire a peccato.

Confirmatur 1°: Si quis advertit se moraliter loquendo non superaturum
tentationem aliquam nisi confitendo, tenetur ad id, ne succumbat tentationi.
Ergo idem est in proposito.

Confirmatur 2°: Generaliter quando imminet periculum morale, tenetur
quis vitare tale periculum. Sed existent! extra gratiam imminet periculum
mortalis. Ergo tenetur ad exeundum a mortali et constituendum se in gratia,
ut exeat a periculo imminentis mortalis.

Ponendum impossibilitatem aut esse physicam aut moralem. Physica est,
cum aliquid physicum desideratur ex physice requisitis ad operationem, ut si

desit ad videndum species. Moralis est, cum deesset aliquid ex moraliter
requisitis: ut si desit propositio obiecti respectu voluntatis, nam quia proposi-
tio concurrit solum per modum persuasionis, iam nunc inter ea quae moraliter

requiruntur, adnumeratur.81 Verum impossibilitas moralis duplex est:
antecedens aha, aha consequens.

Antecedens est, quae nullo modo pendet ex libertate hominis, qualis est
ilia quae provenit ex ignorantia invincibili. Eo enim ipso quod tahs est, ante-
cedit omnem hbertatem hominis, unde ab hac non pendet, quum <75v>
potius est causa involuntarii.

Impossibihtas consequens est, quae pendet a libera voluntate veluti
impossibilitas standi supposita hbera sessione actuali. Impossibile enim est me
stare, dum sedeo. Est autem consequens, quod a mea voluntate pendeat
sessionis actus, unde impossibihtas provenit standi.

Haec autem impossibihtas consequens duplex est: aha simphciter consequens,

aha media. Simphciter consequens est, quae absolute supponit actum,
unde impossibihtas provenit. Tahs est impossibihtas standi, dum sedeo, quia
supponit absolute actum sessionis, unde standi impossibihtas provenit.

Media impossibihtas est, quae absolute non supponit actum, sed dicit
ordinem infalhbihtatis ad ilium, ad quern infalhbihter se hbere determinabit
voluntas in tempore futuro. Quae infallibilitas, si morahs est, desumitur ex
natura causae liberae, obiectorum circumstantiarumque occurrentium, multi-
tudine, varietate ac diversitate actuum et occasionum: quae omnia simul
iuncta et considerata causant infalhbihtatem moralem, ratione cuius infalli-
bile est morahter causam hbere se determinaturam in tempore futuro ad

agendum, vel non agendum. Et oppositum eius quod infalhbihter erit, si

communiter universahterque ita contingat, impossibile morahter est, et
dicitur hoc genere impossibihtatis consequentis mediae, et quanto uni-

81 Cf. SUÂREZ: Varia opuscula theologica ('1599). Opera omnia t. 11, pp. 93b, 136a/b.



712 Sven K. Knebel

versalius communiusque fuerit, tanto plus erit infallibilitatis et impossi-
bilitatis istius. Illud tarnen prae oculis habendum est eius esse naturae hanc

impossibilitatem, ut nihil antecedenter impossibilitans causam ponat. Nam
cum sit impossibilitas vere consequens, necesse est, ut huius conditionem
sortiatur, quae talis semper est, ut nihil antecedenter ponat in causa tollens
aut minuens potentiam eius.82

Huius autem impossibilitatis mediae clarissimum exemplum est,83 quo
ista omnia egregie illustrantur, illud PHILOSOPHI 2° De caelo c. 12,84 impossibilitas,

inquam, proiiciendi semper talos Coenses, id est numerum septena-
rium, quanquam possit multoties contingere, ut proiiciantur. Sed quod om-
nes homines taxillis ludentes talos Coenses perpetuo proiiciant, impossibile
est. Verum haec impossibilitas non provenit ex defectu alicuius potentiae,
quae modo absit a proiicientibus, qui prius Coenses talos proiecerunt, sed

provenit ex eo, quod cum casu tali Coenses décidant, nunquam eveniet, ut
idem casus semper <76r> accidat, semperque idem omnino iactus repetatur.

Atque hinc patet, quomodo ista impossibilitas in actu fundetur. Nam
sicut non potest stare qui sedet, quia sedet, nunquam est possibile, ut semper

tali Coenses décidant, quia nunquam idem ille actus erit, semper idem-

que pulsus, regimen et positio manus, quae ad talem iactum requiritur.
Nunquam autem in omnibus semper erit talis pulsus etc., quia attends omnibus
circumstantiis semper et in omnibus nunquam causa se determinabit ad
talem pulsum etc.

Neque doctrinae huic obest, quod totum hoc tanquam a radice dimanat
ex ipsa fragilitate et libertate causae liberae, ignorantia, inadvertentia et cae-
teris. Nam quanquam ab hac radice proveniat, est talis, ut nihil per hoc illi
desit potendae ad semper proiiciendos talos Coenses, nihil, inquam, phy-
sicum aut morale requisitum ex parte principii, quod erat necesse, ut talis

impossibilitas ,antecedens' vocaretur. Id vero solum ex eo, quod proveniat a

praedictis circumstantiis ut a radice, fit, ut talis impossibilitas ,media' dicatur
et non ,pura absoluta consequens'. Quia enim ad asserendam hanc im-

82 Est apud Iesuitas huius temporis observatio satis frequens: „[...] notanda est [...]
differentia inter impotentiam physicam, et moralem quae est in toto collectivo
indeterminate, [...] quia physica antecedit factum, ita ut ex vi illius sit impossibile et
implied contradictionem saltern naturaliter non sequi effectum: Impotentia vero moralis
consequitur factum, atque adeo nullam dicit implicantiam contradictionis
antecedenter" (FRANCISCUS AlbertinUS: Corollaria, seu quaestiones theologicae, quae deducuntur

ex principiis philosophicis complexés ['1606]. Lugduni 1629, p. 286a). - „Eadem vero
impossibilitas [sc. moralis] rursus recte dicitur non antecedens, qualis nempe libertatem
impedit, sed consequens [...], quia non tollit libertatem ac potestatem intrinsecam
absolute vitandi omnia etiam collective" (ADAM TANNER: Theologiae Scholasticae tomus II.
Ingolstadii 1626, col. 1243).

83 Cf. MOLINA: Concordia, pp. 124sqq. Quem locum suppresso nomine autoris
verbatim reproduxit ZUMEL: In Vrimam Secundae, pp. 112a—14a.

84 ARISTOTELES: De coelo II, 12, 292a28.



Ioannes Perlin, Tractatus de gratia actuali controv. 5 713

possibilitatem non solum consideratur effectus ut repositus, sed effectus in
ordine ad talem causam ut ab ilia proveniens attentis omnibus circum-
stantiis, quae praecedunt, ideo ,media' dicitur.85 Connotat enim aliquid quod
praesupponatur, in quo similitudinem refert impossibilitatis antecedentis.

Quo posito dico:

Dico 1°: Homo in statu naturae integrae posset viribus naturae perseverare
longo tempore in observatione omnium praeceptorum, ita ut nullum trans-
grederetur.

Sic D. Thom. art. 2 et 8,86 MAG. in 2 dist. 24 et 29,87 CONRAD. Prima
Secundae hic q. 2,88 HENRICUS Quodlibet 11 q. 7,89 ALBER. 2. p. Summae q. 90

tract. 14 memb. 1 et 2,90 BONA, in 2 dist. 24 q. 2,91 DURAN. dist. 28 q. 3,92

MARSIL. in 2 dist. 18 art. 2,93 ZUMEL hic disp. 2 art. 2 conclusione 7,94 P.

SUAREZ In Summam tract. 2 lib. 2 c. I.95 Et probatur <MS. add.-. 1°>, nam in
eo statu nullae erant tentationes passionum, nulla incommoda rerum,
perfecta cognitio, advertentia summa, facilitas magna ad bonum, summa félicitas

in vita: ex quo fit, ut tunc posset homo servare omnia praecepta ista
collective viribus naturae.

Dico 2°: Homo lapsus non potest de facto servare omnia praecepta naturalia

per longum tempus collective viribus naturae. Et oppositum ut minimum est
temerarium.

Tenent conclusionem P. SUAREZ supra In Summam tract. 2 lib. 2 c. 10

num. 12,96 P. MOL. disp. ilia 20,97 P. VALENT, disp. 8 q. 1 punct. 5,98 Illust.

85 Cf. ZUMEL: In Primam Secundae, p. 105a: „Possibilitas autem vel impossibilitas
moralis non ex naturis rerum absolute pensanda est, sed ex circumstantiis loci et tem-
poris aliisque huiusmodi et etiam ex impedimentis operationum." — Ibid. p. 174b:
„Potentia moralis dicit possibilitatem in ordine ad actum ut coniunctum pluribus diffi-
cultatibus."

86 THOMAS de Aquino: Summa theologiae I-II q. 109 art. 2, art. 8.

87 PETRUS LombARDUS: Sententiarum libri IV. PL (Migne) 192, col. 701—06, 719—20.
88 CONRAD KOELLIN: Expositio commentaria prima in Primam Secundae Angelici

Doctoris. Coloniae 1512.
89 Locum non inveni.
90 ALBERTUS MAGNUS: Summa theologiae. Opera omnia t. 34/2. Monasterii 1978sqq.
91 BONAVENTURA: II Sent. p. 557.
92 DURANDUS: II Sent. dist. 28 q. 3 n. 8, op. cit. f. 179a.
93 MARSILIUS DE INGHEN: II Sent. q. 18 art. 2. Argentorati 1501 / Repr. Frankfurt

a.M. 1966, f. 297rb.
94 ZUMEL: In Primam Secundae, pp. 107a—08b. Inde et catalogus testimoniorum

antecedentium depromptus est.
95 Potius: SUÂREZ: De Deo uno et trino ('1606) tr. 2 lib. 2 c. 10 n. 11. Opera omnia t.

1, p. 376a.
96 SUÂREZ: De Deo uno et trino, p. 376b/77a.
97 MOLINA: Concordia, pp. 121-27.



714 Sven K. Knebel

BELLAR. lib. 5° De gratia et libera arbitrio c. 5," ZUMEL conclusione 3 iuncta
6,100 qui ait oppositum <76v> esse ad minus erroneum vel errori proxi-
mum,101 DlVUS ThOM. art. 8,102 et 3° Contra Gentes c. 156 <MS.: 3 et 26>,
RiCARDUS in 2° dist. 28 art. 7,103 Marsi. q. 18 <MS.: 8> art. 2 concl. <MS.:

q.> 4,104 DECANUS art. 7,105 HENRI. Quodlibet 5 q. 20,106 BONAVENTURA in 2

dist. 28 art. 1 q. 3,107 AEGIDIUS q. 4,108 VEGA De iustißcatione q. 12 et 13,109 et
GERSON Alphabetum 54 litera S.440 Definiturque in Milevitano can. 3. 4. 5,111

in Arausicano II canone 22,112 in Africano can. 78, 79 et 80,113 Tridentino
sessione 6 can. 2,114 Toletano III canone 2.115 Quae concilia absolute defi-
niunt totam legem impleri non posse absque gratia Dei per Christum.
Accedunt Patres INNOCENT. I in epistola ad Concilium Carthaginense,446 et in
epistola ad Milevitanum,nl CAELESTINUS I epistola 1 ad episcopos Galliae c. 6. 10

et 11,118 AUGUST, saepissime ab epistola 90 usque ad 106,119 lib. De spiritu et

98 GREGORIUS DE VALENTIA: Commentariorum theologicorum t.2 complectens omnia

Primae Secundae D. Thomae theoremata. Lugduni 1609, col. 921E—926A.
99 BELLARMINUS: Controversiarum, pp. 44sqq.
100 ZUMEL: In Primam Secundae, pp. 103a, 106b.
101 ZUMEL: In Primam Secundae, p. 103a (inde et catalogus testimoniorum sequen-

tium depromptus est). Confirmatur a SUÂREZ: De gratia Dei P.I lib. 1 c. 26 n. 12, op.
cit. p. 510b.

102 THOMAS DE Aquino: Summa theologiae I-II q. 109 art. 8.

103 Potius: RICARDUS DE MEDIAVILLA: II Sent. dist. 28 art. 2 q. 2.
104 MARSILIUS DE INGHEN: II Sent., f. 298ra.
105 TAPPER: Explicatio, p. 322.
106 HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibeta. Parisiis 1518 / Repr. 1961, ff. 196v/97r.
107 BONAVENTURA: II Sent., p. 680.
108 potius; AEGIDIUS ROMANUS: II Sent. dist. 28 q. 1 art. 4, op. cit. pp. 367sq.
109 VEGA: Opusculum XV quaestionum, pp. 857a, 861b-63a (q. 13).
110 jqec tefertur ad PS.-IOANNIS GERSON: Alphabetum divini amoris (Opera omnia, ed.

Du PIN. Antverpiae [potius: Amstelodami] 1706, t.3, pp. 769—800) neque ad aliud
opusculorum Cancellario attributorum.

141 J.D. MANSI: Sacrorum Conciliorum nova et amplissima collectio, t.4. Florentiis 1760 /
Repr. Paris 1901, pp. 325-34. Pro hoc et sequente testimonio vide GREGORIUM DE
VALENTIA: In Primam Secundae, col. 920C.

112 Enchir. Symb. § 392.
113 Locum non inveni.
144 Enchir. Symb. § 1552.
115 Locum non inveni.
1,6 INNOCENTIUS I.: Ep. „In requirendis" (27.1.417). In: AUGUSTINUS: Ejft. 181.

PL (Migne) 33, col. 112.
417 INNOCENTIUS I.: Ep. „Inter ceteras Ecclesiae Romanae" (27.1.417). In:

AUGUSTINUS: Ep. 182. PL (Migne) 33, col. 784.
448 Capitula Ps.-Caelestina (Indiculus). In: Enchir. Symb. §§ 244-49.



Ioannes Perlin, Tractatus de gratia actuali controv. 5 715

liftera}20 et lib. De gratia Christi c. 8 et 9,121 De gratia et libero arbitrio c. 10 et
11,122 2° Contra Pelagium c. 25,123 et De natura et gratia c. 59,124 HIERONYMUS

in epistola ad Ctesiphontem,125 et Dialogis III contra Pelagianos, GreGORJUS Homil.
11 in Ezechiel.}26 2° Moral, c. 12,127 et 7° c. 15,128 CHRYSOSTOMUS etiam in
illud Matth. 21 „Solvite et adducite mihi",129 CYRILLUS 2° In loannem c. 45,130

BASILIUS Sermone de libero arbitrio,131 CypriA. Sermone de mortalitate,132 et alii.

Dices intelligi haec omnia de adimpletione totius legis tarn quoad naturalia
tam quoad supernaturalia, et prout conducit ad vitam aeternam.

Contra. Licet haec solutio sufficiat ad excusandum oppositam ab haeresi,
non tarnen a temeritate, quia Augustinus, qui fuit tempore Milevitani et
Arausicani, absolute negat posse viribus naturae servari omnia praecepta
Decalogi, et quia concilia volunt aliquod discrimen assignare inter hominem
lapsum et integrum. Cum ergo certo constet non posse integrum viribus
naturae omnia praecepta supernaturalia servare, imo neque naturalia in or-
dine ad vitam aeternam, fit, ut discrimen sumendum sit ordine ad collec-
tionem naturalium.

Et confirmatur: quia rationem <MS.: ratione> huius impotentiae non
ponunt concilia et Sancti in excellentiam <MS.: excellentia> praeceptorum
et in illorum supernaturalitatem <MS.: -tate>, sed in naturae nostrae fragili-
tatem <MS.: -tate> et deordinationem <MS.: -tione> ex peccato relictam
<MS.: relicta>. Quando vero de singulis operibus loquuntur, saepe explicant
ad ilia, ut ad pietatem et vitam aeternam conducunt, requiri gratiam. Unde
non est par ratio de singulis operibus. Tandem fragilitas humana adiuncta
tot impedimentis, quae ex pugna carnis et tentationibus quotidianis veniunt,
ex tot considerationibus, ignorantiae pravis habitibus et aliis huiusmodi, non

119 AUGUSTINUS: Epistolae ordinis novi 175, 181, 176, 182, 178, 177, 183, 184, 163,
164, 159, 162, 169, 211, 191,194, 186. PL (Migne) 33.

120 ValentiA: In Primam Secundae, col. 920E, allegat huius libri capita 14 et 19.
121 AUGUSTINUS: De gratia Christi et de peccato originali. PL (Migne) 44, col. 364sq.
122 AUGUSTINUS: De gratia et libero arbitrio. PL (Migne) 44, col. 894sq.
123 Locum non inveni.
124 AUGUSTINUS: De natura et gratia. PL (Migne) 44, col. 281.
125 HIERONYMUS: Ep. 132 ad Ctesiphontem. PL (Migne) 22, col. 1147sqq.
126 Locum non inveni. VALENTIA: In Primant Secundae, col. 923C, affert locum

eiusdem autoris Homiliae 13.
127 Potius: GREGORIUS MAGNUS: Moralium üb. 2 c. 11. PL (Migne) 75, col. 564-65.
128 Locum non inveni.
129 IOANNES CHRYSOSTOMOS: Homiliae in Matthaeum. PG (Migne) 58, col. 627sqq.

Allegatio est obscura.
130 CYRILLUS ALEXANDRINUS: Commentarius in loannis Evangelium. PG (Migne) 43.

Locum non inveni.
131 PS.-BASILIUS MAGNUS: De libero arbitrio, op. cit.
132 CYPRIANUS: De mortalitate liber nn. 3—5. PL (Migne) 4, col. 606—07.



716 Sven K. Knebel

fert consistentiam in bono rationis longo tempore. Ergo non poterit de

facto servare omnia praecepta naturalia collective.
<77r> Confirmatur in naturalibus: Res composita ex contrariis et quae

inter ipsa contraria versatur, non potest diu persistere sine corruptione et

gravi laesione: ergo similiter in moralibus.133 Ex quibus constat idem dicen-
dum esse de homine in puris naturalibus. Quamquam enim non sit tarn cer-
tum hoc de homine pro isto statu, est tarnen satis certum. Nam funda-
mentum fragilitatis humanae reliquorumque occurrentium tantum militât in
hoc statu quam in lapsu, cum peccatum originale, quod addit status naturae
lapsae, nullum physicum aut morale impedimentum ponat, quod non repe-
riatur in pura natura. Peccatum enim nihil positivum est neque quantum ad

hoc est aliud discrimen inter naturam puram et lapsam, quam inter hominem
nudum et spoliatum.134

Dico 3°: Quamvis auxilium speciale Dei, si adesset, sufficeret in omni statu
ad omnem collectionem praeceptorum naturalium servandam, de facto
tarnen in natura lapsa non est paratum nec confertur homini in peccato mor-
tali existenti ad modum, quo paratum est existenti in gratia. Quare nunc
necessaria est gratia iustificans ad omnia praecepta naturaüa collective
servanda per longum tempus.

Sic MAGISTER in 2° dist. 25,135 D. Thom. art. 8,136 et 3° Contra Gen. c.

160,137 et De veritate q. 16 art. 4,138 Doctores communiter dist. 28, ibi CAP-

REOL. q. unica art. 1 conclusione 3,139 ARGENTINA q. 1 art. I,140 AEGIDIUS

q. 1 art. 4,141 MARSIL. art. 2 conclusione 4,142 Henr. Quodlib. 5 q. 20,143

DECANUS art. 7 pag. 370,144 SOTO 1° De natura et gratia c. 2,145 P. MOLINA,
P. SUAREZ, P. Bellarmi.: supra.

133 Cf. ZUMEL: In Vrimam Secundae, p. 104a (tertia ratio).
134 Cf. SOTUS: De natura et gratia 1, 13, f. 48r: „Homo in puris naturalibus ab homine

lapso non aliter [...] differt [...] quam uti homo nudus, qui nunquam fuit indutus, ab

homine nudato quibus fuerat vestitus. Ambo enim sunt aeque nudi."
135 PETRUS LOMBARDUS: Sententiarum, col. 706-09.
136 Thomas DE AQUINO: Summa theologiae I II q. 109 art. 8.
437 Potius: THOMAS de AQUINO: Summa contra gentiles III, 161.
138 Potius: Thomas de AQUINO: De veritate q. 24 art. 12.
139 IOANNES CAPREOLUS: Defensiones theologiae D. Thomae Aquinatis, ed. C. PABAN /

TH. PÈGUES, t.4. Turonibus 1903 / Repr. Frankfurt a.M. 1967, pp. 284b/85a.
140 Thomas DE Argentina: II Sent. dist. 28-29 q. 1 art. 1. Venetiis 1564 / Repr.

Frankfurt a.M. 1965, ff. 180rb-181ra.
141 Aegidius Romanus: II Sent., ut supra.
142 MARSILIUS DE INGHEN: II Sent., f. 298ra.
143 HENRICUS DE GANDAVO: Quodlibeta, ut supra.
144 TAPPER: Explicatio, ut supra.
145 SOTUS: De natura et gratia, ut supra.



Ioannes Perlin, Tractatus de gratia actuali controv. 5 717

Probatur secunda pars conclusionis (nam prima est clara et omnium,
infraque de illa erit sermo) ex conciliis citatis, ex toto capite 3° Ad Romanos,

et Threno. 1° ibi „Peccatum peccavit Hierusalem, propterea instabilis facta
est".146

Item: Peccator est indignus auxiliis efficacibus ad vitanda peccata, imo et
omni auxilio naturae non debito: ergo Deus non est paratus ad dandum illi
auxilia effïcacia ad vitandum omnia peccata per longum tempus. Neque
solum est impossibile homini existenti in mortali servare omne praeceptum
naturale per longum tempus sine speciali auxilio Dei, sed etiam suo modo
eandem impossibilitatem habet respectu praecepti difficillimi saepe occur-
rentis secundum suam speciem considerato, v.g. respectu praecepti conti-
nentiae. Colligitur ex PAULO Ad Rom. 7 specialiter inquirente, quis eum
liberaret ab huiusmodi tentationibus, respondenteque gratiam per Iesum
Christum esse potentem ad hoc.147 Et ratio est, quia si haec praecepta dif-
fîcillima posset homo diu servare viribus suis, posset homo servare diu
totam legem, cum reliqua sint non tarn difficilia neque tarn <77v> crebro
accidant, et

Confirmatur: quia saepe existentes in mortali servant aha praecepta faci-
lia et raro occurrentia per longum tempus eis solum, quae difficilia sunt et

saepe occurrunt, violatis. Ergo seclusis istis possibile esset totam legem
servare. Ergo si haec etiam diu potest servare existens in mortali, sequitur,
quod possit totam legem.

Dico 4°: Longum tempus, per quod non potest homo omnia vel difficilia
haec praecepta servare, non aequaliter se habet respectu omnium hominum.
Ideo brevius est, quo plures se offerunt alicui difficultates, sive ab intrinseco
ratione passionum vehementium aut pravorum habituum, sive ab extrinseco
ratione tentationum Daemonis et occasionum occurrentium. Unde quod
respectu unius hominis est longum tempus, respectu alterius est breve. Hinc
fit tantam posse esse alicuius tentationem, tantam vehementiam et fragili-
tatem, ut breve tempus, v.g. unius diei, sit longum respectu illius, ita ut licet
in quolibet instand determinato non sit impossibile illam tentationem
vincere, per totum tarnen diem impossibile sit absque gratia per Christum.

Dico 5°: Impossibilitas, quam hucusque asseruimus, non est physica aut
moralis absoluta, sed media ilia explicata in notabili.148

146 Lam. 1, 8. Testimonium allatum a VALENTIA: In Primam Secundae, col. 923B.
147 Ad Rom. 7, 24-25.
148 Cf. ZUMEL: In Primam Secundae, p. 105a: „Quarta conclusio. Haec impossibilitas

observandi omnia mandata naturalia collective, sine supernaturali auxilio Dei, non est
intelligenda de impossibilitate physica, sed de impossibilitate morali [...] Impossibilitas
ergo moralis in hoc tantum consistât, quod licet possit implere legem possibilitate
physica, quae non dicit repugnantiam cum potentiis operativis intellectus et voluntatis,
abstrahendo ab omnibus difficultatibus, quae possunt in particulari occurrere, nun-
quam tamen reducetur talis potentia in actum sine auxilio supernaturali Dei." Zumel



718 Sven K. Knebel

Et quidem, quod non sit physica aut moralis absoluta, evidenter proba-
tur: nam alias non imputaretur peccatum delinquenti. Et quia, nisi physicum
aliquid, neque morale ex necessario requisitis ad possibilitatem vitandi pec-
cata deest homini (alias ei non imputaretur peccatum), et quia in quacunque
occasione et tentatione et tempore, praecepto et observatione, sive collective
sive divisive sumatur, homo est liber, ergo physice et moraliter morali illa
potentia absoluta homo potest vitare omnia peccata adhuc collective, si ser-
mo sit de possibilitate physica et morali absoluta. Atque hinc constat im-
possibilitatem a nobis traditam nullam aham esse posse nisi moralem
mediana in notabili explicatam. Nulla enim aha potest assignari aut fingi, secundum

quam homini <MS.: homo> fit impossibile <MS. add.: viribus natu-
rae> servare omnia praecepta naturalia collective viribus naturae per longum
tempus.

Ad argumenta primae sententiae:
Et ad primum respondetur solum probare posse physice et moraliter

absolute, non autem posse potentia media, quod est dicere: non faciet de

facto, quia sicut est rationalis, ita etiam est sensitivus et amabit bonum sen-
sibile, quia libéré volet illud allectus illius bonitate. Neque obstat maiorem
inclinationem esse ad bonum rationis, quia hcet hoc ita sit, non sunt tarnen
tot difficultates in <78r> persecutione boni sensibilis quam in persecutione
boni intellectuahs, neque ita efficaciter proponitur hoc ac illud.

Ad secundum respondetur difficultates circa bonum rationis efficere, ne
circa illud diu homo versetur.

Ad terüum respondetur posse physice et moraliter absolute. Quod suffi-
cit.

Ad quartum respondetur solum probare potendam physicam et moralem
absolutam, non autem mediam, ut videre est in eo, qui, quamvis intensos
virtutum habitus infusos et acquisitos habeat, nihilominus solet facillime
peccare, quia vult et movetur a bono sensibili.

Ad primam confirmationem respondetur similiter. Ad secundam respondetur

in natura intégra ideo potuisse hominem, quia nullae aderant
difficultates, sed omnia illa quae in prima conclusione dixi. Ad tertiam negatur

ipse fatetur quidem conclusionem suam, quae satis communis fuit in Schola Salman-
tina XVI. saeculi, tantum probabilem esse: „Et quidem probabilis est iuxta ea quae
diximus. Sed nihilominus suas habet difficultates: Nam quod est possibile physice, licet
sit impossibile moraliter, nullum sequitur inconveniens, si reducatur ad actum in aliquo
casu raro: ergo non est inconveniens dicere, quod aliquis sine auxilio Dei perseverabit
longo tempore sine novo peccato, sive fuerit in gratia, sive non; quod non videtur
tutum. Item: Quia forte istam impossibilitatem moralem non negaret Pelagius [...]" (p.
111b). VÄZQUEZ: In Primam Secundae disp. 189 nn. 170—73, op. cit. p. 319, ipsissima
ratione solutionem impugnat, cum SUÂREZ: De gratia P.I, lib. 1 c. 24 n. 31, op. cit. p.
499a, id scrupulum ortum esse teneat ex tollenda aequivocatione distinctionis impossi-
bilitatis physicae et moralis.



Ioannes Perlin, Tractatus de gratia actuali controv. 5 719

comparatio, si sensus sit de potentia media, quae in statu integro aderat

homini, in lapso non.
Ad quintum et eius confïrmationem respondetur difficultatem, quae re-

peritur in tota collectione, esse persistere in eodem proposito diu, quod in
unoquoque divisive non est. Quae difficultas non tollit potentiam physicam
et moralem absolutam, sed mediam, et inducit impossibilitatem mediam.

Ad sextum cum sua confirmatione respondetur solum procedere de
potentia physica et morali absoluta, non de media, quia cum haec non deficiat
ob physicum impedimentum aut morale tollens virtutem ad agendum, sed

per morale impedimentum medium, morale tantum terminum habere debet,
scilicet longum tempus ita, ut sicut nullum est instans determinatum aut pars
ultima, per quae constituatur tempus in ratione longi temporis — quia quod-
cunque longum tempus assignetur, per hoc, quod minima particula vel
instans auferatur, non desinit esse longum tempus —, sic etiam non est
assignable instans, intra quod possit quis diu praecepta servare et non ultra, sed

tantum potest assignari longum tempus, quodcunque illud sit. — Sed demus

totum quod argumentum intendit: adhuc nihil contra nos. Solum enim
procedit, si aliquam vim habere debet, de potentia media, non de physica et
moraü absoluta. Hanc in quocunque instand concedimus et in quovis
tempore, etiam longissimo, illam negamus. Neque aliquod inconveniens se-

queretur, si quis diceret in hoc instand determinato deesse v.g. Tirio potentiam

mediam ad servandum hoc vel illud praeceptum, supposito <MS.: sup-
positio> longo tempore praecedenti. Esset enim tantum dicere, quod hic et
nunc Tirius non servabit <MS.: servavit> de facto praeceptum.

Ad septimum respondetur solum probare potentiam physicam et moralem

absolutam.
Ad octavum respondetur similiter.
<78v> Ad confïrmationem respondetur: Licet adsit ignorantia invinci-

biüs circa unum praeceptum, non adest circa aha. Vere circa illa peccabit
<MS.: peccavit> in longo tempore. — Sed quid, si illud praeceptum quod
invincibiliter ignorât, est illud circa quod tantum peccaturus erat intra illud
longum tempus? Respondetur iam tempus non esse longum ratione illius
ignorantiae. Unde negatur suppositum.

Ad nonum respondetur solum procedere et probare quod octavum. Nam
quamvis non possimus assignare determinate longum tempus, est tarnen cer-
tum, quod in toto illo de facto peccabitur, et licet demus cognoscere Deum,
intra quod tempus determinate peccabit <MS.: peccavit>, nil contra nos,
quia solum cognoscit, quod peccabit <MS.: peccavit> non defectu potentiae
physicae aut moralis absolute, sed solum, quia nollet abstinere a peccato.

Ad secundae [sc. sententiae] argumenta:
Et ad primum respondetur solum probare fieri aliqua bona a gentibus,

non vero omnia collective per longum tempus.
Ad secundum respondetur gratiam non requin per se, id est quantum est

ex vi physicae entitatis et ut physice quid requisitum ex indigentia physica,



720 Sven K. Knebel

sed tantum ex divina institutione, quae statuit non conferre auxilia efficacia
ad vitanda omnia peccata intra longum tempus existenti in mortali.

Ad tertium respondetur non posse hominem certe scire se in longo
tempore non peccasse mortaliter, quamvis posset probabilibus coniecturis id
sibi persuadere.

Ad ultimum respondetur non teneri hominem ad id, quoniam ignorât
quodnam sit longum tempus, vel quando adveniat. — Sed demus scire: et
concedo totum. Tunc vero non est distinctum peccatum ab eo quod postea
committet, sed circumstantia illius. Sicut qui videns ad superandam tenta-
tionem carnis necessariam sibi esse communionem vel confessionem, et non
communicat nec confitetur, duo peccata non committit <MS.: committi>,
alterum luxuriae, omissionis illorum sacramentorum alterum, sed unum
luxuriae cum circumstantia omissionis illorum duorum sacramentorum.149

Abstract:
The American Molinist ]uan P'erlin, whose teaching career ended at the Jesuit college of
Cologne, left a Treatise on efficacious grace (1607/18), hitherto unpublished, part of
which is edited here. This text assesses the anthropological commitment of Catholic

theology. The key features of the anthropology found in the Tridentine Decree of
Justification (1547) are the freedom of the will and the weakness of the will. The first of
these consists in the human ability to resist any temptation in any given situation, the

latter in the impossibility of resisting every temptation in the long run. How do these two

claims cohere? Among the hypotheses defending the claims discussed in scholastic theology,

the fairly common 16th-century distinction between physical and moral impossibility
received an ingenious interpretation within Molinism. Molina held that 'moral

impossibility' can be explained by a comparison with the game of dice: avoiding every sin

is as unlikely as throwing a double six a thousand times in a row. Moral impossibility
allows for randomizing. This line of reasoning has been pursued by Juan Perlin. As for
the distinction between physical and moral certainty, he concluded that whereas physical
certainty is based on the knowledge of an antecedent necessity, moral certainty is based on

a proto-Humean knowledge by inference. Perlin thus fits into the larger context of the

17th-century 'emergence ofprobability' (Ian Hacking). On the other hand, Perlin is an

early critic of the Teibnifian style of doing theology: his libertarianism goes so far as to

block any moral necessity of God's having chosen the best possible world. As a result, it
seems just as inappropriate for historians of medieval scholasticism as for those of early
modern philosophy to ignore the vast field of theology during the age of the disputes on

grace.

149 Cf. ZUMEL: In Primam Secundae, p. 110b.


	IONNES PERLIN SI : de exteriori principio humanorum actuum, scilicet de gratia Dei

