Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Willensfreiheit und Willensschwéache bei dem Molinisten Juan Perlin
(1569-1638)

Autor: Knebel, Sven K.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760668

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SVEN K. KNEBEL

Willensfreiheit und Willensschwache bei dem
Molinisten Juan Perlin (1569-1638)

wJust say nol!“ Der Slogan, unter den die US-Prisidentengattin Nancy
Reagan seinerzeit ihre Kampagne gegen die Verleitung zum Drogenkonsum
stellte, bringt das im Titel angeschnittene Problem auf den Punkt. In der
Tat: Was wire leichter, als ,,nein* zu sagen? Trotzdem werden viele von uns
bezweifeln, daB eine unter diesem Slogan gefiihrte Antidrogenkampagne
Aussicht auf Erfolg gehabt hat. So leicht es ist, ,,nein®“ zu sagen, und so
richtig und wichtig es erzieherisch ist, an die Willensfreiheit zu appellieren
und den Jugendlichen daran zu erinnern, daff er unter allen Umstinden
»nein® sagen kann, macht der Slogan einen penetrant zwiespiltigen Ein-
druck. Unsere Vorbehalte rihren nicht von den Erfahrungen der Sozial-
arbeiter, sondern daher, dall wir a priori zweifeln: an dem Wahrheitsgehalt
der Philosophie hinter diesem Slogan. Auch wenn wir die Willensfreiheit
hochhalten, scheint uns jede Moralzumutung eigentimlich steril, die sich
tiber die Folgen daraus hinwegsetzt, dal3 die Willensfreiheit anthropologisch
von der Willensschwiche begleitet wird. Was sich in unserem Zweifel mel-
det, sind protestierende Restbestinde der christlichen Anthropologie.

1. Zwischen Augustinismus und Pelagianismus

Wie sich jene Erfolg versprechende Synthese aristotelischer und stoischer
Anthropologie, die im 2. nachchristlichen Jh. etwa bei Alexander von
Aphrodisias ausformuliert vorlag, mit dem christlichen Menschenbild ver-
trigt, speziell mit der in den Paulusbriefen akzentuierten Gnadenbediirf-
tigkeit, ist ein altes Thema, an dessen Konturen sich zwischen dem 5. und
dem 18. Jh. so gut wie nichts gedndert hat. Dogmengeschichtlich steht es im
Mittelpunkt des Streits um den sog. ,Pelagianismus®. Der Augustinismus
tendiert dazu, die Anthropologie der heidnischen Philosophie mit der des
Christentums im Widerstreit zu sehen: ,,Liberum arbitrium, sine gratiae Dei
adiutorio, nonnisi ad peccandum valet.“! Detr Mensch, sagt Luther noch
herausfordernder, wird immer geritten, es kommt nur darauf an, von wem:
von Gott oder vom Teufel. Die von dem theologischen mainstream, beson-
ders innerhalb der Thomaskommentation, seit jeher vertretene Gegen-
position legt es dagegen auf Vermittlung an. Der Begriff der Willensschwdiche

! Bulla ,,Ex omnibus afflictionibus* (1567): Errores Michaelis Baii de hominis na-
tura et de gratia, prop. 27. In: DENZINGER, Heinrich / SCHONMETZER, Adolf (Hgg.):
Enchiridion Symbolorum § 1927. 32. Aufl. Barcelona/Freiburg i.Br./Rom: Herder 1963.



Willensfreiheit und Willensschwiche bei dem Molinisten Juan Perlin 681

bietet die Handhabe, um auf Distanz zu gehen sowohl zur Idolatrie der
Selbstmichtigkeit (autexousiotés) als auch zu deren radikal christlicher Verteu-
felung. Das Rechtfertigungsdekret des Trienter Konzils hat 1547 die
Willensfreiheit? zusammen mit der Willensschwiche? und damit einen
katholisch zu vollfiihrenden Balanceakt zum Dogma erhoben. Mit
Willensfreiheit ist gemeint, daB der Mensch in jeder Situation auch muf}
neinsagen konnen: ,posse dissentire, si velit“.* Mit Willensschwiche ist
etwas gemeint, von dem vorausgesetzt ist, daBl es die Willensfreiheit nicht
aufhebt: ,Diese Unfihigkeit des Willens, einer schweren Versuchung zu
widerstehen, muf3 derart sein®, prizisiert Suarez die Bedingung, unter der
allein der katholische Theologe die Absage an die Selbstmachtigkeit unter-
schreibt, ,,daf} sie die Freiheit bei der Stiinde auch fur den Fall nicht aus-
schlieBt, daB3 der freie Wille von jedem Gnadenbeistand vetlassen ist.“> Also
gesetzt, ohne Hilfe schafft es der Mensch nicht, das moralisch Gebotene zu
vollbringen, dann sollen ihm seine Handlungen trotzdem auch dann voll
zurechenbar sein, wenn die Hilfe ausbleibt. Ist das konsistent? Dogmen-
geschichtlich gehen die Ansichten dariiber auseinander. Bevor der Theologe
sich dem groBen Problem zuwendet, wie die gottliche Gnadenwirksamkeit
selber, von welcher die Erfiilllung der spezifisch christlichen Pflichten Glau-
be, Liebe, Hoffnung abhingt, mit der Willensfreiheit vereinbar ist, falit er
ausschlieBlich die innerweltliche Moral des fiir a/le Menschen, auch die
Nichtchristen, verbindlichen Sittengesetzes ins Auge und stellt sich die
Frage: Ist es kein Widerspruch, daB8 die menschliche Willensfreiheit, um
(schweren) Versuchungen gewachsen zu sein, auf jemandes Hilfe ange-
wiesen ist, dal Gottes Gnadenbeistand dazu motwendig sein soll? Folgt aus
der moralischen Hilfsbediirftigkeit nicht, daB jedes Versagen von vornherein
entschuldigt wire? In der katholischen Theologie wird das meistens be-
stritten. Als ,,Semipelagianer” bezeichnet man diejenigen Theologen, die
gegeniiber solchen Bestreitungsversuchen skeptisch bleiben. Der Semipela-
gianer liBt es sich nicht ausreden, daB es, bezogen auf die konkrete Situa-
tion, ein Widerspruch wire zu behaupten, der Mensch sei frei und dennoch
in dem Sinn auf Gottes Hilfe angewiesen, dal3 er obne dieselbe auBlerstande
ist, sich so zu verhalten, wie es in der betreffenden Situation moralisch von
ihm gefordert ist.

2 Concilium Tridentinum sess. VI: Decretum de iustificatione can. 4. In: DEN-
ZINGER / SCHONMETZER: Ench. Symb. § 1554,

3 Conc. Trid. sess. VI, can. 23. In: DENZINGER / SCHONMETZER: Ench. Symb. §
1573,

4 Zum Hintergrund und zur Wirkung dieser Formel vgl. SCHMUTZ, Jacob: Du péché
de lange a la liberté d’indifférence. Les sources angélologigues de lanthropologie moderne. In: Les
Etudes Philosophiques avril/juin 2002, 169-98.

5> SUAREZ, Francisco: De gratia Dei P.I, lib. 1 c. 24 n. 23. In: DERS.: Opera omnia.
Paris: Vivés 1856-78, t. 7, 496b.



682 Sven K. Knebel

Zum ,Just say no!* wiirde sich trotzdem auch der Semipelagianer nicht
verstanden haben. Der — je niher man hinsieht, desto erstaunlichere — Plura-
lismus der auch in der posttridentinischen Theologie florierenden anthro-
pologischen Ansitze beruht nimlich auf der antipelagianischen Gemein-
samkeit in einer nur scheinbar zweitrangigen Frage. Jeder Flirt mit dem
Pelagianismus hort auf, wo die moralische Leistungsfihigkeit des mensch-
lichen Willens nicht bezogen auf die einzelne Versuchung, sondern bezogen
auf die Multiplikation solcher Situationen zur Debatte steht.6 Wenn man als
Mensch in jedem einzelnen Fall zum Nein imstande ist, folgt daraus, dal
man dazu auch in a/len Fillen oder tUber /ange Zeit imstande wire? Seitdem
Augustins Mitstreiter Hieronymus den rigiden Pelagianer genau diese Fol-
gerung ausdricklich hat ziehen lassen,” hat fiir so gut wie alle katholischen
Theologen eine Tatsache unverriickbar festgestanden: Was auch immer der
Mensch aus eigener Kraft kann, andanernd kann er es nicht. Die Begriin-
dungen dafiir, daB3 die Folgerung von der Moglichkeit im Einzelfall auf die
Moéglichkeit in der Gesamtheit der Fille unzulissig ist, divergieren nicht un-
erheblich, aber interessanterweise haben es eben alle Theologen fiir ihre
Pflicht angesehen, Hypothesen fiir die Tatsache zu entwickeln, 4af die eine
Moglichkeit sich #icht in die andere Moglichkeit Gberfithren liBt; daB auf der
einen Ebene etwas mdglich ist, was auf der anderen #nmaiglich ist.

2. Die Jesuiten und der Semipelagianismus

Unter dem Eindruck des Trienter Konzils war die im ,Spatmittelalter® ver-
breitet gewesene und gegenreformatorisch zunichst hervorgekehrte semipe-
lagianische Position deutlich in die Defensive geraten. An der theologischen
Fakultit von Lowen trat der ungenierte Semipelagianer Ruard Tapper
(1487-1559) ab. Der auf ihn folgte, sein Schiiler Michel de Bay, ist als der
Vater des Baianismus oder Proto-Jansenismus in die Geschichte eingegan-
gen. Auch fithrende Jesuitentheologen der zweiten Hilfte des 16. Jhs.,
namentlich der spitere Kardinal Bellarmin (1542-1621), bekimpften den
Semipelagianismus. Fir Gabriel Vazquez (1549-1604) war 1597 in Spanien
Tappers Position binnen einer Generation unméglich geworden.? In diesem

6 Vgl. zum Folgenden KNEBEL, Sven K.: Vom Ursprung der Sogiologie aus der post-
tridentinischen Theologie. In: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie 41
(1994) 463-90.

7 HIERONYMUS: Dialogus adversus Pelagianos. In: PL (Migne) 23, 523f.

8 Posse hominem servare quodlibet praeceptum et vincere quamlibet tentationem
sigillatim, sensit Ruardus Taper [...]. Scio sane ante triginta annos sententiam, quam
hoc capite confutavimus [sc. posse sine auxilio gratiae singulas tentationes vehementes
superari], solitam in Scholis Hispaniae defendi, quod doctrina et mens Patrum contra
Pelagium nondum omnibus satis perspecta esset: iam vero non solum ab omnibus quos
ego audivi, exploditur, verum etiam erroris Pelagiani insimulatur [...]* (VAZQUEZ,



Willensfreiheit und Willensschwiche bei dem Molinisten Juan Perlin 683

Klima denunzierte er 1593 seinen Rivalen Suarez (1548-1617) bei der
Ordensleitung.? Suarez hat sich dann in seinem posthum veroffentlichten
Gnadentraktat der Gegenposition zum Semipelagianismus seinerseits ange-
schlossen (,,sententia communiter recepta®).l? Selbst Luis Molina (1535—
1600) wagte es 1588 nicht, iiber das eingehende Pro und Contra hinaus sich
fir den Semipelagianismus formlich auszusprechen. Zu stark war der institu-
tionelle Widerstand, auf den er ordensintern gerade in diesem Punkt ge-
stoBen war.!l Er zog es vor, seine Position nach auBen hin zu verschleiern.12
Nicht die spanischen, sondern erst die belgischen und franzosischen
Jesuiten haben in der Folgezeit (besonders durch die auf ihre Initiative hin
erfolgte Verketzerung des Jansenismus) dafiir gesorgt, dal ,,Semipelagia-
ner®, ,,Molinist* und ,,Jesuit* fast synonym wurden.!3

Einstweilen sind wir noch weit davon entfernt, das Verlaufsprofil der
frihneuzeitlichen Gnadenstreitigkeiten mit der gehoérigen Trennschirfe
nachzeichnen zu kénnen. In dieser Beziehung ist, obwohl er die Theologie
des Zeitalters der Gnadenstreitigkeiten beerbt, auch die Renaissance des
spekulativen Theismus in der angloamerikanischen Philosophie eigentiimlich

Gabriel: Commentariorum ac Disputationum in Primam Secundae Sancti Thomae tomus 11
(11605). Lyon: Pillehotte 1620, 289 und 296).

? Vizquez legte in seinem Brief an C. Aquaviva S] vom 22.4.1593 (ediert von
SCORRAILLE, Raoul de: Francois Suareg de la Compagnie de Jésus d’aprés ses lettres, ses antres
écrits inédits et un grand nombre de documents nonveanx. Paris: Lethielleux 1912-13, t.2, 479—
81) Sudrez u.a. die folgende These zur Last: ,Potest quis singulas tentationes quan-
tumvis vehementes contra praecepta naturalia vincere sine ullo auxilio gratiae et facere
quodcumque opus morale eximiae virtutis sigillatim, licet non omnia copulative.

10 SUAREZ: De gratia Dei P.I, 492a (lib. 1 c. 24 n. 8).

11'vgl. das Rechtfertigungsschreiben Molinas an den Ordensgeneral Aquaviva vom
19.6.1587 im Anhang zur kritischen Ausgabe MOLINA, Luis: Liberi arbitrii cum gratiae
donis, divina praescientia, providentia, praedestinatione et reprobatione Concordia, hg. v. Johan-
nes RABENECK. Ofia-Madrid: Collegium Maximum 1953, 659f.

12 MOLINA: Concordia, 116 und 120 (q. 14 art. 13 disp. 19).

13 Nur den scholastisch gebildeten unter ihren Gegnern blieben die Differenzen
gelaufig. Vgl. NORIS, Enrico OSA: Vindiciae Augustinianae, quibus S. Doctoris scripta
adversus Pelagianos ac Semi-Pelagianos a Recentiorum censuris asseruntur (11673). In: PL
(Migne) 47, 573-883. Selber des Jansenismus verdichtig (REUSCH, Franz Heinrich: Der
Index der verbotenen Biicher. Ein Beitrag zur Kirchen- und Literaturgeschichte. Bonn 1883-85 /
Repr. Aalen: Scientia 1967, Bd. 1I/1, 671-76; WERNER, Catl: Frang Swuarez und die
Scholastik der letzten Jabrbunderte Bd. 1. Regensburg 1889 / Repr. New York: Franklin
1962, 295-309), spielte er die spanischen Jesuiten gegen die belgischen und franzo-
sischen systematisch aus. Auf der anderen Seite ist das einzige gute Haar, das der
liberale Kulturkimpfer des 19. Jhs. an den Jesuiten ldBt, just ihr ,,.Semipelagianismus®,
So der Abgeordnete Eduard Windthorst (Fortschrittspartei) bei der ersten Lesung des
Jesuitengesetzes im Deutschen Reichstag am 15.5.1872 (Stenographische Berichte 1872,
389a).



684 Sven K. Knebel

steril geblieben.!* Immerhin haben im vorigen Jahrhundert einige Gelehrte
damit begonnen, unsere Quellenkenntnis der Zeit vor, wihrend und nach
den romischen Controversiae de divinae gratiae auxiliis (1598-1607) durch die
Edition einschligiger Archivalien zu erweitern. Genannt seien: RAOUL DE
SCORRAILLE zu Suarez, XAVIER-MARIE LE BACHELET zu Bellarmin und
Leonard Lessius S] (f 1623), VICENTE BELTRAN DE HEREDIA zu Domingo
Bafiez OP (1 1604), WILHELM HENTRICH zu Gregor von Valencia SJ (}
1603), FRIEDRICH STEGMULLER zu Francisco Vitoria OP ( 1546), Molina,
Suarez und Vazquez, VICENTE MUNOZ DELGADO zu Francisco Zumel OM
(t 1607), KLAUS REINHARDT zu Pedro Luis SJ (f 1602) und Nicolau Go-
dinho SJ (} 1616), JOHANNES STOHR zu Pedro de Herrera OP (} 1630),
ISAAC VAZQUEZ JANEIRO zu Juan de Rada OFM (} 1608), Francisco de
Herrera OFM (1 1609) und Juan de Cartagena OFM (t 1617), MANFRED
BIERSACK zu Bellarmin, ESTANISLAO OLIVARES zu Diego Granado SJ (}
1632). Der quellenmiBigen ErschlieBung der Wirkungsgeschichte des Cot-
nelius Jansenius (T 1638) bis zur Bulle ,,Unigenitus® 1713 hat LUCIEN CEYS-
SENS ein gewaltiges Lebenswerk gewidmet.1®

Die folgende Textedition zur Wirkungsgeschichte Molinas versteht sich
als ein Beitrag zu dieser Forschungsrichtung. Wir lernen durch seinen bisher
unveroffentlichten Gnadentraktat einen jiingeren spanischen Jesuitentheo-
logen kennen, der den von Molina noch verklausuliert vorgetragenen Semi-
pelagianismus wieder ungeniert vertritt.

3. Der Autor

Obgleich er nicht viel veroffentlicht hat und das Veréffentlichte wohl auch
weniger spektakulir ist als das Unveroffentlichte, ist Juan Perlin SJ (1569—
1638) kein Unbekannter. JOHANNES STOHR, von seinem Lehrer FRIEDRICH
STEGMULLER auf Perlin und dessen in Koéln befindlichen NachlaB31¢ an-

14 Selbst der historisch ambitionierte bekennende Molinist William Lane Craig (vgl.
W.L. CRAIG: The Problem of Divine Foreknowledge and Future Contingents from Aristotle to
Suarez. Leiden: Brill 1988) gesteht freimiitig (DERS.: Divine Foreknowledge and Human
Freedom. The Coberence of Theism: Omniscience. Leiden: Brill 1991, 246), daB3 er es nicht fir
notig gehalten hat, sich iber die scholastische Literatur des 17. Jhs., zu welcher Moli-
nas und Suarez’ Scientia-Media-Hypothese die Veranlassung gegeben hat, ein Urteil zu
bilden. Vgl. dazu KNEBEL, Sven K.: Scientia media. Ein diskursarchiologischer Leitfaden
durch das 17. Jahrbundert. In: Archiv fir Begriffsgeschichte 34 (1991) 262-94.

15 Vgl. VAZQUEZ JANEIRO, Isaac: Les publications du pére Lucien Ceyssens concernant le
Jjansénisme et Uantijansénisme (1937-77). In: Antonianum 53 (1978) 194-266; DERS.:
Lloeuvre littéraire de Lucien Ceyssens sur le jansénisme et antijansénisme: Supplément biblio-
graphigque (1979-85). In: Antonianum 60 (1985) 505-17; DERS.: [...] Deuxiéme supplément
bibliographique (1985-93). In: Antonianum 68 (1993) 375-90.

16 VENNEBUSCH, Johannes: Die theologischen Handschriften des Stadtarchiv Kiln. Kéln/
Wien: Béhlau 1976-83, Bd. 1, 181f.; Bd. 2, 3-5.



Willensfreiheit und Willensschwiche bei dem Molinisten Juan Perlin = 685

gesetzt, verdanken wir eine Monographie tiber diesen Scholastiker.!” Perlin
gehort zu den Weitgereisten seiner Zeit. Obwohl er ihm nie personlich
begegnet ist, war der grofle Suirez von ihm so angetan, dal} er wiederholt
und noch wenige Monate vor seinem Tod die Ordensleitung bat, Perlin aus
Peru nach Spanien zu holen, etwa nach Salamanca, nicht nur, damit er hier
die Drucklegung seiner eigenen Werke besorgen koénne, sondern auch als
den von ihm, Suarez, gewiinschten Mitarbeiter an dem geplanten Philo-
sophiekurs (,,une philosophie qui corresponde a ma théologie®) und als
seinen designierten NachlaBverwalter.!® Der gebiuirtige Kastilianer war schon
als Kind nach Lima gekommen und dort, wie auch zwei seiner Briider, der
Gesellschaft Jesu beigetreten. 1601-03 war er Philosophieprofessor an dem
Kolleg von La Paz, 1603—07 Moraltheologe an dem Kolleg von Cuzco,
1607-20 Professor fiir scholastische Theologie an dem Colegio maximo de
San Pablo in Lima. Endlich doch nach Spanien zuriickgekehrt, lehrte er
1622-25 Ethik am Colegio Imperial von Madrid, 1625-27 am Kolleg von
Murcia und 1627-30 an dem von Alcala de Henares. 1630 wurde er im Zuge
der spanischen Entwicklungshilfepolitik!® als Studienprifekt an das Kélner
Kolleg berufen und verschaffte dort durch seine Doktorpromotion 1631
den Jesuiten auch den angestrebten Einflul auf die theologische Fakultit
der Universitit. An dem Tricoronatum hatte er den spiteren Antijansenisten
Frans van der Veken (1596-1664) und den durch die spanische Moral-
theologie zum Hexenanwalt gewordenen Friedrich von Spee (1591-1635)%
zu Kollegen. Wieder unterwegs nach Spanien ist Perlin 1638 in Diinkirchen
gestorben.

17 STOHR, Johannes: Die theologische Wissenschaftslebre des Juan de Perlin S| (1569
1638) (= Spanische Forschungen der Gérresgesellschaft 11/11). Miinster i.W.: Aschen-
dorff 1967. Basiert auf dem zwischen 1632 und 1638 entstandenen Manuskript zum
ersten Band des Theologiekurses (MS. Koéln, Historisches Archiv GB 2° 197).

18 F. Suirez an M. Vitelleschi, Coimbra 16.1.1617. Nach dem Autograph in franzo-
sischer Ubersetzung ediert bei SCORRAILLE: Swareg t.2, 226-27.

19Vgl. PEREZ GOYENA, A.: Los maestros de teologia espanoles en naciones extranjeras en
los siglos XV'T y XVII. In: Razén y Fe 81 (1927) 518-32; ESCHWEILER, Karl: Die
Philosophie der spanischen Spitscholastik anf den dentschen Universititen des 17. Jhs. In: DERS.:
Gesammelte Aufsitze ur Kulturgeschichte Spaniens (= Spanische Forschungen der
Gorresgesellschaft I/1). Miinster i.W.: Aschendorff 1928, 251-325.

20 Dazu KNEBEL, Sven K.: Naturrecht, Folter, S elbstverzicht. Spees Cautio Criminalis vor
dem Hintergrund der spatscholastischen Moralphilosophie. In: BROCKMANN, Doris / EICHER,
Peter (Hgg.): Die politische Theologie Friedrich von Spees. Miunchen: Fink 1991, 155-89.



686 Sven K. Knebel

4. Das Manuskript

Petlins De exteriori principio humanorum actuum, scilicet de gratia Dei betiteltes
Manuskript,?! aus dem hier die 5. Kontroverse mitgeteilt wird, gehort im
weitesten Sinn zur Kommentarliteratur der Prima Secundae des Thomas von
Aquin. Stofflich decken die vierzehn Kontroversen auBler der bei Thomas
genauso betitelten Quaestio 109 auch die anschlieBenden Quistionen 110
und 111 ab. Es handelt sich also um einen Traktat tiber die aktuelle Gnade.?
So wie Perlin die Kernfrage nach dem Grund der Gnadenwirksamkeit
(Kontrov. 12) beantwortet, zeigt er sich als Vertreter des von Suirez und
Vazquez gelehrten Kongruismus.

Leider ist das Manuskript nicht datiert. Es steht nur fest, dal der Autor
es aus Lima mitgebracht hat. Da wir iber die Chronologie der in Lima
gehaltenen Vorlesungen ab 1615 einigermalen unterrichtet sind und Perlins
Traktat De gratia habituali®® auf 1619 datiert ist, setzen Stegmiiller und Stohr
den systematisch vorangehenden Gnadentraktat auf 1618/19.24 Das ist
plausibel, aber nicht zwingend.?® Ein Argument gegen die Spatdatierung
wire, dal} keine der in der 5. Kontroverse zitierten Publikationen von nach
1606 stammt. Ohne zusitzliche Anhaltspunkte 1iBt sich der Entstehungs-
zeitraum 1607-1618 daher vorliufig nicht weiter einschrinken.

Die 5. Kontroverse behandelt die vom katholischen Theologen zugrunde
zu legende Anthropologie der natura lapsa, wobei der anthropologische
Idealfall (,,#atura integra“) und ebenso der heidnische Standpunkt (,,zatura
pura”) fortlaufend Bertcksichtigung finden. Die Unterscheidung der beiden

21 MS. Koln, Historisches Archiv GB 4° 1. Beschrieben bei STOHR: Wissen-
schaftslehre, 22f.; VENNEBUSCH: Handschriften, Bd. 2, 3. Editorisch werden von mir die
zahlreichen orthographischen Hispanismen nicht eigens vermerkt.

22 Inhaltsverzeichnis: Contr. 1 De natura gratiae (2r-6r). 2 De gratiae creationis
natura (6r-36v). 3 De his quae ex vi solum istius gratiae creationis homo potest effi-
cere (37r—46v). 4 De virtute et sufficientia actualis gratiae creationis quoad ea quae
homo potest ex vi illius velle et facere (47r—671). 5 De potestate et sufficientia actualis
gratiae creationis in ordine ad vincendas tentationes (67r—78v). 6 De gratia redemp-
tionis (78v—82v). 7 De gratia gratum faciente actuali (82v—89r). 8 De gratia excitante
(89r—98v). 9 De gratia adiuvante (98v-105r). 10 De gratia operante et cooperante
(105r-108v). 11 De gratia sufficiente (108v—136v). 12 De actuali efficaci gratia
redemptionis (136v—174v). 13 De actuali gratia redemptionis efficaci concomitante
(174v—195v). 14 De proprietatibus actualis gratiae redemptionis (195v—204r).

23 MS. Kéln, Historisches Archiv GB 4° 7.

24 STOHR: Wissenschaftslebre, 13.

25 Im Jahrhundert der Gnadenstreitigkeiten hielt sich die Abfolge der Vorlesungen
zu diesem groBen Komplex nicht notwendig an den Aufbau der Swmma theologiae. Es
wurde in ihr kriftig herumgesprungen, wie brigens Stéhr selber (STOHR, Johannes:
Zur Friihgeschichte des Gnadenstreites. Miinster 1.W.: Aschendorff 1980, 8-10) von Banez’
Nachfolger Pedro de Herrera berichtet, der in Salamanca 1603/04 tber De gratia Christi
las, dann auf den Anfang der Prima Secundae zurickging, um 1607 De gratia Dei ut
principio exteriori actunm bumanorum zu lesen.



Willensfreiheit und Willensschwiche bei dem Molinisten Juan Perlin 687

Ebenen, auf welchen der vom Trienter Konzil geforderte Balanceakt zu
vollfithren ist, wird von Perlin genau durchgefiithrt. Das erste Dubium er-
ortert Willensfreiheit und Willensschwiche einzelfallbezogen, das zweite
stellt klar, dal durch die Einbeziehung ganzer Zeitriume ein zusitzliches
Problem entsteht, das dritte erortert Willensfreiheit und Willensschwiche
bezogen auf dieses Problem.

5. Molinistischer Antipelagianismus

Die Aufgabe, die sich dem posttridentinischen Theologen stellte, bestand
darin, die folgenden, scheinbar kontradiktorischen Sitze zu bewahrheiten:

1. Es ist moglich, jede Verfehlung zu vermeiden: Alle Verfehlungen sind
vermeidbar.

2. Es ist nicht moglich, jede Verfehlung zu vermeiden: Nicht alle Ver-
fehlungen sind vermeidbar.

Als Scholastiker, als Mitglied der Gesellschaft zur Rettung schiffbrii-
chiger Sitze mit Hilfe von Distinktion, findet Perlin den Lésungsansatz in
zwei Unterscheidungen: in der schon ilteren logischen Unterscheidung
zwischen der ,,divisiven® und der , kollektiven® Interpretation des Allquan-
tors, und in der erst im 16. Jh. von der Schule von Salamanca aufgebrachten,
tberaus erfolgreichen Unterscheidung zwischen ,,physischer” und ,,morali-
scher Moglichkeit.?0 Der zweite Satz — denn der erste ist fir einen
Semipelagianer unproblematisch — wire danach so zu verstehen: ,,Es ist
zwat physisch moéglich, aber moralisch unméoglich, jede Verfehlung zu ver-
“meiden: Nicht alle Verfehlungen insgesamt sind vermeidbar, sondern nur
jede einzelne von ihnen.” Dal} er den zweiten Satz so interpretiert, geht aus
Perlins drei zentralen Thesen hervor: Dubium 1 These 2, Dubium 3 Thesen
2 und 5. Manche Gegner des Semipelagianismus, wie Vazquez, hitten diese
Interpretation zwar abgelehnt, mehrheitlich jedoch war dem antipela-
gianischen Impuls der posttridentinischen Theologie damit Geniige getan.
Das beweist das Votum eines der schirfsten Widersacher Molinas in den
Gnadenstreitigkeiten, des von Perlin gleichwohl eifrig konsultierten Merze-
dariertheologen Francisco Zumel.?” Bis hierher, darf man sagen, hilt sich
Perlin im Rahmen des Ublichen. Spannend wird es erst bei der Begriindung:
Warum ist es moralisch unméglich? Was heilit Gberhaupt ,,moralisch un-
moglich®? Im 3. Dubium, das dariiber Auskunft gibt, profiliert sich Perlin
als Molinist im strengen Sinn des Wortes.

Molina selber hatte bei mehreren Gelegenheiten den in Salamanca ge-
prigten Begriff der ,,moralischen Unmoglichkeit® affirmativ rezipiert, zuerst

26 Vgl. KNEBEL, Sven K.: Wille, Wiirfel und Wabrscheinlichkeit. Das System der mora-
lischen Notwendigkeit in der Jesuitenscholastik 1550—1700. Hamburg: Meiner 2000, 145-53,
281f.

27 Siehe den Apparat zur Textedition.



688 Sven K. Knebel

in seinem 1568 diktierten Gnadentraktat,?® dann 1584 in einer ordensintet-
nen Stellungnahme?? und schlieBlich, kaum verindert, 1588 in der 20. Dis-
putation der Concordia. Sie ist tiberschrieben ,,Wie das Vermogen, die einzel-
nen Siinden — sowohl liBliche als auch Todsiinden — zu vermeiden, mit dem
Unvermogen zusammenhingt, allesamt zu vermeiden®“.3’ Von Anfang an
hatte er den Begriff der ,moralischen Unmoglichkeit” an Beispielen erlidu-
tert, die zeigen, dal mit der Linge jeder sich ber einen gewissen Zeitraum
erstreckenden Leistung sich das Risiko erhoht, daB es zu Fehlern kommt:
Geschicklichkeitsspiele, Sport. 1584 wechselte Molina sein Beispiel. Den
Punkt, auf den es ihm ankam, exemplifizierte er von nun an riicksichtslos an
dem Wirfeln: Auf die Dauer alle sittlichen Verfehlungen zu vermeiden, das
sei in demselben Sinn ,,junmdglich” wie tausendmal in Folge Pasch zu
werfen. Dal} die Serie irgendwann abbricht, liege nicht etwa daran, daB, je
linger sie ist, eine Fortsetzung desto unwahrscheinlicher wire. Zuriick-
liegende Spielergebnisse haben nach Molina nimlich keinen Einflul} auf das
nichste. Das Wiirfeln zeige vielmehr,

»daB aus der Wiederholung oder Zunahme von solchem, das fiir sich genom-
men leicht auf eine bestimmte Weise sich ereignen kann, eine erhéhte Schwie-
rigkeit resultiert, daf} alles zusammengenommen sich auf die nimliche Weise
ereignet; und daB die Anzahl der gleichen Fille so hoch angesetzt werden
kann, daBl #nmaglich alles sich auf die nimliche Weise ereignet.*3!

Die ,,moralische” Unmdéglichkeit resultiert also stellenunabhingig ,,aus der
Schwierigkeit, daB3 etwas sich auf eine bestimmte Weise ereignet, wenn der Fall
so liegt, daB3 es sich nicht leicht jedesmal auf die ndmliche Weise ereignet.32
»Die Unméglichkeit, von welcher wir reden, ist nichts anderes als eine so
groBBe Schwierigkeit fiir den Eintritt eines bestimmten Ereignisses, daf3 man
rationalerweise nach Erwigung der Umstinde urteilen wird, es kénne nicht
eintreten. 33

Im Hinblick auf genau dieses von Molina durch das Wiirfeln angepeilte
Jenseits der Moral iibernimmt nun auch Perlin (f.75v/76r) den Begriff der
,moralischen Unmoglichkeit®.

28 STEGMULLER, Friedrich (Hg.): Newe Molinaschriften (= BGPhThMA 32). Miinster
1.W.: Aschendorff 1935, 97-99. Was Stegmiiller in letzter Minute bewogen hat, Molina
die Verfasserschaft an dem anonym uberlieferten Traktat abzusprechen, ist unklar.

29 STEGMULLER: Molinaschriften, 613-17.
30 MOLINA: Concordia, 121-27.

31 MOLINA: Concordia, 124,38—125,2.

32 MOLINA: Concordia, 123,41-124,1.

33 MOLINA: Concordia, 124,11-13.



Willensfreiheit und Willensschwiche bei dem Molinisten Juan Perlin 689

6. Perlins Theorie der moralischen Unmaiglichkeit

Vertieft wird das Wirfelbeispiel von Perlin selber nicht. Hierzu hatte Molina
offenbar alles Notige gesagt. Tatsachlich fillt der Aufschwung, welchen die
aleatorische Begriindung der moralischen Unmdglichkeit bei Martin de
Esparza S] (1606-89), Pietro Sforza Pallavicino S] (1607—67) und Agustin
de Herrera S] (1623-84) durch die Einbeziehung der mathematischen
Kombinatorik nehmen wird,34 erst in die Zeit nach Petlin.

Perlins selbstindiger Beitrag besteht in einer Systematisierung des Be-
griffs der ,moralischen Unmoglichkeit® und in daran gekntpften erkennt-
nistheoretischen Uberlegungen.

,Unmoglichkeit® soll bedeuten, dal es an der fiir das Eintreten eines
angebbaren Effekts notwendigen Bedingung fehlt. Unter dieser Voraus-
setzung hilt Petlin (£.75t/v) zwei Hauptfille fir unterscheidungsbedurftig:
physische und  moralische Unmoglichkeit. Das wird an Beispielen aus der
scholastischen Psychologie etliutert: dal3 etwas Physisches fehlen kann, an
der Abhingigkeit des Sehens vom Vorhandensein eines Sinneseindrucks;
daf3 etwas Moralisches fehlen kann, an der Abhingigkeit des Wollens davon,
daBl der Verstand dem Willen etwas vorschligt. Worin der Unterschied
zwischen den beiden Fillen besteht, sagt Perlin nicht ausdriicklich, aber die
Scholastik des 17. Jhs. sah hier einen doppelten Unterschied. Erstens lauft
die Motivation des Willens tber die intentionale Schiene, die Reizung des
Sehvermégens aber nicht. Zweitens ist durch den Sinneseindruck der Sehakt
determiniert, durch das praktische Urteil des Verstandes das Wollen aber
nicht.?> Petlin spezifiziert dann die ,,moralische Unmoglichkeit. Er untet-
scheidet eine vorgangige Unmoglichkeit, die mit der Ausiibung der mensch-
lichen Willensfreiheit unvereinbar ist, und eine nachfolgende, die das nicht ist.
Das Beispiel fiir erstere wire die unverschuldete Unkenntnis gewisser Tat-
sachen (Odipus). Die andere (impossibilitas moralis consequens) wird noch ein-
mal unterteilt. Das eine Einteilungsglied macht handlungstheoretisch die
Anwendung auf den alten Grundsatz ,,Omne quod est, quando est, necesse
est esse“: daBl, wenn man das eine tut, man nicht zugleich das Gegenteil
davon tun kann (der Sitzende kann nicht stehen). Bei dem anderen Eintei-
lungsglied — Perlin setzt es als impossibilitas moralis media logisch zwischen die
beiden vorigen — ist die Dihdrese am Ziel. Ich iibersetze mdoglichst wort-
getreu:

»Die mittlere Unmoglichkeit setzt einen Akt nicht voraus, sondern bezeichnet
einen unfehlbaren Zusammenhang mit demjenigen Akt, zu welchem der Wille
in Zukunft unfehlbar sich frei bestimmen wird. Diese Unfehlbarkeit, so sie
denn eine moralische ist, rithrt a) von der Struktur der freien Ursache her, b)

34 Vgl. KNEBEL: Wille, 415-85.
35 KNEBEL: Wille, 200f.
36 Zum scholastischen Begriff , infallibilitas moralis* vgl. das Begriffsregister ebd. 617.



690 Sven K. Knebel

der der auftretenden Handlungsobjekte und -bedingungen, sowie c) von der
Anzahl, Variation und Verschiedenheit der Akte und Situationen; denn all das
zusammengenommen ist Ursache der moralischen Unfehlbarkeit, vermoge
deren es moralisch unfehlbar ist, daB3 eine Ursache sich in Zukunft so oder so,
zum Handeln oder Nichthandeln, frei bestimmen wird. Sofern das, was
unfehlbar sein wird, regelmiBig so eintritt, ist das Gegenteil davon ,moralisch
unmoglich’, nimlich nach Weise dieser mittleren nachfolgenden Unmiglichkeit. Und
mit je groBerer RegelmiBigkeit jenes Ereignis eintreten wird, desto intensiver
ist auch diese Unmdoglichkeit. Zu beachten ist jedoch, daB3 diese Unmdglichkeit
so geartet ist, daBl sie nichts setzt, was die Ursache von vornherein zu dem
fraglichen Effekt unvermégend machte. Denn da sie eine genuin nachfolgende
Unmoglichkeit ist, mufB sie das Kriterium erfiillen, daB sie nichts vorgingig in
der Ursache setzt, was deren Vermogen aufhébe oder schwichte. Das eviden-
teste Beispiel fiir diese mittlere Unmoglichkeit ist die aus jenem Aristoteles-
diktum, durch das iiberhaupt der ganze Themenkomplex ausgezeichnet illus-
triert wird: die Unmoglichkeit, meine ich, immer die héchste Augenzahl zu
wiirfeln, obschon es doch etliche Male durchaus sein kann, daB3 diese heraus-
kommt. DaB} alle Spieler andauernd die hochste Augenzahl wiirfeln, ist jedoch
unmoglich. Nun rithrt diese Unmdoglichkeit nicht von einem Versagen des
Vermogens her, das denen, die bisher dieses Ergebnis erzielten, jetzt etwa
fehlte, sondern daher, daB, da diese Augenzahl ja zufillig herauskommt, es nie
der Fall sein wird, daBl derselbe Zufall sich immer einstellt und ein absolut
identischer Wurf immer wiederholt wird. Daher begreift man, auf welche
Weise diese Unmoglichkeit eine ist, die auf den Akt folgt: Wie der Sitzende
nicht stehen kann, weil er ja sitzt, kann auch nie jedesmal gerade diese Augen-
zahl herauskommen. Nie wird es ja so sein, daB der Akt, der Stofl und die
Stellung der Hand, wie sie fiir einen solchen Wurf erforderlich ist, jedesmal
identisch ausfallen. Das liegt aber daran, dal unter Beriicksichtigung simt-
licher Umstinde die Ursache sich nicht immer und in allen Fillen zu genau
solch einem StoB usw. bestimmen wird. Es bildet auch keinen Einwand gegen
diese Theorie, daB} all das bei einer freien Ursache von deren Gebrechlichkeit
herriihrt, ihrer Freiheit, ihrer Unkenntnis, Unkonzentriertheit usw. Das stimmt
zwar; aber deswegen fehlt es doch dem Vermdgen, jedesmal diese Augenzahl
zu werfen, an nichts: an nichts, sage ich, was physisch oder moralisch kausal
unerliBlich dazu wire; denn das war das Kriterium, um von einer vorgangigen
Unmoglichkeit zu sprechen. Dall die Unmdéglichkeit hier dennoch eine mittlere
heiBt und nicht schlechterdings rein nachfolgend, liegt daran, daB sie ihre Wurzel
an den besagten Umstinden hat. Um diese Unmdéglichkeit zu behaupten,
betrachtet man nimlich einen Effekt nicht als bereits zuriickliegend, sondern
einen Effekt in Rucksicht auf eine so und so beschaffene Ursache, wie er von
ihr unter Beriicksichtigung der gesamten Situation erst noch hervorgeht. Des-
wegen heiBt sie eine ,mittlere’. Threm Begriff nach impliziert sie gewisse
Voraussetzungen, und darin weist sie mit der vorgdngigen Unmoglichkeit eine
Ahnlichkeit auf.

»,Moralische Unmoéglichkeit” hei3t, wiirden wir heute sagen, die Kehrseite
einer statistischen GesetzmifBigkeit. Das wird noch deutlicher, wenn man
eine frithere, mit dem Thema der 5. Kontroverse jedoch eng zusammen-



Willensfreitheit und Willensschwiche bei dem Molinisten Juan Perlin 691

hingende Stelle hinzunimmt,3” an der Perlin darlegt, was erkenntnistheo-
retisch aus der Annahme solcher GesetzmaBigkeiten folgt:

»Die moralische GewiBlheit beztiglich dessen, was in der Regel eintreten wird,
beruht zumindest auf der Erfahrung dhnlicher Ereignisse in der Vergangenheit
und auf der Kenntnis der menschlichen Temperamente, der Neigungen, der
auftretenden Umstinde u.dgl.m. Das aber heiBt einen freizukiinftigen Effekt
inferentiell erkennen, nicht kawusalursichlich. Kausalursichlich wird ein Effekt
erkannt, wenn er vermoge des notwendigen Zusammenhangs von Ursache und
Effekt erkannt wird. Beispielsweise erkenne ich die Wirme als vom Feuer her-
rihrend, weil das Feuer einen notwendigen Zusammenhang mit Wirme und
Erwirmung hat. Wenn eine Ursache aber nicht diesen notwendigen Zusam-
menhang mit dem Effekt aufweist, sondern nur den, dafl sie nach Art eines
Vorstellungsobjekts zu etwas motiviert und anreizt, und wenn in diesem Sinn
der Effekt kausal erkannt wird, indem man ihn mit der Neigung und dem
Hang des Subjekts verkniipft, die von einem solchen Objekt erregt werden,
dann heiBit ein solcher Effekt inferentie/l und nicht kausalursichlich erkannt.
Beispielsweise wissen wir, wieviele Menschen herumlaufen, wir wissen, dal} es
gegenwirtig unendlich viele Gelegenheiten zu siindigen gibt, wir kennen die
menschliche Gebrechlichkeit, den Hang zum Lebensgenull und die unzihligen
Versuchungen des Teufels. Aus all dem prognostizieren wir unfehlbar, dal es
heute abend in dieser Stadt zu irgendeiner Todsiinde kommen wird. Ein
Ereignis auf diese Weise erkennen heilt, es inferentiell erkennen, nicht kausal-
ursichlich, denn die angefithrten Ursachen wirken weder mit Notwendigkeit
auf den Willen ein noch nétigen sie ihn zur Siinde, obschon sie ihn dazu
anregen. Deswegen hat die moralische GewiBheit eine andere Grundlage als
die physische GewiBheit.*

37 | <66r> Dubium quartum: Utrum viribus naturae possit homo servare quod-
cumque praeceptum divisive naturale ex iis quae sunt ad ipsum et proximum? [...]
Ponendum certitudinem moralem de eo quod erit frequenter, ad minus fundari in ex-
perientia similium eventuum praeteritorum et in cognitione complexionum hominum,
inclinationum, circumstantiarum occurrentium et aliorumque similium.Cognoscere
autem hoc modo effectum futurum liberum dicitur cognoscere illum in causa morali
inferente, non autem in causa #nfluente. Tunc enim in causa #nfluente cognoscitur effectus,
quando cognoscitur ex vi necessariae connexionis quam habet causa cum effectu: ut
tunc cognosco calorem in igne seu ex igne, quia habet necessariam connexionem ignis
cum calore et calefactione. Quando autem causa non habet istam necessariam con-
nexionem cum effectu, sed tantum hoc quod est inducere, movere et provocare per
modum obiecti allicientis et excitantis, et ex vi istius causae cognoscitur effectus iun-
gendo simul inclinationem et propensionem operantis, quae a tali obiecto excitatur,
tunc dicitur cognosci effectus in causa inferente effectum, non influente. Verbi gratia
cognoscimus immensem hominum multitudinem, <66v> nunc in mundo esse occa-
siones ad peccandum infinitas, fragilitatem mortalem, propensionem ad delectabilia,
innumeras Daemonis tentationes. Et ex hoc praecognoscimus infallibiliter hoc vespere
futurum esse aliquod peccatum mortale in hac civitate. Ergo hoc modo cognoscere tale
peccatum est cognoscere illud [MS.: illum] in causa znferente, non tamen Znfluente, quia
omnes causae annumeratae nec necessario influunt in voluntatem nec, quamvis illam
moveant, illam necessitant. Atque ex his fit non eodem modo fundari certitudinem
moralem atque certitudinem physicam et naturalem.*



692 Sven K. Knebel

In der Trennung zwischen notwendigen und statistischen Zusammenhingen
und in der These, dal Prognosen etwas anderes sind als Voraussagen auf-
grund von Naturgesetzen, besteht der erkenntnistheoretische Ertrag des
molinistischen Antipelagianismus.

7. Der Gott des Semipelagianismus

Der Molinismus ist immer auf dem Quivive, daB} in den theologisch
sensiblen Zonen aus der nachfolgenden moralischen Unmoglichkeit nicht doch
eine vorgdngige wird. Im 17. Jh. hat das die Kontroverse um den Optimismus
entfacht. Wir heute assoziieren den Optimismus mit Leibniz. Tatsichlich ist
die Théodicée aber literarisch ein Nachzigler, denn fiir die These, Gott habe
mit ,,moralischer Notwendigkeit* die beste aller moglichen Welten gewihlt,
hatte eine betrichtliche Minderheit innerhalb der Jesuitentheologie bereits
seit fast hundert Jahren votiert.?® Schon Jahre vor der ersten Veroffent-
lichung, 1623, muf} der in Sevilla von zwei Jesuiten entwickelte Optimismus
auch bereits in Amerika diskutiert worden sein, denn Perlin gehoért, neben
dem Andalusier Jorge Hemelman SJ (1574-1637),% zur ersten Generation

seiner Kritiker. In einem anderen, auf 1618 datierten, Manuskript hilt Perlin
dafir, daB

,»Gott das Vortreffliche, das Er geschaffen hat, ohne jede moralische Not-
wendigkeit dazu geschaffen hat. Daher hat Er es nicht nur physisch, sondern
auch moralisch mit héchster Freiheit hervorgebracht, und mit nicht geringerer
hitte Er es auch bleiben lassen kénnen, genauso wie Er das Vortreffliche, das
Er nicht geschaffen hat, eben nicht hat schaffen wollen. Das ist die herr-
schende Lehre. Der Beweis der These ist leicht erbracht: Jene moralische Not-
wendigkeit, die von den Gegnern behauptet wird, entzieht offenkundig Gott
das Pridikat der denkbar hochsten Freiheit, zu der es gehort, dal Er ganz und
gar aus Freiheit zur Gewihrung von Wohltaten bewogen wird. Denn wenn
Gott mit moralischer Notwendigkeit dazu gekommen wire, das Vortreffliche
zu wollen, wiirde Er das ja nicht aus hochster GrofBzigigkeit und Freiheit ge-
schaffen haben.*40

38 Vgol. KNEBEL, Sven K.: Necessitas moralis ad optimum. Zum historischen Hintergrund
der Wahl der besten aller miglichen Welten. In: Studia Leibnitiana 23 (1991) 3-24.; DERS.:
Necessitas moralis ad optimum (IV): Repertorium zur Optimismusdiskussion im 17. Jh. In:
Studia Leibnitiana 25 (1993) 201-08.

3 Vgl. KNEBEL, Sven K.: Necessitas moralis ad optimum (I1). Die friiheste scholastische
Absage an den Optimismus. Eine unverdffentlichte Handschrift Jorge Hemelmans S]. von 1617.
In: Theologie und Philosophie 67 (1992) 514-35.

40 <70v> Dico 3° optima illa, quae Deus effecit, absque ulla morali necessitate
illa effecit, quare non solum physica, sed moraliter etiam summa cum libertate illa ope-
ratus est, potuitque non minori omittere illa, ut optima quae non fecit, omisit et noluit
facere. Sic communiter Doctores. Et conclusio probatur facile, nam illa necessitas mo-
ralis, quae ab adversariis ponitur, aperte Deo attributum summae libertatis adimit,
cuius natura est, ut quia ex mera et sola sua libertate ad beneficium conferendum



Willensfreiheit und Willensschwiche bei dem Molinisten Juan Perlin 693

Diese Stellungnahme ist umso prignanter, als es Perlin bewuft ist, daf3 die
beiden Optimisten Diego Ruiz de Montoya SJ (1562-1632) und Diego
Granado S] (1571-1632) ja deswegen zur Formel von einer ,moralischen®
Notwendigkeit gegriffen haben, um Gott die ,,physische® Freiheit zu er-
halten. Ebenso bewuBt ist Perlin das probabilistische Air, das diese ,,mora-
lische” Notwendigkeit hat#! Beides hat ihn nicht davon abgehalten, sich
prompt auf die Seite der Gegner zu schlagen. Perlin bekimpft den Optimis-
mus, weil dieser es Gott, wenn auch noch so raffiniert, verwehren wiirde,
sich nicht fir die bestmégliche Welt entschieden zu haben.

Diese Stellungnahme rundet das Bild, das wir durch Perlin vom post-
tridentinischen Semipelagianismus gewinnen, in einem wichtigen Punkt ab.
Die Sorge des Semipelagianers beschrinkt sich gar nicht auf die Wahrung
der menschlichen Willensfreiheit. Sie gilt genauso, ja mehr noch, der Wah-
rung der gottlichen Willensfreiheit. Gott ist der absolute Souverin. Kein
Mensch, einzig Gott ist in der Position, einfach neinsagen zu kénnen.

moveatur, at si necessitate morali ductus in optimam affectionem prodiisset Deus non
ex summa liberalitate et libertate illa effecisset” (PERLIN, Ioannes: De Deo #no P.III:
Tractatus de scientia, voluntate et praedestinatione Dei (Lima 1618). MS. Koln, Historisches
Archiv GB 4° 9). Die Optimismusdiskussion hier ff. 63v—73r.

1 <63v> Utrum Deus diligat meliora? [...] <64r> Reliquum ergo est, ut diffi-
cultas de illis dumtaxat rebus agitari debeat, quae optimum in suo habent genere. De
quibus duo recentiores puncta tradunt: Prius, diligi a Deo semper optimum. Posterius,
diligi hoc a Deo necessitate quadam morali, unde infallibilitas eiusmodi amoris oriatur.
Addunt praeterea coniungi necessitatem illam cum physica libertate omnem physicam
necessitatem excludente; idque necessario fatendum illis erat, ne divinam e medio
tollerent libertatem, quam aliter conciliari non posse cum perfecta morali necessitate
inquiunt. Unde licet admittant semper Deum optimum velle, negant tamen omnem
necessitatem huic voluntati. Varie utraque pars, de optimo et de necessitate morali, a
suis assertoribus probatur [...] <66r> Veniendum ad posteriorem partem de necessitate
morali, quae sic probatur: [...] 2° Maior inclinatio et maior probabilitas eligendi maius
bonum mutuo se inferunt, bene siquidem arguimus: Maior in hoc inclinatio est ad illud
maius bonum quam in isto: ergo probabilius est, hunc electurum illud maius bonum,
quam istud: et si fuerit <66v> summa inclinatio, summa erit probabilitas: et si infinita,
moralis quaedam infallibilitas et necessitas. Ut solemus dicere, infallibile esse hoc aut
illud ab isto esse faciendum, quia summe in illud inclinatum videmus: ut quod dam-
natus morte fugiat, si poterit. Sed in Deo est infinita inclinatio in se ipsum et in
summe bonum etiam externum: ergo infallibile est et necessarium moraliter electurum
maius. Et videtur recta calculatio.”



	Willensfreiheit und Willensschwäche bei dem Molinisten Juan Perlin (1569-1638)

