
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Willensfreiheit und Willensschwäche bei dem Molinisten Juan Perlin
(1569-1638)

Autor: Knebel, Sven K.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760668

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760668
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sven K. Knebel

Willensfreiheit und Willensschwäche bei dem
Molinisten Juan Perlin (1569—1638)

„Just say no!" Der Slogan, unter den die US-Präsidentengattin Nancy
Reagan seinerzeit ihre Kampagne gegen die Verleitung zum Drogenkorisum
stellte, bringt das im Titel angeschnittene Problem auf den Punkt. In der
Tat: Was wäre leichter, als „nein" zu sagen? Trotzdem werden viele von uns
bezweifeln, daß eine unter diesem Slogan geführte Antidrogenkampagne
Aussicht auf Erfolg gehabt hat. So leicht es ist, „nein" zu sagen, und so

richtig und wichtig es erzieherisch ist, an die Willensfreiheit zu appellieren
und den Jugendlichen daran zu erinnern, daß er unter allen Umständen
„nein" sagen kann, macht der Slogan einen penetrant zwiespältigen
Eindruck. Unsere Vorbehalte rühren nicht von den Erfahrungen der
Sozialarbeiter, sondern daher, daß wir a priori zweifeln: an dem Wahrheitsgehalt
der Philosophie hinter diesem Slogan. Auch wenn wir die Willensfreiheit
hochhalten, scheint uns jede Moralzumutung eigentümlich steril, die sich
über die Folgen daraus hinwegsetzt, daß die Willensfreiheit anthropologisch
von der Willensschwäche begleitet wird. Was sich in unserem Zweifel meldet,

sind protestierende Restbestände der christlichen Anthropologie.

/. Zwischen Augustinismus und Pelagianismus

Wie sich jene Erfolg versprechende Synthese aristotelischer und stoischer
Anthropologie, die im 2. nachchristlichen Jh. etwa bei Alexander von
Aphrodisias ausformuliert vorlag, mit dem christlichen Menschenbild
verträgt, speziell mit der in den Paulusbriefen akzentuierten Gnadenbedürftigkeit,

ist ein altes Thema, an dessen Konturen sich zwischen dem 5. und
dem 18. Jh. so gut wie nichts geändert hat. Dogmengeschichtlich steht es im
Mittelpunkt des Streits um den sog. ,Pelagianismus'. Der Augustinismus
tendiert dazu, die Anthropologie der heidnischen Philosophie mit der des

Christentums im Widerstreit zu sehen: „Liberum arbitrium, sine gratiae Dei
adiutorio, nonnisi ad peccandum valet."1 Der Mensch, sagt Luther noch
herausfordernder, wird immer geritten, es kommt nur darauf an, von wem:
von Gott oder vom Teufel. Die von dem theologischen mainstream, besonders

innerhalb der Thomaskommentation, seit jeher vertretene
Gegenposition legt es dagegen auf Vermittlung an. Der Begriff der Willensschwäche

1 Bulla „Ex omnibus afflictionibus" (1567): Errores Michaelis Baii de hominis
natura et de gratia, prop. 27. In: DENZINGER, Heinrich / SCHÖNMETZER, Adolf (Hgg.):
Enchiridion Symbolorum § 1927. 32. Aufl. Barcelona/Freiburg i.Br./Rom: Herder 1963.



Willensfreiheit und Willensschwäche bei dem Molinisten Juan Perlin 681

bietet die Handhabe, um auf Distanz zu gehen sowohl zur Idolatrie der
Selbstmächtigkeit (autexousiôtês) als auch zu deren radikal christlicher Verteu-
felung. Das Rechtfertigungsdekret des Trienter Konzils hat 1547 die
Willensfreiheit2 zusammen mit der Willensschwäche3 und damit einen
katholisch zu vollführenden Balanceakt zum Dogma erhoben. Mit
Willensfreiheit ist gemeint, daß der Mensch in jeder Situation auch muß
neinsagen können: „posse dissentire, si velit".4 Mit Willensschwäche ist
etwas gemeint, von dem vorausgesetzt ist, daß es die Willensfreiheit nicht
aufhebt: „Diese Unfähigkeit des Willens, einer schweren Versuchung zu
widerstehen, muß derart sein", präzisiert Suarez die Bedingung, unter der
allein der katholische Theologe die Absage an die Selbstmächtigkeit
unterschreibt, „daß sie die Freiheit bei der Sünde auch für den Fall nicht
ausschließt, daß der freie Wille von jedem Gnadenbeistand verlassen ist."5 Also
gesetzt, ohne Hilfe schafft es der Mensch nicht, das moralisch Gebotene zu
vollbringen, dann sollen ihm seine Handlungen trotzdem auch dann voll
zurechenbar sein, wenn die Hilfe ausbleibt. Ist das konsistent?
Dogmengeschichtlich gehen die Ansichten darüber auseinander. Bevor der Theologe
sich dem großen Problem zuwendet, wie die göttliche Gnadenwirksamkeit
selber, von welcher die Erfüllung der spezifisch christlichen Pflichten Glaube,

Liebe, Hoffnung abhängt, mit der Willensfreiheit vereinbar ist, faßt er
ausschließlich die innerweltliche Moral des für alle Menschen, auch die
Nichtchristen, verbindlichen Sittengesetzes ins Auge und stellt sich die

Frage: Ist es kein Widerspruch, daß die menschliche Willensfreiheit, um
(schweren) Versuchungen gewachsen zu sein, auf jemandes Hilfe
angewiesen ist, daß Gottes Gnadenbeistand dazu notwendig sein soll? Folgt aus
der moralischen Hilfsbedürftigkeit nicht, daß jedes Versagen von vornherein
entschuldigt wäre? In der katholischen Theologie wird das meistens
bestritten. Als „Semipelagianer" bezeichnet man diejenigen Theologen, die

gegenüber solchen Bestreitungsversuchen skeptisch bleiben. Der Semipelagianer

läßt es sich nicht ausreden, daß es, bezogen auf die konkrete Situation,

ein Widerspruch wäre zu behaupten, der Mensch sei frei und dennoch
in dem Sinn auf Gottes Hilfe angewiesen, daß er ohne dieselbe außerstande
ist, sich so zu verhalten, wie es in der betreffenden Situation moralisch von
ihm gefordert ist.

2 Concilium Tridentinum sess. VI: Decretum de iustificatione can. 4. In: DEN-
ZINGER / SCHÖNMETZER: Ench. Symb. § 1554.

3 Conc. Trid. sess. VI, can. 23. In: DENZINGER / SCHÖNMETZER: Ench. Symb. §

1573.
4 Zum Hintergrund und zur Wirkung dieser Formel vgl. SCHMUTZ, Jacob: Du péché

de l'ange à la liberté d'indifférence. Ees sources angélologiques de l'anthropologie moderne. In: Les
Etudes Philosophiques avril/juin 2002, 169—98.

5 SUÂREZ, Francisco: De gratia Dei P.I, lib. 1 c. 24 n. 23. In: DERS.: Opera omnia.

Paris: Vivès 1856-78, t. 7, 496b.



682 Sven K. Knebel

Zum „Just say no!" würde sich trotzdem auch der Semipelagianer nicht
verstanden haben. Der — je näher man hinsieht, desto erstaunlichere —

Pluralismus der auch in der posttridentinischen Theologie florierenden
anthropologischen Ansätze beruht nämlich auf der antipelagianischen Gemeinsamkeit

in einer nur scheinbar zweitrangigen Frage. Jeder Flirt mit dem
Pelagianismus hört auf, wo die moralische Leistungsfähigkeit des menschlichen

Willens nicht bezogen auf die einzelne Versuchung, sondern bezogen
auf die Multiplikation solcher Situationen zur Debatte steht.6 Wenn man als

Mensch in jedem einzelnen Fall zum Nein imstande ist, folgt daraus, daß

man dazu auch in allen Fällen oder über lange Zeit imstande wäre? Seitdem

Augustins Mitstreiter Flieronymus den rigiden Pelagianer genau diese

Folgerung ausdrücklich hat ziehen lassen,7 hat für so gut wie alle katholischen
Theologen eine Tatsache unverrückbar festgestanden: Was auch immer der
Mensch aus eigener Kraft kann, andauernd kann er es nicht. Die Begründungen

dafür, daß die Folgerung von der Möglichkeit im Einzelfall auf die

Möglichkeit in der Gesamtheit der Fälle unzulässig ist, divergieren nicht
unerheblich, aber interessanterweise haben es eben alle Theologen für ihre
Pflicht angesehen, Hypothesen für die Tatsache zu entwickeln, daß die eine

Möglichkeit sich nicht in die andere Möglichkeit überführen läßt; daß auf der
einen Ebene etwas möglich ist, was auf der anderen unmöglich ist.

2. Die Jesuiten und der Semipelagianismus

Unter dem Eindruck des Trienter Konzils war die im .Spätmittelalter'
verbreitet gewesene und gegenreformatorisch zunächst hervorgekehrte semipe-
lagianische Position deutlich in die Defensive geraten. An der theologischen
Fakultät von Löwen trat der ungenierte Semipelagianer Ruard Tapper
(1487—1559) ab. Der auf ihn folgte, sein Schüler Michel de Bay, ist als der
Vater des Baianismus oder Proto-Jansenismus in die Geschichte eingegangen.

Auch führende Jesuitentheologen der zweiten Hälfte des 16. Jhs.,
namentlich der spätere Kardinal Bellarmin (1542—1621), bekämpften den

Semipelagianismus. Für Gabriel Vazquez (1549—1604) war 1597 in Spanien
Tappers Position binnen einer Generation unmöglich geworden.8 In diesem

6 Vgl. zum Folgenden KNEBEL, Sven K.: Vom Ursprung der Soziologie aus der

posttridentinischen Theologie. In: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 41

(1994) 463-90.
7 HIERONYMUS: Dialogus adversus Pelagianos. In: PL (Migne) 23, 523f.
8 „Posse hominem servare quodlibet praeceptum et vincere quamlibet tentationem

sigillatim, sensit Ruardus Taper [...]. Scio sane ante triginta annos sententiam, quam
hoc capite confutavimus [sc. posse sine auxilio gratiae singulas tentationes vehementes
superari], solitam in Scholis Hispaniae defendi, quod doctrina et mens Patrum contra
Pelagium nondum omnibus satis perspecta esset: iam vero non solum ab omnibus quos
ego audivi, exploditur, verum etiam erroris Pelagiani insimulatur [...]" (VÂZQUEZ,



Willensfreiheit und Willensschwäche bei dem Molinisten Juan Perlin 683

Klima denunzierte er 1593 seinen Rivalen Suärez (1548—1617) bei der

Ordensleitung.9 Suärez hat sich dann in seinem posthum veröffentlichten
Gnadentraktat der Gegenposition zum Semipelagianismus seinerseits
angeschlossen („sententia communiter recepta").10 Selbst Luis Molina (1535—

1600) wagte es 1588 nicht, über das eingehende Pro und Contra hinaus sich
für den Semipelagianismus förmlich auszusprechen. Zu stark war der
institutionelle Widerstand, auf den er ordensintern gerade in diesem Punkt
gestoßen war.11 Er zog es vor, seine Position nach außen hin zu verschleiern.12
Nicht die spanischen, sondern erst die belgischen und französischen
Jesuiten haben in der Folgezeit (besonders durch die auf ihre Initiative hin
erfolgte Verketzerung des Jansenismus) dafür gesorgt, daß „Semipelagia-
ner", „Molinist" und „Jesuit" fast synonym wurden.13

Einstweilen sind wir noch weit davon entfernt, das Verlaufsprofil der
frühneuzeitlichen Gnadenstreitigkeiten mit der gehörigen Trennschärfe
nachzeichnen zu können. In dieser Beziehung ist, obwohl er die Theologie
des Zeitalters der Gnadenstreitigkeiten beerbt, auch die Renaissance des

spekulativen Theismus in der angloamerikanischen Philosophie eigentümlich

Gabriel: Commentariorum ac Disfutationum in Primam Secundae Sancti Thomae tomus II
('1605). Lyon: Pillehotte 1620, 289 und 296).

9 Vazquez legte in seinem Brief an C. Aquaviva SJ vom 22.4.1593 (ediert von
SCORRAILLE, Raoul de: Francois Suare% de la Compagnie de Jésus d'après ses lettres, ses autres
écrits inédits et un grand nombre de documents nouveaux. Paris: Lethielleux 1912-13, t.2, 479—

81) Suärez u.a. die folgende These zur Last: „Potest quis singulas tentationes quan-
tumvis vehementes contra praecepta naturalia vincere sine ullo auxilio gratiae et facere

quodcumque opus morale eximiae virtutis sigillatim, licet non omnia copulative."
10 SUÄREZ: De gratia Dei P.I, 492a (Hb. 1 c. 24 n. 8).
11 Vgl. das Rechtfertigungsschreiben Molinas an den Ordensgeneral Aquaviva vom

19.6.1587 im Anhang zur kritischen Ausgabe MOLINA, Luis: Liberi arbitrii cum gratiae
donis, divina praescientia, Providentia, praedestinatione et reprobatione Concordia, hg. v. Johannes

RABENECK. Ona-Madrid: Collegium Maximum 1953, 659f.
12 MOLINA: Concordia, 116 und 120 (q. 14 art. 13 disp. 19).
13 Nur den scholastisch gebildeten unter ihren Gegnern blieben die Differenzen

geläufig. Vgl. NORIS, Enrico OSA: Vindiciae Augustinianae, quibus S. Doctoris scripta
adversus Pelagianos ac Semi-Pelagianos a Becentiorum censuris asseruntur ('1673). In: PL
(Migne) 47, 573—883. Selber des Jansenismus verdächtig (REUSCH, Franz Heinrich: Der
Index der verbotenen Bücher. Ein Beitrag sptr Kirchen- und Uteraturgeschichte. Bonn 1883—85 /
Repr. Aalen: Scientia 1967, Bd. II/l, 671-76; WERNER, Carl: Fran% Suare% und die

Scholastik der letzten Jahrhunderte Bd. 1. Regensburg 1889 / Repr. New York: FrankUn
1962, 295-309), spielte er die spanischen Jesuiten gegen die belgischen und
französischen systematisch aus. Auf der anderen Seite ist das einzige gute Haar, das der
liberale Kulturkämpfer des 19. Jhs. an den Jesuiten läßt, just ihr „Semipelagianismus".
So der Abgeordnete Eduard Windthorst (Fortschrittspartei) bei der ersten Lesung des

Jesuitengesetzes im Deutschen Reichstag am 15.5.1872 (Stenographische Berichte 1872,
389a).



684 Sven K. Knebel

steril geblieben.14 Immerhin haben im vorigen Jahrhundert einige Gelehrte
damit begonnen, unsere Quellenkenntnis der Zeit vor, während und nach
den römischen Controversiae de divinae gratiae auxiliis (1598—1607) durch die
Edition einschlägiger Archivalien zu erweitern. Genannt seien: RAOUL DE
SCORRAILLE zu Suârez, XAVIER-MARIE Le BACHELET zu Bellarmin und
Leonard Lessius SJ (f 1623), VICENTE BELTRÄN DE HEREDIA zu Domingo
Bânez OP (f 1604), WILHELM HENTRICH zu Gregor von Valencia SJ (J-

1603), Friedrich Stegmüller zu Francisco Vitoria OP (f 1546), Molina,
Suârez und Vazquez, VICENTE MUNOZ DELGADO zu Francisco Zumel OM
(f 1607), KLAUS Reinhardt zu Pedro Luis SJ (f 1602) und Nicolau Go-
dinho SJ (f 1616), JOHANNES StÖHR zu Pedro de Herrera OP (f 1630),
ISAAC VÂZQUEZ JANEIRO zu Juan de Rada OFM (J 1608), Francisco de

Herrera OFM (f 1609) und Juan de Cartagena OFM (f 1617), MANFRED
Biersack zu Bellarmin, Estanislao Olivares zu Diego Granado SJ (t
1632). Der quellenmäßigen Erschließung der Wirkungsgeschichte des
Cornelius Jansenius (J 1638) bis zur Bulle „Unigenitus" 1713 hat LUCIEN CEYS-

SENS ein gewaltiges Lebenswerk gewidmet.15
Die folgende Textedition zur Wirkungsgeschichte Molinas versteht sich

als ein Beitrag zu dieser Forschungsrichtung. Wir lernen durch seinen bisher
unveröffentlichten Gnadentraktat einen jüngeren spanischen Jesuitentheologen

kennen, der den von Molina noch verklausuliert vorgetragenen Semi-
pelagianismus wieder ungeniert vertritt.

3. Der Autor

Obgleich er nicht viel veröffentlicht hat und das Veröffentlichte wohl auch

weniger spektakulär ist als das Unveröffentlichte, ist Juan Perlin SJ (1569—

1638) kein Unbekannter. JOHANNES STÖHR, von seinem Lehrer FRIEDRICH
STEGMÜLLER auf Perlin und dessen in Köln befindlichen Nachlaß16 an-

14 Selbst der historisch ambitionierte bekennende Molinist William Lane Craig (vgl.
W.L. CRAIG: The Problem of Divine Foreknowledge and Future Contingents from Aristotle to

Suaret(_. Leiden: Brill 1988) gesteht freimütig (DERS.: Divine Foreknowledge and Human
Freedom. The Coherence of Theism: Omniscience. Leiden: Brill 1991, 246), daß er es nicht für
nötig gehalten hat, sich über die scholastische Literatur des 17. Jhs., zu welcher Molinas

und Suârez' Scientia-Media-Hypothese die Veranlassung gegeben hat, ein Urteil zu
bilden. Vgl. dazu KNEBEL, Sven K.: Scientia media. Ein diskursarchäologischer Eeitfaden
durch das 17. Jahrhundert. In: Archiv für Begriffsgeschichte 34 (1991) 262—94.

15 Vgl. VÂZQUEZ JANEIRO, Isaac: Ees publications du père Lucien Ceyssens concernant le

jansénisme et l'antijansénisme (1937—77). In: Antonianum 53 (1978) 194—266; DERS.:
L'oeuvre littéraire de Lucien Ceyssens sur le jansénisme et l'antijansénisme: Supplément
bibliographique (1979-85). In: Antonianum 60 (1985) 505-17; DERS.: [...] Deuxième supplément

bibliographique (1985—93). In: Antonianum 68 (1993) 375—90.
16 VENNEBUSCH, Johannes: Die theologischen Handschriften des Stadtarchiv Köln. Köln/

Wien: Böhlau 1976-83, Bd. 1, 181 f.; Bd. 2, 3-5.



Willensfreiheit und Willensschwäche bei dem Molinisten Juan Perlin 685

gesetzt, verdanken wir eine Monographie über diesen Scholastiker.17 Perlin
gehört zu den Weitgereisten seiner Zeit. Obwohl er ihm nie persönlich
begegnet ist, war der große Suirez von ihm so angetan, daß er wiederholt
und noch wenige Monate vor seinem Tod die Ordensleitung bat, Perlin aus
Peru nach Spanien zu holen, etwa nach Salamanca, nicht nur, damit er hier
die Drucklegung seiner eigenen Werke besorgen könne, sondern auch als
den von ihm, Suârez, gewünschten Mitarbeiter an dem geplanten
Philosophiekurs („une philosophie qui corresponde à ma théologie") und als

seinen designierten Nachlaßverwalter.18 Der gebürtige Kastilianer war schon
als Kind nach Lima gekommen und dort, wie auch zwei seiner Brüder, der
Gesellschaft Jesu beigetreten. 1601—03 war er Philosophieprofessor an dem
Kolleg von La Paz, 1603—07 Moraltheologe an dem Kolleg von Cuzco,
1607—20 Professor für scholastische Theologie an dem Colegio maximo de
San Pablo in Lima. Endlich doch nach Spanien zurückgekehrt, lehrte er
1622—25 Ethik am Colegio Imperial von Madrid, 1625—27 am Kolleg von
Murcia und 1627—30 an dem von Alcalä de Henares. 1630 wurde er im Zuge
der spanischen Entwicklungshilfepolitik19 als Studienpräfekt an das Kölner
Kolleg berufen und verschaffte dort durch seine Doktorpromotion 1631
den Jesuiten auch den angestrebten Einfluß auf die theologische Fakultät
der Universität. An dem Tricoronatum hatte er den späteren Antijansenisten
Frans van der Veken (1596—1664) und den durch die spanische
Moraltheologie zum Hexenanwalt gewordenen Friedrich von Spee (1591—1635)20

zu Kollegen. Wieder unterwegs nach Spanien ist Perlin 1638 in Dünkirchen
gestorben.

17 STÖHR, Johannes: Die theologische Wissenschaftslehre des Juan de Perlin SJ (1569—

1658) Spanische Forschungen der Görresgesellschaft 11/11). Münster i.W.: Aschendorff

1967. Basiert auf dem zwischen 1632 und 1638 entstandenen Manuskript zum
ersten Band des Theologiekurses (MS. Köln, Historisches Archiv GB 2° 197).

18 F. Suârez an M. Vitelleschi, Coimbra 16.1.1617. Nach dem Autograph in französischer

Übersetzung ediert bei SCORRAILLE: Suare% t.2, 226-27.
19 Vgl. PEREZ GOYENA, A.: Los maestros de teologia espanoles en naciones extranjeras en

los siglos XVI y XVII. In: Razön y Fe 81 (1927) 518-32; ESCHWEILER, Karl: Die
Philosophie der spanischen Spätscholastik auf den deutschen Universitäten des 17. Jhs. In: DERS.:
Gesammelte Aufsätze sptr Kulturgeschichte Spaniens Spanische Forschungen der
Görresgesellschaft 1/1). Münster i.W.: Aschendorff 1928, 251—325.

20 Dazu KNEBEL, Sven K.: Naturrecht, Kolter, Selhstversfcht. Spees Cautio Criminalis vor
dem Hintergrund der spätscholastischen Moralphilosophie. In: BROCKMANN, Doris / EICHER,
Peter (Hgg.): Die politische Theologie Friedrich von Spees. München: Fink 1991, 155—89.



686 Sven K. Knebel

4. Das Manuskript

Perlins De exteriori principio humanorum actuum, scilicet de gratia Dei betiteltes
Manuskript,21 aus dem hier die 5. Kontroverse mitgeteilt wird, gehört im
weitesten Sinn zur Kommentarliteratur der Prima Secundae des Thomas von
Aquin. Stofflich decken die vierzehn Kontroversen außer der bei Thomas

genauso betitelten Quaestio 109 auch die anschließenden Quästionen 110

und 111 ab. Es handelt sich also um einen Traktat über die aktuelle Gnade.22
So wie Perlin die Kernfrage nach dem Grund der Gnadenwirksamkeit
(Kontrov. 12) beantwortet, zeigt er sich als Vertreter des von Suârez und
Vazquez gelehrten Kongruismus.

Leider ist das Manuskript nicht datiert. Es steht nur fest, daß der Autor
es aus Lima mitgebracht hat. Da wir über die Chronologie der in Lima
gehaltenen Vorlesungen ab 1615 einigermaßen unterrichtet sind und Perlins
Traktat De gratia habituais auf 1619 datiert ist, setzen Stegmüller und Stöhr
den systematisch vorangehenden Gnadentraktat auf 1618/19.24 Das ist
plausibel, aber nicht zwingend.25 Ein Argument gegen die Spätdatierung
wäre, daß keine der in der 5. Kontroverse zitierten Publikationen von nach
1606 stammt. Ohne zusätzliche Anhaltspunkte läßt sich der Entstehungszeitraum

1607—1618 daher vorläufig nicht weiter einschränken.
Die 5. Kontroverse behandelt die vom katholischen Theologen zugrunde

zu legende Anthropologie der natura lapsa, wobei der anthropologische
Idealfall („natura intégra") und ebenso der heidnische Standpunkt („natura
pura") fortlaufend Berücksichtigung finden. Die Unterscheidung der beiden

21 MS. Köln, Historisches Archiv GB 4° 1. Beschrieben bei STÖHR:
Wissenschaftslehre, 22f.; VENNEBUSCH: Handschriften, Bd. 2, 3. Editorisch werden von mir die
zahlreichen orthographischen Hispanismen nicht eigens vermerkt.

22 Inhaltsverzeichnis: Contr. 1 De natura gratiae (2r-6r). 2 De gratiae creationis
natura (6r—36v). 3 De his quae ex vi solum istius gratiae creationis homo potest effi-
cere (37r-46v). 4 De virtute et sufficientia actualis gratiae creationis quoad ea quae
homo potest ex vi illius velle et facere (47r—67r). 5 De potestate et sufficientia actualis
gratiae creationis in ordine ad vincendas tentationes (67r-78v). 6 De gratia redemp-
tionis (78v—82v). 7 De gratia gratum faciente actuali (82v—89r). 8 De gratia excitante
(89r—98v). 9 De gratia adiuvante (98v—105r). 10 De gratia opérante et coopérante
(105r-108v). 11 De gratia suffïciente (108v—136v). 12 De actuali effïcaci gratia
redemptionis (136v-174v). 13 De actuali gratia redemptionis effïcaci concomitante
(174v—195v). 14 De proprietatibus actualis gratiae redemptionis (195v—204r).

25 MS. Köln, Historisches Archiv GB 4° 7.
24 STÖHR: Wissenschaftslehre, 13.
25 Im Jahrhundert der Gnadenstreitigkeiten hielt sich die Abfolge der Vorlesungen

zu diesem großen Komplex nicht notwendig an den Aufbau der Summa theologiae. Es
wurde in ihr kräftig herumgesprungen, wie übrigens Stöhr selber (STÖHR, Johannes:
Zur Frühgeschichte des Gnadenstreites. Münster i.W.: Aschendorff 1980, 8—10) von Bänez'
Nachfolger Pedro de Herrera berichtet, der in Salamanca 1603/04 über De gratia Christi
las, dann auf den Anfang der Prima Secundae zurückging, um 1607 De gratia Dei ut
principio exteriori actuum humanorum zu lesen.



Willensfreiheit und Willensschwäche bei dem Molinisten Juan Perlin 687

Ebenen, auf welchen der vom Trienter Konzil geforderte Balanceakt zu
vollführen ist, wird von Perlin genau durchgeführt. Das erste Dubium
erörtert Willensfreiheit und Willensschwäche einzelfallbezogen, das zweite
stellt klar, daß durch die Einbeziehung ganzer Zeiträume ein zusätzliches
Problem entsteht, das dritte erörtert Willensfreiheit und Willensschwäche
bezogen auf dieses Problem.

5. Molinistischer Antipelagianismus

Die Aufgabe, die sich dem posttridentinischen Theologen stellte, bestand
darin, die folgenden, scheinbar kontradiktorischen Sätze zu bewahrheiten:

1. Es ist möglich, jede Verfehlung zu vermeiden: Alle Verfehlungen sind
vermeidbar.

2. Es ist nicht möglich, jede Verfehlung zu vermeiden: Nicht alle
Verfehlungen sind vermeidbar.

Als Scholastiker, als Mitglied der Gesellschaft zur Rettung schiffbrüchiger

Sätze mit Hilfe von Distinktion, findet Perlin den Lösungsansatz in
zwei Unterscheidungen: in der schon älteren logischen Unterscheidung
zwischen der „divisiven" und der „kollektiven" Interpretation des Allquan-
tors, und in der erst im 16. Jh. von der Schule von Salamanca aufgebrachten,
überaus erfolgreichen Unterscheidung zwischen „physischer" und „moralischer"

Möglichkeit.26 Der zweite Satz — denn der erste ist für einen

Semipelagianer unproblematisch — wäre danach so zu verstehen: „Es ist
zwar physisch möglich, aber moralisch unmöglich, jede Verfehlung zu
vermeiden: Nicht alle Verfehlungen insgesamt sind vermeidbar, sondern nur
jede einzelne von ihnen." Daß er den zweiten Satz so interpretiert, geht aus
Perlins drei zentralen Thesen hervor: Dubium 1 These 2, Dubium 3 Thesen
2 und 5. Manche Gegner des Semipelagianismus, wie Vazquez, hätten diese

Interpretation zwar abgelehnt, mehrheitlich jedoch war dem antipela-
gianischen Impuls der posttridentinischen Theologie damit Genüge getan.
Das beweist das Votum eines der schärfsten Widersacher Molinas in den

Gnadenstreitigkeiten, des von Perlin gleichwohl eifrig konsultierten Merze-
dariertheologen Francisco Zumel.27 Bis hierher, darf man sagen, hält sich
Perlin im Rahmen des Üblichen. Spannend wird es erst bei der Begründung:
Warum ist es moralisch unmöglich? Was heißt überhaupt „moralisch
unmöglich"? Im 3. Dubium, das darüber Auskunft gibt, profiliert sich Perlin
als Molinist im strengen Sinn des Wortes.

Molina selber hatte bei mehreren Gelegenheiten den in Salamanca

geprägten Begriff der „moralischen Unmöglichkeit" affirmativ rezipiert, zuerst

26 Vgl. KNEBEL, Sven K.: Wille, Würfel und Wahrscheinlichkeit. Das System der
moralischen Notwendigkeit in der Jesuitenscholastik 1 SSO—1700. Hamburg: Meiner 2000, 145—53,
281 f.

27 Siehe den Apparat zur Textedition.



688 Sven K. Knebel

in seinem 1568 diktierten Gnadentraktat,28 dann 1584 in einer ordensinternen

Stellungnahme29 und schließlich, kaum verändert, 1588 in der 20.

Disputation der Concordia. Sie ist überschrieben „Wie das Vermögen, die einzelnen

Sünden — sowohl läßliche als auch Todsünden — zu vermeiden, mit dem

Unvermögen zusammenhängt, allesamt zu vermeiden".30 Von Anfang an
hatte er den Begriff der „moralischen Unmöglichkeit" an Beispielen erläutert,

die zeigen, daß mit der Länge jeder sich über einen gewissen Zeitraum
erstreckenden Leistung sich das Risiko erhöht, daß es zu Fehlern kommt:
Geschicklichkeitsspiele, Sport. 1584 wechselte Molina sein Beispiel. Den
Punkt, auf den es ihm ankam, exemplifizierte er von nun an rücksichtslos an
dem Würfeln: Auf die Dauer alle sittlichen Verfehlungen zu vermeiden, das

sei in demselben Sinn „unmöglich" wie tausendmal in Folge Pasch zu
werfen. Daß die Serie irgendwann abbricht, hege nicht etwa daran, daß, je
länger sie ist, eine Fortsetzung desto unwahrscheinlicher wäre.
Zurückliegende Spielergebnisse haben nach Molina nämlich keinen Einfluß auf das

nächste. Das Würfeln zeige vielmehr,

„daß aus der Wiederholung oder Zunahme von solchem, das für sich genommen

leicht auf eine bestimmte Weise sich ereignen kann, eine erhöhte Schwierigkeit

resultiert, daß alles zusammengenommen sich auf die nämliche Weise
ereignet; und daß die Anzahl der gleichen Fälle so hoch angesetzt werden
kann, daß unmöglich alles sich auf die nämliche Weise ereignet."31

Die „moralische" Unmöglichkeit resultiert also stellenunabhängig „aus der
Schwierigkeit, daß etwas sich auf eine bestimmte Weise ereignet, wenn der Fall
so liegt, daß es sich nicht leicht jedesmal auf die nämliche Weise ereignet."32
„Die Unmöglichkeit, von welcher wir reden, ist nichts anderes als eine so

große Schwierigkeit für den Eintritt eines bestimmten Ereignisses, daß man
rationalerweise nach Erwägung der Umstände urteilen wird, es könne nicht
eintreten."33

Im Hinblick auf genau dieses von Molina durch das Würfeln angepeilte
Jenseits der Moral übernimmt nun auch Perlin (f.75v/76r) den Begriff der
„moralischen Unmöglichkeit".

28 STEGMÜLLER, Friedrich (Hg.): Neue Molinaschriften BGPhThMA 32). Münster
i.W.: Aschendorff 1935, 97—99. Was Stegmüller in letzter Minute bewogen hat, Molina
die Verfasserschaft an dem anonym überlieferten Traktat abzusprechen, ist unklar.

29 STEGMÜLLER: Molinaschriften, 613-17.
30 MOLINA: Concordia, 121—27.
31 MOLINA: Concordia, 124,38—125,2.
32 MOLINA: Concordia, 123,41—124,1.
33 MOLINA: Concordia, 124,11—13.



Willensfreiheit und Willensschwäche bei dem Molinisten Juan Perlin 689

6. Perlins Theorie der moralischen Unmöglichkeit

Vertieft wird das Würfelbeispiel von Perlin selber nicht. Hierzu hatte Molina
offenbar alles Nötige gesagt. Tatsächlich fallt der Aufschwung, welchen die
aleatorische Begründung der moralischen Unmöglichkeit bei Martin de

Esparza SJ (1606—89), Pietro Sforza Pallavicino SJ (1607—67) und Agustin
de Herrera SJ (1623—84) durch die Einbeziehung der mathematischen
Kombinatorik nehmen wird,34 erst in die Zeit nach Perlin.

Perlins selbständiger Beitrag besteht in einer Systematisierung des

Begriffs der „moralischen Unmöglichkeit" und in daran geknüpften
erkenntnistheoretischen Überlegungen.

„Unmöglichkeit" soll bedeuten, daß es an der für das Eintreten eines

angebbaren Effekts notwendigen Bedingung fehlt. Unter dieser Voraussetzung

hält Perlin (f.75r/v) zwei Hauptfälle für unterscheidungsbedürftig:
physische und moralische Unmöglichkeit. Das wird an Beispielen aus der
scholastischen Psychologie erläutert: daß etwas Physisches fehlen kann, an
der Abhängigkeit des Sehens vom Vorhandensein eines Sinneseindrucks;
daß etwas Moralisches fehlen kann, an der Abhängigkeit des Wollens davon,
daß der Verstand dem Willen etwas vorschlägt. Worin der Unterschied
zwischen den beiden Fällen besteht, sagt Perlin nicht ausdrücklich, aber die
Scholastik des 17. Jhs. sah hier einen doppelten Unterschied. Erstens läuft
die Motivation des Willens über die intentionale Schiene, die Reizung des

Sehvermögens aber nicht. Zweitens ist durch den Sinneseindruck der Sehakt

determiniert, durch das praktische Urteil des Verstandes das Wollen aber
nicht.35 Perlin spezifiziert dann die „moralische" Unmöglichkeit. Er
unterscheidet eine vorgängige Unmöglichkeit, die mit der Ausübung der menschlichen

Willensfreiheit unvereinbar ist, und eine nachfolgende, die das nicht ist.
Das Beispiel für erstere wäre die unverschuldete Unkenntnis gewisser
Tatsachen (Ödipus). Die andere (impossibilitas moralis consequent) wird noch einmal

unterteilt. Das eine Einteilungsglied macht handlungstheoretisch die

Anwendung auf den alten Grundsatz „Omne quod est, quando est, necesse
est esse": daß, wenn man das eine tut, man nicht zugleich das Gegenteil
davon tun kann (der Sitzende kann nicht stehen). Bei dem anderen
Einteilungsglied — Perlin setzt es als impossibilitas moralis media logisch zwischen die
beiden vorigen — ist die Dihärese am Ziel. Ich übersetze möglichst
wortgetreu:

„Die mittlere Unmöglichkeit setzt einen Akt nicht voraus, sondern bezeichnet
einen unfehlbaren Zusammenhang mit demjenigen Akt, zu welchem der Wille
in Zukunft unfehlbar sich frei bestimmen wird. Diese Unfehlbarkeit, so sie
denn eine moralische ist,36 rührt a) von der Struktur der freien Ursache her, b)

34 Vgl. KNEBEL: Wille, 415-85.
35 Knebel: Wille, 200f.
36 Zum scholastischen Begriff „infallibilitas moralis" vgl. das Begriffsregister ebd. 617.



690 Sven K. Knebel

der der auftretenden Handlungsobjekte und -bedingungen, sowie c) von der
Anzahl, Variation und Verschiedenheit der Akte und Situationen; denn all das

zusammengenommen ist Ursache der moralischen Unfehlbarkeit, vermöge
deren es moralisch unfehlbar ist, daß eine Ursache sich in Zukunft so oder so,
zum Handeln oder Nichthandeln, frei bestimmen wird. Sofern das, was
unfehlbar sein wird, regelmäßig so eintritt, ist das Gegenteil davon ,moralisch
unmöglich', nämlich nach Weise dieser mittleren nachfolgenden Unmöglichkeit. Und
mit je größerer Regelmäßigkeit jenes Ereignis eintreten wird, desto intensiver
ist auch diese Unmöglichkeit. Zu beachten ist jedoch, daß diese Unmöglichkeit
so geartet ist, daß sie nichts setzt, was die Ursache von vornherein zu dem
fraglichen Effekt unvermögend machte. Denn da sie eine genuin nachfolgende

Unmöglichkeit ist, muß sie das Kriterium erfüllen, daß sie nichts vorgängig in
der Ursache setzt, was deren Vermögen aufhöbe oder schwächte. Das evidenteste

Beispiel für diese mittlere Unmöglichkeit ist die aus jenem Aristoteles-
diktum, durch das überhaupt der ganze Themenkomplex ausgezeichnet
illustriert wird: die Unmöglichkeit, meine ich, immer die höchste Augenzahl zu
würfeln, obschon es doch etliche Male durchaus sein kann, daß diese
herauskommt. Daß alle Spieler andauernd die höchste Augenzahl würfeln, ist jedoch
unmöglich. Nun rührt diese Unmöglichkeit nicht von einem Versagen des

Vermögens her, das denen, die bisher dieses Ergebnis erzielten, jetzt etwa
fehlte, sondern daher, daß, da diese Augenzahl ja zufällig herauskommt, es nie
der Fall sein wird, daß derselbe Zufall sich immer einstellt und ein absolut
identischer Wurf immer wiederholt wird. Daher begreift man, auf welche
Weise diese Unmöglichkeit eine ist, die auf den Akt folgt: Wie der Sitzende
nicht stehen kann, weil er ja sitzt, kann auch nie jedesmal gerade diese Augenzahl

herauskommen. Nie wird es ja so sein, daß der Akt, der Stoß und die
Stellung der Hand, wie sie für einen solchen Wurf erforderlich ist, jedesmal
identisch ausfallen. Das hegt aber daran, daß unter Berücksichtigung
sämtlicher Umstände die Ursache sich nicht immer und in allen Fällen zu genau
solch einem Stoß usw. bestimmen wird. Es bildet auch keinen Einwand gegen
diese Theorie, daß all das bei einer freien Ursache von deren Gebrechlichkeit
herrührt, ihrer Freiheit, ihrer Unkenntnis, Unkonzentriertheit usw. Das stimmt
zwar; aber deswegen fehlt es doch dem Vermögen, jedesmal diese Augenzahl
zu werfen, an nichts: an nichts, sage ich, was physisch oder moralisch kausal
unerläßlich dazu wäre; denn das war das Kriterium, um von einer vorgängigen

Unmöglichkeit zu sprechen. Daß die Unmöglichkeit hier dennoch eine mittlere
heißt und nicht schlechterdings rein nachfolgend, liegt daran, daß sie ihre Wurzel
an den besagten Umständen hat. Um diese Unmöglichkeit zu behaupten,
betrachtet man nämlich einen Effekt nicht als bereits zurückliegend, sondern
einen Effekt in Rücksicht auf eine so und so beschaffene Ursache, wie er von
ihr unter Berücksichtigung der gesamten Situation erst noch hervorgeht.
Deswegen heißt sie eine ,mittlere'. Ihrem Begriff nach impliziert sie gewisse
Voraussetzungen, und darin weist sie mit der vorgängigen Unmöglichkeit eine
Ähnlichkeit auf."

„Moralische Unmöglichkeit" heißt, würden wir heute sagen, die Kehrseite
einer statistischen Gesetzmäßigkeit. Das wird noch deutlicher, wenn man
eine frühere, mit dem Thema der 5. Kontroverse jedoch eng zusammen-



Willensfreiheit und Willensschwäche bei dem Molinisten Juan Perlin 691

hängende Stelle hinzunimmt,37 an der Perlin darlegt, was erkenntnistheoretisch

aus der Annahme solcher Gesetzmäßigkeiten folgt:

„Die moralische Gewißheit bezüglich dessen, was in der Regel eintreten wird,
beruht zumindest auf der Erfahrung ähnlicher Ereignisse in der Vergangenheit
und auf der Kenntnis der menschlichen Temperamente, der Neigungen, der
auftretenden Umstände u.dgl.m. Das aber heißt einen freizukünftigen Effekt
inferentiell erkennen, nicht kausalursächlich. Kausalursächlich wird ein Effekt
erkannt, wenn er vermöge des notwendigen Zusammenhangs von Ursache und
Effekt erkannt wird. Beispielsweise erkenne ich die Wärme als vom Feuer
herrührend, weil das Feuer einen notwendigen Zusammenhang mit Wärme und
Erwärmung hat. Wenn eine Ursache aber nicht diesen notwendigen
Zusammenhang mit dem Effekt aufweist, sondern nur den, daß sie nach Art eines

Vorstellungsobjekts zu etwas motiviert und anreizt, und wenn in diesem Sinn
der Effekt kausal erkannt wird, indem man ihn mit der Neigung und dem
Hang des Subjekts verknüpft, die von einem solchen Objekt erregt werden,
dann heißt ein solcher Effekt inferentiell und nicht kausalursächlich erkannt.
Beispielsweise wissen wir, wieviele Menschen herumlaufen, wir wissen, daß es

gegenwärtig unendlich viele Gelegenheiten zu sündigen gibt, wir kennen die
menschliche Gebrechlichkeit, den Hang zum Lebensgenuß und die unzähligen
Versuchungen des Teufels. Aus all dem prognostizieren wir unfehlbar, daß es
heute abend in dieser Stadt zu irgendeiner Todsünde kommen wird. Ein
Ereignis auf diese Weise erkennen heißt, es inferentiell erkennen, nicht
kausalursächlich, denn die angeführten Ursachen wirken weder mit Notwendigkeit
auf den Willen ein noch nötigen sie ihn zur Sünde, obschon sie ihn dazu

anregen. Deswegen hat die moralische Gewißheit eine andere Grundlage als
die physische Gewißheit."

37 „<66r> Dubium quartum: Utrum viribus naturae possit homo servare quod-
cumque praeceptum divisive naturale ex iis quae sunt ad ipsum et proximum? [...]
Ponendum certitudinem moralem de eo quod erit frequenter, ad minus fundari in ex-
perientia similium eventuum praeteritorum et in cognitione complexionum hominum,
inclinationum, circumstantiarum occurrentium et aliorumque similium.Cognoscere
autem hoc modo effectum futurum liberum dicitur cognoscere illum in causa morali
inferente, non autem in causa influente. Tunc enim in causa influente cognoscitur effectus,
quando cognoscitur ex vi necessariae connexionis quam habet causa cum effectu: ut
tunc cognosco calorem in igne seu ex igne, quia habet necessariam connexionem ignis
cum calore et calefactione. Quando autem causa non habet istam necessariam
connexionem cum effectu, sed tantum hoc quod est inducere, movere et provocate per
modum obiecti allicientis et excitantis, et ex vi istius causae cognoscitur effectus iun-
gendo simul inclinationem et propensionem operands, quae a tali obiecto excitatur,
tunc dicitur cognosci effectus in causa inferente effectum, non influente. Verbi gratia
cognoscimus immensem hominum multitudinem, <66v> nunc in mundo esse occa-
siones ad peccandum infinitas, fragilitatem mortalem, propensionem ad delectabilia,
innumeras Daemonis tentationes. Et ex hoc praecognoscimus infallibiliter hoc vespere
futurum esse aliquod peccatum mortale in hac civitate. Ergo hoc modo cognoscere tale

peccatum est cognoscere illud [MS.: illum] in causa inferente, non tarnen influente, quia
omnes causae annumeratae nec necessario influunt in voluntatem nec, quamvis illam
moveant, illam nécessitant. Atque ex his fit non eodem modo fundari certitudinem
moralem atque certitudinem physicam et naturalem."



692 Sven K. Knebel

In der Trennung zwischen notwendigen und statistischen Zusammenhängen
und in der These, daß Prognosen etwas anderes sind als Voraussagen
aufgrund von Naturgesetzen, besteht der erkenntnistheoretische Ertrag des

molinistischen Antipelagianismus.

7. Der Gott des Semipelagianismus

Der Mohnismus ist immer auf dem Quivive, daß in den theologisch
sensiblen Zonen aus der nachfolgenden moralischen Unmöglichkeit nicht doch
eine vorgängige wird. Im 17. Jh. hat das die Kontroverse um den Optimismus
entfacht. Wir heute assoziieren den Optimismus mit Leibniz. Tatsächlich ist
die Théodicée aber literarisch ein Nachzügler, denn für die These, Gott habe
mit „moralischer Notwendigkeit" die beste aller möglichen Welten gewählt,
hatte eine beträchtliche Minderheit innerhalb der Jesuitentheologie bereits
seit fast hundert Jahren votiert.38 Schon Jahre vor der ersten Veröffentlichung,

1623, muß der in Sevilla von zwei Jesuiten entwickelte Optimismus
auch bereits in Amerika diskutiert worden sein, denn Perlin gehört, neben
dem Andalusier Jorge Hemelman SJ (1574—1637),39 zur ersten Generation
seiner Kritiker. In einem anderen, auf 1618 datierten, Manuskript hält Perlin
dafür, daß

„Gott das Vortreffliche, das Er geschaffen hat, ohne jede moralische
Notwendigkeit dazu geschaffen hat. Daher hat Er es nicht nur physisch, sondern
auch moralisch mit höchster Freiheit hervorgebracht, und mit nicht geringerer
hätte Er es auch bleiben lassen können, genauso wie Er das Vortreffliche, das

Er nicht geschaffen hat, eben nicht hat schaffen wollen. Das ist die
herrschende Lehre. Der Beweis der These ist leicht erbracht: Jene moralische
Notwendigkeit, die von den Gegnern behauptet wird, entzieht offenkundig Gott
das Prädikat der denkbar höchsten Freiheit, zu der es gehört, daß Er ganz und

gar aus Freiheit zur Gewährung von Wohltaten bewogen wird. Denn wenn
Gott mit moralischer Notwendigkeit dazu gekommen wäre, das Vortreffliche
zu wollen, würde Er das ja nicht aus höchster Großzügigkeit und Freiheit
geschaffen haben."40

38 Vgl. KNEBEL, Sven K.: Nécessitas moralis ad optimum. Zum historischen Hintergrund
der Wahl der besten aller möglichen Welten. In: Studia Leibnitiana 23 (1991) 3-24.; DERS.:
Nécessitas moralis ad optimum (IV): Repertorium %ur Optimismusdiskussion im 17. Jh. In:
Studia Leibnitiana 25 (1993) 201—08.

39 Vgl. KNEBEL, Sven K.: Nécessitas moralis ad optimum (II). Die früheste scholastische

Absage an den Optimismus. Eine unveröffentlichte Handschrift Jorge HerneImans SJ. von 1617.
In: Theologie und Philosophie 67 (1992) 514—35.

40 „<70v> Dico 3° optima ilia, quae Deus effecit, absque ulla morali necessitate
ilia effecit, quare non solum physica, sed moraliter etiam summa cum übertäte ilia
operants est, potuitque non minori omittere illa, ut optima quae non fecit, omisit et noluit
facere. Sic communiter Doctores. Et conclusio probatur facile, nam illa nécessitas
moralis, quae ab adversariis ponitur, aperte Deo attributum summae libertads adimit,
cuius natura est, ut quia ex mera et sola sua übertäte ad beneficium conferendum



Willensfreiheit und Willensschwäche bei dem Molinisten Juan Perlin 693

Diese Stellungnahme ist umso prägnanter, als es Perün bewußt ist, daß die
beiden Optimisten Diego Ruiz de Montoya SJ (1562—1632) und Diego
Granado SJ (1571—1632) ja deswegen zur Formel von einer „moralischen"
Notwendigkeit gegriffen haben, um Gott die „physische" Freiheit zu
erhalten. Ebenso bewußt ist Perlin das probabilistische Air, das diese „moralische"

Notwendigkeit hat.41 Beides hat ihn nicht davon abgehalten, sich

prompt auf die Seite der Gegner zu schlagen. Perlin bekämpft den Optimismus,

weil dieser es Gott, wenn auch noch so raffiniert, verwehren würde,
sich nicht für die bestmögliche Welt entschieden zu haben.

Diese Stellungnahme rundet das Bild, das wir durch Perlin vom post-
tridentinischen Semipelagianismus gewinnen, in einem wichtigen Punkt ab.

Die Sorge des Semipelagianers beschränkt sich gar nicht auf die Wahrung
der menschlichen Willensfreiheit. Sie gilt genauso, ja mehr noch, der Wahrung

der göttlichen Willensfreiheit. Gott ist der absolute Souverän. Kein
Mensch, einzig Gott ist in der Position, einfach neinsagen zu können.

moveatur, at si necessitate morali ductus in optimam affectionem prodiisset Deus non
ex summa liberalitate et libertate illa effecisset" (PERLIN, Ioannes: De Deo uno P.III:
Tractatus de scientia, voluntate etpraedestinatione Dei (Lima 1618). MS. Köln, Historisches
Archiv GB 4° 9). Die Optimismusdiskussion hier ff. 63v-73r.

41 „<63v> Utrum Deus diligat meliora? [...] <64r> Reliquum ergo est, ut diffi-
cultas de illis dumtaxat rebus agitari debeat, quae optimum in suo habent genere. De
quibus duo recentiores puncta tradunt: Prius, diligi a Deo semper optimum. Posterius,
diligi hoc a Deo necessitate quadam morali, unde infallibilitas eiusmodi amoris oriatur.
Addunt praeterea coniungi necessitatem illam cum physica libertate omnem physicam
necessitatem excludente; idque necessario fatendum illis erat, ne divinam e medio
tollerent libertatem, quam aliter conciliari non posse cum perfecta morali necessitate

inquiunt. Unde licet admittant semper Deum optimum velle, negant tarnen omnem
necessitatem huic voluntati. Varie utraque pars, de optimo et de necessitate morali, a

suis assertoribus probatur [...] <66r> Veniendum ad posteriorem partem de necessitate
morali, quae sic probatur: [...] 2° Maior inclinatio et maior probabilitas eligendi maius
bonum mutuo se inferunt, bene siquidem arguimus: Maior in hoc inclinatio est ad illud
maius bonum quam in isto: ergo probabilius est, hunc electurum illud maius bonum,
quam istud: et si fuerit <66v> summa inclinatio, summa erit probabilitas: et si infinita,
moralis quaedam infallibilitas et nécessitas. Ut solemus dicere, infallibile esse hoc aut
illud ab isto esse faciendum, quia summe in illud inclinatum videmus: ut quod dam-
natus morte fugiat, si poterit. Sed in Deo est infinita inclinatio in se ipsum et in
summe bonum etiam externum: ergo infallibile est et necessarium moraliter electurum
maius. Et videtur recta calculatio."


	Willensfreiheit und Willensschwäche bei dem Molinisten Juan Perlin (1569-1638)

