
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Holzwege fur den aufrechten Gang : christliche Werte als
Handlungsorientierung für unternehmerische Entscheidungen

Autor: Leisinger, Klaus M.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760667

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760667
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Klaus M. Leisinger

Holzwege für den aufrechten Gang

Christliche Werte als HandlungsOrientierung
für unternehmerische Entscheidungen

Einleitung

Sind Unternehmen organisierte Unmoral?

Kaum eine internationale wirtschafte- oder handelspolitische Konferenz
oder ein sonstiger Anlass, bei dem die Welthandelsorganisation, der
Währungsfonds oder die Weltbank prominent vertreten sind, kann abgehalten
werden, ohne dass immense Sicherheitsmaßnahmen getroffen werden müssen,

um militante Globalisierungsgegner in Schach zu halten. Kaum ein
Buch im Genre der Globalisierungsliteratur wird geschrieben, das nicht den
Eindruck erweckt, die Welt leide unter einem die Menschenrechte verachtenden,

die Umwelt zerstörenden und die Demokratie schädigenden
globalen Kapitalismus.1 Ohne sich tiefer mit den Themen auseinanderzusetzen,
übernehmen breite gesellschaftliche Kreise das Klischee, multinationale
Unternehmen und deren Top-Management seien die Haupttriebkräfte und
einzigen Nutznießer der Globalisierung und folgten zum Zwecke der
Profitmaximierung den niedrigsten menschlichen Instinkten: Gier, Egoismus,

Rücksichts- und Schonungslosigkeit gegenüber den Bedürfnissen der
Gemeinschaft. An dieser Stelle kann nicht näher auf das Thema
Globalisierung eingegangen werden. Nur soviel sei gesagt und dabei auf die
entsprechende Literatur2 verwiesen: Wahrnehmung und Wirklichkeit klaffen

1 Siehe dazu z.B. KLEIN, N.: No Logo: Taking Aim at the Brand Bullies. Toronto
2000; BARKER, D. / MANDER, J. (Hgg.): Does Globalisation Help the Poor? International
Forum on Globalisation. San Francisco 2001; oder KORTEN, D.C.: Globalising Civil Society.

Reclaiming our Right to Power. New York 1998.
2 Siehe dazu, z.B. DOLLAR, D. / KRAAY, A.: Spreading the Wealth. In: Foreign Affairs,

Vol. 81 (2002), No. 1, 120—133. Zur Abwägung von Kosten und Nutzen der
Globalisierung siehe BATTERSON, R. / WEIDENBAUM, W.: The Pros and Cons of Globalisation,
Center for the Study of American Business. St. Louis 2001; STREETEN, P.: Globalisation.
Threat or Opportunity, Copenhagen. Abingdon 2001, ebenso LEISINGER, K.M. / SCHMITT,
K.: Corporate Ethics in a Time of Globalisation. Sarvodaya Vishva Lekha Publishers,
Colombo 2003. Zu den prinzipiellen Zusammenhängen siehe SCHUMPETER, J.A.:
Kapitalismus, Sozialismus und Demokratie. Stuttgart 2000; sowie VON HAYEK, F.A.: Der Weg

Sur Knechtschaft. München 2003, sowie DERS. / VANBERG, V. (Hgg.): Freiheit, Wettbewerb

und Wirtschaftsordnung. Freiburg 1999. Für weitere Literatur siehe: LEISINGER, K.M.:



Holzwege für den aufrechten Gang 629

auseinander, im Netto-Effekt hat die Globalisierung tatsächlich mehr Gewinner

als Verlierer.
Ein weiterer Vorwurf lautet so: Das durch die ökonomische Globalisierung

aufgeweichte nationalstaatliche Regulierungsmonopol und der weltweite
Wettbewerb um optimale Investitionsbedingungen würden von Unternehmen

skrupellos zur Senkung der sozialen und ökologischen Standards

ausgenutzt. Die Auferstehung eines längst überwunden geglaubten Albtraums
scheint Realität geworden: Manchester-Liberaüsmus pur. Dass Unternehmen
— insbesondere multinationale — überhaupt je im Interesse der Gesellschaft
handeln würden, wird bezweifelt. Die Meinung, dass sich sinnloses
Profitinteresse verselbständigt habe, ist weit verbreitet.3

Verweisen seriöse Unternehmen auf die nachprüfbar umgesetzte
Wahrnehmung unternehmerischer Verantwortung für die Gesellschaft (corporate

responsibility) und auf den daraus resultierenden positiven Beitrag an das

Gemeinwohl, oder tretdn sie sogar mit ethischen Argumenten auf, stoßen sie

damit auf größtes Misstrauen: Moraüsche Ansprüche, so die verbreitete
Wahrnehmung, würden von den Firmen zwar erhoben, jedoch nicht gelebt.
Das Thema „Ethik" werde lediglich zur Vertuschung illegitimer Aktivitäten
oder zur Unterstützung von Marketingkampagnen vereinnahmt.4 Dies mag
in Einzelfällen zutreffen, im Großen und Ganzen halte ich diese Ansicht
jedoch für eine unzulässige Verallgemeinerung weniger ,Sündenfälle'. Auf dem

gut gedüngten Boden der durch Voreingenommenheit interpretierten
Wirklichkeit wird in Unternehmensverlautbarungen nach Reizvokabeln gesucht,
die wiederum in die vorweg bereitgestellten Schubfächer einsortiert werden
können. Das Resultat der „Analyse" steht fest, bevor die Fakten untersucht
sind.

Empörung über krasse negative Fallbeispiele ist absolut verständlich. Es
ist richtig, dass von Unternehmen moralisch reflektiertes Handeln erwartet
wird — alles andere wäre grotesk.5 Zwar gelten noch immer ökonomische
Indikatoren — Umsatz, Gewinn, Effizienz — als notwendiger Leistungsausweis

Towards Globalisation with a Human Face. Auf: http://www.parallaxonline.org/
peglobalhuman5p.html.

3 Nur 42 Prozent der Menschen in Industrie- und Schwellenländern sind der
Ansicht, dass international arbeitende Unternehmen im besten Interesse der Gesellschaft
handeln - mehr als 60 Prozent haben in dieser Hinsicht Vertrauen in NGOs, siehe
Environics, Globescan: Millennium Poll. Montreal 1999 und 2003; Die neueste Umfrage
(Edelman Annual Trust Barometer, Januar 2005) stellt für Kanada, China, Europa und
die USA für die Unternehmen leicht bessere aber tendenziell gleiche Ergebnisse fest.

4 „The louder a company proclaims how ethical it is, the more the customer starts
to think ,this is a marketing strategy to get me to buy goods from this company, rather
than going elsewhere'." Siehe dazu die Untersuchung des Chartered Institute of
Marketing (CIM) „New Year's Revolution: Morality in Marketing", http://www.cim.co.
uk/mediastore/Insights/Morality_Agenda_Paper.pdf.

5 Siehe dazu die verschiedenen diesbezüglichen Umfrageergebnisse von „Globescan"

bzw. Environics (www.globescan.com).



630 Klaus M. Leisinger

für unternehmerischen Erfolg. Betriebswirtschaftliche Höchstleistungen
werden jedoch längst nicht mehr als hinreichende Bedingung akzeptiert,
einem Unternehmen das Gütesiegel zu verleihen.6 So reicht es heute nicht
aus, dass sich ein Unternehmen in allen Ländern der Welt an die jeweils
geltenden Gesetze und Regulierungen hält - also rein legal handelt. Wer
weiß, dass es Länder gibt, in denen die bestehende Rechtslage sozial und
ökologisch rücksichtslos und die Regierungsqualität defizitär ist, erwartet
von multinationalen Unternehmen mit Recht höhere Standards — eben
legitimes Handeln.7

Was aber ist „legitimes", „gutes" und „gerechtes" Handeln in einer
globalisierten Wirtschaftswelt? Zur Beantwortung dieser Frage wird die
Unternehmensethik herangezogen, sie soll allgemeingültige Aussagen über gutes
und gerechtes Handeln für die unternehmerische Lebenswelt finden. Damit
soll ein augenblickbedingtes, willkürliches Reagieren auf sich stellende Probleme

sowie prinzipienloses, zufälliges Handeln so weit wie irgend möglich
vermieden werden. Insbesondere im Kontext der wirtschaftlichen Globalisierung

und des damit verbundenen unternehmerischen Engagements in
verschiedenen Rechtsordnungen und Kulturkreisen entsteht eine neue
„Nachfrage" nach Unternehmensethik: Für unterschiedliche Handlungsfelder

sollen „Leitplanken" definiert, „Wegweiser" für den Umgang mit Dilemmata

aufgestellt und als Selbstverpflichtung im Unternehmen verbindlich
anerkannt und umgesetzt werden. Die vorgegebenen Handlungsorientierungen

sollen das Kriterium der „sittlichen Richtigkeit" erfüllen und „in allgemein

anzuerkennenden Gründen fundiert" sein.8

Im vorliegenden Kontext werden wesentliche Aussagen der christlichen
Sozialethik in Bezug auf unternehmensethisch relevante Aussagen untersucht.

Diese Aussagen sollen christlichen Unternehmern und Managern
einen „Kompass" geben, der ihnen dabei hilft, zwischen ihren Glaubens-
gewissheiten und ihren täglichen berufsbedingten Entscheidungen keine (allzu

grosse) Kluft entstehen zu lassen. Zum Einstieg und als Hinführung zur

6 Interessant wäre es, einmal in diesem Zusammenhang dem durch Sigmund Freud
artikulierten „Unbehagen in der Kultur" nachzugehen, jenes als „wichtigstes Problem
der Kulturentwicklung" bezeichnete „Schuldgefühl", mit dem durch „Glückseinbuße"
der Preis für den Kulturfortschritt bezahlt wird: Das durch die Kultur erzeugte
Schuldbewusstsein wird als solches nicht erkannt, bleibt unbewusst und kommt als

„Unbehagen" bzw. „Unzufriedenheit" zum Vorschein, für die andere Motivierungen
gesucht werden. Siehe FREUD, S.: Das Unbehagen in der Kultur. Internationaler
Psychoanalytischer Verlag, Wien 1930, 117ff.

7 Siehe dazu LEISINGER, K.M.: Unternehmensethik in Zeiten der Globalisierung. In:
COPRAY, N. / FAIRNESS STIFTUNG (Hgg.): Ethik Jahrbuch 2004. Frankfurt a.M. 2004,
175ff.

8 KORFF, W. u.a. (Hgg.): Handbuch der Wirtschaftsethik. Band 1: Verhältnisbestimmung
von Wirtschaft und Ethik. Gütersloh 1999, 152ff.



Holzwege für den aufrechten Gang 631

eigentlichen Aufgabe wird ein kursorischer Überblick über die Grundthesen
des unternehmensethischen Diskurses gegeben.

I. Die Idee der Unternehmensethik

1. Aufgabe der Unternehmensethik

Ethik hat die Aufgabe,

„[...] dort, wo überkommene Lebensweisen und Institutionen ihre
selbstverständliche Geltung verlieren [...], von der Idee eines sinnvollen menschlichen
Lebens geleitet, auf methodischem Weg und ohne letzte Berufung auf politische

und religiöse Autoritäten oder auf das von alters her Gewohnte und
Bewährte, allgemeingültige Aussagen über das gute und gerechte Handeln"

zu suchen.9 Während die generelle Forderung nach „gutem" und „gerechtem"

Handeln für vernunftbegabte Menschen ohne allzu große
Erklärungsnotwendigkeit einleuchtet, ist das Verlangen nach „allgemeiner Anerkennung"

der sittlichen Richtigkeit spezifischer unternehmerischer Handlungen
nicht leicht zu befriedigen: Jenseits des im Bereich von „Schwarz-Weiß"
angesiedelten, plumpen Verbrechens gibt es immense Meinungsverschiedenheiten

bei der Beurteilung von Handlungen bezüglich ihrer sittlichen
Richtigkeit. Ein über das Minimum hinausgehender moralischer Konsens scheint
in modernen Gesellschaften mit ihrer Interessenvielfalt und großer Werte-
pluralität kaum mehr möglich.

Zu den minima moralia unternehmerischen Handelns gehört auf jeden Fall
die Einhaltung der Gesetze im eigenen Einflussbereich. Aufgeklärte
Unternehmen werden jedoch darüber hinaus wachsam sein für Situationen, in
denen die Übernahme zusätzlicher Verantwortungen erforderlich ist.
Insbesondere in wirtschaftlich und sozial unterentwickelten Ländern werden sie

ein sensibles Gespür für politische, soziale und ökologische Zusatzengagements

entwickeln. Solche Unternehmen sehen sich als Teil der Bürgerschaft,
nehmen entsprechende Rechte und Pflichten wahr und leisten dadurch ihren
Beitrag zur Erfüllung eines umfassenden Gesellschaftsvertrags, eines contrat
soda/.10

Für aufgeklärte, international tätige Unternehmen ist unstrittig, dass mit
den gewachsenen Gestaltungsräumen der Globalisierung und größerer
Wirtschaftsmacht eine höhere Verantwortung einhergeht. Sie werden deshalb aus

eigener Initiative ethisch reflektierte Geschäftsgrundsätze entwickeln und in
ihrer täglichen Geschäftstätigkeit weltweit umsetzen. Entsprechende
Management-Prozesse und Instrumentarien zur Einhaltung solcher Richtlinien
werden ebenfalls genutzt. Die Verpflichtung, Fehler — wo sie dennoch

'HOEFFE, O.: Lexikon der Ethik. 6. neubearb. Aufl. München 2002, 58f.
10 DONALDSON, Th. / Dunfee, Th.W.: Ties that Bind. A Social Contracts Approach to

Business Ethics. Boston: Harvard Business School Press 1999.



632 Klaus M. Leisinger

unterlaufen — zu korrigieren, ist eine Selbstverständlichkeit. Handlungsoptionen,

die im Unternehmen nach bestem Wissen und Gewissen für akzeptabel

gehalten werden, entsprechen annähernd dem, was ein „gerechter und
unparteiischer Zuschauer" als legitim empfinden würde.11

Das Erzielen eines tragfähigen Konsenses darüber, welche konkreten
Pflichten spezifische Unternehmen auf Dauer (und nicht nur in Ausnahmefällen)

innerhalb dieses Gesellschaftsvertrags übernehmen sollten, ist
allerdings äußerst schwierig. Einerseits fließen die verschiedensten Werturteile
über generelle wirtschafts- und ordnungspolitische Grundsätze in die
Diskussionsvoten ein, andererseits kommen oft jene ethischen Grundfragen ins
Spiel, von denen Arthur Rieh einmal sagte, sie seien „[...] immer, wo sie

konkret [werden], eine Frage, auf die es keine in dem Sinnp eindeutige, glatte
und die Konflikte harmonisierende Antwort gibt, dass man in ihr zur Ruhe
kommen könnte."12 Andererseits unterliegt die Diskussion um Rechte und
Pflichten einem großen Meinungspluralismus über dasjN^as unter einer
„gerechten gesellschaftlichen Arbeitsteilung" zu verstehen ist.13

Eine weitere Schwierigkeit ist folgende: Obwohl, wie oben erwähnt,
unternehmensethische Richtlinien und Kontrollinstrumente vorhanden sind,
müssen wir uns klar sein, dass wir es überall auf der Welt mit fehlbaren
Menschen zu tun haben. Diese Einsicht entlässt Unternehmen zwar nicht
aus ihrer Verantwortung — aber die Vorstellung, Gesetze, Kontrollinstrumente

und Sanktionsdrohungen könnten Vergehen einzelner Mitarbeiter
vollkommen ausschließen, wäre naiv. Die „Generalprävention" kann den

hochgespannten Erwartungen, die man an sie knüpft, nicht entsprechen.

11 Adam Smith billigt diesem „unparteiischen Zuschauer" schon vor fast 250

Jahren (1759) jene kritische Distanz zu den eigenen kurzfristigen Eigeninteressen zu,
die ihn erkennen lässt „die wirkliche Geringfügigkeit unseres eigenen Selbst und alles

dessen, was uns angeht" und dadurch „wie schön es ist, auf den größten eigenen
Vorteil zu verzichten und ihn dem noch größeren Interesse anderer Menschen
aufzuopfern, und wie hässlich es ist, einem anderen auch nur das geringste Unrecht
zuzufügen, um dadurch für uns selbst einen Vorteil zu erlangen, und wäre dieser auch
noch so groß." SMITH, A.: Theorie der ethischen Gefühle. Hamburg 1985, 203. Mit
Einschränkungen, z.B. dort, wo bei den befragten Menschen eigene Nutzenerwägungen
ins Spiel kommen (z.B. Höhe der Preise oder Qualität der Arbeitsbedingungen), ist das

Urteil dieses unparteiischen Zuschauers durch die Ergebnisse von Meinungsumfragen
über verantwortungsvolles unternehmerisches Handeln zugänglich.

12 RICH, A.: Wirtschaftsethik. Grundlagen in theologischer Perspektive. Gütersloh 1984, 18.
13 Beispielsweise diskutiert im Zusammenhang der menschenrechtsspezifischen

Rechte und Pflichten eines Unternehmens: LEISINGER, K.M.: Business and Human
Rights. In: MCINTOSH, M. / WADDOCK, S. / KELL, G. (Hgg.): Learning To Talk: Corporate

Citizenship and the Development of the UN Global Compact. London: Greenleaf
Publications, July 2004, 75ff.



Holzwege für den aufrechten Gang 633

Warum das so ist, hat u.a. Erich Fromm14 gezeigt: Die menschliche Motivlage

ist viel zu komplex und zu unterschiedlich, angefangen von den irrationalen

Triebmotiven bis zu den so genannten „rationalen" Ich-Motiven. Alle
Lösungen, die das, was nur für die Grenzfalle gilt, auf alle anderen
übertragen wollen, haben sich als unwirksam in der Vergehensprävention erwiesen.

Weder lassen sich alle Delikte allein aus wirtschaftlichen Motiven noch
aus lediglich irrationalen Triebgründen erklären. Dennoch erfüllt die Sanktion

den wichtigen sozialpsychologischen Zweck der Erhaltung eines
allgemeinen rechtlich-sittlichen Ordnungsgefüges in einer Gesellschaft.

Die Unternehmensethik baut in dieser Hinsicht auf die institutionellen
Rahmenbedingungen innerhalb der Firma, die richtiges Verhalten motivieren

und schlechtes Verhalten demotivieren sollen. Weit wichtiger als die
institutionelle Ebene aber ist die individualethische Gesinnung der einzelnen
Mitarbeiter.

2. Die institutionelle Ebene der Unternehmensethik

Auf dieser Ebene der Unternehmensethik geht es nicht um die Frage „legal"
oder „illegal" — illegales Handeln auszuschließen ist letztlich eine Frage des

intellektuellen Niveaus und bedarf keiner Diskussion. Auf der institutionellen
Ebene der Unternehmensethik geht es um normative Grundsatzentscheidungen:

Was betrachtet das Unternehmen als seine Mission? Was sind
die Werte, mit denen ein Unternehmen sich identifiziert? Mit welchen
Prioritätsregelungen werden Dilemma-Situationen aufgelöst? Durch die

Beantwortung dieser und ähnlicher Fragen wird — um eine Analogie zum Staatswesen

zu wählen — die „Unternehmensverfassung" definiert. Diese gilt es im
Geschäftsalltag durch entsprechende „Firmen-Gesetze" umzusetzen,
beispielsweise durch Verhaltens- und Handlungskodices, durch Richtlinien für
(sektorspezifische) sensible Handlungsfelder (z.B. klinische Forschung),
durch die Ausgestaltung der Arbeitsverträge und anderes. Durch das Nutzen
vorhandener und eingespielter Managementprozesse (z.B. Zielvereinbarungen,

die Überwachung und Überprüfung der Einhaltung von Richtlinien
sowie die Berichterstattung über Erfolge und Probleme) wird versucht, die

Umsetzung dieser Normen weitestgehend sicherzustellen.15
Durch die „Unternehmensverfassung" und die daraus abgeleiteten

„Gesetze" wird im Unternehmen Klarheit darüber hergestellt, welche
Handlungsweisen erwünscht sind und welche nicht toleriert werden. Genauso wie
„draußen" in der Gesellschaft werden trotzdem einzelne, zu Verstößen ten-

14 Siehe dazu z.B. FROMM, E.: „Der Staat als Enjeher. Zur Psychologie der Strajjusti^"
(1930). In: FUNK, R. (Hg.): Erich Fromm. Gesamtausgahe. Stuttgart: Deutsche Verlagsanstalt,

Bd. 1: Analytische Sotyalpsychologie, 1980, 7f.
15 Zur Erörterung von Prozessen auf der institutionellen Ebene, siehe WIELAND,

J. (Hg.): Handbuch Wertemanagement. Hamburg 2004; siehe auch LEISINGER, K.M.: Zur
Umsetzung unternehmensethischer Ambitionen in der Praxis. Das Beispiel Novartis. In: RUH, H.
/ LEISINGER, K.M. (Hgg.): Ethik im Management. Zürich 2004, 151—201.



634 Klaus M. Leisinget

dierende Individuen ihren Versuchungen unterhegen. Die große Mehrheit
jedoch wird „verfassungskonform" und „gesetzestreu" handeln, auch unter
Zeit- und Ressourcendruck. Unternehmensethische Reflexion und die An-
mahnung daraus abgeleiteter Pflichten stoßen jedoch an Grenzen, wenn es

nicht gelingt, die Anreizsysteme so zu ändern, dass sich moralisch gebotenes
Handeln auch unter egoistischen Gesichtspunkten lohnt, weil beispielsweise
bei Beförderungen oder Bonuszahlungen die „Guten" nicht die „Dummen"
sind.

Was aber, wenn im direkten Konkurrenzkampf mit anderen Unternehmen

die „Guten" die „Dummen" bleiben, weil das moralisch Gute und das

betriebswirtschaftlich Gute kurz- und mittelfristig auseinander fallen, z.B. weil
der Markt andere Anreizsignale gibt? In solchen Situationen hört die Macht
der institutionellen Instrumente auf — nun sind Menschen gefragt, die den
Mut haben, gegen den Strom zu schwimmen und auch bei „Gegenwind"
standzuhalten, weil sie von inneren Überzeugungen gestützt und getragen
werden. Die individualethische „Menschenmacht" stellt die zweite Ebene
unternehmensethischer Umsetzungsbemühungen dar: Sie sind von
ausschlaggebender Bedeutung.

3. Die Ebene der lndividualmoral

Otto von Bismark hat einmal gesagt, dass sich mit schlechten Gesetzen und

guten Beamten noch immer regieren lasse, bei schlechten Beamten jedoch
auch die besten Gesetze nicht helfen können. In diesem Sinne nützen auch
die edelsten Unternehmenswerte und noch so ausgefeilte Ethik-Kodices für
die betriebliche Praxis wenig, wenn es mit der lndividualmoral der
Menschen, die sie umzusetzen haben, nicht gut steht. Unternehmerisches Handeln

vollzieht sich niemals nur als reflexartige Reaktion auf Vorgaben eines

juristischen Organisationskonstrukts, sondern immer durch die im
Unternehmen arbeitenden Menschen-. Sie

- definieren die Wertehierarchie eines Unternehmens,
- legen die Organisationsstrukturen, Kodices und Führungsrichtlinien

fest und wenden diese im Alltag auf allen Handlungsebenen an,
- definieren gemäß der persönüch empfundenen moralischen Verantwortung

bestimmte Handlungspräferenzen und
- filtern durch die Umsetzung individueller moralischer Urteile aus der

unendlichen Anzahl prinzipiell möglicher Handlungsoptionen die endliche
Menge ethisch akzeptabler Handlungsvarianten heraus.

Zwar wohnt individuellen Entscheidungen von Menschen in Institutionen

wegen vorgegebener Hierarchien, subtilen und nicht so subtilen
Abhängigkeiten sowie allzumenschlichen Opportunismen immer auch ein
bedeutendes Element der Fremdbestimmung inne. Deshalb ist die moralische
Qualität von Institutionen (und daher von Unternehmen) immer mehr als

nur die Summe der moralischen Überzeugungen der darin arbeitenden
Menschen. Das „Böse" ist nicht nur von personaler, es ist auch von struktureller



Holzwege für den aufrechten Gang 635

Art.16 Die Anerkennung dieser Tatsache darf jedoch nicht dazu führen, dass

sich individuelle moralische Akteure ihrer direkten personalen
Verantwortung entledigen, indem sie die Schultern zuckend auf das „System" oder
die „Struktur" und die ihnen innewohnenden Handlungszwänge verweisen.

In modernen Gesellschaften ist kaum eine Situation denkbar, in der
individuelle Akteure lediglich Befehle ausführende Zombies ohne eigenen
Willen sind. Auf allen Ebenen der Organisation haben Menschen im Kontext

vieler Einzelentscheidungen die Wahl, fair oder unfair, sensibel oder
skrupellos, autoritär oder partnerschaftlich mit anderen Menschen innerhalb
oder außerhalb des Unternehmens umzugehen. Die Entscheidung, die Würde

des Mitmenschen zu respektieren oder zu beschädigen, Toleranz zu üben
oder nicht, Transparenz zu schaffen oder nicht, Zusammenarbeit zu pflegen
oder Konfrontation zu suchen, bleibt letztlich eine individualmoralische.
Mitarbeiter auf allen Ebenen eines Unternehmens verfügen neben ihrem
Fachwissen und ihrer beruflichen Erfahrung auch über soziale Kompetenz
und die Fähigkeit zur Güterabwägung und folgerichtigen Entscheidungen.
Die Sensibilität für mögliche Ungerechtigkeiten, das Bewusstsein für
Rechenschaftspflicht über die betriebswirtschaftliche Dimension hinaus und
der unbedingte Wille, die Rechte von Menschen, die durch Unternehmensaktivitäten

betroffen sind, zu respektieren, sind individualmoralische
Kompetenzen. Sie sind nicht an kollektive Akteure delegierbar.

Ausreden mit dem Verweis auf die Defizite anderer gesellschaftlicher
Akteure oder auf unüberwindbare Sachzwänge sind wenig glaubwürdig:
Handlungsmacht ist selten „Vollmacht" und muss es auch nicht sein.

Verantwortung tragen auch diejenigen, denen nur indirekte oder geringfügige
Einflussnahme möglich ist. Gerade im Umgang mit vermeintlichen Sach-

zwängen zeigt sich die Fähigkeit zu visionär-innovativem moralischem Handeln.

Viele der als unüberwindbar dargestellten Handlungszwänge sind
lediglich eingefahrene Denkzwänge, die im Lichte besonderer Gegebenheiten
mit kritischer Loyalität zu den Unternehmensinteressen überwindbar sind.

Die zentrale Verantmrtungsfrage „Wer ist wem gegenüber wofür in
welcher Weise verantwortlich?" stellt sich für jeden einzelnen Menschen direkt,
persönlich und immer wieder aufs Neue — und muss in konkreten Situationen

beantwortet werden.17 Dabei kann es durchaus zu unterschiedlichen
Prioritäten kommen zwischen dem, was individuelle Manager als ihre
eigenen Ziele ansehen und dem, was sie als Priorität des Unternehmens wahr-

16 RICH, A.: Wirtschaftsethik, 108ff.
17 Siehe dazu auch JONAS, H.: Das Prinzip Verantwortung. Zürich 1987; DERS. /

MlETH, D.: Was für morgen lehenswichtig ist. Unentdeckte Zukunftswerte. Freiburg 1988,
sowie das letzte Interview mit Hans JONAS: „Der ethischen Perspektive muss eine neue

Dimension hinzugefügt werden." In: Deutsche Zeitschrift für Philosophie, Bd 41, Heft 1,

1993, 91-99.



636 Klaus M. Leisinger

nehmen.18 Insbesondere Menschen, deren Entscheidungen aufgrund ihrer
hierarchischen Position Auswirkungen auf andere Menschen haben, sind
sich von ihrem Selbstverständnis her bewusst, dass sie etwas verändern
könnten — wenn sie es denn wirklich wollten. Dass ein kohärent und
konsistent „aufrechter Gang"19 bei vielschichtigen Problemen in komplexen
Organisationen nicht immer einfach ist, ist eine Binsenweisheit — entbindet
jedoch niemanden davon, ihn dennoch zu versuchen.20

Das personale Gewissen bleibt der zentrale Ort der moralischen
Entscheidung — oder, in den schönen Worten von Matthias Claudius: „Inwendig
in uns wohnet der Richter, der nicht trügt, und an dessen Stimme uns mehr
gelegen ist als am Beifall der ganzen Welt und der Weisheit der Griechen
und Ägypter. Nimm es Dir vor [...], nicht wider seine Stimme zu tun."21
Auch für Menschen in Unternehmen gilt der Hinweis Robert Spaemanns,
dass „[...] demjenigen, dem sein eigenes Gewissen nicht heilig ist, auch sonst
nichts heilig ist".22 Das ist nicht nur die Sicht von Theologen oder

Philosophen - auch der Guru aller Managementtheorien, Peter Drucker,
sieht die Manager als diejenigen, welche die „geistige Schau und moralische
Verantwortung" eines Unternehmens ausmachen.23

Daraus nun allerdings die Schlussfolgerung zu ziehen, man müsse
einfach nur „gute" Menschen mit Führungsverantwortung betrauen, dann

erübrige sich jede weitere Erörterung unternehmensethischer Sachverhalte,
wäre verfehlt. Niemand hat das Recht, bei anderen Menschen Güte und
Vollkommenheit vorauszusetzen. Menschen, die sich ihrer Verantwortung
bewusst sind, rechnen mit den „durchschnittlichen Defekten der Menschen"

18 Katholieke Universiteit Brabant: Management Beyond Borders. An International
Study among Managers in Nine EU Countries. Tilburg 1996.

19 GOLLWITZER, H.: Krummes Ho/% — aufrechter Gang. Zur Frage nach dem Sinn des

Lebens. München 1970.
20 BUNDERSON, J.St.: Norma/ Injustices and Morality in Complex Organisations. In:

Journal of Business Ethics. Vol. 33 (2001), No. 3 (October, II), 181—190.
21 CLAUDIUS, M.: Scheue niemand soviel als Dich selbst. Aus lrAn meinen Sohn Johannes".

In: Der Wandsbecker Bote. Zürich 1947, 228. Die Enzyklika Veritatis splendor

formuliert, das Zweite Vatikanum zitierend, ganz ähnlich in VS 54: „Im Inneren seines
Gewissens entdeckt der Mensch ein Gesetz, das er sich nicht selbst gibt, sondern dem
er gehorchen muss und dessen Stimme ihn immer zur Liebe und zum Tun des Guten
und zur Unterlassung des Bösen anruft und, wo nötig, in den Ohren des Herzens tönt:
Tue dies, meide jenes." Um zu verhindern, dass das Gewissen zu einem „Handlanger
der eigenen Interessensbehauptung" verkommt, dringt Eberhard Schockenhoff auf die
andauernde Notwendigkeit, dieses Gewissen weiterzubilden und zu pflegen, siehe

SCHOCKENHOFF, E.: Wie gewiss ist das Gewissen? Eine ethische Orientierung. Freiburg/
Basel/Wien: Herder 2003, 57. Siehe auch Schockenhoffs Ausführungen zum Problemkreis

„irrendes Gewissen", 108ff.
22SPAEMANN, R.: Wohlwollen. In: HÖFFE, O. (Hg.): Lesebuch sur Ethik. Philosophische

Texte von der Antike bis Gegenwart. 3. durchges. Aufl. München 2002, 388.
23 DRUCKER, P.: Neue Management-Praxis. Band 1. Düsseldorf 1974, 46.



Holzwege für den aufrechten Gang 637

und beziehen sie in ihre Entscheidungen ein.24 Das gilt auch für
Verantwortungsträger in Unternehmen. Auch dort gibt es „[...] ein paar Gauner
und ein paar Heilige, aber die meisten fallen irgendwo dazwischen."25 Der
Verdacht, dass sich die „moralische Gauß-Verteilung" von Managern prinzipiell

von derjenigen unterscheidet, die Verantwortung in Kirchen, karitativen

Institutionen oder Gewerkschaften tragen, entbehrt jeder empirischen
Basis. Die „Gauner" ziehen in allen Institutionen als Abweichler von der
Norm lediglich mehr Aufmerksamkeit auf sich als die „Heiligen". Daher
haben sie eine größere Medienpräsenz und einen höheren Bekanntheitsgrad
— und daraus können verzerrte Beurteilungsmuster entstehen.

4. Führungspersönlichkeiten statt bloßer Fachspe^ialisten

An Menschen, die Entscheidungen zu treffen haben, welche die
Lebensumstände vieler anderer tangieren können, werden hohe Anforderungen
gestellt. Max Weber meinte in seinem Aufsatz „Politik als Beruf", dass ein
solcher Mensch sich immer wieder — es sei denn, er sei von allen guten
Geistern verlassen — genötigt sehe, nicht nur Rechenschaft über seine

Gesinnungsmotive abzulegen, sondern auch nach bestem Wissen und
Gewissen die voraussehbaren Folgen für sein Tun und Handeln
abzuschätzen. Er könne sich bei negativen Konsequenzen nicht damit herausreden,

er habe es gut gemeint.26 In den meisten klassischen Texten über
individuelle Verantwortung für ein gutes Leben wird fachliches Wissen und
Können bei Führungspersönlichkeiten als notwendig vorausgesetzt, jedoch
keineswegs als ausreichend erachtet. Seit Menschengedenken wird von
Kaisern, Königen, Feldherren, Regierenden — und heute eben auch von
Managern — beinahe schon sehnsuchtsvoll das gleiche Anforderungsprofil
verlangt. Der Rückblick auf historische Texte zeigt die interkulturell und
zeitlos gültigen Pfeiler ethisch akzeptabler Handlungsweisen — sei es auf
dem vorgeschlagenen Weg des Laotse,27 durch die Gespräche des Konfuzius,28

das Studium der indischen Upanishaden29 oder des Standardwerks
von Sun Tzu, der die Eigenschaften von Führern mit Intelligenz,
Vertrauenswürdigkeit, Menschlichkeit, Mut und Strenge beschrieb.30 Für den

24 WEBER, M.: Politik als Beruf. In: DERS.: Gesammelte politische Schriften. 5. Aufl.
Tübingen 1988, 552.

25 WATERS, J.A.: Catch 20.5: Corporate Morality as an Organisational Phenomenon. In:
American Management Association: Organizational Dynamics. Spring 1978, 4. Siehe
auch KELLERMAN, B.: Die dunkle Seite der Macht. In: Harvard Business Manager
(September 2004) 90ff.

26 WEBER, M.: Politik als Beruf. In: DERS.: Gesammelte Politische Schriften, 551.
27 LAOTSE: Tao te King. Zürich 1985.
28 KUNGFUTSE: Gespräche - Fun Yü. Diedrichs Gelbe Reihe. Köln 1987.
29 Upanishaden. Die Geheimlehre der Inder. Diedrichs Gelbe Reihe. Köln 1986.
30 SUN TZU: The Art of War. Shambhala, London 1991, 4.



638 Klaus M. Leisinger

abendländischen Kulturbereich können die Werke griechischer Philosophen
herangezogen werden, so zum Beispiel Piaton, der die zur Weisheit
entwickelte Vernunft, Gerechtigkeit, Tapferkeit und Besonnenheit für die
wesentlichen Tugenden hält.31 Widergespiegelt sind diese Erkenntnisse auch in
modernen Werken wie Max Webers Aufsatz „Politik als Beruf'.32

Im Vordergrund der Erörterung stehen die so genannten primären Tugenden

wie Gerechtigkeit, Tapferkeit, Maß und Klugheit sowie persönliche
Grundhaltungen, die man mit den Begriffen Zivilcourage, Konfliktfahigkeit,
Toleranz und Fähigkeit zum konstruktiven Ungehorsam umschreiben
kann.33 Dabei bezieht sich der Begriff „Tugend" nicht nur auf die sittliche
Verfassung eines Individuums. Tugendhaftigkeit entfaltet sich immer erst im
Kontext und unter Einbezug der Interaktion des Individuums mit seiner
sozialen Handlungsgemeinschaft.34

Menschen treten im Normalfall in einem Alter in ein Unternehmen ein,
in dem die Persönlichkeits- und Charakterbildung abgeschlossen ist. Mit
einer anspruchsvollen Personalselektion kann ein Unternehmen allerdings
Einfluss darauf nehmen, dass diejenigen, von deren Entscheidungen viele
andere Menschen betroffen sind, qualitative Wesensaspekte haben, die sich
zumindest nicht prinzipiell von den idealtypischen in der oben zitierten
Literatur unterscheiden. Darüber hinaus ist „guter Wille" erforderlich, also
die grundsätzliche Bereitschaft, sich nicht nur auf Argumente einzulassen,
sondern das als richtig Erkannte auch tatsächlich zum Prinzip des eigenen
Handelns zu machen.35 Da Mitarbeiter in ihren Vorgesetzten eine wesentliche

Referenzgruppe für die sittüchen Standards ihres eigenen Handelns
sehen,36 haben diese großen Einfluss auf das moralische Klima des
Unternehmens.37

31 PLATON: Der Staat. (Politeia). Bibliothek der Antike. München 1991.
32 WEBER, M.: Politik als Beruf. In: DERS.: Gesammelte Politische Schriften. 5. Aufl.

Tübingen 1988.
33 Vgl. LAY, R.: Die Macht der Moral. IJnternehmenseifolg durch ethisches Management.

Düsseldorf 1993, 22.
34 Siehe dazu NATORP, P.: So%ialpädagogik. 7. Aufl. Paderborn 1974 (1. Aufl. 1898),

130ff. Zur Erörterung der modernen Bedeutung von „Tugend" siehe BRAUN, H.-J.
(Hg.): Ethische Perspektiven: Wandel der Tugenden. Zürich 1989.

35 PIEPER, A.: Ethik und Moral. Eine Einführung in die praktische Philosophie. Beck'sche
Elementarbücher. München 1985, 10.

36 Siehe z.B. NEWSTROM, J.W./RüCH, W.A.: The Ethics of Management and the

Management of Ethics. In: Michigan State University (MSU) Business Topics, East
Lansing, Vol.23, Winter 1975, 32.

37 Siehe dazu MURPHY, P.E./ENDERLE, G.: Managerial Ethical Eeadership: Examples
do matter. In: Business Ethics Quarterly, Vol.5, No.l, 117-128. JOHNSON, H.: Bribery in
International Markets: Diagnosis, Clarification and Remedy. In: Journal of Business Ethics,
Vol.4, No.6, 1985, 447-455.



Holzwege für den aufrechten Gang 639

5. Die „ideale"Führungspersönlichkeit

Trotz der Weberschen Mahnung, mit den „durchschnittlichen Defekten der
Menschen" zu rechnen, lohnt sich ein Blick auf gewisse Aspekte der „idealen"

Führungspersönlichkeit. Wer das Ideale erst gar nicht anstrebt, wird
nicht einmal das Mittelmäßige erreichen. Max Weber hält für Poütiker
insbesondere drei Qualitäten für entscheidend: Leidenschaft, Verantwortungsgefühl

und Augenmaß.38 Sie sind im unternehmerischen Kontext nicht weniger

wichtig, denn auch dort hat Führungsverantwortung politischen Charakter:

„Mit der bloßen, als noch so echt empfundenen Leidenschaft ist es [...] nicht
getan [...], wenn sie nicht, als Dienst an einer ,Sache', auch die Verantwortlichkeit

gegenüber ebendieser Sache zum entscheidenden Leitstern des Handelns
macht. Und dazu bedarf es [...] des Augenmaßes, der Fähigkeit, die Realitäten
mit innerer Sammlung und Ruhe auf sich wirken zu lassen, also: Distanz zu
den Dingen und Menschen. ,Distanzlosigkeit', rein also solche, ist eine der
Todsünden jedes Politikers [...]."39

Auch ein weiterer Hinweis Max Webers ist von Bedeutung: der, in dem die
Eitelkeit angesprochen wird. Weber sieht in ihr einen „ganz trivialen, allzu
menschlichen Feind", eine Todfeindin aller sachlichen Hingabe und aller
Distanz, vor allem der Distanz sich selbst gegenüber.40 Die „Sünde gegen
den heiligen Geist" beginne dort, wo Machtstreben unsachlich und Gegenstand

rein persönlicher Selbstberauschung wird, anstatt ausschließlich in den
Dienst einer „Sache" zu treten:

„Denn es gibt letztlich nur zwei Arten von Todsünden auf dem Gebiet der
Politik: Unsachlichkeit und — oft, aber nicht immer, damit identisch —

Verantwortungslosigkeit. Die Eitelkeit: das Bedürfnis, selbst möglichst sichtbar in
den Vordergrund zu treten, führt den Politiker am stärksten in Versuchung,
eine von beiden, oder beide, zu begehen."41

Es gibt noch einen anderen Aspekt, der hier eine Rolle spielt — insbesondere,

wenn wir eine moralische .Normalverteilung' der menschlichen
Ausstattung von verschiedenen Institutionen unterstellen: Viele Handlungen,
die in der Vergangenheit zu großem persönlichen, gesellschaftlichem oder
ökologischem Schaden führten, resultierten nicht aus Eitelkeit, mangelnder
Einsicht, subjektivem Irrtum oder gar aus böser Absicht, sondern aus
Verzicht auf einen „Moment der Besinnung". Besonders unter Zeit- und
Ressourcendruck steigt die Gefahr, dass jene „Achtsamkeit" verloren geht, auf

38 WEBER, M.: Politik als Beruf. In: DERS.: Gesammelte Politische Schriften, 545,
39 Ebenda, 546.
40 Ebenda.
41 Ebenda, 547.



640 Klaus M. Leisinger

die der große deutsche Buddhist Nyänaponika Mahatera so großen Wert
legte:

„Ein großer Teil des Leidens in der Welt entsteht nicht so sehr durch be-
wusste Schlechtigkeit als durch Unachtsamkeit, Unüberlegtheit, Voreiligkeit
und Unbeherrschtheit. Ein einziger Moment der Besinnung würde oft genügen,

um eine weit reichende Verkettung von Unheil oder Schuld zu
verhindern.'"*2

„Momente der Besinnung" und besondere Sorgfalt bei der Güterabwägung
sind insbesondere bei Dilemma-Situationen angebracht, bei denen jede mögliche

Handlungsalternative mit gewissen negativen Auswirkungen verbunden
ist. In den vielen Situationen ist nicht zwischen dem „Guten" oder dem
„Bösen" zu entscheiden. Vielmehr muss unterschiedüchen und in sich
jeweils gerechtfertigten Interessen Rechnung tragend das „geringste Übel"
gesucht werden. Und da stellt sich ein Problem, das Max Weber so formuliert

hat:

„[...] keine Ethik der Welt kommt um die Tatsache herum, dass die
Erreichung ,guter' Zwecke in zahlreichen Fällen daran gebunden ist, dass man sittlich

bedenkliche oder mindestens gefährliche Mittel und die Möglichkeit oder
auch die Wahrscheinlichkeit übler Nebenfolgen mit in den Kauf nimmt, und
keine Ethik der Welt kann ergeben: wann und in welchem Umfang der ethisch

gute Zweck die ethisch gefährlichen Mittel und Nebenerfolge ,heiligt'".43

In solchen Situationen führt eine reine Gesinnungsethik44 nicht weiter, denn
sie hat nur die Möglichkeit, jedes Handeln, welches sittlich gefährliche Mittel
anwendet, zu verwerfen. Es ist jedoch — außer in Schwarz-Weiß-Situationen
— nicht möglich, ethisch zu dekretieren, welcher Zweck welches Mittel heiligen

soll.45 Für diese Entscheidung sind Persönlichkeiten gefordert, die in der
Lage sind, verantwortungsethisch zu entscheiden und zu handeln. Dazu sind

42 NYÄNAPONIKA: Geistestraining durch Achtsamkeit. Konstanz 1984, 35f.
43 WEBER M.: Politik als Beruf. In: DERS.: Gesammelte Politische Schriften, 552. Im

Gegensatz dazu postuliert Paulus im Römerbrief (3,8), man dürfe nichts Böses tun,
damit Gutes entstehe — Veritas splendor zitiert allerdings Beispiele (VS 80), die in ihrer
ethischen Bedeutung anders anzusehen sind als solche, die im unternehmensethischen
Kontext im Normalfall anzutreffen sind.

44 Hier im Sinne Max Webers definiert in Abgrenzung zu „Verantwortungsethik":
„es ist ein abgrundtiefer Gegensatz, ob man unter der gesinnungsethischen Maxime
handelt - religiös geredet: Der Christ tut recht und stellt den Erfolg Gott anheim —,

oder unter der verantwortungsethischen: dass man für die (voraussehbaren) Folgen
seines Handelns aufzukommen hat." Einem gesinnungsethischen Menschen wird es, so
Weber, keinen Eindruck machen, wenn die Folgen einer aus reiner Gesinnung
fliessenden Handlung üble sind, für ihn gilt dann nicht der aus Gesinnungsethik
Handelnde als verantwortlich, sondern die Welt, die Dummheit der anderen Menschen
oder — der Wille Gottes, der sie so schuf. Siehe WEBER, M.: Politik als Beruf. In: DERS.:
Gesammelte Politische Schriften, 551 f.

45 Ebenda, 553.



Holzwege für den aufrechten Gang 641

Menschen in der Lage und — wegen ihres Menschseins — auch fähig, immer
wieder auf unerwartete Art und Weise positiv zu handeln: „Der entscheidende

Unterschied zwischen den .unendlichen Unwahrscheinlichkeiten', auf
dem alles Leben auf der Erde und alles natürlich Wirkliche beruht, und den
Ereignis-Wundern innerhalb menschlicher Angelegenheiten" liegt darin, so
Hannah Arendt, „[...] dass es hier einen Wundertäter gibt, den wir kennen",
nämlich der Mensch, der „[...] auf eine höchst geheimnisvolle Weise dafür
begabt scheint, Wunder zu tun. Im gewöhnlichen Sprachgebrauch nennen
wir diese Begabung das Handeln."46

Im Folgenden wird der Diskurs über das Handeln von Menschen in
Unternehmen vertieft, wobei insbesondere christliche Werte und Reflexionen

christlicher Theologen auf ihre Bedeutung für unternehmerische
Entscheidungen untersucht werden.

II. Christliche Werte in der Unternehmens- und Managerethik

1. Die Bedeutung christlicher Werte im deutschsprachigen Raum

Vieles weist daraufhin, dass die Verpflichtungskraft christlicher Werte in
den letzten Jahrzehnten in weiten Teilen des deutschsprachigen Europa
deutlich gesunken ist.47 Eine Umfrage des Instituts für Demoskopie Allensbach

bringt die folgenden Fakten zum Vorschein:48

- Nur noch knapp die Hälfte der deutschen Bevölkerung (48%)
beschreibt sich als religiös, von den Unter-30jährigen sind es 27 Prozent, bei
den 30- bis 44jährigen 43 Prozent; nur die 60jährigen und älteren heben den

Durchschnitt, denn bei ihnen sind es über 66 Prozent.
- Für nur 28 Prozent der Unter-30jährigen sind christliche Werte eine

wichtige Orientierungslinie im eigenen Leben; die Mehrheit dieser
Altersgruppe hält christliche Glaubensüberzeugungen für nicht mehr zeitgemäß.

- Christliche Werte werden nur noch von 24 Prozent der Deutschen als

„sehr wichtig" oder „wichtig" eingeschätzt.
Angesichts dieser Fakten überrascht nicht, dass die Stellung der Kirche

als moralische Instanz geschwächt ist. Karl Kardinal Lehmann beklagte
kürzlich, dass die rituelle Praxis messbar nachlasse, die Glaubensvermittlung

46 ARENDT, H.: Freiheit und Politik. In: DIES.: Zwischen Vergangenheit und Zukunft.
München/Zürich 1994, 222. Karl Jaspers sprach in diesem Zusammenhang von der
„Freiheit des Menschen, der jeden Augenblick die Umkehr zum guten Wollen" erlaubt,
siehe JASPERS, K.: Über Bedingungen und Möglichkeiten eines neuen Humanismus. In: Die
Wandlung. Herbstheft, Heidelberg 1949, 714.

47 BARKER, D.G.: Changing Social Values in Europe. In: Business Ethics. A European
Review, Vol.l, No.2, 1992, 91-103.

48 Institut für Demoskopie Allensbach / KÖCHER, R.: Die Herausforderung durch den

Islam als Chance, siehe dazu auch den Beitrag in der Frankfurt Allgemeinen Zeitung Nr.
293 vom 15. Dezember 2004, 5.



642 Klaus M. Leisinger

in den Familien an Bedeutung verliere und auch deshalb die religiöse
Bindung insgesamt schwächer werde.49

Im Gefolge dieser Entwicklung verwundert nicht, dass auch bei
Führungskräften der Wirtschaft eine signifikante Erosion des religiösen Be-
wusstseins und der religiösen Orientierung festzustellen ist. Für die Bewältigung

ihrer Gewissensfragen wird keine wesentliche Hilfe vom kirchlichen
Lehramt erwartet. Spezifisch christliche Werte üben auf die Entscheidungen
von Führungskräften nur einen geringen Einfluss aus — das sittliche
Entscheidungsfeld ist überwiegend vorgeformt durch die Rechtsordnung und
betriebliche Verhaltenserwartungen. Eine Studie zum Selbstverständnis
deutscher Top-Manager aus dem Jahr 2000 ergibt folgendes Bild:

- Bei den Normen, die das Handeln von Führungskräften bestimmen,
stehen Tugendwerte wie „Disziplin", „Pflichtgefühl", „hart arbeiten" oder
„Verzicht üben" ganz oben (24 Prozent); sich „an die Zehn Gebote halten"
hat mit zwei Prozent der Nennungen das gleiche Gewicht wie „genießen
können".

- Bei den für bedeutsam gehaltenen Erziehungszielen für künftige
Generationen steht für Top-Manager „Verantwortung übernehmen" an erster
Stelle, vor „Leistungsbereitschaft". „Religiosität" ist auf Rang 23, weit hinter
Werten wie „körperliche Fitness" (Rang 14) oder „Liebe zur Natur" (Platz
17). Zu relativieren ist dies allerdings mit der folgenden Tatsache:

- Soziale Kompetenzen werden insgesamt für wichtig gehalten, beispielsweise

„Einfühlungsvermögen" (Rang 5), „Engagement für das Gemeinwohl"

(Rang 11) und „sich für Schwächere einsetzen" (Rang 12) oder
„humanistische Werte" (Rang 18).50

Eine Nachfolgestudie mit Fokus auf die so genannte New Economy zeigt
hinsichtlich religiöser Verankerung oder Nähe zu den Kirchen noch
schlechtere Werte:51 Bei prägenden Einfluss-Instanzen über das Elternhaus
hinaus kommt „Kirche" gar nicht mehr vor (Sportverein, Partei und
Marketingclubs rangieren mit 43 Prozent am höchsten vor „Beruf" mit 32

Prozent). Erst bei „Sinnkrisen" und den dadurch ausgelösten Suchprozessen
kommt es zu einer Wiederentdeckung von Religion und praktiziertem
Christentum. Ansonsten scheint Religion — zumindest die institutionalisierte

49 In seinem Vortrag am Symposium „Reformen ohne soziale Gerechtigkeit" der

Bundesvereinigung der Deutschen Arbeitgeberverbände am 26. Oktober 2004 in Berlin.

Siehe dazu: www.bistummainz.de/bm/opencms/sites/bistum/bistum/kardinal/
texte/texte_2004/arbei tgeber.html

50 Identity — Foundation: Quellen der Identität. Das Selbstverständnis Deutscher Top-Manager
der Wirtschaft. Düsseldorf 2000 (www.identityfoundation.de).

51 Identity — Foundation: Quellen der Identität. Ein Sonogramm von Managern und Gründern
in der New Economy. Düsseldorf 2002 (www.identityfoundation.de); hier besteht eine
klare Korrelation zu den in der ersten Studie festgestellten altersbedingten Differenzen,

in der New Economy sind die Führungskräfte deutbch jünger als im generellen
Management.



Holzwege für den aufrechten Gang 643

Religion der traditionellen Kirchen — entkoppelt von der beruflichen
Lebensführung. Nur bei etwa einem Viertel der Manager der New Economy
haben religiöse Überzeugungen einen mehr oder weniger wichtigen Einfluss
bei der Verfolgung ihrer Lebensziele, „[...] dabei sind es vor allem die
Grundwerte der Religion, wie sie im Christentum durch die Bibel — in der

Bergpredigt oder in den zehn Geboten — gespeist werden".52
Die Erosion der Wertigkeit christlich-religiöser Überzeugungen für

Führungskräfte im betrieblichen Alltag ist kein neues Phänomen. Sie folgt einem
seit längerer Zeit anhaltenden Trend. Schon eine Untersuchung über „Ethos
und Religion bei Führungskräften"53 aus den frühen achtziger Jahren kam zu
folgendem Ergebnis:

- Christliche Werte gehören nicht mehr zu den allgemein geteilten
Grundwerten, sondern sind eine partikuläre Orientierung geworden.

- Nur noch eine Minderheit (ca. vierzig Prozent) aller Führungskräfte
weist ein stabiles Verhältnis zu ihren Kirchen auf, wobei bei der jüngeren
Generation eine größere Abwendung festzustellen ist als bei der älteren.

- Die sittlichen Normen und Werte, denen sich Führungskräfte verbunden

fühlen, sind sozial vermittelt durch Erziehung, Milieu-Einfluss,
Zeitströmungen und persönliche Erfahrungen und werden nicht als religiös
reflektierte Verpflichtung empfunden.

- Ein hoher Grad individualistischer Werte-Orientierung bzw. religiöser
Opportunismus sowie eine unterdurchschnittliche Bereitschaft zum praktischen

Engagement für Dritte wird als „neues Ethos" artikuliert.
Zwar antworteten auf die Frage „Wie kann man für seine eigenen

Entscheidungen erkennen, was gut und was böse ist?" noch immer 92 Prozent
der in der Eigenwahrnehmung „kirchenfesten" Führungskräfte: „Indem man
auf sein Gewissen hört". Jedoch nur noch 37 Prozent hielten in diesem

Zusammenhang die „Zehn Gebote" für relevant, lediglich zwanzig Prozent
die „Orientierung an den Lehren der Kirche". Jeder Sechste hielt in der
Umfrage Entscheidungen für eine „reine Gefühlssache" und zehn Prozent
glaubten gar, es gebe „keine allgemeingültigen Maßstäbe".54

Es gibt allerdings auch gegenläufige Signale aus neueren Untersuchungen:

Neunzig Prozent der Schweizer Bevölkerung beten, 38 Prozent jeden
Tag und nur gerade fünf Prozent sind der Ansicht, es gebe keinen Gott.55
Neue Publikationen sprechen von der „Unentbehrlichkeit der Religion"

52 Ebenda, 80.
53 Vgl. KAUFMANN, F.-X. / Kerber, W. / ZULEHNER, P.m.: Ethos und Religion hei

Führungskräften. München 1986, 117ff.
54 Ebenda, 129.
55 Schweizer Volkszählung 2000, zitiert in MINGELS, G.: Gottes-Kinder. In: Das

Magazin (Zürich, 26.3.2005) 28. Hinweise, dass wieder mehr Menschen den Glauben
als wichtig für ihr Leben halten, können auch einer Infratest-Umfrage für die
Nachrichtenagentur ddp vom Februar 2005 entnommen werden.



644 Klaus M. Leisinger

auch in modernen Gesellschaften und warnen davor, das Desinteresse an
Ohrenbeichten, das Verzweifeln an der intellektuellen Dürftigkeit mancher
Predigten oder das Desinteresse an kirchlichen Dingen mit einer Abnahme
der Religiosität oder der spirituellen Sehnsucht der Menschen zu verwechseln.56

Der Münchner Theologe Friedrich Wilhelm Graf meint, dass spätestens

seit dem 11. September 2001 die bleibende Macht des Religiösen
unübersehbar deutlich geworden sei. Eine neue Nachdenklichkeit verstärke
das Interesse an und den Diskurs über Religion: Philosophen und
Psychoanalytiker rufen zur Verteidigung des christlichen Erbes auf und weisen auf
die positiven Wirkungen gelebter Religion auf den Seelenhaushalt des
Menschen hin; Politikwissenschaftler betonen die Bindungskräfte der Religion
für das Gemeinschaftsleben.

Ein wachsendes Desinteresse an „Kirchlichkeit" sollte also nicht
verwechselt werden mit einer sinkenden Bedeutung der Religiosität. Die
Stellung der Kirchen als moralische Instanz mag geschwächt sein — aber die
Mehrzahl der Menschen scheint im Großen und Ganzen für richtig zu
halten, was die Kirchen als Moral verkünden. Im Zweifel könnte man
argumentieren, dass eine solche Entwicklung zwar aus institutioneller kirchlicher
Sicht bedauerlich sei, dies jedoch für die betriebliche Praxis noch keine
moralische Katastrophe bedeuten müsse. Es wäre möglich, dafür die Argumentation

des Philosophen Jürgen Habermas heranzuziehen, wonach Moralprinzipien

nicht unbedingt mit dem „persönlichen Erlösungsinteresse"
verknüpft sein müssen.57 Auch mit der konsequenten Umsetzung humanistischer

Grundsätze könnte im Unternehmensalltag viel erreicht werden.58 Und
schließlich ist auch ein Handlungsmuster nach dem Prinzip „Gerechtigkeit
als Fairness" bei der Entscheidung über Grundrechte und Grundpflichten
unternehmensnaher Akteure moralförderlich.59

Ob wir nun eher der pessimistischen These zuneigen, die Verpflichtungskraft

der biblischen Botschaft nehme ab, oder ob wir aus dem zarten
Sprießen entgegengesetzter Hinweise Hoffnung schöpfen — so oder so sollten

wir nicht zur säkularen Tagesordnung übergehen. Zunächst ist jeder für
sich gefordert, das in gelebte Praxis umzusetzen, was er oder sie im Innersten

für richtig hält. Zweitens sind aber auch die Kirchen aufgerufen, alles zu
tun, Menschen darin zu ermutigen, ihre religiösen Gefühle im Sinne einer
gelebten normativen Geltung der biblischen Botschaft im Alltag ernst zu
nehmen. Dies wiederum bedeutet, dass kirchliche Verantwortungsträger

56 GRAF, F.W.: Die Wiederkehr der Götter. Religion in der modernen Kultur. München
2004.

57 HABERMAS, J.: Theorie des kommunikativen Handelns. Band 2: Zur Kritik der funk-
tionalistischen Vernunft. Frankfurt a.M. 1981, 450.

58 Siehe dazu z.B. JASPERS, K.: Über Bedingungen und Möglichkeiten eines neuen
Humanismus. In: Die Wandlung. Herbstheft, Heidelberg 1949.

59 RAWLS, J.: Eine Theorie der Gerechtigkeit. Frankfurt a.M. 1979. 159ff.



Holzwege für den aufrechten Gang 645

mehr ausüben müssen als bloße „Heilsverwaltung". Sie müssen auf
informierte Weise Gerechtigkeit und Solidarität anmahnen, sowie christliche
Werte- und Handlungsorientierungen aufzeigen. Dass der Erfolg solcher
Bemühungen steigt, wenn diese mit einer konsistenten und kohärenten eigenen

Praxis verbunden sind, bedarf keiner weiteren Erklärung.
Wer — in welcher Rolle auch immer — die Abwendung von christlich-reli-

giösen Normen verhindern kann, sollte dies schon aus Eigeninteresse tun,
denn eine solche Abwendung ist meist auch ein Indiz für Prinzipienlosigkeit
anderer Art: „Wo die Religion abhanden gekommen und die chrisdiche
Orientierung nicht mehr mehrheitsfähig ist, [ist] es oft leider auch mit dem
Kantischen Pflichtethos und der Orientierung am Gemeinwesen nicht weit
her."60 Es hegt nahe, dass Menschen, die der Glaubensüberzeugung sind,
einmal vor Gott Rechenschaft über ihr Tun und Unterlassen abgeben zu
müssen, im Zweifel anders handeln, als jene, die lediglich aus der
Beurteilung der Nützlichkeit des Augenblicks Handlungsanleitung beziehen —

gewissermaßen nach dem Motto von C.S. Lewis „Ewig währt am längsten".
Die Diktion Karl Barths mag vielleicht nicht mehr so recht zum modernen

Diskurs über „Christsein" und seine Konsequenzen im täglichen Leben

passen — dennoch ist der Sachverhalt, den er in seiner „Tambacher Rede"
(1920) ansprach, auch heute noch höchst aktuell: Wenn eine Besinnung auf
das Leben und Wirken Jesu sowie dessen Relevanz für das berufliche Handeln

stattfindet, kommt eine neue Dimension hinzu

„[...] eine Wahrheit im Irrtum und in der Lüge, also eine Gerechtigkeit in dem
Meer von Ungerechtigkeit, also Geist in all den groben materiellen Tendenzen,
also gestaltende Lebenskraft in all den schwachen flackernden Geistesbewegungen,

also Einheit in der ganzen Zerfahrenheit."61

2. Hohe Ansprüche an einen aufrechten Gang im christlichen Geist

Es gibt keine einfachen Lösungen für schwierige Probleme — schon gar
nicht im Wertebereich. Das Heraussuchen und Einordnen jener Mosaiksteine

aus dem biblischen Schatz, der Vielzahl kirchlicher Dokumente und
individueller Glaubenseinsichten, die als tragende Pfeiler einer auf christlichen

Kriterien basierenden Unternehmens- und Managerethik dienen können,

ist ein „Holzweg" im Heideggerschen Sinne. Die Metapher des

Holzweges nutzte Martin Heidegger auf eine völlig andere Weise als dies der
Volksmund tut:

„Holz lautet ein alter Name für Wald. Im Holz sind Wege, die meist
verwachsen jäh im Unbegangenen aufhören. Sie heißen Holzwege. Jeder verläuft
gesondert, aber im selben Wald. Oft scheint es, als gleiche einer dem anderen.

60 KONG, H.: Religion für Führungskräfte? Kritisches und Selbstkritisches t(U einem tabui-
sierten Thema. In: HANDELSBANK NATWEST (Hg.): Wirtschaft und Gesellschaft,
No.22, Zürich 1988, 2.

61 BARTH, K.: Der Christ in der Gesellschaft. Fine Tambacher Rede. Würzburg 1920, 8.



646 Klaus M. Leisinger

Doch es scheint nur so. Holzmacher und Waldhüter kennen die Wege. Sie wissen,

was es heißt, auf einem Holzweg zu sein."62

So verstanden ist ein Holzweg zwar ein Weg, der „jäh im Unbegangenen"
endet, dort aber, wo er endet, findet man die Substanz, die den Wald wertvoll

macht, und weswegen sich Menschen auf den Holzweg machen.
Bevor wir uns jedoch daran machen, die nötige Substanz für Empfehlungen

zusammenzutragen, noch eine Mahnung: Hier geht es um Ansprüche
höchster Qualität sowie um die Kohärenz und Konsistenz des daraus
resultierenden Handelns. Im Lichte der christlichen Soziallehre ist reflektiertes
individuelles Handeln gefordert, keine vordergründige Frömmelei. Die
„Verbreiterung des Gebetsriemens" oder das Einnehmen des Ehrensitzes in
der Kirche (vgl. Mt 23,5) reicht für sich allein nicht aus:

„Mit der Bergpredigt gemeint ist: die absolute Ethik des Evangeliums — es ist
eine ernstere Sache, als die glauben, die diese Gebote heute gern zitieren. Mit
ihr ist nicht zu spaßen. Von ihr gilt, was man von der Kausalität in der
Wissenschaft gesagt hat: sie ist kein Fiaker, den man beliebig halten lassen

kann, um nach Befinden ein- und auszusteigen. Sondern: ganz oder gar nicht,
das gerade ist ihr Sinn, wenn etwas anderes als Trivialitäten herauskommen
soll."63

Im gleichen Sinne äußerte sich Karl Barth in seiner „Tambacher Rede", mit
„ein bisschen Erlebnis, Einsicht und gutem Willen" ist es nicht getan: „Das
Göttliche ist etwas Ganzes, in sich Geschlossenes, etwas der Art nach
Neues, Verschiedenes gegenüber der Welt. Es lässt sich nicht auftragen,
aufkleben und anpassen. Es lässt sich nicht teilen und austeilen [...]. Es ist
ganz oder es ist gar nicht."64 Wer in seinem „Nächsten" — auch in seinem

Erscheinungsbild als „Fernstem" — das Ebenbild Gottes erkennt und
annimmt, wird prinzipiell und strukturell anders handeln, als jemand, der
andere Menschen nur als Instrument für die Erreichung seiner persönlichen
Ziele betrachtet.

Das legt den individualethischen Anspruch an christliche Unternehmer
und Manager hoch. Hier ist mit christlichen Prämissen das Erreichen jenes
Lebensziels gefordert, das Ernst Bloch den aufrechten Gang nannte.65 Bloch
hielt den aufrechten Gang für die zentrale Voraussetzung, humane
gesellschaftliche Veränderungen herzustellen: Kein gekrümmter Rücken vor „Kö-

62 Siehe HEIDEGGER, M.: Holzwege. Band 5 der Gesamtausgabe. Unveränd. Text
mit Randbemerkungen des Autors aus den Handexemplaren. Hg. v. Friedrich-Wilhelm
VON HERMANN. Frankfurt a.M. 1977, 4.

63 Siehe dazu WEBER, M.: Politik als Beruf. In: DERS.: Gesammelte Politische Schriften, 550.
64 BARTH, K.: Der Christ in der Gesellschaft. Eine Tambacher Rede. Würzburg 1920, 11.
65 Eberhard Schockenhoff verdanke ich den Hinweis, dass diese Metapher schon

Kant benützt hat und sie auf den Kirchenvater Origenes zurückgeht: Der ,aufrechte
Gang' steht der Verkrümmung des Sünders ins eigene Ich (,homo incurvatus super in
seipsum') gegenüber.



Holzwege für den aufrechten Gang 647

nigsthronen", keine opportunistische Anpassung nach „oben", kein warmes
Licht fallen lassen auf das, was man ohnehin nicht ändern kann, keine
„gutmachenwollende Projektion" in unverantwortbare Handlungsweisen.
Vielmehr beschreibt der aufrechte Gang eine Lebenseinstellung, die in
Entdeckung der eigenen Würde, in Ausübung der eigenen Verantwortung und
mit Zivilcourage die Geschicke in die eigenen Hände nimmt.66 Bloch
erinnerte im Kontext des aufrechten Gangs übrigens auch an den Unterschied
zwischen „richtigem Recht" und „geschriebenem Recht".67

Helmuth Gollwitzer nahm den Begriff des aufrechten Gangs auf,
definierte ihn als „Leben in Sinngewissheit"68 und setzte Blochs Metapher die

(eher pessimistische) vom „krummen Holz"69 Immanuel Kants entgegen.
Gollwitzer findet diese Sinngewissheit im Evangelium, in jener Botschaft, in
der Christus selbst und unmittelbar zu uns spricht. Über dieses „Vorgesagte"

nachzudenken und es in der Praxis anzuwenden, ist Christen
aufgegeben:

„Der Glaube ist Praxis, und zwar soziale Praxis. Auch das Bedenken der Sinnfrage

kann christlich nur unter diesem Vorzeichen geschehen [...]. Es geht
nicht allein um neue Interpretationen der Welt, sondern [...] um die
Veränderung der Welt [...], mindestens in dem begrenzten Lebensradius eines Individuums

und einer kleinen Gruppe, tendenziell aber um Veränderung des

Ganzen."70

Der Theologe Gollwitzer sieht den durch die biblische Botschaft Christen
gewährten Lebenssinn zugleich als Gabe und Aufgabe. Dieser Lebenssinn
ermächtigt den Einzelnen zum sinnvollen Tun in menschlicher Gemeinschaft

und ist „Ausrüstung zum Hoffen und zum Durchhalten in der Nacht

66 Ernst Bloch hat die Metapher des „aufrechten Gangs" in vielen seiner Bücher
aufgenommen, hauptsächlich in „Naturrecht und menschliche Würde" (Suhrkamp)
Frankfurt a.M. 1961 (Band 6 der Gesamtausgabe), auch erschienen als Suhrkamp TB
Wissenschaft 555. Frankfurt a.M. 1985.

67 Vgl. Ernst Bloch im Gespräch mit José Marchand 1974, in: MÜNSTER, A. (Hg.):
Tagträume vom aufrechten Gang: Sechs Interviews mit Ernst Bloch. Frankfurt a.M. 1977, 85ff.

68 GOLLWITZER, H.: Krummes Hol^ ~ aufrechter Gang. Zur Trage nach dem Sinn des

Gehens. 10. Aufl. München 1985.
69 KANT I.: Idee z» einer allgemeinen Geschichte in weltbürgerlicher Absicht. In: WlE-

SCHEDEL, W.: Werkausgabe Band XI, 41f.: Kant sieht den Mensch hier als „[...] Tier,
das, wenn es unter andern seiner Gattung lebt, einen Herrn nötig hat", weil er seine
Freiheit missbraucht. Gesucht sei ein „Oberhaupt", das „nach den Gesetzen über ihn
Gewalt ausübt. Das höchste Oberhaupt soll aber gerecht für sich selbst, und doch ein
Mensch sein. Diese Aufgabe ist daher die schwerste unter allen; ja ihre vollkommene
Auflösung ist unmöglich: aus so krummen Holze, als woraus der Mensch gemacht ist, kann
nichts ganz Gerades gezimmert werden. Nur die Annäherung zu dieser Idee ist uns von der
Natur auferlegt." (Kursive Hervorhebung KML).

70 GOLLWITZER, H.: Krummes Holz — aufrechter Gang. Zur Frage nach dem Sinn des

Lebens, 202.



648 Klaus M. Leisinger

der Anfechtung und der Erfahrung von Sinnlosigkeit durch Ausblick auf
Erfüllung der Verheißung."71 Gollwitzer sah allerdings — wie viele andere im
gelebten Alltag auch - die Probleme der praktischen Umsetzung:

„Was wir als Antwort auf die Sinnfrage hier zu hören bekommen, wird nicht
wie ein Rezept verwendet, gar wie ein Opiat eingenommen werden können,
um damit prompt die bisherigen Schmerzen loszuwerden. Die Antwort
funktioniert nicht automatisch wie ein geometrischer Beweis [...], sie lockt, aber
sie zwingt nicht."72

Was diese „Verlockung" konkret sein kann, sprach Joseph Kardinal Ratzinger

im Gottesdienst Pro eligendo papa vor seiner Wahl zum Papst Benedikt
XVI an:

„Alle Menschen wollen eine Spur hinterlassen, die bleibt. Aber was bleibt?
Das Geld nicht. Auch die Gebäude bleiben nicht; ebenso wenig die Bücher.
Nach einer gewissen, mehr oder weniger langen Zeit verschwinden all diese

Dinge. Das einzige, was ewig bleibt, ist die menschliche Seele, der von Gott
für die Ewigkeit erschaffene Mensch. Die Frucht, die bleibt, ist deshalb
diejenige, die wir in den menschlichen Seelen gesät haben — die Liebe, die
Erkenntnis; die Geste, die es schafft, das Herz zu berühren; das Wort, das die
Seele öffnet, hin zur Freude des Herrn."

3. Der Kompass im Holzweg

Wer von der Bibel, der katholischen Soziallehre73 oder den Verlautbarungen
anderer christlicher Kirchen oder Theologen „das alle Probleme lösende
Wort"74 erwartet, wird enttäuscht. Ethik will zum eigenen Urteilen anleiten
und dazu Kriterien bereitstellen, daher verfügt keine Ethik, auch keine

theologische „[...] über einen Vorrat an abrufbaren Einsichten für alle
Lebenslagen."75 In wirtschaftlichen, sozialen, politischen oder anderen Sach-

71 Ebenda, 326.
72 Ebenda, 209.
73 Als katholische Soziallehre wird hier die Summe der sich aus vielen Einzel-

Beiträgen zusammengesetzte normative Gesellschaftslehre der römisch-katholischen
Kirche definiert. Sie versucht, die aus den Grundlinien der Lehre des Evangeliums
(Wort Gottes) abgeleiteten moralischen Grundsätze auf politische, gesellschaftliche
und wirtschaftliche Sachverhalte anzuwenden. Das auf diese Weise bereit gestellte
Orientierungswissen und Reflexionskriterien sollen die Handlungs- und Verhaltensmuster

von „Menschen guten Willens" (also nicht nur katholischen Christen) auf eine
Art und Weise beeinflussen, dass sich jeder an seinem Ort, „entsprechend seiner
Kompetenzen und Möglichkeiten für das Wohl seiner Gemeinschaft einsetzt, Gerechtigkeit,
Friede und Geschwisterlichkeit unter den Menschen fördert und insbesondere armen
und unglücklichen Mitmenschen hilft" (siehe Credo des Gottesvolkes, Feierliches
Glaubensbekenntnis Papst Pauls VI. vom 30. Juni 1968, Nr. 36).

74 Siehe dazu HONECKER, M.: Einführung in die Theologische Ethik. Berlin 1990, IX.
75 Ebenda, X; siehe auch BONHOEFFER, D.: Ethik (Dietrich Bonhoeffer Werke,

Band 6). Gütersloh 1998, 355f.



Holzwege für den aufrechten Gang 649

fragen haben Kirchenautoritäten kein besseres Wissen als andere, die sich
die Mühe machen, sich in der erforderlichen Tiefe und Breite über die zur
Entscheidung anstehenden Sachprobleme und Lösungsalternativen kundig
zu machen. Was jedoch die Kirchen und entsprechend motivierte kirchliche
Intellektuelle anbieten können, ist ein zuverlässiger „Kompass", der im
gegensätzlichen Anziehungsgeflecht der wirtschaftlichen, sozialen und
moralischen Magnetfelder den „Pol" der christlichen Pflichten zeigt. Dafür steht
Christen nicht nur die bibüsche Botschaft und deren eigene Reflexion zur
Verfügung, sondern auch der Schatz kirchlichen und theologischen Wissens

zu gesellschafts-, entwicklungs- und sozialpolitischen Themen.76 Viele der

Werteorientierungen und Handlungsempfehlungen der modernen säkularen
unternehmensethischen Literatur haben Entsprechungen in religiösen
Schriften und kirchlichen Dokumenten. Dies gilt insbesondere für potentielle

Interessenkonflikte zwischen Kapital und Arbeit, wie beispielsweise die

Sozialpflichtigkeit von Eigentum,77 die Arbeits- und Lohnbedingungen78
oder die Ambivalenz von Wissenschaft und Technik.79 Im Folgenden wird
versucht, mit Berufung auf christlich-religiöse Autoritäten allgemeingültige
Aussagen über gutes und gerechtes Handeln im Unternehmenskontext zu
finden. Dabei wird eingegangen auf

- das christliche Menschenbild und seine Implikationen;
- die Grundsätze und praktischen Richtlinien der kirchlichen Soziallehre

und anderer Perspektiven theologischer Ethik;
- die spezifischen Aufgaben von Christen im Beruf, sowie die

- Normen und Methoden der Urteilsfindung bei komplexen Entscheidungen.

4. Das christliche Menschenbild und seine Implikationen

Der Text der Genesis (1,27) legt das Fundament für alle Erörterungen zum
christlichen Menschenbild: „Gott schuf also den Menschen als sein Abbild,

76 MCMOHAN, Th.F.: The Contribution of Religious Traditions to Business Ethics. In:
Journal of Business Ethics, Vol.4, No.4, 1985, 341-349.

77 Siehe das Kapitel 3 „Die menschliche Person und die Menschenrechte" im neu
(auf Englisch) erschienenen „Compendium" der kirchlichen Soziallehre: Pontifical Council

for justice and Peace: Compendium of the Social Doctrine of the Church. Rome: Libreria
Editrice Vaticana 2004. (Hier zitiert als „Comp" plus die Nummerierung des jeweiligen
Absatzes; ebenso die Ausführungen der Sozialenzykliken Kerum novarum (19), Quadra-
gesimo anno (44-52), Mater et magistra (119—121), Centesimus annus (30ff.) Alle Sozialenzykliken

werden im Folgenden mit den Anfangsbuchstaben (siehe Literaturanhang)
und der Nummerierung des jeweiligen Absatzes zitiert.

78 Siehe z.B. die Ausführungen der Sozialenzykliken Kerum novarum (u.a. RN 31—

36), Quadragesima anno (QA 63ff.), Mater et magistra (MM 82ff.), Centesimus annus (CA 43
und 53ff.).

79 Siehe z.B. Mater et magistra (MM 175f.).



650 Klaus M. Leisinger

als Abbild Gottes schuf er ihn." Alles andere ist Exegese.80 Menschen sind
also kein „Versehen" (Ps 139,16-18), sondern von Gott erwählt, als er die

Schöpfung plante (Eph 1,11—2). So sieht auch die katholische Soziallehre,
z.B. in Mater et magistra (MM), das Gottesgeschöpf Mensch als „freies Wesen
von Natur auf verantwortliches Handeln angelegt" (MM 63) und von Gott
ausgestattet mit Würde, Verstand, Willensfreiheit und Verantwortungsbe-
wusstsein. Papst Johannes Paul II sah den Menschen in Redemptor hominis als

„die einzige von Gott um ihrer selbst gewollte Kreatur" auf Erden (RH 13).
Aus dieser herausragenden Stellung — der Mensch als „[...] Träger, Schöpfer
und das Ziel aller gesellschaftlichen Einrichtungen" (MM 219) — ergeben
sich Rechte und Pflichten. Auf jeden Fall ist er gehalten, durch seinen Beitrag

„das Gemeinwohl zu fördern" und seine „eigenen Interessen den
Bedürfnissen der anderen" (PT 53) anzupassen. Als „Urheber, Mittelpunkt und
Ziel aller Wirtschaft" (GS 63) haben Menschen auch den Auftrag, „[...]
Unternehmen zu einer echten menschlichen Gemeinschaft zu machen"
(MM 91). Dies alles macht den Menschen — trotz aller verbleibenden Schwächen

und Widersprüche81 — zur wichtigsten Kraft für eine gedeihliche
menschliche Entwicklung und für konstruktives gesellschaftliches Leben in
all seinen Erscheinungsformen:82

„Seine geordnete Arbeit in solidarischer Zusammenarbeit ermöglicht die
Erstellung von immer umfassenderen und zuverlässigeren Arbeitsgemeinschaften
zur Umgestaltung der natürlichen und menschlichen Welt. In diesen Prozess
sind wichtige Tugenden miteinbezogen, wie Fleiß, Umsicht beim Eingehen
zumutbarer Risiken, Zuverlässigkeit und Treue in den zwischenmenschhchen
Beziehungen, Festigkeit bei der Durchführung von schwierigen und schmerz-

80 Mangels theologischer Kenntnisse kann und will ich hier nicht auf die
unterschiedlichen Verständnisse der „Gottesebenbildlichkeit des Menschen" eingehen. Ich
orientiere mich an Martin Floneckers Formulierung und interpretiere das theologische
Konstrukt „Gottesebenbildichkeit" als „aufrechten Gang" (HONECKER, M.: Einführung
in die Theologische Ethik. Berlin 1990, 49) im Sinne des konsistenten und kohärenten
Umsetzens des „Du sollst" gemäß der christlichen Wertelehre sowie des Ausfüllens
mitmenschlicher Beziehungen durch das Gebot des apostolischen Schreibens Christi-
fideles laici „im Dienst am Menschen und an der Gesellschaft das Evangelium leben"
(CL 36).

81 Angesprochen z.B. durch RH 14, dass im Menschen „viele widersprüchliche
Elemente" angelegt sind und er an einer „inneren Zwiespältigkeit" leide, oder bei
Centesimus annus 25: „Der Mensch strebt zum Guten, aber ist auch des Bösen fähig; er
kann über sein unmittelbares Interesse hinausgehen und bleibt dennoch daran gebunden"

(CA 25); siehe dazu auch die Formulierung des Paulus im Römerbrief 7,19ff.
„Denn ich tue nicht das Gute, das ich will, sondern das Böse, das ich nicht will. Wenn
ich aber das tue, was ich nicht will, dann bin nicht mehr ich es, der so handelt,
sondern die in mir wohnende Sünde. Ich stoße also auf das Gesetz, dass in mir das

Böse vorhanden ist, obwohl ich das Gute tun will."
82 Siehe dazu auch ROOS, L.: Das Menschenbild der Katholischen So%iallehre. In: Bund

Katholischer Unternehmer (Hg.): Fromm und Erfolgreich? Werteorientierte Unternehmensführung.

Freiburg/Basel/Wien 2000, 9—13.



Holzwege für den aufrechten Gang 651

vollen Entscheidungen und bei der Bewältigung etwaiger Schicksalsschläge."
(CA 32)

Jeder, „[...] der sich Christ nennt, muss es als seinen Auftrag und seine
Sendung ansehen, sich mit aller Kraft für die Vervollkommnung der Gesellschaft
einzusetzen und bis zum Äußersten sich bemühen, dass die Menschenwürde in
keiner Weise angetastet wird, vielmehr alle Schranken niedergelegt und alle
Hilfen beigestellt werden, die ein Leben nach der Tugend anziehend machen
und befördern." (MM 179)

Vergleichbare Aussagen finden sich auch bei evangelischen Theologen. Hel-
muth Thielicke legt Wert auf die direkte Verantwortung von Christen, die
sich nicht mit Verweis auf das „System" verstecken können:

„Es ist völlig eindeutig, dass das biblische Denken alle Wandlungen bei der
Person und nicht bei den Umständen, d.h. den Strukturen beginnen lässt. Für
das Verhalten Jesu ist es in diesem Sinne charakteristisch, dass er sich primär
nicht einmal an die repräsentativen Personen (oder, wie manche heute gern
sagen: an die Vertreter des Establishments) wendet, um so wenigstens personale

Schlüsselpunkte für strategisch wirksame Veränderungen zu treffen. [...]
Das ist für unser Problem deshalb so wichtig, weil der Mensch dann, wenn die

,Struktur' die Anthropologie beherrscht, nur durch seine Rolle in dieser Struktur

bedeutsam wird. [...] An die Stelle des ,unendlichen Wertes der Menschenseele

[...]', wie sie sich coram Deo ergibt, tritt hier der pragmatische Gesichtspunkt

der gesellschaftlichen Verwertbarkeit oder Nicht-Verwertbarkeit. Bei
Jesus aber ist jeder Mensch unmittelbar zu Gott und für wert gehalten, bei
seinem Namen gerufen zu werden."83

Wo Menschen diesen Ruf hören, wird „die Seele ihres Ursprungs in Gott
erinnert", sie finden dann „den Sinn des Lebens in seiner ganzen Breite"
und damit auch das „Bewusstsein ihrer eigensten größten Beteiligung,
Schuld und Verantwortlichkeit."84 Die so gefundene Verantwortlichkeit
beschränkt sich nicht auf kirchliche oder im engeren Sinne religiöse
Sachverhalte:

„Mag es uns noch so einleuchten, dass der Staat und die Wirtschaft, die Kunst
und die Wissenschaft [...] ihre eigenen Bewegungs- und Trägheitsgesetze
haben, mögen wir noch so ernst damit rechnen, die Gültigkeit dieser Gesetze
immer und immer wieder erfahren zu müssen, mag uns die absolute Torheit
des auf Granit Beißens noch so klar sein — eins ist doch noch klarer, nämlich
dass wir uns in eine letzte selbständige Gültigkeit dieser Gesetze nicht mehr
finden können."85

83 THIELICKE, H.: Theologische Ethik. 2. Band: Entfaltung, 2. Teil „Ethik des
Politischen". 4. Aufl. Tübingen 1987, 818f.

84 BARTH, K.: Der Christ in der Gesellschaft. Eine Tambacher Rede. Würzburg 1920, 21.
85 Ebenda.



652 Klaus M. Leisinger

Wo aber die Bewegungsgesetze der Wirtschaft nicht mehr letzte selbständige

Gültigkeit haben, sondern erst dann das Gütesiegel der Legitimität erhalten,
wenn sie vor dem Reflexionsraster christlicher Werte Bestand haben, werden

Entscheidungsträger mehr gefordert. Die allein dem Menschen
geschenkte „Offenheit zur Transparenz" (Comp. 130f.) lädt zu einer
komplexeren Beurteilung von Entscheidungsvorlagen ein. Es wird unmöglich,
„jetzt Ja und jetzt Nein zu sagen und beides [...] nach äußerem Zufall und
innerer Willkür, sondern [nur noch] nach dem wohlgeprüften Willen
Gottes."86

Dabei geht es nicht um einen „Pharisäismus des Besserseinwollens",87
sondern darum, dass der Mensch „[...] das Wesen, das allein Gottes Ruf
vernimmt und darum vor Gott in Anspruch genommen wird"88 so handelt,
wie „[...] Gottes Wille [...] erkennbar [wird] in seinem Handeln, in seiner

Offenbarung und [...] in der Heiligen Schrift."89 Dann jedoch gibt es nicht
mehr Pflichten gegen die Menschen und Pflichten gegen Gott. „Es gibt nur
die eine Pflicht, Gott zu heben. Und diese eine Pflicht, Gott zu lieben, ist
selbst die andere, die Pflicht, den Nächsten zu heben [... und zwar] in
seinem Sosein, in dem konkreten Anspruch, den seine Existenz an uns
stellt."90 Christen glauben und bekennen, dass sie von Gott angenommen
und geliebt werden, so wie sie sind. Daraus resultiert, dass Gott auch
Menschen, die wir als schwierig empfinden, so hebt, wie sie sind. Und daraus

wiederum folgt, dass jeder von uns auch solche Menschen annehmen und
sie in ihrer Würde achten muss — auch wenn das manchmal schwer fällt. Im
Geschäftsalltag sind allerdings auch solche Menschen gefordert, das Ihre zur
Lösung von Problemen beizutragen. „Schwierigsein" ist für sich allein noch
kein verdienstvoller Beitrag zu Problemlösungen.

Dietrich Bonhoeffer weist auf die besondere Verantwortung jener
Menschen hin, die Verantwortung für andere Menschen auf sich nehmen, denn
sie sind in der Wirklichkeit konkret gefordert. Diese Wirklichkeit
unterscheidet sich wesentlich von der Abstraktion, in der der Mensch sonst das

Ethische zu bewältigen sucht:

„Das Subjekt des Handelns ist nicht mehr der isolierte Einzelne, sondern der
für andere Menschen Verantwortliche: die Norm des Handelns ist nicht ein
allgemeingültiges Prinzip, sondern der konkrete Nächste, wie er mir von Gott
gegeben ist; die Entscheidung fällt nicht mehr zwischen dem klar erkannten
Guten und dem klar erkannten Bösen, sondern sie wird im Glauben gewagt
angesichts der Verhüllung des Guten und des Bösen in der konkreten
geschichtlichen Situation [...]. Verantwortliches Handeln liegt nicht mehr von

86 Ebenda, 50.
87 BRUNNER, E.: Das Gebot und die Ordnungen. Zürich 1978, 43.
88 Ebenda, 109.
89 Ebenda, 107.
90 Ebenda, 117.



Holzwege für den aufrechten Gang 653

vornherein und ein für allemal fest, sondern es wird in der gegebenen Situation

geboren. Es geht nicht um die Durchführung eines Prinzips, das zuletzt
doch an der Wirklichkeit zerbricht, sondern um das Erfassen des in der
gegebenen Situation Notwendigen, .Gebotenen'. Es muss beobachtet, abgewogen,

gewettet werden, alles in der gefahrlichen Freiheit des eigenen Selbst."91

Als Referenzrahmen für die echte christliche Verantwortung verweist Bon-
hoeffer auf die Bergpredigt — sie stelle den Menschen in die „Verantwortung
für andere". Das hierzu erforderliche Ringen um die Richtigkeit der
Entscheidung und die Standhaftigkeit in der Durchsetzung des als richtig
Erkannten — anstatt eines opportunistischen Anpassens, das dem jeweils
stärkeren Druck weicht — erfordert starke Überzeugungen.

Die Kirche kann zwar Lösungen, die mit dem Evangelium unvereinbar
sind, zurückweisen, es kann jedoch nicht ihre Aufgabe sein, zu konkreten
politischen, sozialen, wirtschaftlichen oder ökologischen Problemstellungen
konkrete — oder gar ausschließliche — Lösungen anzubieten. Aufgabe der
Kirche ist es allerdings, das „Gewissen der Gläubigen zu unterweisen und zu
erleuchten [...], damit ihr Handeln immer der Förderung der Person und
des Gemeinwohls dient."92 Zu diesem Zweck stehen ganz konkrete
Hilfsmittel zur Verfügung, die bei der Urteils findung in komplexen
Entscheidungssituationen und bei der Umsetzung des als richtig Erkannten
praktische Hilfe leisten.

III. Grundsätze undpraktische Richtlinien der katholischen Soziallehre
und anderer Perspektiven theologischer Ethik

Zur Umsetzung der christüchen Normen im Alltag, z.B. anhand der
Prinzipien der katholischen Soziallehre, empfiehlt Mater et magistra (MM 234)
einen Prozess aus drei Schritten, der auch für die unternehmerische Praxis
angewendet werden kann:

- als erstes alle zugänglichen Fakten sammeln und Fachkompetenz
erwerben oder hinzuziehen, damit der richtige Sachverhalt erkennbar wird
(Sachwissen);

- danach folgt die Bewertung des Sachverhalts und der möglichen
Handlungsalternativen anhand der Grundsätze der katholischen Soziallehre
('Orientierungswissen), sowie schließlich

- die Entscheidung darüber, was getan werden kann und muss, um das

als richtig Erkannte entsprechend den gegebenen Umständen anzuwenden
(konkrete und zeitnahe Umsetzung von Sach- und Orientierungswissen).

91 BONHOEFFER, D.: Ethik, 220.
92 Ebenda, zur ganzheitlichen Auseinandersetzung mit dem Komplex „Gewissen",

siehe SCHOCKENHOFF, E.: Wie gewiss ist das Gewissen? Eine ethische Orientierung.
Freiburg/Basel/Wien: Herder 2003.



654 Klaus M. Leisinger

Was zunächst einfach erscheint, kann — je nach Sachverhalt und
Lebensumstände, die den Hintergrund zur anstehenden Urteils findung bilden —

hoch komplex sein. Auch Menschen, die im christlichen Glauben fest
verankert sind, wird die Mühe nicht erspart, beim Sachwissen in die
erforderliche Tiefe zu gehen und, was das Orientierungswissen angeht, christliche
Werte aus dem ,Himmel' der biblischen Abstraktion herunterzuholen und in
den konkreten irdischen Problembezug zu stellen.93 Und damit nicht genug:
Da in komplexen Verantwortungssituationen verschiedene, teilweise
konkurrierende Werte zur Anwendung gebracht werden können, sind u.a.
schwierige Güterabwägungen für das insgesamt „kleinere Übel" erforderlich.
Der knappe Paulinische Rat „Prüft alles, und behaltet das Gute" (1 Thess
5,21) kann äußerst anspruchsvolle Implikationen haben.94

7. Sach- und Verlaufstruktur sittlicher Urteile

Als pragmatische Detailanleitung der drei von der katholischen Soziallehre
empfohlenen Prozessschritte, kann das „Schema der Sach- und Verlaufsstruktur

sittlicher Urteile" des evangelischen Theologen Heinz Eduard Tödt
dienen. Tödt wies daraufhin, dass das „[...] was sich als sittlich verpflichtend

zeigt, [...] nicht schon aus Gegebenem evident hervor [geht], sondern
[...] in einem — beim Christen vom Glauben geleiteten — Begegnungsgeschehen

erkannt werden [muss]."95 Das moderne sittliche Bewusstsein wird,
so Tödt, „[...] von der Einsicht bestimmt, dass man mit der einfachen
Deduktion aus festgelegten moralischen Einstellungen nicht der Vielfältigkeit
und Eigenart anfallender Probleme gerecht wird", sondern vielmehr „in
einem sorgfältigen Verfahren den Weg vom Ethos zum konkreten Urteil
und zur Handlungsentscheidung gehen muss — oder umgekehrt,
herausgefordert durch den Druck konkreter Probleme, sich auf die in diesem Fall
maßgebenden sittlichen Grundsätze rückbesinnen sollte."96 Wer in einer
komplexen Entscheidungssituation mehr anstreben möchte als „fragmentarische

Ahnungen des Sittlichen" oder „situative Einsichten in das Gute",
fährt gut, sich formaler Prozesse zur sittlichen Urteilsfindung zu bedienen,
z.B. des von Tödt angebotenen „Schema der Sach- und Verlaufsstruktur
sittlicher Urteile": 97

Wahrnehmung, Annahme und Bestimmung eines Problems als eines sittlichen.

Längst nicht alle Probleme sind moralischer Art, sondern lediglich
technische, wirtschaftliche, soziale, politische, medizinische oder beispielsweise
juristische Teilprobleme, die mit der entsprechenden Sachkompetenz prak-

93 Siehe RICH, A.: Wirtschaftsethik, 82ff.
94 Siehe auch dazu RICH, A.: Wirtschaftsethik, 233ff. „Vom Umgang mit biblischen

Maximen".
95 TÖDT, H.E.: Perspektiven theologischer Ethik. München 1988, 18.
96 Ebenda, 21.
97 Ebenda, 30ff.



Holzwege für den aufrechten Gang 655

tisch gelöst werden müssen und können. Die Beantwortung der Frage, ob
das Problem (auch) eine sittliche Dimension hat, hängt wesentlich von der
Fähigkeit und dem Willen des Urteilenden ab, das betreffende Problem in
einem größeren Zusammenhang zu sehen und mit einem breiteren Horizont
zu bedenken. „Nimmt einer ein Problem als ein ihn sittlich betreffendes an,
so zeigt er Bereitschaft zu einem Selbsteinsatz, den eine technisch-pragmatische

Problembehandlung nicht erfordert".98
Situationsanalyse. Kein Problem entsteht oder steht in einem

gesellschaftlichen Vakuum. Was aber sind die durch Institutionen, Normen, Rollen-

und Interaktionsmuster sowie durch Bewusstseinslagen oder natürliche
Gegebenheiten strukturierten Realzusammenhänge, innerhalb derer das

Problem gelöst werden muss? Welche Art der Selektion wird aufgrund
welcher subjektiven Wirklichkeitswahrnehmung vorgenommen? Wie können
die daraus für den Urteilenden resultierenden Auswahlkriterien für das, zu
dem er sich in ein sittliches Verhältnis setzen soll, transparent gemacht
werden? Wie ist mit dem Dilemma umzugehen, dass viele komplexe Probleme

keine Lösung haben, die eine simple „gut" oder „böse" Bewertung
zulassen, sondern jede Handlungsweise immer auch ein Mehr oder Weniger
an „Ungutem" für sittlich relevante Güter enthält, seien es auch nur
unvorhergesehene Folge- und Nebenwirkungen? Wo die soziale Wirklichkeit
undurchsichtig ist und fachwissenschaftliche Erkenntnisse und Expertenmeinungen

pluralistisch, wenn nicht gar unvereinbar sind, wird die Situationsanalyse

zu einem unentbehrlichen Sachmoment. Die Situationsanalyse kann

sogar zu einer Korrektur der anfänglich gemachten Problemdefinition führen.

Von großer Bedeutung ist bei der Situationsanalyse auch die Frage, wer
in dieser spezifischen Situation welche spezifische Verpflichtung oder
Verantwortlichkeit hat.

„Dass die Situationsanalyse selbst ein Problem von sittlicher Relevanz ist, wird
dort nicht deutlich, wo man sie intuitiv und unbewusst vollzieht, oder wo man
meint, sittliche Entscheidungen dezisionistisch vollziehen zu können, und
nicht erkennt, dass in ihnen immer das Sicht-Verhalten zu Mitmenschen und
umgebender Wirklichkeit und darin zum eigenen Selbst auf dem Spiel steht."99

Beurteilung von Verhaltensoptionen. Für die meisten Probleme gibt es

Lösungsalternativen, deren sittliche Relevanz auf den ersten Blick nicht
erkennbar ist. Und dennoch führt kein (ethisch akzeptabler) Weg daran vorbei,

auch vermeintlich selbstverständliche pragmatisch-technische Lösungen
zumindest hinsichtlich ihrer langfristigen Auswirkungen für eine humane
Zukunft zu beurteilen. Somit geht es nicht nur um die Wahl eines Mittels
zur Erreichung eines bestimmten Ziels, auch das Ziel selbst muss einer

Normenprüfung standhalten. Die bloße Möglichkeit, dass mit bestimmten

98 Ebenda, 31.
99 Ebenda, 33.



656 Klaus M. Leisinger

Mitteln spezifische Ziele erreichbar werden, darf sich nicht eigengesetzlich
verselbständigen. Ein zusätzliches Problem stellt sich, wenn zwar das Ziel
sittlichen Kriterien gerecht wird, die Bonität der Mittel jedoch nicht über
jeden Zweifel erhaben ist. Tödt führt hier das Entscheidungskriterium „Leiden"

ein, das leibseelische Erfahren und Erdulden von schmerzhaften,
mangelbedingten, beengenden, gewaltsamen, entfremdenden und frustrierenden

Einwirkungen von außen, die den Menschen an seine Einge-
bundenheit in die Gesellschaft und an seine Zeitlichkeit und Endlichkeit
gemahnt. „Wo der Mensch das Leiden anderer nicht mehr als ein eigenes
mitzufühlen vermag, da ist seine Humanität zutiefst in Frage gestellt."100 Die
sittliche Beurteilung von Handlungsalternativen - im Sinne von reflektiertem

Verhalten auf Leiden — berücksichtigt beide Aspekte („Handeln" und
„Leiden") mit gleichem Gewicht.

Prüfung von Normen, Gütern und Perspektiven. Was sind die Güter, die
gegeneinander abzuwägen sind, und mit welchen Normen, mit welchem sittlichen
Geltungsanspruch geben wir einem dieser Güter in dieser bestimmten
Situation angesichts des spezifischen Problems Vorrang? Welche Spielräume
oder Dilemmata bestehen und können zugunsten der Erhöhung der
sittlichen Qualität einer Lösung genutzt bzw. aufgelöst werden?

Prüfung der sittlich-kommunikativen Verbindlichkeit von Verhaltensoptionen.
Könnten sich andere Menschen in derselben Situation unter den gleichen
lebensgeschichtlichen Voraussetzungen gleich verhalten, wie es die in
Aussicht genommene Entscheidung vorsieht? Könnten sie bei umgekehrten
Rollen die in Aussicht genommene Entscheidung auch gegen sich gelten
lassen? Es kommt nicht nur darauf an, ob sich ein Individuum mit seiner
Wirklichkeitswahrnehmung in Übereinstimmung mit seinem Gewissen befindet,
sondern auch, ob die daraus resultierende Entscheidung für andere Personen

annehmbar ist, weil sie auf einem gemeinsamen sittlichen Urteil beruht.
Der Urteilsentscheid. Der hier aufgezeigte Prozess ist kein

entscheidungsloser Sophismus um letzte philosophische Details, sondern endet
zwingend in einer konkreten Entscheidung: Diejenige Handlung oder
dasjenige Verhalten wird verbindlich festgelegt, für das der urteilende Mensch
nach bestem Wissen und Gewissen einzustehen bereit ist.

„In aller Regel wird die faktische Urteilsbildung ein iterativer Prozess sein,
innerhalb dessen einzelne Sachmomente in verschiedener Reihenfolge ins Spiel
kommen und, sich wechselseitig beleuchtend, immer schärfer herausgearbeitet
werden. Sie können daher mehrfachen Revisionen unterworfen sein, bis der
Prozess in einem Entschluss, im Urteilsentscheid zu einem Abschluss
kommt."101

100 Ebenda, 35.
101 Ebenda, 54.



Holzwege für den aufrechten Gang 657

Sittliche Urteile dieser Art zielen auf eine bewusst verantwortete
Verhaltensorientierung in Relation und im Hinblick auf die Mitmenschen, die
Umwelt und die Gesellschaft.

Das Durchlaufen der hier aufgezeigten Prozess-Schritte garantiert freilich

nicht, dass bei der Anwendung dieser Methode alle („[...] selbst wenn
sie ehrlichen Willens sind", MM 238) zum selben Ergebnis kommen. Bei
verbleibenden Meinungsverschiedenheiten empfiehlt Mater et magistra in
christlichem Geist „gegenseitige Achtung und Ehrerbietung" zu wahren,
Zusammenarbeit zu pflegen und zeitnah zu tun, was die Situation erfordert.
Man solle sich davor hüten, die „[...] Kräfte in ständigen Diskussionen zu
verbrauchen und unter dem Schein, das beste zu suchen, das zu unterlassen,
was sie wirklich können und darum auch verwirklichen sollen" (MM 238).
Angesichts der großen sozialen Probleme in den wirtschaftlich unterentwickelten

Ländern der Erde wird die Verantwortung, heute zu tun, was heute

getan werden kann, geradezu zum moralischen Gebot. Das bedeutet nicht,
höhere Ziele für weiteres Handeln aus dem Gedächtnis zu verlieren. Ohne
den Mut zur pragmatischen Entscheidung für heute Mögliches entsteht
jedoch eine Gefahr, dass nicht einmal weniger als erhofft, sondern gar nichts
geschieht — ein Gedanke, den Jeanne Hersch pointiert so formulierte: „Das
Unmögliche zu erhoffen heißt, darauf zu verzichten, das Mögliche zu
tun."102

2. Beiträge %um Sach- und Orientierungswissen

Viele theologische Reflexionen über die Unternehmenswelt haben die
Lebensbedingungen der darin arbeitenden Menschen zum Gegenstand, und
auch die katholische Soziallehre hat sich seit ihrem Anfang mit den
Arbeitsbedingungen der Menschen im Betrieb auseinandergesetzt. Schon die erste
Sozialenzyklika, Berum novarum (1891), nahm dieses Thema auf und forderte
u.a. einen „gerechten Lohn". Dieser soll einem Arbeiter ermöglichen „[...]
in Sicherheit hinsichtlich Wohnung, Kleidung und Nahrung ein weniger
schweres Leben" zu führen (RN 27). Darüber hinaus sollen Arbeitgeber ihre
Arbeiter nicht

„[...] ungerechterweise belasten oder sie zur Annahme von Bedingungen nötigen,

die der persönlichen Würde und den Menschenrechten zuwiderlaufen,
wenn ihre Gesundheit durch übermäßige Anstrengungen oder ihrem Alter und
Geschlecht nicht entsprechende Anforderungen untergraben werden." (RN
29)

Die Aussagen von Berum novarum über spätere Sozialenzykliken wie Bedemp-

tor hominis, Quadragesimo anno, Baborem excercens oder Centesimus annus bis zu
Sollicitudo rei socialis und dem „Compendium of the Social Doctrine of the

102 Hersch, J.: Die Hoffnung Mensch sein. 4. Aufl. Zürich 1986, 117.



658 Klaus M. Leisinger

Church" sprechen zum Sachkomplex „Arbeitsbedingungen" eine klare
Sprache:

- Kinderarbeit ist unter keinen Umständen legitim.
- Der „Faktor Arbeit" darf nicht bloß als Ware behandelt werden,

Menschen haben immer einen intrinsischen Wert.
- Ein (unter Bedingungen hoher Arbeitslosigkeit) frei ausgehandelter

Lohnsatz kann nicht als moralisch akzeptabel beurteilt werden, wenn er
nicht die Grundbedürfnisbefriedigung des Arbeiters und seiner Kernfamilie
sicherstellt und auf diese Weise deren unveräußerliches Recht auf ein
menschenwürdiges Leben respektiert wird; ein „fairer" Lohn sowie
Partizipationsmöglichkeiten sind Grundvoraussetzungen für Gerechtigkeit in
Arbeitsverhältnis sen.

- Arbeiter haben das Recht auf Versammlungs- und Vereinigungsfreiheit,
jedoch auch die Pflicht, die Rechte anderer wechselseitig anzuerkennen und
zu erfüllen.

- Da der Mensch absolute Wertigkeit hat, die Wirtschaft aber nur instru-
mentellen Wert, ist der Mensch nicht für die Wirtschaft da, sondern die
Wirtschaft für den Menschen.

- Ethik geht vor Technik, und
- es gibt keine Rechte ohne Pflichten.
Alle diese Forderungen sind bis heute sowohl im Kontext der

ökonomischen Globalisierung als auch wegen Skandalen in hoch entwickelten
Industrieländern hochaktuell.103 Sie sind daher auch Gegenstand der Normen

des Global Compact der Vereinten Nationen.104
Ebenfalls von bleibender Aktualität ist eine Passage aus Pacem in terris

(1963!): Einerseits trägt legales Handeln — im Sinne des Befolgens des im
jeweiligen Land vom Staat gesetzten Rechts — in hohem Maße zur Verwirklichung

des Gemeinwohls bei, andererseits setzen Staaten zuweilen jedoch
nicht nur Recht, sondern auch Unrecht (z.B. Apartheid) um, oder die
geltende rechtliche Ordnung ist defizitär bzw. geltendes Recht wird
unzureichend durchgesetzt. In solchen Fällen sind die Bürger — nach modernem
Verständnis auch die korporativen Bürger (corporate citizens) — gefordert, ihr
„sittliches Gewissen" einzusetzen, um „unverzüglich" zu „[...] erfassen, was
geschehen muss und dies rechtzeitig und tatkräftig durchführen" (PT 72).

103 Siehe dazu den Artikel über Walmart in der New York Times vom 12. Februar
2005, in dem darüber berichtet wird, dass in New Hampshire, Arkansas und Connecticut

gegen das Kinderarbeitsverbot und Arbeitssicherheitsvorschriften verstoßen wurde.
104 www.unglobalcompact.org. Dazu gibt es auch praktische Anleitungen aus dem

kirchlichen Raum, z.B. um christlichen Unternehmern Hilfestellung zur Lösung von
konkreten Problemen zu geben, gibt der Bund Katholischer Unternehmer e.V. (BKU)
laufende Informationsblätter heraus, in denen der Versuch gewagt wird, Inhalte der
Sozialenzykliken auf konkrete ordnungspolitische und betriebswirtschaftliche
Fragestellungen anzuwenden: anzufordern beim Bund Katholischer Unternehmer e.V.
(www.service@bku.de).



Holzwege für den aufrechten Gang 659

Als weltlicher Referenzrahmen wird dabei — wie etwa vierzig Jahre später im
UN Global Compact — auf die Allgemeine Erklärung der Menschenrechte
verwiesen (PT 143, sowie Comp 152—159).

3. Soziale Marktwirtschaft als erwünschter ordnungspolitischer Rahmen

Im Verlauf der über hundertjährigen Wirkungsgeschichte hat die katholische
Soziallehre auf verschiedene Weise mitgeholfen, die Grundpfeiler der sozialen

Marktwirtschaft in Europa zu entwickeln:
Einerseits unterstreicht die katholische Soziallehre die Bedeutung

marktwirtschaftlicher Rahmenbedingungen sowie das „menschliche Recht auf
wirtschaftliche Initiative, auf Eigentum und auf Freiheit im Bereich der
Wirtschaft".105 Schon Gaudium et spes sah das Privateigentum als Voraussetzung

für eine eigenverantwortliche Gestaltung des persönlichen Lebens
der Menschen und somit als „eine Art Verlängerung der menschlichen
Freiheit" (GS 71). Centesimus annus unterstreicht die Bedeutung gesellschaftlicher
Freiheit und einer marktwirtschaftlichen Ordnungspolitik mit den
Hinweisen, dass dort, „[...] wo der legitime Raum der Freiheit willkürlich
eingeschränkt oder gar zerstört wird, [...] sich das gesellschaftliche Leben nach
und nach auf[löst] und [schließlich] verfallt." Hinzu kommt, dass dort „[...]
wo das Interesse des Einzelnen gewaltsam unterdrückt wird [... und] es

durch ein drückendes System bürokratischer Kontrolle ersetzt [wird], [...]
die Quellen der Initiative und Kreativität versiegen" (CA 25). Die Stärkung
der Eigenverantwortung wird in der katholischen Soziallehre als wesentliche
Voraussetzung für die Entfaltung der individuellen Initiative angesehen —

diese wiederum trägt zur Erhöhung der Wohlfahrt bei, weil der Austausch
von Gütern auf Märkten — wenn er freiwillig und unter Wettbewerbsbedingungen

erfolgt — kein Nullsummenspiel ist, bei dem der eine verlieren
muss, wenn der andere gewinnt.

Auch Wissenschaft und Technik sind für die katholische Soziallehre
positiv besetzte Begriffe, denn wo sie „[...] blühen und zugleich
wirtschaftlicher Wohlstand herrscht, bedeutet das einen großen zivilisatorischen
und kulturellen Fortschritt" (MM 175) — mit der Einschränkung „[...] dass

dies nicht die höchsten Werte sind; es sind nur Mittel, die dem Streben nach
höheren Werten dienlich sein können" (MM 175). Mit der Warnung, dass

„[...] die durch technische Mittel freigelegten Kräfte zwar dem Fortschritt
dienen, nicht minder aber auch zum Verderben der Menschen führen
können" (MM 209), wird auch auf die fast unüberwindliche Ambivalenz des

wissenschaftlich-technischen Fortschritts hingewiesen. Daher ist zwar die

Entwicklung von Wissenschaft und Technik ein „großartiges Zeugnis der
Fähigkeit des Verstandes und der Ausdauer der Menschen, befreit aber die
Menschheit nicht davon, sich letzte religiöse Fragen zu stellen, sie spornt sie

105 Siehe CA 6, CA 24, was die besondere Würdigung der Privatinitiativen angeht,
siehe MM 51, für das Recht auf Privateigentum schon RN 16.



660 Klaus M. Leisinger

vielmehr da2u an, die schmerzlichsten und entscheidendsten Kämpfe, jene
im Herzen und im Gewissen, auszutragen" (VS 1).

Die Kirche anerkennt schließlich in CA 35 „[...] die berechtigte Funktion

des Gewinnes als Indikator für den guten Zustand und Betrieb des

Unternehmens" und führt aus, dass dann, wenn ein Unternehmen mit
Gewinn produziert, dies bedeute, „[...] dass die Produktionsfaktoren
sachgemäß eingesetzt und die menschlichen Bedürfnisse gebührend erfüllt
wurden." Die Aussicht auf Gewinne schafft und erhält wettbewerbsfähige
Arbeitsplätze. Wo durch die Beteiligung der Arbeitnehmer (z.B. Investiv-
lohn und Gewinnbeteiligung) am Produktivkapital eine größere
Beteiligungsgerechtigkeit erzielt werden kann, haben florierende Unternehmen
auch sozialethische Bedeutung.106 Gewinne sind jedoch „nicht das einzige
Anzeichen für den Zustand des Unternehmens" und dürfen keinesfalls in
Verletzung der Würde der Menschen erzielt werden. Was Unternehmen
angeht, so kann auch noch der Satz aus Solicitudo rei socialis herangezogen werden,

wonach „die grössere Verantwortung bei dem hegt, der mehr hat und
mehr kann" (SRS 47).

Andererseits wird immer wieder auf die Notwendigkeit von „Gerechtigkeit
und Billigkeit als Maßstab" unternehmerischen Handelns hingewiesen sowie
auf die Tatsache, dass nicht alles dem freien Wettbewerb überlassen oder

vom Stärkeren nach Willkür diktiert werden kann (MM 71). Populorum

progressio verurteilte vor fast vierzig Jahren vehement eine marktwirtschaftliche

Ordnung, die soziale Verträglichkeitskriterien außer Acht lässt. Es hätten

sich, so Papst Paul VI im Jahre 1967, Vorstellungen in die menschliche
Gesellschaft eingeschlichen,

„[...] wonach der Profit der eigentliche Motor des wirtschaftlichen
Fortschritts [darstellt], der Wettbewerb das oberste Gesetz der Wirtschaft, das

Eigentum an den Produktionsmitteln ein absolutes Recht, ohne Schranken, ohne

entsprechende Verpflichtungen der Gesellschaft gegenüber." (PP 26)

Dieser „ungehemmte Liberalismus", von Papst Paul VI als „Abart des
Kapitalismus" bezeichnet, könne nicht scharf genug verurteilt werden, es müsse
daran erinnert werden, „[...] dass die Wirtschaft ausschließlich dem
Menschen zu dienen hat." Dies wird in den letzten Jahren insbesondere wieder
im Kontext der Globalisierung hoch aktuell. Sie gibt gleichermaßen Anlass

zur Hoffnung und Sorge (Comp. 362) und wegen ihrer vielfältigen
Begleiterscheinungen (Comp. 312ff.) bedarf sie eines hohen Maßes an moralischer
Aufmerksamkeit.

Die Würde des arbeitenden Menschen im Unternehmen steht für Christen

über dem Gewinn:

106 Sie dazu „Mehr Beteiligungsgerechtigkeit", Memorandum einer von der
deutschen Bischofskonferenz berufenen Expertengruppe, Bonn 29. Oktober 1998.



Holzwege für den aufrechten Gang 661

„Es ist durchaus möglich, dass die Wirtschaftsbilanz in Ordnung ist, aber
zugleich die Menschen, die das kostbarste Vermögen des Unternehmens darstellen,

gedemütigt und in ihrer Würde verletzt werden. Das ist nicht nur moralisch

nicht zulässig, sondern muss auf weite Sicht gesehen auch negative
Auswirkungen auf die wirtschaftliche Leistungsfähigkeit des Unternehmens haben.
Denn Zweck des Unternehmens ist nicht bloß die Gewinnerzeugung, sondern
auch die Verwirklichung als Gemeinschaft von Menschen, die auf verschiedene

Weise die Erfüllung ihrer grundlegenden Bedürfnisse anstreben und
zugleich eine besondere Gruppe im Dienst der Gesamtgesellschaft bilden.107 Der
Gewinn ist ein Regulator des Unternehmens, aber nicht der einzige.
Hinzukommen andere menschliche und moralische Faktoren, die auf lange Sicht
gesehen zumindest ebenso entscheidend sind für das Leben des Unternehmens."
(CA 35)

Besondere Bedeutung erlangt im Hinblick auf die mangelhafte Versorgung
z.B. von HIV/AIDS-kranken Menschen in Entwicklungsländern eine

Aussage, die Papst Johannes Paul II in Centesimus annus (CA 40) machte: Es gibt
„eine neue Grenze des Marktes. Es gibt gemeinsame und qualitative Bedürfnisse,

die mit Hilfe dieser Mechanismen nicht befriedigt werden können. Es

gibt wichtige menschliche Erfordernisse, die sich seiner Logik entziehen."
Vier Jahre zuvor (1987) hatte Papst Johannes Paul II in Sollicitudo rei socialis

„jene Gier nach Profit und jene[n] Durst nach Macht" als Hindernis auf
dem Weg zur vollen Entwicklung und als „Strukturen der Sünde" bezeichnet

(SRS 38) und mehr Solidarität gefordert.108
Solidarität wurde in diesem Zusammenhang nicht etwa als ein „Gefühl

vagen Mitleids oder oberflächlicher Rührung wegen der Leiden so vieler
Menschen" definiert, sondern als „die feste und beständige Entschlossenheit,

sich für das Gemeinwohl einzusetzen, das heißt für das Wohl aller und
eines jeden, weil wir alle für alle verantwortlich sind."109 Solidarität hilft uns,

107 Ähnlich nimmt Populorum progressio zum Sachverhalt Entwicklung und
wirtschaftlichen Wachstum Stellung: „Entwicklung ist nicht einfach gleichbedeutend mit
wirtschaftlichem Wachstum. Wahre Entwicklung muss umfassend sein, sie muss jeden
Menschen und den ganzen Menschen im Auge haben" (PP 14). Siehe dazu auch RICH,
A.: IVirtschaftsethik, 7Iff.

108 Zum Spannungsverhältnis von Freiheit und Macht siehe Arthur Richs
Wirtschaftsethik, 215f.

109 Das Gemeinwohl wird in Gaudium et spes definiert als „die Gesamtheit jener
Bedingungen des gesellschaftlichen Lebens, die sowohl den Gruppen als auch deren
einzelnen Gliedern ermöglichen, die eigene Vollendung voller und leichter zu erreichen."
(GS, Nr. 26) Für die Förderung des Gemeinwohls sind aus Sicht der katholischen
Soziallehre drei Elemente von besonderer Bedeutung, 1. die Achtung der menschlichen
Person und ihrer Grundrechte; 2. verlangt das Gemeinwohl das soziale Wohl und die

Entwicklung der Gemeinschaft im Sinne der Befriedigung der menschlichen
Grundbedürfnisse (die staatliche Autorität muss einem jeden das zugänglich machen, was für
ein wirklich menschliches Leben notwendig ist, wie Nahrung, Kleidung, Wohnung,
Gesundheit, Arbeit, Erziehung und Bildung, richtige Information und Recht auf Fami-



662 Klaus M. Leisinger

so Sollicitudo rei socialis, den „Anderen" - Person, Volk oder Nation — nicht
als irgendein Mittel zu sehen, dessen Arbeitsfähigkeit und Körperkraft man
zu niedrigen Kosten ausbeutet und den man, wenn er nicht mehr dient, zu-
rücklässt, sondern als ein uns „gleiches Wesen [...], als einen Mitmenschen
also, der genauso wie wir am Festmahl des Lebens teilnehmen soll, zu dem
alle Menschen von Gott in gleicher Weise eingeladen sind" (SRS 39). Daraus
wird ebenso eine Sozialpflichtigkeit des Eigentums abgeleitet wie die
„Christenpflicht", für andere im Rahmen der eigenen Möglichkeiten einzustehen.

Allerdings, so Redemptor hominis, scheint der Mensch mit der „Entwicklung
im sittlichen Leben und in der Ethik" hinter der technischen und
wirtschaftlichen Entwicklung zurückzubleiben: Er ist im Zusammenhang mit
dem erreichten Fortschritt nicht geistig reifer, bewusster in seiner
Menschenwürde, verantwortungsvoller, offener für den Mitmenschen, vor allem
für den Hilfsbedürftigen und Schwachen geworden (RH 14).

Die katholische Soziallehre sieht die von ihr entwickelten Grundsätze
und Maßstäbe als „immer und überall" gültig (MM 72) an, will jedoch dann,
wenn sie auf die konkrete Situation angewendet werden, die zur Verfügung
stehenden Mittel der einzelnen Akteure berücksichtigen. Dass es dabei zu
Spannungen kommen kann, zwischen dem, was aus unternehmerischer Sicht
nützlich ist und dem, was die Kirche „in Anwendung der Botschaft des

Evangeliums" (Comp. 70ff.) für geboten hält, Hegt in der Natur der Sache.

Zur innovativen und kreativen Überwindung solcher Spannungen im
unternehmerischen Alltag sind Entscheidungsträger mit christlichem Anspruch
gefragt.

IV. Die spezifischen Aufgaben von Christen im Beruf

Karl Kardinal Lehmann hat Recht: Mit „Glaube, Liebe und Hoffnung
allein" wird ein Unternehmen am Markt auf Dauer nicht erfolgreich
bestehen können.110 Die Marktwirtschaft funktioniert zunächst nach anderen

Prinzipien, die auf einer anderen Ebene hegen: u.a. Freiheit auf den Märkten,

Bewahrung der Wettbewerbsfähigkeit durch Innovation, Erhöhung der
Produktivität und Verbesserung der Effizienz, Preisfindung durch das Spiel
von Angebot und Nachfrage sowie Privateigentum und langfristige Maxi-
mierung der Gewinne. Aber auch innerhalb dieses Rahmens setzt jeder
Mensch, der praktische Entscheidungen trifft, implizit oder explizit Prioritäten

und ordnet Gesichtspunkte über oder unter. Dieser handelnde Mensch
hat in der heutigen globalen Marktwirtschaft eine größere Bedeutung denn

liengründung); 3. gehört zum Gemeinwohl schließlich der Friede, das heißt die
Dauerhaftigkeit und Sicherheit einer gerechten Ordnung.

110 In seinem Vortrag am Symposium „Reformen ohne soziale Gerechtigkeit" der

Bundesvereinigung der Deutschen Arbeitgeberverbände am 26. Oktober 2004 in Berlin.

Siehe dazu: www.bistummainz.de/bm/opencms/sites/bistum/bistum/kardinal/
texte/texte_2004/arbeitgeber.html



Holzwege für den aufrechten Gang 663

je. ,,[S]eine Erkenntnisfähigkeit in Form wissenschaftlicher Einsicht, seine

Fähigkeit, Organisation in Solidarität zu erstellen, und sein Vermögen, das

Bedürfnis des anderen wahrzunehmen und zu befriedigen" (CA 32), sind die
entscheidenden Produktionsfaktoren.

Es ist nicht einfach, christliche Glaubensüberzeugungen im unternehmerischen

Alltag umzusetzen — und dennoch ist Christen aufgegeben, genau
dies zu tun. Von Martin Luther wird gesagt, er habe im weltlichen Beruf den

gottgewollten Ort des Dienstes der Christen gesehen: Der Christ solle Gott
durch seinen Beruf in der Welt, nicht durch Rückzug aus der Welt dienen.
Es ist offensichtlich, dass für die Ausübung des Berufs im Verständnis als

„Gottesdienst" hohe Maßstäbe gesetzt sind. Das fangt schon an mit der
Distanz zur eigenen Bedeutung und zu den Führungskräften verliehenen
Macht, und es geht weiter mit der Achtung, dem Respekt, der Aufrichtigkeit
und der Wahrung der Menschenwürde von „Untergebenen".111 Für Christen
sollte ein Abkoppeln der konkreten Lebens- und Arbeitspraxis von christlichen

Glaubensgewissheiten und deren Konsequenzen keine Option sein.
Die Umsetzung christlicher Überzeugungen als handlungsleitende Normen
geht jedoch weit über den zwischenmenschlichen Umgang hinaus und reicht
weit in generelle firmenpolitische Entscheidungen hinein.

Die katholische Kirche macht sich mit ihrer Soziallehre keine Illusionen
über die „[...] ungezügelte Selbstsucht des Menschen, die materialistische
Weltanschauung, die sich heute in der Gesellschaft breit macht, und die

Schwierigkeit, festzustellen, was die Gerechtigkeit in der konkreten Situation
erfordert" (MM 229). Wer jedoch

„als Christ am heutigen sozial-ökonomischen Fortschritt mitwirkt und dabei
für Gerechtigkeit und Liebe eintritt, der möge überzeugt sein, er könne viel
beitragen zum Wohl der Menschheit und zum Frieden auf dieser Welt. Bei all
diesem seinem Wirken möge er, gleichviel, ob er als einzelner oder im
Verbund mit anderen tätig wird, leuchtendes Beispiel geben."(GS 72)

Die katholische Soziallehre nimmt insbesondere Firmenbesitzer und Manager

in die Pflicht, mehr als ausschließlich ökonomische Verantwortung
wahrzunehmen (Comp. 344). Diejenigen, die vom Wissen her zuständig,
technisch befähigt und beruflich erfahren sind, sollen sich für die

Umsetzung des auf dem Evangelium beruhenden „Sittengesetzes" einsetzen und
dieses in ihrem Einflussbereich umsetzen:

„Es genügt nicht, vom Glauben erleuchtet zu sein und beseelt vom Wunsch,
Gutes zu tun, um eine Kultur [auch eine Unternehmenskultur] mit gesunden
Grundsätzen zu durchdringen und sie im Geist des Evangeliums zu beleben.

111 Siehe dazu KRAMER, R.M.: Hochmut kommt vor dem Fall. In: Harvard Business

Manager (April 2004) 79ff. Auch ohne Bezug auf marxistisches Gedankengut ist
offensichtlich, dass wirtschaftliche Abhängigkeit als Bestimmungsfaktor für manche
Zumutungen nicht wegzudiskutieren ist — dies und asymmetrische Formen der
Zusammenarbeit bergen Gefahren für einen „unchristlichen" Umgang mit Menschen.



664 Klaus M. Leisinger

Zu solchem Zweck ist es notwendig, sich in ihren Einrichtungen zu engagieren

und tatkräftig von innen her auf sie zu wirken." (PT 147)112

Dieses Engagement manifestiert sich in „verschiedenartigen, komplementären

Formen, Ebenen, Aufgaben und Verantwortungen", soll aber in jedem
Fall „geführt vom christlichen Gewissen und im Einklang mit den damit
übereinstimmenden Werten" stattfinden.113 Dabei muss sich jeder nach eigener

Gewissensbefragung festlegen, wo sein konkretes Handeln gefragt ist
(OA 49).

Hier wird sinnvollerweise nicht davon ausgegangen, Christen seien, nur
weil sie Christen sind, die „besseren" Menschen. Auch für sie gilt im
Normalfall Sigmunds Freuds Hinweis, dass „[...] die Menschen gemeinhin mit
falschen Maßstäben messen, Macht, Erfolg und Reichtum für sich anstreben
und bei anderen bewundern, die wahren Werte des Lebens aber
unterschätzen."114 Auch bei Christen gibt es normalerweise jene „Unstimmigkeiten

zwischen dem Denken und Handeln der Menschen und der
Vielstimmigkeit ihrer Wunschregungen", auf die Freud das Problem zurückführte.

Sigmund Freud sah letztlich „[...] nur die Religion, die die Frage
nach dem Zweck des Lebens zu beantworten weiß."115

Wer jedoch als gläubiger Christ für wahr hält, was Gott in der Bibel
offenbart hat, und sich dazu bekennt, nach bestem Wissen und Gewissen

112 Diese Aussage von Pacem in terris erinnert an jene Passage in Max Webers
Aufsatz „Politik als Beruf", wo er spöttisch auf die „sterile Aufgeregtheit" verweist,
die einem bestimmten Typus Intellektueller eigen sei und die er als eine ins Leere
verlaufende „Romantik des intellektuell Interessanten" ohne alles „sachliche
Verantwortungsgefühl" kritisiert, denn „mit der bloßen, als noch so echt empfundenen Leidenschaft"

sei es nicht getan. WEBER, M.: Politik als Beruf. In: DERS.: Gesammelte Politische

Schriften, 545. Die Aussage, dass „das blosse Beklagen von Ungerechtigkeiten" und das

sich Berufen auf die heilige Schrift keine wirkliche Bedeutung hat, wenn nicht in
Wahrnehmung der persönlichen Verantwortung effektiv gehandelt wird, wird in
verschiedenen Zusammenhängen immer wieder hervorgehoben, so z.B, in Octogesima
adveniens (OA 48) von Paul VI.

113 Siehe dazu Kongregation für die Glaubenslehre: hehrmässige Note %u einigen

Prägen über den Einsat% und das Verhalten der Katholiken im politischen heben. Rom,
November 2002, I.I.; in gleichem Sinne auch schonQuadragesimo anno (QA 41 ff.).

114 FREUD, S.: Das Unbehagen in der Kultur. Internationaler Psychoanalytischer Verlag,

Wien 1930, 5. Allerdings sah Freud die Religionen der Menschheit als einen
„Massenwahn" an, wobei er „Wahn" definierte als Zustand, in dem ein Mensch „eine ihm
unleidliche Seite der Welt durch eine Wunschbildung korrigiert und diesen Wahn in
die Realität einbringt", um sich „Glücksversicherung und Leidensschutz durch wahnhafte

Umbildung der Wirklichkeit zu schaffen" (33) - wenigstens, so Freud, gelinge es

durch Religion, vielen Menschen „individuelle Neurosen" zu ersparen (38).
115 Ebenda, 23. Freuds pessimistische Sicht der Dinge war allerdings, dass der Plan

der Schöpfung nicht enthalte, dass der Mensch glücklich sei (24).



Holzwege für den aufrechten Gang 665

(zumindest im Großen und Ganzen116) zu versuchen, eine „Einheit und
Kohärenz zwischen Glauben und Leben"117 zu leben, muss sich an höheren
Maßstäben messen lassen: Bewusst gelebtes Christsein nötigt einen höheren
Reflexionsbedarf ab, als Entscheidungen lediglich von der Laune des

Augenblicks und der Nützlichkeit der kurzen Frist abhängig zu machen.
Auf das, was konkret im unternehmerischen Zusammenhang Christen

aufgegeben sein kann, gibt die biblische Botschaft viele Hinweise. Respekt
vor und Toleranz für Andersdenkende und Vertreter anderer Interessen
gehören dazu, das Üben von Solidarität für Bedürftige sowie Fairness als

Grundhaltung selbst in Konfliktsituationen. Als Einstieg zur Reflexion über
die spezifischen Aufgaben des Christen im Beruf können die beiden
Aufforderungen aus in den Paulus-Briefen dienen:

- (Rom 12,2.): Passt Euch nicht unkritisch an das an, was die anderen
machen, sondern „[...] wandelt Euch und erneuert Euer Denken, damit ihr
prüfen und erkennen könnt, was der Wille Gottes ist: was ihm gefällt, was

gut und vollkommen ist."
- (Phil 1,10): ich wünsche Euch Einsicht und Verständnis, „damit ihr

beurteilen könnt, worauf es ankommt."
Zu den spezifischen Aufgaben von Christen in ihrem jeweiligen Beruf

zählt zunächst einmal das einmischende Anmahnen, andere Menschen „in
ein Gespräch darüber zu verwickeln"118, wie sie gemäß ihres Selbstverständnisses

als Christen unterstützend oder korrigierend eingreifen und kohärent
handeln können. Dieses „Gespräch" ist vorab ein Gespräch mit sich selbst,
denn zur Beantwortung der Frage, was in einer konkreten Situation das

richtige Handeln sei, gibt die Bibel keine allgemein gültige und in allen
Situationen durchsetzbare ethische Anleitung vor.

„Christus liebte nicht wie ein Ethiker eine Theorie über das Gute, sondern er
liebte den wirklichen Menschen. Er hat nicht wie ein Philosoph Interesse an
dem .Allgemeingültigen', sondern an dem, was dem konkreten wirklichen
Menschen dient. Nicht ob ,die Maxime eines Handelns zum Prinzip einer
allgemeinen Gesetzgebung' werden könnte, kümmert ihn, sondern ob mein Handeln

jetzt dem Nächsten dazu half, ein Mensch vor Gott zu sein."119

116 So kann z.B. das jesuanische Gebot der Feindesliebe (liebt eure Feinde und
betet für die, die euch verfolgen, Mt 5,44) nur sehr bedingt im Sinne einer intelligenten
Feindesliebe mit einem erfolgreichen Wettbewerb auf hart umkämpften Märkten in
Einklang gebracht werden.

117 Kongregation für die Glaubenslehre: hehrmäßige Note einigen Fragen
über den Einsat^ und das Verhalten der Katholiken im politischen heben. Rom, November
2002, V.9.

118 THIELICKE, H.: Theologische Ethik. Band 2, Entfaltung, 2. Teil „Ethik des
Politischen". Tübingen 1987, XII,

119 BONHOEFFER, D.: Ethik, 86.



666 Klaus M. Leisinger

Im Normalfall muss über das „richtige" Vorgehen mit verschiedenen
Argumenten auf verschiedenen Argumentationsebenen mühsam gerungen werden

— auch den „Seinen" gibt's der Herr nicht im Schlaf. Es gilt
hinzuschauen anstatt wegzublicken, aufzudecken anstatt zu verhüllen, sich stellen

anstatt zu verdrängen, und schließlich in Fairness zu entscheiden, anstatt
auszusitzen.

„Der Versuch zu sagen, was ein für allemal gut sei, ist von jeher aus sich selbst
heraus gescheitert. Entweder wurden die Aussagen so allgemein und formal,
dass sie keine inhaltliche Bedeutung mehr enthielten oder aber man geriet
beim Unternehmen, die Fülle aller denkbaren Inhalte aufzunehmen und zu
verarbeiten und somit im voraus zu sagen, was in jedem einzelnen denkbaren
Falle gut sei, in eine so unübersehbare Kasuistik, dass dabei weder das

Allgemeingültige noch das Konkrete zu seinem Recht kam [...]. Ethik als Gestaltung

ist also das Wagnis, weder abstrakt noch kasuistisch, weder programmatisch

noch rein erwägend von dem Gestaltwerden [...] Jesu Christi in unserer

Welt zu sprechen. Hier werden konkrete Urteile und Entscheidungen
gewagt werden müssen [...] hier gibt es konkrete Gebote und Weisungen, für die
Gehorsam gefordert wird."120

Das „Gute" und das „Böse" präsentiert sich auch im unternehmerischen
Kontext höchst selten in einer offensichtlichen, alle Zweifel im Kern
überwindenden Gestalt. Wo dies doch der Fall ist, muss denn auch weniger
ethische Reflexion als intellektuelle Ratio angewendet werden.121 Nichts tun,
die Dinge indifferent, desillusioniert oder resigniert laufen zu lassen, ist seit
biblischen Zeiten (Lk 12,45—57)122 keine legitime Option. „Christenpflicht"
ist, nach bestem Vermögen und Urteil andere vor Schaden und willkürlichem

Unrecht zu bewahren, also „Schlechtes" zu verhindern. Auch hier
gilt das hippokratische „primum nil nocere." 123

Ein Vergleich zwischen den Realitäten in Unternehmen und denjenigen
in totalitären Gesellschaften ist nicht angebracht, da der Einsatz für christliche

Werte in totalitären Staaten das Leben kosten, in Unternehmen höchs-

120 Ebenda, 87.
121 Bei allem Bemühen, Matthäus 7,1 und 2 (Richtet nicht, damit ihr nicht gerichtet

werdet! Denn, wie ihr richtet, so werdet ihr gerichtet werden, und nach dem Maß, mit
dem ihr messt und zuteilt, wird euch zugeteilt werden) gerecht zu werden, bleibt es mir
unnachvollziehbar, wenn Menschen, die sich als Christen verstehen - und schon nach
der Unschuldsvermutung auf dieses Selbstverständnis ein Anrecht haben — im Alltag
anderen Menschen die Hölle auf Erden bereiten können.

122 „Sobald ihr im Westen Wolken aufsteigen seht, sagt ihr: Es gibt Regen. Und es

kommt so. Und wenn der Südwind weht, dann sagt ihr: Es wird heiß. Und es trifft ein.
Ihr Heuchler! Das Aussehen der Erde und des Himmels könnt ihr deuten. Warum
könnt ihr dann die Zeichen dieser Zeit nicht deuten? Warum findet ihr nicht schon

von selbst das rechte Urteil?"
123 Otfried Höffe fordert einen diesbezüglichen „hippokratischen Eid" für

Wirtschaftsführer. Siehe Weber, Ch. / Höffe, o. / Glaube + Wirtschaft (Hgg.):
Christliche Werte. Hippokrates und Uhternehmensethik. Fribourg, August 2004.



Holzwege für den aufrechten Gang 667

tens die Karriere gefährden kann.124 Der Gewissensprotest in Unternehmen
kann berufliche Chancen oder Einkommenssicherheit kosten und Beschä-

digungen der personalen Würde zur Folge haben.125 Aber wenn es
Menschen gibt, die aus empfundener „Christenpflicht" ihr Leben riskierten, wie
viel zumutbarer sind dann Interventionen, um vorgegebene Selbstverständlichkeiten

(z.B. das Zahlen gesetzlicher Minimal-Löhne in armen Ländern)
mit begründeten Argumenten (Deckt der Minimallohn die Grundbedürfnisse?)

zu hinterfragen oder sich einfach nur weigern, bei Fehlverhalten (z.B.
im Umgang mit Menschen anderer Hautfarbe, Religion oder Geschlechts)
mitzumachen.

Die Pflicht, wo immer möglich „Gutes" zu tun — zugespitzt in der
Formulierung des Jakobusbriefes 3,17 „Wer also das Gute tun kann und es

nicht tut, der sündigt" — kann als individuelle Aufgabe sowohl „Nächsten"-
wie auch „Fernsten"-Liebe sein. Dies kann eine höchst anspruchsvolle
Angelegenheit sein, und dennoch ist es offensichdich, dass „Mit dem Gesicht
des anderen und unserer Zuwendung [...] alles auf dem Spiel [steht]. Unsere
höchsten wissenschaftlichen Errungenschaften und genialsten Projekte
haben sich letztlich vor dem Menschen zu verantworten, der mich anblickt."126

1. Die Bedeutung der Laien

Die Bedeutung des christlichen Engagements von Laien im globalisierten
Wirtschaftsleben ist gemäß der katholischen Soziallehre sehr groß.127

„Das eigentliche Feld ihrer evangelisierenden Tätigkeit ist die weite und
schwierige Welt der Politik, des Sozialen und der Wirtschaft, aber auch der
Kultur, der Wissenschaften und Künste, des internationalen Lebens und der
Massenmedien, [...]. Je mehr vom Evangelium geprägte Laien da sind, die sich
für diese Wirklichkeiten verantwortlich wissen und überzeugend in ihnen sich

betätigen, sie mit Fachkenntnis voranbringen und bewusst bleiben, dass sie

ihre gesamte kirchliche Substanz, die oft verschüttet und erstickt erscheint,
einsetzen müssen, um so mehr werden diese Wirklichkeiten, ohne etwas von
ihrer menschlichen Tragweite zu verlieren oder zu opfern, geradezu eine oft
verkannte transzendente Dimension offenbaren, in den Dienst der Erbauung
des Reiches Gottes treten und damit in den Dienst des Heiles in Jesus
Christus." (CL 23)

124 Eberhard Schockenhoff verweist auf Menschen wie die Priester Franz Reinisch,
Maximilian Kolbe oder den Berliner Dompropst Bernhard Lichtenberg, die, ebenso
wie Dietrich Bonhoeffer und andere, aufgrund ihrer christlichen Handlungsorientierung

während der Nazi-Herrschaft in den Tod gingen. Siehe SCHOCKENHOFF, E.:
Wie gewiss ist das Gewissen? Eine ethische Orientierung. Freiburg/Basel/Wien 2003, 47ff.

125 LEISINGER, K.M.: Whistleblowing und Corporate Keputation Management. Sfwu,
Rainer Hampp Verlag, München 2003.

126 HALLENSLEBEN, B.: Vom Glück des Anfangs ohne Ende, oder: Eine neue Transito-

logie. In: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie 50 (2003) 422.
127 Siehe Comp. 541 ff. sowie CL 23, aber auch schon LG 31—36.



668 Klaus M. Leisinger

Was das Einbringen der kirchlichen Substanz z.B. für innerbetriebliche
Beziehungen bedeutet, ist schon in Mater et magistra klar formuliert:
Unternehmen sollen eine „echte menschliche Gemeinschaft" (MM 91) sein: Das

gegenseitige Verhältnis von Arbeitgebern, leitenden Angestellten und Arbeitern

geprägt sein von „Achtung voreinander" und „Wohlwollen" (MM 92).
Arbeit darf nicht nur als Mittel des Erwerbs aufgefasst werden, sondern
auch als „Pflichterfüllung und Dienst an der Gemeinschaft" — und zwar
jeder an seinem Ort. Es gehe letztlich nicht in erster Linie um „Erzielung
von Gewinn oder Ausübung von Macht", sondern um den „Dienst am
Menschen, und zwar am ganzen Menschen im Hinblick auf seine materiellen
Bedürfnisse, aber ebenso auch auf das, was er für sein geistiges, sittliches,
spirituelles und religiöses Leben benötigt" (GS 64).

Emil Brunner brachte diese Botschaft auf den Punkt mit dem Satz:

„Gott gibt uns den Beruf und fordert von uns die Erfüllung der
Berufspflichten [...]. Den sündigen Menschen, in seiner sündigen Wirklichkeit, will
Gott für sich arbeiten lassen. Kein Gesetz, kein abstraktes Wissen um Gut
und Böse soll dazwischentreten und diesen Dienst des sündigen Menschen in
seiner Sündigkeit [...] gering machen. Es gibt keinen anderen Dienst für Gott
als den des sündigen Menschen in einer sündigen Wirklichkeit."128

Daraus resultieren für Brunner eine Reihe von anspruchsvollen Besonderheiten

für das christliche „Pflichtenverständnis":

„Aus dem bestimmten Beruf folgen die bestimmten Berufspflichten. Aber dieser

Begriff der Pflicht ist vom üblichen, genauer: von dem des rational-gesetzlichen

Verständnisses, radikal verschieden. Der gewöhnliche Pflichtbegriff
ist durch seine Abstraktheit und Starrheit unerträglich. Der Pflichtmensch ist
der unausstehlich gesetzliche Mensch, der alles nach seinem Pflichtenheft
behandelt, und der unausstehlich selbstgerechte Mensch, der sich durch sein
Pflichtenheft jederzeit gedeckt und gesichert weiß-. Nur in einem Fall wird er
uns sympathisch: Wenn er ,tragisch' wird durch die Kollision der Pflichten.
[...] Was wir gewöhnlich Pflichtenkollision nennen, ist nur der besonders
deutlich sichtbare Fall dieser Überschneidung des pflichtmäßig Geforderten.
[...] es gibt keine ,Pflichten an sich'; diese abstrakte Vorschrift [...] ist nur
eine vorläufige Anweisung [...] das Gebot Gottes für diesen Augenblick zu
suchen. Das Gesetz sagt mir nie selbst, was Gott will, mein ,Pflichtenheft' sagt

128 BRUNNER, E.: Das Gebot und die Ordnungen, 182f. Christoph Weber-Berg
verdanke ich den Flinweis auf die Verschiedenheit des „Laien"-Verständnisses zwischen
der katholischen und protestantischen Kirche: Während der katholische Laie in seinem
Berufsleben moralisch in Pflicht genommen ist, hat die „protestantische Berufstätigkeit"

per se eine geistliche Dimension. Sie betrifft den Menschen in seiner ganzen
Existenz vor Gott und nicht nur in seiner Dimension als moralisches Wesen. Wenn
dann von „Sünde" die Rede ist, ist damit auch kein moralisch verkürztes Sündenverständnis

verbunden, die sich etwa durch Reue und Beichte wieder kompensieren ließe.
Vielmehr steht hinter dem von Brunner angesprochenen protestantischen Sünderbegriff

eine conditio humana, die nach der Vertreibung aus dem Paradies das „Böse"
zum Bestandteil menschlicher Möglichkeiten macht.



Holzwege für den aufrechten Gang 669

es mir ebenso wenig. Sondern an Hand meines ,Pflichtenheftes' auf Grund der
verschiedenen, je sich überschneidenden, sachlich berechtigten und notwendigen

Forderungen muss ich, im Glauben, und das heißt, im Blick auf die
konkrete Situation, Gottes Gebot hören, um das wirklich Gebotene, die wirkliche
Pflicht zu tun. Dann aber ist eins, und nur eins wirklich geboten, wirklich
Pflicht, und die Kollision der Pflichten ist nur Schein." 129

Zwar bleibt dort, wo es — durch betriebliche Schwierigkeiten oder auch
beispielsweise im Kontext von Marktversagen (lebensrettende Medikamente)
oder Regierungsversagen (menschenverachtende Politik) — zu „Härtefällen"
oder „schwerwiegenden Notfällen" kommt, „[...] für private menschliche
Hilfsbereitschaft und christliche Caritas immer ein weites Feld" (MM 120).
Da das oberste Prinzip der katholischen Soziallehre jedoch die „die
unantastbare Würde der menschlichen Person" schützt (MM 220), der Mensch
„[...] den Vorrang [hat] vor allen anderen Faktoren des wirtschaftlichen
Lebens, denn diese sind nur werkzeuglicher Art" (GS 67), geht die „Christenpflicht"

über das direkte Miteinander im Betrieb hinaus: Anleitung zur
Gewissensbildung gibt in solchen Fällen z.B. der von Jesus empfohlene
Umgang mit dem Nächsten, insbesondere das Gleichnis vom barmherzigen
Samariter. Um nun nicht als idealistischer Träumer missverstanden zu werden:

Ich gehe nicht von einer hohen Wahrscheinlichkeit aus, dass alle, die
sich „Christen" nennen, die Verhaltensweise jenes „Mannes aus Samarien"

(Lk 10,25ff.) im Sinne eines „role models" nachahmen — ich gehe jedoch
davon aus, dass sich Christen bei entsprechender Reflexion dessen bewusst
sein können, dass diese Handlungsweise als Kompass für kreative und
innovative Wege dienen kann, unternehmerischen Erfolg möglichst sozialverträglich

zu gestalten.
Auch hier ist nicht das „System Unternehmen" gefordert, sondern der

Mensch, von Gott als freies Wesen von Natur auf verantwortliches Handeln
angelegt und ausgestattet mit Verstand, Willensfreiheit und Verantwortungs-
bewusstsein (MM 63). Er ist „[...] für seinen Fortschritt ebenso
verantwortlich wie für sein Heil" und daher auch in dieser Hinsicht „seines eigenen

Glückes Schmied" (PP 15). Die rhetorische Frage „Was hülfe es dem
Menschen, wenn er die ganze Welt gewönne und nähme doch Schaden an
seiner Seele?" (Mt 16,26) steht für jeden Menschen zur Beantwortung an.

129 BRUNNER, E.: Das Gebot und die Ordnungen, 187f.



670 Klaus M. Leisinger

2. Die „Kosten des Christseins" 130

Nichts wirklich Wertvolles ist ohne Mühe und Anstrengung erreichbar. Wo
mit christlichen Prämissen ein „aufrechter Gang" praktiziert wird, entstehen
„Kosten des Christseins". Menschen fahren nicht unbedingt gut damit,
gegen „von oben" vorgegebene Richtungssignale oder gegen „main-stream"-
Meinungen unbequeme Sachverhalte anzusprechen.131 Allerdings, wo
Menschen ihr christlich inspiriertes Handeln als „Handeln im Bewusstsein des

Auftrags des Evangeliums" definieren und bereit sind, vor sich und vor
Gott Rechenschaft abzulegen, stehen — besonders im kurzfristigen
betriebswirtschaftlichen Kontext - sehr ungleiche Güter zur Abwägung an. Die
ungleiche Wertigkeit von Gütern ist leichter zu erkennen — und Antworten auf
die Frage, was im konkreten Fall für einen Christen an seinem „Sitz im
Leben" erforderlich ist, fallen leichter —, wo Menschen (mehr) Distanz
haben. Es ist die Distanz zu sich selber und zur eigenen Positionierung in
irdischen Machthierarchien. Heinrich Albertz stellte die „Distanzfrage" in den
Zusammenhang mit dem Ersten Gebot:

„Wer meint, mit absoluten Maßstäben in vorletzten und drittletzten Fragen
arbeiten zu können, muss verzweifeln. Aber wer erkannt hat, dass man die
Herren dieser Welt weder zu fürchten noch zu lieben braucht, wird in der Regel

frei sein, das Notwendige und das annähernd Richtige zu tun. Er wird auch
im Ernstfall frei genug sein, Macht nicht erlangen oder erhalten zu wollen. Er
wird sogar frei genug sein, eigene Fehler zu erkennen und offen und öffentlich
davon zu sprechen. Nicht das Gesetz also, sondern das Evangelium bringt es

fertig, Richtungen einzuhalten und sich im Notfall auch vom als richtig
Erkannten nicht abbringen zu lassen."132

Heinrich Albertz hielt daher nicht das vierte bis zehnte Gebot, sondern nur
das erste Gebot für eine tragfähige Basis im Dschungel der Realitäten und
Interessen. Oft genügt es als erster Schritt, vorauseilende Begeisterung zu
verweigern, nur weil ein Vorschlag oder eine Beurteilungsvorgabe von
„oben" kommt.

130 Eberhard Bethge wählt „Kosten des Christseins" als Überschrift für das zweite
Kapitel seiner Bonhoeffer Biographie und umschreibt damit die Auswirkungen, die der
konsequente Widerstand Bonhoeffers gegen die Nazi-Herrschaft hatte. Siehe BETHGE,
E.: Dietrich Bonhoeffer. Eine Biographie. 7. aktual. Aufl. Gütersloh 2001, 211-762. Ein
Vergleich des außergewöhnlichen Weges, den Bonhoeffer ging, und des schrecklichen
Preises, den er dafür bezahlen musste, mit dem, was Christen für ihren Einsatz in
Institutionen der Wirtschaft oder der Politik zu erleiden hätten, ist nicht möglich —

aber, und daher die Formulierung, der Einsatz für christliche Werte kann durchaus
„Kosten" verursachen.

131 Siehe dazu LEISINGER, K.M.: Whistleblowing und Corporate Deputation Management.
Sfwu, Rainer Hampp Verlag München 2003.

132 ALBERTZ, H. (Hg.): Die Zehn Gebote. Band 1. Stuttgart 1985, 89.



Holzwege für den aufrechten Gang 671

Der Bezug zu den „Herren" führt zu einer anderen Frage, die Dietrich
Bonhoeffer zwar im politischen Kontext stellte, deren Beantwortung jedoch
auch im unternehmensspezifischen Kontext von Bedeutung ist: „Was ist das

aus christlicher Sicht Pflichtgemäße, bei ethisch fragwürdigen Anweisungen
der hierarchisch Vorgesetzen?"

„Aus der verwirrenden Fülle der möglichen Entscheidungen scheint der sichere

Weg der Pflicht herauszuführen. Hier wird das Befohlene als das Gewisseste
begriffen die Verantwortung für den Befehl trägt der Befehlsgeber, nicht der
Ausführende. In der Beschränkung auf das Pflichtgemäße aber kommt es
niemals zu dem Wagnis der freien, auf eigenste Verantwortung hin geschehenden
Tat, die allein das Böse im Zentrum zu treffen und zu überwinden vermag."133

Für ein „gutes Gewissen" ist zwar christlich orientierte Prinzipientreue
erforderlich, wer bei „Befehlsnotständen" allerdings lediglich Zivilcourage
anfordert, würde es sich zu leicht machen. Wie eingangs beschrieben, kann
und soll die Wahrscheinlichkeit von Kollisionen prinzipieller Art dadurch
vermieden werden, dass auf der institutionellen Ebene der „Unternehmensverfassung"

entsprechende Grundsatzentscheidungen vorgegeben sind und
die Einhaltung von daraus abgeleiteten Richtlinien durch Managementprozesse

sichergestellt wird. Dadurch können die Kosten konsistenten und
kohärenten Christseins zumindest auf der Ebene von Routineentscheidungen

minimiert werden. Bei Entscheidungsprozessen um prinzipielle Dinge
könnte die Einführung einer alten katholischen Institution hilfreich sein: der
advocatus diaholi.

3. Die Institution des advocatus diaboli

Natürlich gibt es in allen Gesellschaftsbereichen immer wieder mutige
Persönlichkeiten, denen ein gut begründeter Widerspruch in der Sache oder die
Artikulation unbequemer Einsichten das höherwertigere Gut ist als ein
durch opportunistisches Kuschen erkauftes Wohlwollen der jeweiligen
„Könige". Realistischerweise sollte man jedoch davon ausgehen, dass
Menschen im Normalfall keine Helden sind und gerechterweise sollten wir „[...]
einander nicht zumuten, welche sein zu müssen. Nicht einmal Helden
sollten von anderen fordern, welche zu sein."134 Der Hinweis, dass der Weg
ins „gelobte Land" nur durch das Verlassen der „Fleischtöpfe Ägyptens"
möglich wurde, würde Mahnern oder „Whistleblowern"135 für ihr richtiges
Tun einen zynischen Preis auferlegen. Insbesondere bei zentralen
Richtungsentscheidungen ethischer Qualität ist es schlechthin nicht gerecht,
Menschen in einer Organisation „moralischen Heroismus" abzuverlangen

133 Bonhoeffer, d.: Ethik, 65.
134 Jan Philipp Reemtsma, zitiert in SCHOCKENHOFF, E.: Wie gewiss ist das Gewissen?

Eine ethische Orientierung. Freiburg i.Br. 2003, 51.
135 Zum Gesamtkomplex „Whistleblowing" siehe LEISINGER, K.M.: Whistleblowing

und Corporate Deputation Management.



672 Klaus M. Leisinger

und ihnen persönliche Risiken zuzumuten, nur damit sie begründeten und
berechtigten Widerstand gegen sachliche und moralische Irrtümer leisten.

Ein Ausweg aus dieser Situation ist eine seit Jahrhunderten von der
katholischen Kirche genutzte Institution, die es ermöglicht, sogar Anerkennung

und Respekt genau dadurch zu erringen, dass gut begründete
Argumentationen für ein gegenteiliges Handeln ins Feld geführt werden: den
„advocatus diabolïIhm obliegt in den Selig- und Heiligsprechungsverfahren
der römisch-katholischen Kirche die akribische und kritische Prüfung des

zur Entscheidung anstehenden „Falles", für den die Selig- bzw. Heiligsprechung

nach kanonischem Recht angestrebt wird. Der „Anwalt des Teufels"
hat die Aufgabe, die „Heiligkeit" der Kandidaten zu bestreiten. Er tut dies

mit Fragen, die angesichts der Qualität der Kandidaten, die es bis hier her
„geschafft" haben, sich sonst vermutlich keiner zu stellen getraut und bringt
„Gegen-Argumente" ins Spiel, ohne dafür den Mut aufbringen zu müssen,
Kollegen oder Vorgesetzte zu verprellen. Die Qualität seines Auftritts wird
geradezu daran gemessen, wie „quer" und „radikal" er denkt und fragt.

Bei Entscheidungen über Problemkreise mit großer ethischer Bedeutung
(z.B. die wissenschaftliche Arbeit mit embryonalen Stammzellen), bei
Sachverhalten mit großen impliziten Ambivalenzen (z.B. Fortschritte technischer
Art, die zwar Wohlstand schaffen, aber soziale Ungleichheiten stützen) oder
bei system-immanenten Dilemmata (z.B. die Notwendigkeit einer
wettbewerbsfähigen Rendite versus Sicherheit der Arbeitsplätze) — ein advocatus

diaboli könnte mit zugespitzter Argumentation die Wahrnehmung für
tatsächliche oder potentielle Ethikrisiken sowie unzureichend ausgeleuchtete
Ambivalenzen schärfen. Dies würde dazu beitragen, auf motiviertem
Handlungsdrang beruhenden Enthusiasmus zu bremsen sowie Selbsttäuschung
und Sackgassen zu vermeiden. Gerade bei Entscheidungen, bei denen tiefes
Sachwissen erforderlich ist, kann durch den Blick in die Tiefe der Materie
die Perspektive für die Einordnung in ein ethisches Ganzes verschüttet
werden. Dann ist nicht der in der wissenschaftlichen Tiefe Bestinformierte
der „Klügste", weil gerade er in der Gefahr steht, das Wesentliche zu
verkennen.136

Wo die Gründe für Ambivalenzen auch bei den eigenen Antriebsmotiven
des Entscheidungsgremiums gesucht und gefunden werden, wo
Gegenargumente zur „herrschenden" Meinung nicht auf destruktive Motivationen
zurückgeführt werden, sinkt die Wahrscheinlichkeit von „gut gemeinten"
Irrtümern. Die Argumente eines von der Unternehmensleitung beauftragten
brillant agierenden advocatus diaboli können nicht abgetan werden als Verstoß

gegen den „Corpsgeist" oder das Pflegen diffusen Unbehagens. Seine
Argumentation wäre eine (Zusatz-) Investition für den nachhaltigen Erfolg — weil
mögliche Chancen und Risiken mit der gleichen Überzeugungskraft
vorgebracht würden wie Chancenpotentiale.

136 Siehe BONHOEFFER, D.: Ethik, 68.



Holzwege für den aufrechten Gang 673

Wirtschaftlicher, sozialer, wissenschaftlicher oder technischer Fortschritt
bewirkt gesellschaftlichen Wandel, und dieser hat immer „Gewinner" und
„Verlierer". Von daher ist er „[...] nichts anderes als dauernder Kampf um
das Erringen seiner positiven Aspekte, das Bestehen seiner ihn begleitenden
Gefahren und das Verwinden der von ihm verursachten Einbußen."137
Potentielle Gefahren und Einbußen strukturiert und pointiert darzustellen,
anstatt sie wegzuerklären, wäre die Aufgabe des advocatus diaboli.

Ein professioneller advocatus diaboli kann einen Ausgleich dafür schaffen,
dass „gute" Manager ihren Blick immer stärker auf Chancen richten als auf
Risiken. Eine risikofreudige Einstellung ist geradezu konstitutiv für ein am-
bitioniertes Management. Folgerichtig argumentiert beispielsweise der Ma-
nagement-Guru Peter Drucker:

„Natürlich müssen sie schwierige Situationen oder Entwicklungen wahrnehmen

und dürfen sie nicht einfach unter den Teppich kehren. Aber auch wenn
sie auf den ersten Blick dringend erscheinen: Sich nur um die Probleme zu
kümmern, führt nicht wirklich weiter. Sie wenden damit lediglich Schaden

vom Unternehmen ab. Positive Ergebnisse können erst entstehen, wenn
Führungskräfte konsequent Chancen nutzen."138

Gerade im anhaltenden Erfolg ist das ethische und intellektuelle
Urteilsvermögen besonders gefordert, weil es Gefahr läuft, abzustumpfen „[...] vor
dem Glanz des Erfolges und vor dem Verlangen, an diesem Erfolg irgendwie

teilzubekommen."139 Gerade dann, wenn Menschen sich Erfolge
überwiegend selbst zurechnen, entstehen Gefahren des Realitätsverlustes und
damit der selektiven Wirklichkeitswahrnehmung. So wichtig, ja so
sozialethisch „gut" nachhaltige — wirtschaftliche, technische, wissenschaftliche —

Erfolge sind, so wichtig bleibt es, die Bedingungen eines bleibenden Erfolgs
im Auge zu behalten „[...] nämlich, dass nur das Gute erfolgreich sei."140

Das kritische Urteilsvermögen über das Zustandekommen von Erfolgen
muss gerade in Erfolgszeiten gewahrt bleiben, es muss „[...] Recht Recht
und Unrecht Unrecht bleiben. Hier drückt man nicht im entscheidenden
Augenblick ein Auge zu, um es erst nach geschehener Tat wieder zu
öffnen."141 Der advocatus diaboli bewahrt Entscheidungsträger davor, als

„Fortschrittspotentiale mindernde Bedenkenträger" dazustehen, er betreibt eine

„Heuristik der Furcht" und schafft damit ein Gegengewicht.142

137 GOLLWITZER, H.: Krummes Hol% — Aufrechter Gang, 142.
138 DRUCKER, p.: Das Geheimnis effizienter Führung. In: Harvard Business Manager

(August 2004) 33.
139 BONHOEFFER, D.: Ethik, 76.
140 Ebenda.
141 Ebenda.
142 JONAS, H.: Das Prinzip Verantwortung, 63ff.



674 Klaus M. Leisinger

In der heutigen Stellung bei Selig- und Heiligsprechungen wirkt der
advocatus diaboli sowohl als promotor iustitiae für die rechtlichen und pro-
zeduralen Abklärungen als auch als praelatus theologicus (vormals promotorfidei)
für inhaltliche Fragen. Allerdings hat er bei den Entscheidungen kein
Stimmrecht — das könnte auch bei Unternehmensentscheidungen so sein.
Wünschenswert wäre, bei ethisch sensiblen Grundsatzentscheidungen die
letztendliche Entscheidungsvollmacht einem Gremium wie dem
Verwaltungsrat zu übertragen. So oder so bestünde mit einem advocatus diaboli eine
höhere Chance, Fehler zu vermeiden, die aus — was das Unternehmen
angeht — ehrenwerten Motiven gemacht werden. Rückblickend haben wohl
die meisten Menschen erlebt, dass sie Irrtümern unterlegen sind, denen
widerstanden zu haben sie nachträglich gewünscht hätten.

4. Die Normen der Urteilsfindung bei komplexen Entscheidungen

Wenn man seinen Lebenssinn im Jakobinischen Zuspitzen selektiv
gewählter Zitate aus der Bibel sähe und diese als Gebrauchsanweisung für
unternehmerisches Handeln auffasste, liefe man Gefahr, unsachgemäß und
letztlich auch unethisch zu handeln. Im Kontext wettbewerbsorientierten
unternehmerischen Handelns kommt es geradezu unvermeidlich zu
individuellen Interessengegensätzen und auch zu Interessengegensätzen zwischen
einzelnen Wirtschaftsakteuren und der Gesellschaft.

Es genügt also nicht, Menschen, die in der Wirtschaft Verantwortung
tragen, mit moralischer Geste ausgewählte Bibelzitate entgegenzuhalten
(z.B. Mt 25,40 „Was ihr für einen meiner geringsten Brüdern getan habt, das

habt ihr mir getan"; Mk 10,25 „Eher geht ein Kamel durch ein Nadelöhr, als
dass ein Reicher in das Reich Gottes gelangt"; oder Jakobusbrief 2,24 „Ihr
seht, dass der Mensch aufgrund seiner Werke gerecht wird, nicht durch den
Glauben allein"). Bibelfeste Unternehmer oder Manager könnten mit
alternativen Zitaten kontern (z.B. Mt 23,23 „Gerechtigkeit, Barmherzigkeit und
Treue: Man muss das eine tun, ohne das andere zu lassen"; Lk 19,11—27, wo
das Gleichnis vom anvertrauten Geld als Metapher für die Legitimität von
shareholder value herangezogen werden könnte: „Er rief zehn seiner Diener zu
sich, verteilt unter sie Geld im Wert von zehn Minen und sagt: Macht
Geschäfte damit, bis ich wieder komme" [Lk 19,13], sowie Lk 19,26 „Wer hat,
dem wird gegeben werden; er aber nicht hat, dem wird auch noch
weggenommen, was er hat"; oder der Paulinische Römerbrief 3,28 „Denn wir
sind der Überzeugung, dass der Mensch gerecht wird durch Glauben,
unabhängig von Werken des Gesetzes").

Emil Brunner hat zurecht darauf hingewiesen, dass wer „[...] die
Wirtschaft ethisch schulmeistern will, ruiniert sie mitunter, ebenso wie der, der
sie kritiklos ihrer .Eigengesetzlichkeit' überlässt, unmittelbar sein und mittel-



Holzwege für den aufrechten Gang 675

bar auch das Leben der Wirtschaftsgemeinschaft unterhöhlt."143 Aber, und
um das muss es gehen,

„die Wirtschaft hat dem Menschen zu dienen, und es muss darum vom
Einzelnen wie von der Gemeinschaft nach Kräften gesucht werden, sie zu
humanisieren'; und es ist die Pflicht eines jeden Einzelnen an seinem Ort und der
Gesamtheit als solcher, sich dagegen zur Wehr zu setzen, dass die Wirtschaft
sich selbst absolut setzt, dass sie ihre Menschen-Dienlichkeit verliert."144

Hier kommen jedoch nicht nur individualethische Normen, sondern auch

ordnungspolitische Gesetze ins Spiel, wie sie z.B. Centesimus annus anspricht:

„Sowohl auf nationaler Ebene der einzelnen Nationen wie auch auf jener der
internationalen Beziehungen scheint der freie Markt das wirksamste Instrument

für die Anlage von Ressourcen und für die beste Befriedigung der
Bedürfnisse zu sein. Das gilt allerdings nur für jene Bedürfnisse, die bezahlbar
sind, die über eine Kaufkraft verfügen, und für jene Ressourcen, die verkäuflich
sind und damit einen angemessenen Preis erzielen können. Es gibt aber
unzählige menschliche Bedürfnisse, die keinen Zugang zum Markt haben. Es ist
strenge Pflicht der Gerechtigkeit und Wahrheit zu verhindern, dass die
fundamentalen menschlichen Bedürfnisse unbefriedigt bleiben und die davon
betroffenen Menschen zugrunde gehen [...]. Noch vor der Logik des Austausches

gleicher Werte und der für sie wesentlichen Formen der Gerechtigkeit
gibt es etwas, das dem Menschen als Menschen zusteht, das heißt aufgrund
seiner einmaligen Würde. Dieses ihm zustehende Etwas ist untrennbar
verbunden mit der Möglichkeit zu überleben und einen aktiven Beitrag zum
Gemeinwohl der Menschheit zu leisten." (CA 34)

Bei vielen der Globalisierungskritik zugrunde liegenden Sachverhalten stellt
sich nicht die Frage, ob ein gesellschaftlicher Zustand „gut" oder die diesen
Zustand verursachende soziale Ordnung „richtig" ist. Kein vernunftbegabter

Mensch kann die Tatsachen gutheißen, dass fast drei Milliarden
Menschen mit einem Tageseinkommen von zwei US Dollar oder weniger
auskommen müssen und jeden Tag über 30'000 Kinder an vermeidbaren
Krankheiten und Fehlernährung sterben. Allerdings können daraus resultierende

Sozialpflichten auch nicht einseitig an Unternehmen abdelegiert werden

— zur Lösung großer Probleme sind „große Koalitionen" von Menschen

guten Willens aus der ganzen Gesellschaft erforderlich und nicht moralischer

Heroismus einzelner Manager oder Unternehmer.
Nachhaltige Erfolge erfordern Querdenken sowohl auf der Makro-Ebene

(„Man wird die Prioritäten und die Werteskalen, aufgrund derer die
wirtschaftlichen und politischen Entscheidungen getroffen werden, neu definieren

müssen", CA 28) als auch auf der Afoo-Ebene (innovative und kreative
Lösungsbeiträge aller Akteure der internationalen Gemeinschaft und der
Industrieverbände) und schließlich auch auf der Mikro-Ebene („leadership"

143 BRUNNER, E.: Das Gebot und die Ordnungen, 187f.
144 Ebenda.



676 Klaus M. Leisinger

einzelner Unternehmen, was das kluge Maß bei der Auflösung von
Interessenkonflikten angeht). Auf allen drei Ebenen ist es

„[...] die Aufgabe des Christen, in jeder Ordnung gegen den Strom zu
schwimmen, er muss, auch wenn er seine Amtspflicht gemäß dieser
ungerechten Ordnung [Emil Brunner meinte den Kapitalismus] zu erfüllen hat,
beständig darauf aus sein, durch die Härte dieser Ordnung, so gut wie nur
irgend möglich, hindurch zu brechen und trotz ihrer Unmenschlichkeit in ihr
dem Mitmenschen, so gut wie nur irgend möglich, als Bruder zu begegnen."145

Dabei geht es nicht um billige Komplizenschaft mit dem „Bösen" oder um
hehlerisches Profitieren von der Unmoral anderer. Entscheidungen auf
diesem Niveau bedürfen keiner vertieften intellektuellen Auseinandersetzung.
Es geht vielmehr um das Ausschöpfen von vorhandenen Freiräumen, das

Management von Graubereichen jenseits dessen, was legal kodifiziert ist,
aber einer Prüfung der Legitimität bedarf. Das ist besonders dort der Fall,
wo die Komplexität auf den ersten Blick undurchschaubar ist, das

„Nebeneffektsspektrum" einer Entscheidung ungewiss und intransparente
Verkettungseffekte ein „gut gemeint" zum „Gegenteil von gut" werden lassen.

Allerdings erfordern die verschiedenen Teilsysteme moderner
Gesellschaften auch vom nach bestem Gewissen christlich handelnden Unternehmer

unterschiedliche Rationalitäten:

„Es ist ungerecht und unsinnig, von dem Christen, der ein Geschäftsmann ist,
zu fordern, dass er sein Geschäft ,nach dem Gesetz der Bergpredigt' führe. So
hat nie einer ein Geschäft geführt und wird es nie einer tun. Es ist wider die
Regel des Geschäftens selbst. Das ,Amt' des Geschäftsmannes hat seine eigene
Ordnung, die nicht die der Beziehung von Person zu Person ist. Darüber muss
sich der Geschäftsmann selbst, wie auch seine Kritiker, im klaren sein; er soll
es wissen, dass er, auch wenn er sich müht, ein gerechter Geschäftsmann zu
sein, damit noch lange nicht ein ,christlicher Geschäftsmann' ist, sondern dass
auch sein Geschäften ein Stück dieser armen Welt ist; und darum sollen die
Anderen, sie über ihn urteilen, sich nicht anmaßen, über ihn zu richten. Aber
andererseits wird sich der Ernst seines Christseins darin manifestieren müssen,
dass er mit aller Kraft gegen die böse Eigengesetzlichkeit seines Amtes sich
zur Wehr setzt und immer wieder jenes Durchbrechen versucht, das darin
besteht, den Menschen, mit dem er im Geschäft zu tun hat, als Nächsten zu
erkennen, dem er Liebe schuldet und das Geschäft als Dienst an der Gemeinschaft

zu führen. [...] jede noch so geringfügige Handlung könnte ein Zeichen
sein, mit dem er bezeugt, dass er weiß, wer der Herr ist, dem er dient."146

Christliche Unternehmer und Manager brauchen daher für ihren Geschäftserfolg

neben aller üblichen Fachkompetenz zusätzlich Klugheit im Austarieren

der verschiedenen Interessen, Mut, sich der harten Realität des
Geschäftslebens mit christlichen Prämissen zu stellen, anstatt sich argumentativ

145 Ebenda, 419.
146 Ebenda, 420.



Holzwege für den aufrechten Gang 677

in eine abstrakte Herz-Jesu-Unternehmensethik zurückzuziehen sowie ein
robustes Gottvertrauen in Stunden des Zweifels.

J"chlußgedanken

Vieles von dem, was in den modernen unternehmensethischen Diskursen
für richtig gehalten wird, ist materiell und ideell vereinbar mit dem, was in
den hier zur Rate gezogenen kirchlichen Verlautbarungen und theologischen
Handlungsorientierungen als „gutes und gerechtes" Handeln im wirtschaftlichen

Kontext empfohlen wird. Auch der heute weltweit wichtigste
Normenkatalog für unternehmerisches Handeln, der UN Global Compact, deckt
letztlich nur diejenigen Felder ab, die zehn Jahre bevor er von Kofi Annan
aus der Taufe gehoben wurde, bereits an der Europäischen Ökumenischen

Versammlung (Basel 1989) unter dem Titel „Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung

der Schöpfung' als globales Uberlebensprogramm diskutiert wurden.147

Durch die christliche Soziallehre und die sonstigen Beiträge unzähliger
Theologen verfügen die Kirchen über die sachliche Kompetenz und die
moralische Autorität, auch wirtschafts- und unternehmensethische Diskurse zu
führen. Sie sollten ihr so zustande kommendes Gewicht vermehrt für
Beiträge zu einer an christlichen Werten orientierte Unternehmens- und
Managerethik nutzen — zumindest ansprechbare Menschen ermutigen, sich auf
den „Holzweg" zu machen.

Was resultiert aus all den hier zusammengetragenen Wegweisern und
Leitbildern für den Christen im Unternehmen? Das kommt ganz auf den
einzelnen Menschen an. Im Minimum kann er aus der religiösen Gewissheit
der Gottes-Ebenbildlichkeit des Menschen Zuversicht schöpfen, denn: „Der
Mensch ist von Gott geschaffen, nach seinem Bilde — das kann in aller
Verlorenheit nicht ganz verschwinden [...]."148 Im Maximum haben Christen
aus der Glaubensgewissheit einen Wertebezugsrahmen, innerhalb dessen sie

in innerer Freiheit das konkret umsetzen, was für sie an Handlungspflichten
resultiert. Der Mensch bleibt so zwar noch immer „der Macht der eigenen
Entscheidung überlassen"149 — aber eben nicht in vollständiger Souveränität
der individuellen Vernunft, sondern rückgebunden an ein vorgegebenes
Sittengesetz, das auf einer „höheren Vernunft" beruht.150

Allerdings, auch vernunftbegabte Menschen, von guten Mächten
beschenkt mit einem robusten christlichen Glauben und einer Glaubenspraxis,

147 Siehe dazu http://www.dike.de/akut/Literaturbericht/lit-90-01.htm
148 JASPERS, K.: Über Bedingungen und Möglichkeiten eines neuen Humanismus. In: Die

Wandlung. Herbstheft, Heidelberg 1949, 716.
149 Jesus Sirach 15,14, siehe auch die Diskussion dieser Bibelstelle durch Veritatis

splendor 38ff.
150 Wobei, so Fides et ratio 17, es keinen Grund gibt für das Bestehen irgendeines

Konkurrenzkampfes zwischen Vernunft und Glauben, da es „nur eine Wahrheit gibt"
(FR 79).



678 Klaus M. Leisinger

mit Sensibilität für Gerechtigkeit, Empathie für leidende Menschen und mit
der Sehnsucht nach einem „aufrechten Gang", sind beim besten Willen nur
zu begrenztem Einfluss fähig. Sie werden zwar dort, wo sie sind, das tun,
was sie zu tun vermögen — aber angesichts des begrenzten Einflusses
dennoch von Zeit zu Zeit bewusst oder unbewusst vor der Frage nach dem
stehen, was neudeutsch „role model" heißt:

- Sollen sie Galilei sein, der im Besitz der richtigen Erkenntnis war, sie

aber widerrief, weil sie ihm den Scheiterhaufen nicht wert war? Wobei der
„Scheiterhaufen" hier als Metapher für alle weniger schmerzhaften
Unannehmlichkeiten gelten darf;

- Sollen sie Don Quichotte sein, den die Vergeblichkeit seines Kampfes
gegen Windmühlen nicht davon abhielt, weiterzukämpfen und so die Herzen

der Menschen rührt? Oder
- Sollen sie Sisyphos sein, der sich immer und immer wieder abmüht,

seinen schweren Stein den Berg hinaufzuwälzen, ohne seine Mission je
vollenden zu können, weil er anschließend zusehen muss, wie der Stein wieder
herunterrollt? Albert Camus meint, wir müssten uns Sisyphos als glücklichen
Menschen vorstellen, weil „der Kampf gegen Gipfel" ein Menschenherz
auszufüllen vermag.151 Wie viel glücklicher können Christen sein, die keinen
heidnischen Gott haben, der Gefallen hat an unnützen Schmerzen, wie viel
größer ihre Hoffnung, dass andere mithelfen, dass der „Stein" mit der Zeit
kleiner und der „Berg" weniger steil wird.

Die angemessene Antwort ist wohl, dass sie sich selbst sein sollen. Sie

sollen sich annehmen, so wie sie nun einmal sind — mit allen Schwächen,
derer sie sich bewusst sind, mit allen Aspirationen, die sie nicht erreichen,
mit allem Scheitern, Dinge besser zu machen und anderem, was Menschen
in ihrem Menschsein bewegt. Dieses „so sein" allerdings im wachen Be-
wusststein, dass dort, wo christliche Religiosität die Einsichten prägt und
das Handeln lenkt, in jedem institutionellen Umfeld etwas Positives bewegt
werden kann. Auch wenn der Einzelne ohnmächtig erscheint: Jeder auch
noch so begrenzte individuelle Beitrag ist von intrinsischer Bedeutung, so
wie bei Wahlen, von denen, wie Karl Jaspers es ausdrückte, zwar jeder sagen
kann,

„[...] dass, wenn er nicht wähle, das Wahlresultat sich nicht ändere, er aber
doch wählt, weil er weiß, dass alle Einzelnen zusammen das Ergebnis bringen,
so ist die sittliche Kraft des scheinbar verschwindenden Einzelnen die einzige
Substanz und der wirkliche Faktor für das, was aus dem Menschsein wird [...].
Die Zukunft liegt in der Gegenwärtigkeit jedes Einzelnen."152

151 CAMUS, A.: Der Mythos des Sisyphos. Reinbek bei Hamburg 2000, 160.
152 JASPERS, K.: Über Bedingungen und Möglichkeiten eines neuen Humanismus. In: Die

Wandlung. Herbstheft, Heidelberg 1949, 734.



Holzwege für den aufrechten Gang 679

Abstract
All human beings — including those working in business — have to make choices about
what is virtuous and what is not. They will have to be able to defend their choices to

themselves and to those around them. To be able to do this, they must reflect on some of
the core questions of human existence. Who am I? What is my work What is my
responsibility to my fellow human beings? How can I do well and good at the same time?

Tuckily, they will not have to enter this debate without resources. There is an enormous
wealth of wisdom around that has developed over thousands ofyears. These inter-

culturally and trans-temporarily valid resources provide guidance as to what is ethically
acceptable and what is not. The single most important body of wisdom is found in the

teachings of the world's religions. Legislation will never have the ability to produce

ethically well-developed people. Taw might prevent some unethical acts by criminalising
certain activities at the corporate level, but it will not be able to form and shape human

actorsfort he moral life.

Tiste der Referenden und Abkürzungen

Enzykliken

Leo XIII, Kerum novarum (RN), 1891
Pius XI, Quadragesimo anno (QA), 1931

Johannes XXIII, Mater et magistra (MM), 1961

Johannes XXIII, Pacem in terris (PT), 1963
Paul VI, Populorumprogressio (PP), 1967
Paul VI, Humanae vitae (HV), 1968

Johannes Paul II, Redemptor hominis (RH), 1979

Johannes Paul II, Taborem exercens (LE), 1981

Johannes Paul II, Sollicitudo rei socialis (SRS), 1987

Johannes Paul II, Centesimus annus (CA), 1991

Johannes Paul II, Veritatis splendor (VS), 1993

Johannes Paul II, Evangelium vitae (EV), 1995

Johannes Paul II, Fides et ratio (FR), 1998

Andere kirchliche Dokumente

II. Vatikanisches Konzil, Turnen gentium (LG), 1964
II. Vatikanisches Konzil, Pastorale Konstitution über die Kirche in der Welt von

heute, Gaudium et spes (GS), 1965

Johannes Paul II, Apostolisches Schreiben Christifideles laid (CL), 1988

Kongregation für die Glaubenslehre, Tehrmäßige Note yu einigen Fragen über den

Einsatz um^ das Verhalten der Katholiken impolitischen Teben (LM), 2002
Pontifical Council for Justice and Peace: Compendium of the Sodal Doctrine of

the Church. Libreria Editrice Vaticana, Rome 2004 (zitiert als „Comp"
plus die Numerierung des jeweiligen Absatzes)


	Holzwege fur den aufrechten Gang : christliche Werte als Handlungsorientierung für unternehmerische Entscheidungen

