
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Das Herz der Welt : Mitte der Theologie Hans Urs von Balthasars : zu
seinem 100. Geburtstag

Autor: Treitler, Wolfgang

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760666

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760666
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang Treitler

Das Her\ der Welt — Mitte der Theologie
Hans Urs von Balthasars

Zu seinem 100. Geburtstag

1945 — ganz Europa hat sich in einem Krieg erschöpft, der sinnlos war
wie jeder Krieg, diesmal aber mit einem technischen Aufwand geführt
worden war, der die Menschen, die toten wie die überlebenden, in Statistiken

verschwinden Heß. An die Stelle von Personen, von Geschichten
und Geschicken trat die Zahlensumme. Die Masse, die man in Deutschland

und Osterreich zuerst zusammengeschmolzen und als Massenkörper

mobilisiert hatte, aufgehetzt durch den Hass gegen alles Jüdische, das

man in den Untergang trieb, diese Masse hatte über ganz Europa
Zerstörung, Hunger, Verzweiflung gebracht.

Ein Land allerdings blieb verschont: die Schweiz. Dort suchten
katholische Intellektuelle, vor allem solche, die Deutsch zu ihrer Muttersprache

hatten, nach einer religiösen Identität, nachdem der Zugang zu
Deutschland und Österreich und die Kommunikation mit den Christen
dort verschlossen waren. Die Identität suchte man vermehrt über
kulturelle Nachfragen und Traditionen, an denen man sich abarbeitete — so
auch der damalige Studentenseelsorger Hans Urs von Balthasar (geb.
12.8.1905 in Luzern; gest. 26.6.1988 in Basel).1

Als ein eigenständiges Ergebnis seiner Arbeiten publizierte er im Jahr
1945 die Schrift Das Her% der Welt,2 das im Vergleich zu dem, was
Theologen damals (und meist auch heute) schrieben, ein eigentümliches
Gepräge zeigte. Wenn er es knapp vor seinem Tod in einem neuen
Vorwort als „Jugendwerk" (5) bezeichnete, so mag dies aus der Perspektive
eines knapp 83jährigen Menschen stimmen; biographisch gesehen, liegt
Das Heri der Welt allerdings beinahe in der Mitte seines Lebens.

1 Vgl. HENRICI, Peter: Erster Blick auf Hans Urs von Balthasar. In: LEHMANN, Karl /
KASPER, Walter (Hgg.): Hans Urs von Balthasar— Gestalt und Werk. Köln: Communio 1989,
18—61, besonders 27—32.

2 Jetzt ist die Schrift wieder in dem von Balthasar gegründeten Johannes-Verlag
verfügbar: BALTHASAR, Hans Urs von: Das Her£ der Welt. Einsiedeln/Freiburg: Johannes
Verlag 2002. Die Zitate im Text sind aus dieser Ausgabe genommen und werden im Text
nur mit der jeweiligen Seitenangabe angeführt.



614 Wolfgang Treitler

1. Zu Struktur und Form

Doch auch in struktureller und formaler Hinsicht verdichtet sich in
diesem Werk der Lebensmitte die Theologie Hans Urs von Balthasars auf
eine Weise, die es erlaubt zu sagen: Das Her% der Welt ist die zwar
unbekannte, aber doch entscheidende Mitte seines Gesamtwerkes, der
Schlüssel zu dessen Verstehen hinsichtlich der Form seines Oeuvres,
aber auch in Bezug auf dessen Themen. So soll zunächst ein knapper
Blick auf die Form dieser Schrift geworfen werden. Und dabei fallen
einige Elemente besonders auf:

1. Das Her% der Welt ist konzipiert als Drama von Anreden und Gegenreden,

nicht aber als distanzierte dogmatische Reflexion. In diesem Drama
verdichtet Balthasar, was er theologisch, aber auch formal bereits
erarbeitet hat — vor allem in seinem monumentalen Werk Apokalypse der
deutschen Seele;3 und in dieser Verdichtung liegt der Keim alles Wesentlichen
versteckt, teils unentfaltet, teils aber auch schon aufkeimend, was Balthasar

später in seinen kleinen und großen Schriften entfaltet hat. Das Her%
der Welt ist so gesehen nicht bloß die theologische Mitte von Balthasars

Theologie; es ist auch die literarische Mitte seiner gesamten Theologie.
2. Das Herl der Welt ist konzipiert als Drama dialogischer Theologie — und

dialogische Theologie gehört nach Balthasar wiederum in den Bereich
der Apologetik.4 Dialog aber beruhigt nicht, sondern spricht an, fordert
unausweichlich zum Gegenwort, zur Antwort, stößt den Hörenden auf
das, was er weder hören noch sehen wollte, und verändert ihn dramatisch

— alles Kennzeichen einer Theologie, die nicht gemütlich betrieben
werden kann, sondern wohl nur vor dem Abgrund des göttlichen
Geheimnisses als kniende Theologie.5

3. Die hier gemeinte Theologie wird deshalb zur Einweisung und zum
Weggeleit — auch das nicht nach gemütlicher Art einer Lehnstuhlmystik,
die sich die Härten, das Gericht und die Widerlegung nur fingieren kann,

3 Vgl. HAAS, Alois M.: Hans Urs von Balthasars Apokalypse der deutschen Seele". Im
Spannungshereich von Germanistik, Philosophie und Theologie. In: LEHMANN, Karl / KASPER,
Walter (Hgg.): Hans Urs von Balthasar- Gestalt und Werk. Köln: Communio 1989, 62-77.

4 Vgl. BALTHASAR, Hans Urs von: Einfaltungen. Auf Wegen christlicher Einigung. München:

Kösel Verlag 1969, 60; zum gesamten Problem der Dialogik vgl. dazu auch:

KLAGHOFER-TREITLER, Wolfgang: Gottesmrt im Menschenwort. Inhalt und Form von Theologie
nach Hans Urs von Balthasar. Innsbruck/Wien: Tyrolia 1992, 365—370.

5 Vgl. BALTHASAR, Hans Urs von: Theologie und Heiligkeit. In: DERS.: Verhum Caro.

Skippen vptr Theologie I. Einsiedeln: Johannes Verlag 1960, 195-225, besonders 224f. In
diesem Aufsatz bezieht sich Balthasar auf das traurige Schisma von wissenschaftlicher
Theologie und Heiligkeit (Spiritualität), das beide verarmt hat; so zeigt auch diese Reflexion,

wie sehr Das Her\ der Welt beides versammelt und im An-Spruch zum dialogischen
Drama wird — geheimnishaftes Ziel von Theologie.



Das Her% der Welt — Mitte der Theologie H.U.v. Balthasars 615

sondern als Konfrontation des Sünders mit dem Erlöser, vor dem er
nahezu zu einem Nichts einschrumpft.

4. Für Balthasar wurde der Evangelist Johannes zum Leitstern; das wird
an der Namensgabe seines Säkularinstituts Johannesgemeinschaft ebenso
deutlich wie an dem von ihm gegründeten Johannesverlag. Es wird
programmatisch erstmals massiv kenntlich in Das Her% der Welt Viele Zeilen
dieser Schrift sind als Paraphrase von Textstellen dieses Evangeliums
geformt; und im Ganzen ist gut nachweisbar, dass das Evangelium nach

Johannes der Subtext eben dieser Schrift ist, über alle direkten oder
indirekten Anlehnungen hinaus.

5. Balthasar taucht in Das Hery der Welt als christlicher IJterat oder
Dichter auf. Als dieser wird er auch seine sog. Trilogie schreiben
(Herrlichkeit, Theodramatik, Theologik sowie der Abschluss Epilog), die er über 27

Jahre laufend publizieren wird, als dieser hat er auch schon seine
Apokalypse der deutschen Seele geschrieben. Damit tat er etwas, was in der
akademisch-theologischen Welt selten geschieht und ihn trotz der
gigantischen Leistung, die er erbracht hat, doch auch immer aufs Nebengeleis
versetzt hat. Den Meistern des strengen Begriffs, gar der (neu-)scho-
lastisch geschulten Kunst der Distinktionen, verschwamm, wenn sie

genau nachfragen wollten, der klare Sinn von Balthasars Wendungen und
Worten immer wieder. Doch wusste er dadurch mehr und Tieferes als

diese: Wem die religiöse Welt sich trefflich ordnet, der bringt doch nur
abstrakte Geister hervor, die sich von seinem Geist nicht unterscheiden
lassen. Wer jedoch wie Balthasar vor dem unbegreiflichen Gott
nachdenkt und ihm entsprechend leben und Zeugnis geben will, dem
entwindet sich auch das Wort in seiner Präzision; Einweisung wird es ihm,
schillernde Tönung fürs göttliche Geheimnis, in dem es schließlich —

verschwindet. Und so kann es dann doch nicht verwundern, wenn es

heute da und dort wieder Ansätze gibt, das Poetische in der Theologie
heimisch werden zu lassen.6 Denn die Basis von Theologie, die biblische
Überlieferung,7 hält doch eine ganzen Reihe poetischer Texte bereit, die
in ihrer Offenheit vom göttlichen Geheimnis mehr ahnen lassen, als

nachträglich auf den Begriff zu bringen ist.

6 Beispiele dafür aus dem Bereich der Dogmatik: BACHL, Gottfried: Mailuft und

Eisgang. 100 Gebete. Innsbruck/Wien: Tyrolia 1998; WOHLMUTH, Josef (Hg.): Unter den

Sternen. Theologische, astronomische und poetische Miniaturen ^ur Jahrtausendwende. Bonn u.a.:
Borengässer 1999; auch eine in Wien abgeschlossene Diplomarbeit darf erwähnt werden:
NUHSBAUMER, Georg: „Zuerst ist er der Gott der Dichter ...". Christo/ogie bei Olegario Gonzalez
de Cardedal als Paradigma cytr Verhältnisbestimmung von Theologie und Dichtung. Wien 1999

(Dipl. Mschr.).
7 Vgl. DV 24.



616 Wolfgang Treider

6. Der Literat Balthasar gibt dieser Schrift eine klar theologische
Form mit, nämlich die trinitarische Form, von der er nie mehr lassen wird.
In drei Teilen baute er sein Dialogdrama auf, das er in 13 Abschnitte
unterteilte. Für diese Zahl gibt es kaum einen immanenten Grund. Doch
vielleicht spielt ein kleiner Verweis eine Rolle, den Balthasar in Bezug auf
Benediktinische Tradition8 gesetzt hat. Zu Beginn des Abschnittes XIII
lässt er einen geläuterten Christen sagen, den die „selige Wildnis deiner
Liebe" (163), also die Wildnis der Liebe Christi erfasst hat: „Ich hatte
mich wohl ausgerüstet mit Landkarten und Vermessungsapparaten. Ich
wußte die zwölf Staffeln der Demut auswendig und die sieben um die

Seelenburg gezogenen Wälle und Gräben" (163). Der Mönch, der diese
Stufen durchstiegen hat, gelangt nach Benedikt „alsbald zu jener
vollendeten Gottesliebe, die alle Furcht vertreibt."9 Erst danach, nach der
zwölften Stufe, gerät der Mensch ins Geheimnis des dreieinigen Gottes.
Mag sein, dass den ehemaligen Benediktinerzögling Balthasar10 eine alte
Kenntnis geleitet hat.

2. Blick aufs Garthe

Die drei Teile von Das Her% der Welt zeigen selbst einen dramatischen
Bogen: Er verläuft vom ersten Teil Das Reich, in dem der Mensch sich
fest eingebaut hat mit starren Fronten und Übersichten, hin zum Mittelteil

Das Leiden, welches vom dritten Dramenteil Der Sieg aufgehoben und
aufgelöst wird.

Den ersten Teil — Das Reich — kennzeichnet eine bittere Analyse:
Eingebunkert im Kerker der Endlichkeit (9) — das Leitmotiv des ganzen Textes

- weiß der Mensch um seine Ausweglosigkeit. In seinem Bezug auf
Christus weiß der hier redende Mensch auch, dass er von Christus nichts
zu beanspruchen hat. Doch Christus beschreibt seine Sendung: Er ist
gekommen, um in eben diesen Kerker einzutreten. Dadurch aber wandelt

sich der Kerker der Endlichkeit zum Kerker der Widerspenstigen, er
wird Kerker der Sünde.

Der Sünder sieht ein — und damit beginnt der zweite Teil Das Leiden —,

dass er Gott abgewiesen hat und so ins Dunkel gefallen ist. Mit dieser
Einsicht verbindet sich auch ein Wandel in den Bezügen: Der Sünder

spricht von Christus nicht mehr in der dritten Person, sondern spricht
ihn jetzt als Du an. Dadurch wird die Beziehung zwischen beiden dra-

8 Regula Benedicti 7; vgl. dazu auch: NEUGSCHWANDTNER, Peter: Demut. Das VII.
Kapitel der Benediktusregel als innerer und äußerer Weg des Menschen %ur Gottes- und Nächstenliebe.

Kirchstetten: Achinoam Verlag 2003.
9 Regula Benedicti 7 und 67; Hervorhebung vom Verfasser.
10 Vgl. HENRICI: Erster Blick aufHans Urs von Balthasar, 20f. (s. Anm. 1).



Das Herl der Welt — Mitte der Theologie H.U.v. Balthasars 617

matischer und entfaltet sich hin bis zum Karsamstag und seinem
eigentümlichen Lichtblick.

Der dritte Teil, Der Sieg, versetzt alles ins Osterlicht. Auch die Kirche
wird von ihm angeleuchtet und muss daher ihre Schrammen und Wunden

zeigen. Im letzten Blick erschaut man noch die alte Sehnsucht,
endlich ruhen zu können beim Erlöser, der die Tragödien gelöst und den
Lebensdurst gestillt hat. Wer dahin gelangt ist, der gehört zu den
endgültig Erwählten, von denen einer auch den letzten Abschnitt XIII
beginnt; seine Rede gleitet unversehens in die Rede Christi über — Einheit
zwischen beiden umgibt den Erwählten und Christus.

3. Ein%elthemen auf dem Weg ihrer Entfaltung

A.. Das große Paradox

Sehr ähnlich dem zeittheoretischen Ansatz des jüdischen Gelehrten
Abraham Joshua Heschel,11 sieht Balthasar, dass die Zeit die Menschen
eint, Gemeinschaft wachsen lässt, während der Raum abtrennt dadurch,
dass er Distanzen schafft.12 Gemeinschaft aber gibt es nicht nur
synchron, sondern auch diachron als Gemeinschaft des Generationenverbandes;

daher dient die Zeit nach Balthasar der Weitergabe des Lebens
gerade auch durch das dunkle Tor des Todes; denn den dunklen Kerker
der Endlichkeit bringt wenigstens der Tod, Gottes „bester Werkmann",13
an sein Ende.

Der Tod aber überwindet noch eine andere Gegebenheit, eine fast
chronische Fiktion des Menschen: sein Gott-Spiel. Das einzuüben, also
dieses Spiel aufzugeben — darin liegt die „Bedeutung unseres Lebens:
erkennend zu beweisen, daß wir nicht Gott sind" (19). Paradox formuliert

Balthasar, dass des Menschen Ähnlichkeit mit Gott gerade in seiner

eigenen Nichtgöttlichkeit liege (21): Gott und Mensch treffen einander
im Paradox.

Was dialektisch-theologisch klingt mit Anlehnungen an Karl Barth,
mit dessen Dialektik sich Balthasar in derselben Zeit sehr intensiv be-

11 Vgl. HESCHEL, Abraham J.: Die ungesicherte Freiheit. Essays zur menschlichen Existent
Aus dem Englischen übersetzt von Ruth Olmesdahl. Neukirchen/Vluyn: Neukirchener
Verlag 1985, 68.

12 „Der Raum ist kalt und starr, aber die Zeit ist lebendig; der Raum trennt, aber die
Zeit bringt alles zu allem" (11).

13 Vgl. BALTHASAR, Hans Urs von: Geheimnis Tod. In: IkaZ 12 (1983) 444—446.

„Jeder willig gestorbene Tod ist ein Ursprung des Lebens" (BALTHASAR, Hans Urs von:
Herz der Welt, 15 [s. Anm. 2]).



618 Wolfgang Treitler

schäftigt hat,14 vertieft er schon im Stil seiner späteren Theodramatik —

allerdings in Das Her% der Welt unter Aufnahme einer Wendung, die er als

göttliches Motiv im Zusammenhang seiner frühen Kritik an Hegel15
noch ganz klar abgelehnt hat: Denn jetzt lässt er eine „unergründliche
List" (27) Gottes walten, nämlich

„einzutauchen wie Jonas in den Bauch des Ungeheuers und vorzudringen
bis zur innersten Zelle des Todes. Den letzten Kerker der sündigen Sucht
zu erfahren und die Hefe des Kelches zu leeren. Dem unabsehbaren
Drang nach Macht und Gewalt die Stirne zu bieten. Die Vergeblichkeit der
Welt zu erweisen in der Vergeblichkeit seiner eigenen Sendung" (27).

Gott bringt also in dieser List ein „menschliches Herz" (29) hervor,
indem sich das Paradox dieser Nähe von Gott und Mensch dramatisch
aufspannt.

Doch diese List hat ihre Probleme. Denn sie ist ungeeignet, ein
Vertrauen auf den Erlöser zu stiften, in dem der Mensch sich bergen kann.
Anders gesagt: List und Liebe vertragen sich nicht. Liebe ist offen und
offensiv, sie kommt geradewegs daher; List aber umschleicht Menschen,
täuscht ihnen vor, was ohne Wirklichkeit oder jedenfalls ohne die
vorgebliche Wirklichkeit ist. Deshalb wurde von einem Denker wie Jean
Améry, dem die Shoa Vernunft und Blick geschärft hat, auch klar
festgehalten, dass List (die nicht mit Liebe verbunden werden kann) auch
niemals mit Vernunft identifiziert werden darf wie bei Hegel,16 sondern
immer Offenbarung der unmenschlichen Widervernunft17 ist.

Als zweites Problem taucht das der Überbietung der Vergeblichkeit
durch Vergeblichkeit auf. Wen erlöst das? Weshalb soll das vergebliche
Leiden einer vergeblichen Sendung des Gottmenschen die Vergeblichkeit
der Menschen auflösen? — Das hier waltende Paradox der dramatischen
Konfrontation Gottes und des Menschen vertieft die paradoxe Grund-

14 Vgl. BALTHASAR, Hans Urs von: Analogie und Dialektik. Zur Klärung der theologischen

Prinzipienlehre Karl Barths. In: Divus Thomas 22 (1944) 171—216; BALTHASAR, Hans Urs
von: Analogie und Natur. Zur Klärung der theologischen Prinzipienlehre Karl Barths. In: Divus
Thomas 23 (1945) 3-56. Das waren Vorausarbeiten, die schließlich zu Balthasars Mono-
grafie über Karl Barth geführt haben: BALTHASAR, Hans Urs von: Karl Barth. Darstellung
und Deutung seiner Theologie. Köln: Jakob Hegner Verlag 1951 (Neuauflage Einsiedeln:
Johannes Verlag, 41976).

15 Vgl. KLAGHOFER-TREITLER: Gotteswort im Menschenwort, 371 (s. Anm. 4).
16 Vgl. HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Werke 12. Vorlesungen über die Philosophie der

Geschichte. Frankfurt/Main: Suhrkamp Verlag 1970, 49.
17 Vgl. AmÉRY, Jean: Lessingscher Geist und die Welt von heute. Rede zur Eröffnung des

Lessinghauses in Wolfbüttel 1978. In: DERS.: Weiterleben — aber wie? Essays 1968—1978. Hg. u.
mit e. Nachw. vers. v. Gisela Lindemann. Stuttgart: Clett Kotta 1982, 258-278, besonders

260.



Das Her% der Welt — Mitte der Theologie H.U.v. Balthasars 619

situation des Menschen und seiner Ähnlichkeit mit Gott gerade in der
menschlichen Nichtgöttlichkeit. Darüber hinaus aber steckt in dieser

Auffassung bereits das, was Balthasar in der Theodramadk 35 Jahre später

unter dem Motiv der Unterfassung aller Schrecken durch den noch
größeren Schrecken, den der Gottmensch erlitten hat, reflektieren wird:
Weil er der Sohn Gottes war, der schon in seiner „Ur-Kenose"18 den
unendlichen Sendungsbogen weg vom Vater auf sich genommen hat, wird
er auch derjenige sein, der wie kein anderer die Gottferne erleiden,
durchleiden und überwinden wird.19 Wann immer ein Sünder in eine
absolute Gottferne gerät, trifft er auf einen, nämlich auf den
Gottmenschen, der deshalb, weil er die absolute Nähe zu seinem Vater als

einziger kennt, die absolute Ferne von ihm noch unendlich tiefer erfahren

hat, und der den Menschen deshalb fragen kann: „hab ich nicht alle
diese Tode durchlitten, und was vermag ihr Gift gegen das tödliche
Widergift meiner Liebe? Jedes Grauen wurde ihr zur Gewandung, in die sie

sich hüllte, zu einer Wandung, durch die sie hindurchschritt" (57). Das
also ist das bestimmende Paradox, das Balthasar ab der Schrift Das Her.j
der Welt in seiner Soteriologie geleitet hat.

Von selbst ergibt sich von hier aus eine theodramatische Christo-
zentrik;20 in ihr sondert sich Christus, weil er mit allen Menschen eins ist,
zugleich von ihnen ab — wieder entsprechend dem großen Paradox. Daher

lässt Balthasar ihn auch folgerichtig sagen: „Ich bin nicht einer der
Auferstandenen; ich bin die Auferstehung. Wer in mir lebt, wer in mir
einbegriffen ist, ist im Auferstehen begriffen" (56).

Doch auch hier läuft wieder ein Problem auf: Eine solche Reduktion
kommt kaum noch damit zurecht, dass Paulus die Auferstehung Christi
innerhalb der Auferstehung der Toten ausgelegt hat (1 Kor 15,16—18):
Ohne diese jüdische Hoffnung wäre der Glaube an die Auferweckung
Jesu nicht zu vermitteln. — Damit hängt ein Zweites zusammen, das zum
strukturellen Problem bei Balthasar im Ganzen gehört: Er verliert die

Heilsbedeutung Israels, und zwar sowohl des biblischen wie des
zeitgenössischen Israel. Damit folgt er einer Uberbietungsstrategie, die christlich

üblich ist,21 aber problematisch bleibt; denn ohne diesen Zusammenhang

wird das Christentum selbst rasch zu einer undeutlichen Gestalt.
Ohne Herkommen keine Gegenwart, ohne Gegenwart keine Zukunft. —

18 KlAGHOFER-TreitleR: Gotteswort im Menschenwort, 224 (s. Anm.4).
19 Vgl. BALTHASAR, Hans Urs von: Theodramatik. Dritter band: Die Handlung. Einsiedeln:

Johannes Verlag 1980, 309-327.
20 Sie findet sich, gleichsam komprimiert, in der kleinen Schrift: BALTHASAR, Hans

Urs von: In Gottes Einsat% leben. 2. Aufl. Einsiedeln: Johannes Verlag 1972.
21 GRÜMME, Bernd: Die gegenwärtige Systematische Theologie und das Judentum. In: FrRu

N.F. 10 (2003) 264-273.



620 Wolfgang Treitler

Mit dieser Strategie hängt — drittens — auch zusammen, dass Christus alles
überboten haben muss, was es an Glück und Schrecken weltgeschichtlich
und lebensgeschichtlich gibt. Daher muss er nach Balthasar den
furchtbarsten aller Tode gestorben sein, den der Gottverlassenheit des Gottessohnes,

an den kein menschlicher Tod mehr heranreichen soll, weder der

anonyme, langsame Tod durch Folter noch der technische Gastod im
Dritten Reich. Viertens erlischt das Bekenntnis Israels zum ewigen Bund
im Shabbat (Gen 2,1—3 und Ex 31,16f.), weil ja auch dieser überholt sein

muss.
Auswirkungen dieses mehrfachen Verlustes Israels, seines Bundes

und seiner Zeit finden sich denn auch in Das Her% der Welt an den
Stellen, an denen statt geschichtlicher Dynamik mythologische Reminiszenzen

auftauchen. Da spricht Christus Gott an und sagt: „Das Feuer,
mit dem du mich tötest, ich raube es deinem Olymp, um aus ihm das

Kleinod der Kirche zu schmieden. Den Pfeil deiner Gerechtigkeit
schmiede ich um in das Szepter deiner Barmherzigkeit" (63). An anderer
Stelle nimmt Balthasar — man erinnere sich, Das Her% der Welt erscheint
1945 — gar Bezug auf das Nibelungenlied: Wie Hagen, verworren in
Beziehung zu Siegfried, kennt Christus die schutzlose Stelle (29) — nicht des

Ariers, der in Siegfried sich feiert, sondern des Menschen allgemein.
Keine Umwertung der germanischen Mythologie geschieht hier, sondern
ihre Verlängerung in einer Zeit, da die letzten Reste des mitteleuropäischen

Judentums — die Geschwister Jesu — als Rauch in den Himmel
stiegen; übrig blieb nur „dein aschenes Haar Sulamith" (Paul Celan).22
Und noch eine germanisch-mythologische Metapher nimmt Balthasar
auf, den Eichenmythos der Hitler-Leute, wenn er vom Herz der Welt,
das Christus ist, schreibt, es sei „hineingepflanzt die gewaltige Eiche der
Gottheit in den kleinen zerbrechlichen Topf des irdischen Herzens"
(33).

Das sind Folgen des großen Paradoxes, das in seiner dramatischen
Kraft gleichzeitig problematische Linien auszieht, durch die Christus sich

gefährlich — oder listig — verwandelt zu einem Heros, der in Israel keinen
Platz hat; diese Linie wird Balthasar weiter verfolgen. Und der Umkehr-
schluss muss dann lauten: Israel hat angesichts dieses Christus keinen
Platz mehr. Balthasar ist dieser Logik weithin treu geblieben. Denn sie

bot ein Konzept an, das die spätere Theodramatik auf die Bahn bringen
konnte — mit dem reichhaltigen, weil ausgreifenden Blick, den das Paradox

erlaubt. Das läuft auch im zweiten Teil von Das Her% der Weltweiter.

22 CELAN, Paul: Todesfuge. In: DERS.: Die Hand voller Stunden. Gedichte. Ausgewählt und
mit einem Nachwort versehen von Michael Krüger. 5. Aufl. München: Deutscher
Taschenbuch Verlag 2000, 31 f., hier 32.



Das Henç der Welt - Mitte der Theologie H.U.v. Balthasars 621

B. Das große Leiden

Im Leiden Christi verdichtet sich die paradoxe Dramatik. Denn Christus
trifft auf eine Situation, die schlimmer kaum sein kann: Der Sünder
dichtet sich gegen Gott ab (72) — und das genau in dem Akt, der (scheinbar)

zu den zentralsten Vollzügen des Glaubens gehört: im Gebet. Im
Gebet entfernt der Sünder Gott. Lapidar heißt es: „Das kann man. Gott
von sich wegbeten. Den nahen zu einem fernen Gott wegbeten" (99).
Und dann hat man Ruhe von ihm.

Wieder in dialektisch-theologischer Analytik zieht Balthasar ins
Gericht mit der Kirche, zunächst mit der ganz frühen, der Jüngergemeinde
Jesu. Sie habe ihn hinausgedrängt, abgewiesen. „Und hinausgedrängt aus
deiner Kirche fällst du dem alten Volk der Juden anheim; fällst in die
Bundesgehege, die du einst um Israel aufgerichtet. Doch hier bist du
nicht weniger unwillkommen" (77). Klar läuft hier eine Identifikation
von Christus und Gott ab, die den Christus-Gott zum Befreier Israels
macht — und ihn vom Volk verstoßen sein lässt. Und ebenso klar wird
dieses Volk als altes abgewertet, als wäre es eine anachronistische
Erscheinung, nun da Christus unter den Menschen auftritt. Personifiziert
taucht es als Judas (116)23 auf, der „dein Kreuz und dein Erbarmen
verbraucht" (117) habe.

Was aber geschieht hier in diesen Ablehnungen? Balthasar kommt auf
ein Thema zu, das er wenig später in einer kurzen Schrift gesondert
aufnehmen wird und das schon wesentlich früher wiederum in einer
dialektisch gesonnenen Theologie, nämlich der von Soren Kierkegaard,24 da

war: auf die Angst.25 Die Angst als „Kern der Sünde" (85) zerstört die

Hoffnung und lässt Gnadenlosigkeit übrig. Diese wird Christus vollauf
treffen, weil sie Gott ihm nicht erspart. „Denn worauf könntest du noch
hoffen? Daß der Vater dich noch begnadet? Er wird, er kann, er will es

nicht tun. Um den Preis deines Opfers allein will er die Welt begnadigen.
Die Welt — nicht dich" (85). Und so wird es auch später den Heiligen
Christi ergehen: „Du lieferst sie vor die wilden Tiere, du lässest sie brennen

als lebendige Fackeln, in Konzentrationslager werden sie langsam

23 Auf die gefahrliche Identifikation von Judas und Juden wurde hingewiesen in:
BEN-CHORIN, Schalom: Bruder Jesus. Der Na^arener in jüdischer Sicht. 11. Aufl. München:
Deutscher Taschenbuch Verlag 1988, 144f.

24 KIERKEGAARD, Soren: Der BegriffAngst. Aus dem Dänischen übersetzt von Gisela
Perlet. Mit e. Nachw. hg. v. Uta Eichler. Stuttgart: Reclam 1992.

25 BALTHASAR, Hans Urs von: Der Christ und die Angst. Einsiedeln: Johannes Verlag
1952.



622 Wolfgang Treitler

und teuflisch zu Tode gequält" (89).26 Auch eine Begnadigung Christi in
seiner späteren Kirche findet kaum statt. Denn „du, Katholik, hast ihn
den Gefangenen des Tabernakels genannt. Dort hältst du ihn fest in
Gewahrsam. In dem finstern, goldenen Kasten. Der Schlüssel dazu ist
irgendwo in der Lade der Sakristei" (101). Christus hat man sich gründlich
entledigt. Der Preis dafür: Der Mensch verbleibt in seinem Kerker der
Endlichkeit und der Sünde (105-114).27

Doch wieder die Dramatik der List: Der angstvoll abgekehrte,
eingekerkerte Mensch kann nicht allein bleiben, Christus kommt in seinen
Kerker und in die Gefängnisse aller Wesen. Im Abschnitt VIII spricht
Christus: „Alle Kerker aller Wesen, die in Verzweiflung sich sträuben

gegen die Freiheit Gottes, ich habe sie bis zur tiefsten Kammer
durchwandert" (112). Nach dieser Unterfassung taucht das Ende, der unterste
Boden oder eigentlich der Abgrund von allem auf: „Nichts mehr als das

Nichts. Auch die Finsternis nicht. Die Welt ist tot. Die Liebe ist tot.
Gott ist tot. Alles was war, war ein Traum, den niemand geträumt hat.

Gegenwart ist reine Vergangenheit. Zukunft ist nichts; der Zeiger ist am
Zifferblatt verschwunden" (119). Grauenvolle Schlange düsterer Ewigkeit.28

Was dahinter noch nachkommt als „Karsamstagszauber" (121), da

aus der Todeswunde Welt aufersteht und wir „schlafend [...] die Oster-
gnade" (125) empfingen, bildet die unbegreifliche Brücke zum Sieg hin,
angesichts derer, wie Balthasar später vorsichtig schreibt, „die
Aussagemöglichkeiten der Theologie"29 erschöpft sind.

C. Der Sieger kämpft30

Der so alles Abgründige durchmessen hat, vor allem den ungeheuren,
äußersten Tod (140),31 ist für Balthasar ausweisbar die Mitte dieser
Dramatik. Daher gilt vom siegreichen Christus her: „alles zu mir" (132) „und
immer auf mich zu" (133). Wer auf ihn zukommt, erfährt nicht nur die

26 Auch mit diesem einzigen wörtlichen Bezug auf die Konzentrationslager im
Gesamtwerk Balthasars kommt kein Gedenken Israels auf.

27 Das ist der Abschnitt VIII; hier kehrt das Motiv des Anfangs wieder (9).
28 Vgl. JEAN PAUL: Siebenkäs. Hg. v. Carl Pietzcker. Stuttgart: Reclam 1983, 297.
29 BALTHASAR, Hans Urs von: Theologie der drei Tage. Einsiedeln/Freiburg: Johannes

Verlag 1990, 175f.
30 Was Balthasar im dritten Teil von Das Herx der Weit entwirft, findet sich motivlich

und dramaturgisch später wieder in: BALTHASAR, Hans Urs von: Theodramatik III, 423—

468 (s. Anm. 19).
31 Da heißt es: „[...] —: der ungeheure Tod, den ich allein gestorben [euch allen ists

durch meinen Tod erspart und niemand wird erfahren, was das bedeutet: Sterben] —: das

war mein Sieg. Während ich fiel und nur noch fiel, stieg auf die Neue Welt. Während ich
schlaff war über alle Schwäche hinaus, erstarkte meine Braut, die Kirche."



Das Herl der Welt — Mitte der Theologie H.U.v. Balthasars 623

Exklusivität der Auferstehung, die Christus ist, sondern auch dies, dass

er der einzige Pfad zu Gott ist. Was also „trachtet ihr an mir vorbei zum
Vater?" (143). Angedeutete Miterlösung lässt dieser Christus zwar gelten
(149); abgewiesen bleibt aber alles, was seine Singularität antasten oder

sogar auflösen könnte.
Doch der Sieger hat noch einen großen Kampf vor sich, in dem er

den Kampf um die Geltung seines Sieges in der Welt ausficht: den

Kampf mit seiner Kirche. Und weil es hier ums Ganze geht, deshalb ist
dieser Kampf auch ein apokalyptischer (155).

Das Ganze: Das bezieht sich auf die Welt — denn, so sagt Christus zu
seiner Kirche, der „Bund unserer Liebe ist der Sinn der Welt. Alles
erfüllt sich in ihm" (162) —, mehr aber noch auf Christus selbst. Denn er,
so Balthasar, kann in seinem Erlösungswerk dadurch fast tödlich getroffen

werden, dass er dieses „verriet an dich, meinen Leib, meine Kirche"
(156). Das große Paradox zieht sich jetzt also in die dramatische
Konfrontation von Christus und Kirche hinein. Wie im Kampf im Kerker
der Endlichkeit und der Sünde zu Beginn, so geht es auch in diesem

Kampf um das Nichtgottsein des Menschen, jetzt aber um sein schon
erlöstes Nicht-Gott-Sein-Dürfen (172). Der Kampf ist dadurch dramatisch

gesteigert, dass er jetzt vom Sieger ausgefochten wird im Bund
einer immer wieder durch Kleinlichkeit verratenen Liebe. Hinter den
Sieg gibt es kein Zurück mehr — und gerade deshalb auch nicht hinter
den Kampf des Siegers. Denn nun steht alles auf dem Spiel; es geht nicht
mehr um einen Prozess, der anläuft, dramatisch, mitunter vergeblich,
sondern es geht um die Verteidigung eines Sieges, der jetzt erst die
geballten Mächte der Unterwelt aufgescheucht hat — eben um einen
apokalyptischen Kampf gegen das unergründliche Mysterium des Bösen32 post
festum resurrectionis.

Doch nicht der ewig angeheizte Kampf bildet das Zielbild in Das

Herl der Welt, sondern die Stillung der Schlacht, die Ruhe des Siegers und
seiner erlösten Welt. Augustinus hatte seine Bekenntnisse mit dem Blick
auf die Ruhe des Herzens und dem Bekenntnis zu Gott Vater begonnen,
der alles in allem ist33 — beides gehört offenbar zueinander. Balthasar
lässt Das Heri der Welt mit demselben zwei-einen Motiv enden, bezieht es

aber auf die dramatische Mitte, auf Gott Sohn: „Du bist allein. Du bist
alles in allem" (174) — und dazu spricht Christus:

32 BALTHASAR, Hans Urs von: Theodramatik III, 420 (s. Anm. 19): „Zuletzt wird das

mysterium iniquitatis in seiner ganzen Tiefe erst aufgerissen durch die Gegen-Provo-
kation zu dem, was zuinnerst im Anspruch Jesu verborgen lag: das mysterium Trinitatis."

33 Vgl. Aurelius AUGUSTINUS: Bekenntnisse. 3. Aufl. Zürich: Artemis Verlag 1982, 31 f.



624 Wolfgang Treitler

„Es ist die Unruhe der Uhr, und unruhig ist dein Herz, bis es ruht in mir,
unruhig ist dein Herz, bis wir ruhen in dir, Zeit und Ewigkeit ineinan-
dersinken. Aber: Seid ruhig, ich habe die Welt überwunden. Die Qual der
Sünde ist schon untergegangen in die Stille der Liebe."(174)

4. Ertrag

A. Feuer des Geistes

In Hans Urs von Balthasars Theologie im Gesamten, aber auch in ihrer
heimlichen Mitte, Das Hers; der Welt, glüht das Feuer des Heiligen Geistes.

Da gibt es keine aristokratische Distanz zum Geschehen, keinen Status

eines Beobachters, dessen Position außerhalb der ganzen theologischen

Bewegung verbleiben könnte. Theologie im Feuer des Heiligen
Geistes wird darum zu einer spezifischen Form des Gotteszeugnisses:
zum Gotteszeugnis in der Weise des nachdenkenden Wortes und der in
ihm wahrnehmbaren Dramatik der Begegnung von Gott und Mensch.

Das gilt nicht nur für Balthasar als Autor; in den Bann seiner Theologie

gerät auch, wer sich mit ihr eingehend beschäftigt. Über viele
Tausende von Seiten hinweg wandert man in ein Werk hinein, das einem den
Boden wegzieht, auf dem man zu stehen meinte, und vor das abgründige
Geheimnis bringt, das wir Gott nennen und doch über alle Worte hinaus

liegt. Dürftig die Andeutungen, die gemacht werden können — dessen

war sich Balthasar stets bewusst, wenn er den ewig „offenen Komparativ"34

als Umschreibungsweise für das unfassliche Gottgeheimnis
aufnahm. Von selbst treibt deshalb solche Theologie im Heiligen Geist35 ins
Gebet zurück, aus dem sie ja ihre Wahrheit gezogen hat; denn außerhalb
des Gebetes zu diesem geheimnishaften Gott gibt es nach Balthasar keine

relevante Wahrheit.36

B. Im Schatten des Feuers

Doch dieses Licht hat auch manchen Schatten fallen lassen. Er verwundert

gerade an den Stellen, wo zu erwarten ist, dass der theologische
Sprachkünstler Hans Urs von Balthasar sensibler hätte sein müssen, als

er es tatsächlich gewesen ist.

34 BALTHASAR, Hans Urs von: Theodramatik. Vierter Band: Das Endspiel. Einsiedeln:
Johannes Verlag 1983, 68.

35 Vgl. TREITLER, Wolfgang: Wahre Grundlagen authentischer Theologie. In: LEHMANN,
Karl / KASPER, Walter (Hgg.): Hans Urs von Balthasar — Gestalt und Werk. Köln: Commu-
nio 1989, 175-190, besonders 186-190.

36 Vgl. BALTHASAR, Hans Urs von: Beinhold Schneider. Sein Weg und sein Werk. Köln:
Jakob Hegner Verlag 1953, 9; auch davon ist in Balthasars Johannes Verlag 1991 eine

Neuausgabe besorgt worden.



Das Her% der Welt — Mitte der Theologie H.U.v. Balthasars 625

Das Feuer des Heiligen Geistes hat ihn an manchen Stellen vielleicht
zu weit in Gott oder in das, was er dann theologisch aufgebaut hat,
hinein gerissen. Der von ihm selbst ins Vorwort des vierten Bandes der
Theodramatik aufgenommene Vorbehalt Karl Rahners, wonach dieser
Balthasars Theologie als gnostisch bezeichnet habe,37 bestätigt sich tatsächlich

an manchen Stellen dramatisch, auch in Das Her% der Welt. Wer mag
denn wirklich so genau wissen, wie innergöttlich und für Gott selbst die

Erlösungsdramatik gelaufen ist? Was sie bestimmt und motiviert hat?
Welchen Zweck sie verfolgt? Wer mag überhaupt so genau wissen, dass

dieses Beziehungsgefüge, wie Balthasar es immer neu umschreibt, derart
dramatisch nach Maßgaben innerweltlich erfahrbarer Konfrontationen
verläuft? Wer mag wissen, dass Gott Christus nicht begnaden will?38

Gewiss, Balthasar weiß: „Ein bis ans Ende in endlichen Worten (und
Taten!) aussagbarer Gott wäre nicht Gott mehr, sondern ein Götze."39
Doch diese Schranke der Aussagbarkeit hat er mitunter selbst überschritten

dadurch, dass er in die Faszination seiner dramatischen Darstellung
hineingeriet und ihr hin und wieder selbst verfiel.

Damit wird auch das Problem der absoluten Wesensdifferenz
zwischen Gott und Mensch, das zum Kern biblischer Tradition gehört,40
theodramatisch fallweise überspielt. Symptomatisch dafür ist Balthasars
Vorbehalt in Das Her£ der Welt-, an einer Stelle schreibt er ironisch von
der „Anerkennung des ,unendlichen qualitativen Unterschieds' zwischen
Gott und Welt" (94f.),41 als wäre dieser ein Element religiöser Beruhigung

und Beseitigung Gottes. Ein Blick auf Jer 23,23f. hätte genügt, um
den Sinn dieser absoluten Wesensdifferenz zwischen Gott und Mensch/
Welt ganz anders auszulegen.

Ein weiterer Schatten fällt dann direkt — und er ist mit der Abwehr
der absoluten Wesensdifferenz verbunden — auf Balthasars Wahrnehmung

des Judentums. So vermeint er etwa, die jüdischen Priester hätten
in Jesus ihren „Erzfeind" gewittert, „sie werden nicht ruhen, bis er ihren
Streichen erliegt" (46). Sichtbar wird hier das Motiv des Großinquisitors

37 Vgl. BALTHASAR, Hans Urs von: Theodramatik IV, 11 (s. Anm. 34).
38 Gott „wird, er kann, er will es nicht tun [dich zu begnaden]. Um den Preis deines

Opfers allein will er die Welt begnadigen. Die Welt — nicht dich" (85).
39 BALTHASAR, Hans Urs von: Theologik. Zweiter Band: Wahrheit Gottes. Einsiedeln:

Johannes Verlag 1985, 254.
40 Vgl. ASSMANN, Jan: Moses der Ägypter. Entzifferung einer Gedächtnisspur. 3. Aufl.

Frankfurt/Main: Fischer Verlag 2001, besonders 15—43 und 243-282.
41 Ähnliches gilt auch für eine andere Stelle, an der er schreibt: „Und zuletzt werden

sie ihn im Namen der Weltordnung und der Gottesfurcht austilgen als ein Ärgernis [er
verführt das Volk] und ein Beispiel aufstellen für alle kommenden Zeiten. Er sei ein
Mensch wie sie — oder er bleibe ein Gott! Sie werden alles verwechseln" (44).



626 Wolfgang Treitler

von F. Dostojewski) zurückverlegt in die Zeiten Jesu und der
Großinquisitor mit der jüdischen Tempelbehörde identifiziert — und das im
Jahr 1945. Lag da die Assoziation wirklich noch endlos weit weg, dass

dieses angebliche crimen42 in jenen Tagen vergolten wurde? — Ein weiteres
Indiz: Balthasar verstört an den Konzentrations- und Vernichtungslagern
das tragische Geschick der Heiligen Christi (89), während kein Wort,
nicht einmal eine Assoziation sich auf die Vernichtung der Juden
bezieht. Das Heß wohl die Abwertung des Alten Bundes und die in diesem

Zusammenhang auftauchende Karikatur nicht zu, wonach der Jude, der
Pharisäer „diese genauen und gerechten Bemessungen zwischen der
Schuld und der Reue, zwischen dem Gewicht eurer Sünde und der Dauer
und Heftigkeit eures Schuldgefühls" (129) vorgenommen hätte, während
Christus das mit dem Neuen Bund überwunden habe, „geboren in der
Unschuld des Paradieses und in der Wiedergeburt aus dem Wasser und
dem Heiligen Geistes" (129). Die oben erwähnte Strategie der Überbietung

machte ihn offenbar unsensibel für das Volk des einzigen Bundes43

und seine Tragödie, die sich nur ein paar Kilometer entfernt von Basel

abspielte, der Stadt, in der Balthasar auch damals viel Zeit zubrachte.
Schließlich bleibt noch manch mythologischer Schatten in Das Her%

der Welt liegen. Etwa derjenige, der nahe legt, Gott habe doch einen

Mangel in sich, weil ihm sein Gottsein nicht genug war, er wollte auch
Mensch sein (142f.) — und darin bewies er nach Balthasar seine göttüche
Freiheit (143). Das hier vorhegende Freiheitsverständnis ist wohl eher an
der griechischen Heldenmythologie orientiert als an der biblischen
Gotteserfahrung des vorüberziehenden Gottes. — Schwer verträglich ist
schließlich — gerade am Ende der Zeit des Nationalsozialismus, der den

gefährlich gleichgültigen Duckmäuser zur Ikone des Ariers gemacht hat
— Balthasars Interpretation der biblischen Armut im Geist: „Die Armen
sind willig und leicht zu lenken. Den Hündchen gleich wenden sie den
Blick nicht von der Hand des Herrn" (146). Wenn der Gehorsam selbst
einer Sendung gegenüber mit der Fährtenlese des Hundes verglichen
wird, dann erlischt das Feuer des Heiligen Geistes, seine kalte Asche
verweht. Jesus Christus wollte keine willigen Hündchen, sondern Menschen
aufrechten Ganges, Zeugen, die selbst angesichts der brennenden Welt
(Mk 13) sich nicht davonschleichen, als hätten sie keinen Auftrag gehabt.

42 Zur Frage des Rechts, der jüdischen Traditionen und Praktiken in diesem
Zusammenhang des Prozesses Jesu ist sehr erhellend die folgende Schrift: COHN, Chaim: Der
Prozeß und Tod Jesu aus jüdischer Sicht. Aus dem Englischen von Christian Wiese und
Hannah Liron. Frankfurt/Main: Insel Verlag 2001.

43 VETTER, Dieter: Erlösung Israels und Erlösung der Völker. In: FrRu N.F. 12 (2005) 9—

18.



Das Her^ der Welt — Mitte der Theologie H.U.v. Balthasars 627

Doch Balthasar hat gerade die Größe von Sendung und Auftrag
immer wieder betont. Wenn sie in Das Her\ der Welt, aber auch an
anderen Stellen durch solche Einschübe verdunkelt wird, so weiß man
diese Schatten eben deshalb zu benennen, weil Balthasar im Licht Gottes
Theologie betrieben hat. Insofern sind diese kritischen Elemente von
Balthasar selbst her abgesichert, wenigstens dem Motiv nach. Trotz der
Fallen also, die sich da und dort auftun in Das Her% der Welt, ist diese
Schrift ein großer lyrischer Gesang auf das Gottes- und Menschendrama,
auf Gottes verkannten Einsatz und auf seinen doch endgültigen Sieg.

Noch kämpft der Sieger, 1945 ebenso wie 2005. Was er heute
vielleicht am meisten bekämpft, sind die Gleichgültigkeit und die Verzweiflung

der Seinen. Verzweiflung, so sagt Abraham Joshua Heschel, ein
Zeuge des Untergangs des Judentums in Zentraleuropa, Verzweiflung ist
die „größte Häresie".44 Sie aufzulösen, wenigstens gegen sie anzugehen,
war der große Antrieb, der Das Her% der Welt hatte entstehen lassen; dass

diese Schrift wieder aufgelegt wurde, zeigt, dass ihr Thema bis heute
relevant ist.

Abstract
The little book Das Herz der Welt written by Hans Urs von Balthasar in the

middle of his lifetime (1945) offers the middle of his theological thinking as well. In
a great and dramatic confrontation portrayed by Balthasar, God searches for man,
who got so lost in his own finitude that he does not even want to be redeemed. But
God will win out in the end. That's the great message. But there is also a severe

problem with this dramatic concept. Balthasar did not even mention the millions of
dead Jews of the Shoa — a black mark on Balthasars theology that also has its
stylistic effects.

44 HESCHEL, Abraham J.: Die ungesicherte Freiheit, 83 (s. Anm. 11).


	Das Herz der Welt : Mitte der Theologie Hans Urs von Balthasars : zu seinem 100. Geburtstag

