
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Rechtsbegründung jenseits von Naturrecht und Positivismus : von der
traditionellen Rechtspolitik zur modernen Rechtsethik

Autor: Römelt, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760665

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760665
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Josef Römelt

Rechtsbegründung jenseits von Naturrecht
und Positivismus

Von der traditionellen Rechtsphilosophie
zur modernen Rechtsethik

Es gibt einen Weg, den die gegenwärtige philosophische Reflexion der
Grundlagen des modernen Rechts durchläuft und der die Würde, aber
auch die Unsicherheit heutiger freiheitlicher Gesellschaft in ihrer Suche
nach ihrem moralischen Fundament deutlich macht. Dieser Weg ist
gekennzeichnet von der Aufbruchstimmung, die die Überwindung der
Schreckensherrschaft des Nationalsozialismus und der Zweite Weltkrieg
zurückgelassen haben, und die entschieden um den ethischen Rückhalt
moderner Kultur ringt. Die Rechtsphilosophie kann nach den
Erfahrungen des Nationalsozialismus nicht umhin, an die Beziehung zwischen
Recht und Ethik in einer vorsichtigen, aber eindeutigen Weise
anzuknüpfen. Aber zugleich zeigt sich auch die Vergeblichkeit, einen solchen
Rückhalt im naturrechtlichen Gedanken zu finden. Moderne Rechtsethik
weicht deshalb in offene Formen der Legitimation von Demokratie,
Rechtsstaat und sozialer Marktwirtschaft aus, die den gesellschaftlichen
Pluralismus verantwortlich integrieren sollen.

So entsteht aus der rechtsphilosophischen Tradition eine moderne Rechtsethik,

die sich gegenüber starken metaphysischen Annahmen abgrenzt,
aber in unterschiedlicher Weise das System des Rechts auf die kulturelle
Wirklichkeit zu beziehen versucht. Die Interpretation des Rechts wird
dabei einerseits an die menschenrechtlichen Ideen angeschlossen und in
Beziehung zum ethischen Potential dieser moralischen und rechtlichen
Tradition gesetzt. Es entwickelt sich auf der anderen Seite aber eine

Sichtweise, die das Anliegen des Positivismus in eine Theorie überführt,
der es um die starke Bindung der Rechtsentwicklung an die ökonomischen

Entfaltungen menschlicher Erlebnisweise geht. Danach erschließt
der Fortschritt in Technik und Ökonomie eine neue Dimension in der

Erfahrung von menschlicher Freiheit, von ihren Möglichkeiten und
ihrem Sinn. Und so differenziert sich nach dieser Deutung auch das
Verständnis von der Würde des Menschen und den damit zusammenhängenden

moralischen Grundvorstellungen, die an der Basis der Gestaltung
von Recht stehen.



598 Josef Römelt

Aus theologischer Sicht zeigt sich in diesen Prozessen — bei aller
hilfreichen Dynamik — ein nicht zu unterschätzendes Risiko: Freiheitsverständnis

und Rechtsbegriff könnten gleichsam eindimensional werden,
um schließlich in ihrem Extrem die Rechtsinterpretation zu reduzieren.
Die rechtsethische Balance zwischen menschenrechtlicher Fundierung
und positiver Entwicklung der Kultur des modernen Freiheitsrechts, die
im Hintergrund der Frieden stiftenden und humanisierenden Dynamik
demokratischer Gesellschaftsform steht, geriete unter Druck.

1. Das Scheitern der Naturrechtsrenaissance nach dem Zweiten Weltkrieg

Nach den Erschütterungen, welche die nationalsozialistische Terrorherrschaft

und der Zweite Weltkrieg in Europa zurückgelassen hatten, war
die geistige Situation geprägt von der Sehnsucht nach einem festen
moralischen Fundament gesellschaftlichen Lebens und seiner rechtlichen
Gestaltung. „Die Ablehnung des nationalsozialistischen, aber auch des

kommunistischen Totalitarismus sind zu prägenden Elementen" der
neuen Gesellschaftsordnungen geworden.

Die „Erfahrungen mit dem Terror und den Unrechtstaten des NS-Regimes
bewogen [etwa] [...] dazu, den westdeutschen Staat als materiellen Rechtsstaat

zu konstituieren und einen umfangreichen Grundrechtskatalog
aufzunehmen; die Grundrechte sollten nicht nur Deklarationen, Deklamationen
oder Direktiven sein, sondern unmittelbar geltendes Recht f...]."1

International wurde in der Declaration of human rights der Vereinten
Nationen (1948) und in der Konvention des Europarats zum Schutz der
Menschenrechte und Grundfreiheiten (1950) dieses Fundament in positiven

verbindlichen Erklärungen zu fassen versucht. In Deutschland wurde

durch die Menschenwürdegarantie (Art. 1 GG) und durch die Grundrechte

(Art. 2—19 GG) der neuen demokratischen Verfassung eine
tragfähige Balance zwischen positivem Recht und moralischer Fundierung
etabliert.2

1 EISENHARDT, U.: Deutsche Rechtsgeschichte (Grundrisse des Rechts). 3. Aufl. München

1999, 540.
2 „Zukunftsweisend war die Entscheidung des Parlamentarischen Rats, dem

entstehenden Gemeinwesen in den Grundrechten eine inhaltliche Orientierung zu geben.
Zunächst erwies sich das Grundgesetz hierin freilich als Kind seiner Zeit, der es auch sonst
um die materiale Grundlegung von Recht und Staat zu tun war. In diesem Sinne
bekannte sich das Grundgesetz einleitend zur unantastbaren Menschenwürde und zu
unverletzlichen und unveräußerlichen Menschenrechten (Art. 1 3G). In den Artikeln 2-17
stellte es sodann einen knappen Katalog klassischer liberaler Grundrechte auf [...]. Eine
entscheidende Neuerung enthielt der Satz: ,Die nachfolgenden Grundrechte binden
Gesetzgebung, vollziehende Gewalt und Rechtsprechung als unmittelbar geltendes Recht'
(Art. 1 Abs. 3 GG). Die Frage, ob die Grundrechte darüber hinaus auch eine unmittel-



Rechtsbegründung jenseits von Naturrecht und Positivismus 599

Dennoch blieb in den darauf folgenden Entwicklungen die Frage
nach dem Zueinander zwischen den tragenden moralischen Intuitionen
und den positiven Rechtsnormen umstritten. Die vielfaltigen Versuche
der Sicherung, der Rückgriff auf Naturrechtstraditionen unterschiedlicher

Provenienz und Dichte,3 büeben in ihrer Tragfähigkeit fraglich.4 In
der politischen Diskussion schlug sich diese Unsicherheit im Streit um
die entscheidenden gesellschaftlichen Grundwerte nieder.5

Die Diskussion um diese Fragen ist bis heute offen geblieben. Einig
ist man sich in der Frage, dass das demokratische Leben in moralischen
Uberzeugungen eine wichtige Wurzel der eigenen Stimmigkeit und
Uberlebensfähigkeit hat. Problematisch bleibt die Bestimmung der konkreten
Inhalte dieser Überzeugungen und ihrer theoretischen Absicherung im
Sinne einer rationalen und philosophischen Begründung6 sowie ihre
Beziehung zum positiven Recht in seinen verschiedenen Ebenen. Es ist
diese Spannung, die die rechtsphilosophische Diskussion der Gegenwart
nach wie vor prägt. In einem gewissen Sinn lässt sich das gegenwärtige
Vordringen des Terminus Rechtsethik gerade auf die Konflikthaftigkeit
der Polarität zwischen notwendiger ethischer Begründung des Rechts
und deren unklarer konkreter Fassung zurückführen.

Die Antwort auf die Schwierigkeiten, die sich gleichsam auf die
„Ernüchterung" der Unmöglichkeit einstellt, eine naturrechtliche Fundierung

demokratischer Rechtskultur zu reetablieren, ist der Versuch,
rechtsphilosophische Theorien zu erarbeiten, die weit genug sind, den

systemischen und kommunikativen, funktionalen und lebensweltlichen
Entwicklungen komplexer pluralistischer Gesellschaft gerecht zu werden.

Die Modernisierung wird dabei als ein differenziertes Netz wirt¬

bare Wirkung zwischen den Bürgern (sog. .Drittwirkung") entfalteten, hat das

Bundesverfassungsgericht zwar schon in seinem Lüth-Urteil von 1958 (BVerfGE 7, 198)
verneint. Daran, dass der ,Vorrang der Verfassung' gegenüber dem einfachen Recht (vgl.
Art. 20 Abs. 3 GG) wesentlich ein Vorrang der Grundrechte sein sollte, bestand
allerdings kein Zweifel." KROESCHELL, K.: Rechtsgeschichte Deutschlands im 20. Jahrhundert
UTB für Wissenschaft: Uni-Taschenbücher; 1681). Göttingen 1992, 198f.

3 Vor allem wertphilosophische und transzendentale Systeme wurden z.B. vertreten.
4 H.D. SCHELAUSKE nennt in seinem Band Philosophische Probleme der Naturrechtsdiskussion

in Deutschland. Ein Überblick über %wei Jahrzehnte: 1945—1965. Köln 1968 eine Vielzahl

von Positionen.
5 Vgl. GORSCHENEK, G. (Hg.): Grundwerte in Staat und Gesellschaft Beck'sche

Schwarze Reihe 156). München 1977; Bundeszentrale für Politische Bildung (Hg.):
Grundwerte der Demokratie im internationalen Vergleich Schriftenreihe / Bundeszentrale für
Politische Bildung 328). Bonn 1994; KLEIN, A. (Hg.): Grundwerte in der Demokratie
Schriftenreihe / Bundeszentrale für Politische Bildung 330). Bonn 1995.

6 Vgl. WELZEL, H.: Naturrecht und materiale Gerechtigkeit Jurisprudenz in Einzeldarstellungen

4). Göttingen (4) 1990.



600 Josef Römelt

schaftlicher, technischer, politischer und kulturell-pluralistischer Impulse
interpretiert — eine Interpretation, die den Verlust naturrechtlicher
Sicherheiten nicht einfach in einen Skeptizismus, Relativismus und
Pragmatismus abgleiten lassen will, aber dennoch realistisch die plurale
Fragmentierung und Segmentierung des modernen Daseins und die Dynamik
des wissenschaftlichen, technischen und wirtschaftlichen Fortschritts
integrieren will. Hier hegt die Größe und Ernsthaftigkeit gegenwärtiger
rechtsphilosophischer Auseinandersetzung. Und die Theologie tut gut
daran, an ihren Problemlagen nicht einfach vorbeizugehen. Aber man
kann diese Suchbewegungen auch als ein Ausweichen in die formale
Legitimation von Demokratie, Marktwirtschaft und Rechtsstaat begreifen

— ein Ausweichen, das zwischen Pessimismus, nüchternem Realismus
und bleibendem Engagement in Bezug auf die Bestimmung der
ethischen Grundlagen der pluralistischen Kultur und des demokratischen
Rechtsstaates oszilliert.

2. Menschenrechtlich orientierte Rechtsethik

Die kommunikationstheoretische Kulturdiagnose sieht in den
Rationalisierungsschüben, wie sie die komplexe Kultur kennzeichnen, nicht nur
einen steigenden Freiheitsgewinn, sondern auch eine Freiheitsgefährdung
und damit Risiken für die Entfaltung des Menschen. Im Anschluss an
Max Weber werden drohende Verkarstungen der „symbolischen und
normativen" Dimensionen moderner Kultur beschrieben und als Problem

diagnostiziert, die auch das Rechtssystem betreffen.
Die Antwort auf diese Schwierigkeiten ist der Versuch, eine

sozialphilosophische Theorie zu etablieren, die neben den systemischen auch
die lebensweltlichen und vor allem kommunikativen Logiken komplexer
Entwicklung berücksichtigt. Die Sprache als Interaktionsmedium,
kulturgestaltende Handlungsform und Zentrum politischer Auseinandersetzung

wird in ihren kommunikativen Strukturen auf die Dimensionen von
Wissenschaft (Wahrheitsfindung im Konsens), ethischer und rechtlicher
Orientierung (normativer Konsensbildung in Moral und Recht) sowie
künstlerischer Ästhetik hin rekonstruiert.7 Damit soll ein Horizont
beschrieben werden, der dem Schutz humaner Entfaltung dient.

Für die Rechtsphilosophie ergibt sich daraus eine Perspektive, die
dem Recht in der Tradition der Philosophie Immanuel Kants die Aufgabe

der strukturellen Sicherung von Freiheit zuspricht. Solche Sicherung
wird nach diesem Verständnis gerade gegen die Risiken einer
ökonomischen und technischen Überformung des Lebens notwendig, genauer:

7 Vgl. REESE-SCHAEFERj W.: Jürgen Habermas (Campus Einführungen). 3., vollst.
Überarb. Aufl. Frankfurt 2001.



Rechtsbegründung jenseits von Naturrecht und Positivismus 601

gegenüber den Risiken der Eigendynamik anonymer struktureller
Prozesse instrumenteller und strategischer Rationalität. Dabei wird die

Differenzierung von Recht und Moral, wie Kant sie herausgearbeitet hat,
auf eine gleichursprüngliche Kompetenz dieser beiden Dimensionen der
Kultur hin vertieft, in der die Reproduktion der normativen Sicherung
freiheitlicher Gesellschaft begründet sei: Was die Diskursethik im Kontext

der rationalen Absicherung moralischer Überzeugungen leisten soll,
muss die Einheit von Demokratieprinzip und privater Autonomie im
Kontext der rechtlichen Struktur für die Erhaltung der freiheitlichen
Kultur erbringen. Nicht die strenge Rationalität empirischer Nutzenkalküle

und ihre Verklammerung von Moral und Recht im Sinne neopositivistischer

Ansätze, auch nicht die offene Entwicklungsdynamik
wirtschaftlicher Flexibilität und eine ihr korrespondierende umfassende Posi-
tivierung des Rechts, sondern die kommunikative Vernunft prozeduraler
Verfahren in moralischer Überzeugungsbildung und demokratischer
Rechtssetzung sollen hier den Weg in eine humane Zukunft sichern und
die komplexe technische und pluralistische Gesellschaft integrieren. Die
Funktion des Rechts wird so in der Sicherung von Autonomie und
demokratischer Freiheit bestimmt. Das Rechtsdenken reflektiert dabei den
Anschluss an seine menschenrechtliche Fundierung an zentraler Stelle.

Von der Diskursethik zur rechtsethischen Position

Von der Funktion moralisch-normativer Kommunikation her lässt sich
nach dem Verständnis der Theorie kommunikativen Handelns ein enger
Zusammenhang zur Rechtsbildung pluralistischer moderner Gesellschaft
und schließlich zur rechtsethischen Tradition der Menschenrechte
herstellen, in der der demokratische Rechtsstaat sein eigentliches ethisches
Fundament findet. Rechtsstaat und demokratische Form der Politik
sowie menschenrechtliche Basislegitimation erscheinen in einem inneren
Wesenszusammenhang, der sich aus der moralischen Kraft der
kommunikativen Prozeduren ergibt.

Die diskursethische Einsicht in die nur prozedural mögliche Legitimation

universaler moralischer Rationalität, die die normative Dimension
innerhalb komplexer, pluralistischer Gesellschaften auf der Ebene der
Moral nicht zum Verschwinden bringt, muss nach dem Verständnis der
sozialphilosophischen Ansätze kommunikativer Praxis noch einmal auf
die Ebene der politischen Öffentlichkeit übertragen werden: Die strukturelle

Begründung von Freiheit und Sicherung von Humanität in der
Bearbeitung normativer Fragen durch den strukturierten moralischen Diskurs

bedarf auf der Ebene des Rechts der Absicherung durch die
institutionalisierten Vollzüge demokratischer Konsensbildung. Die Rechts-



602 Josef Römelt

form der Demokratie ermöglicht die konsensuelle Bearbeitung normativer

Fragen und sichert sie ab, wie sie die Wahrung einer humanen Kultur

innerhalb der Entfaltungsschritte moderner Gesellschaft erzwingt.

Das heißt aber auch umgekehrt: Wie die Universalität moralischer
Geltung im Kontext komplexer, pluralistischer Gesellschaft nur durch die
Kommunikation gewonnen werden kann, in der rationale, authentische
Auseinandersetzung und freie Zustimmung miteinander vermittelt sind,
so erhält die Rechtsordnung im „nachmetaphysischen" Kontext ihre
legitime Dignität nur, wenn sie ein Verfahren abbildet, reproduziert und
darin wurzelt, in dem die Freiheit - die Theologie würde hier von der
Würde der Person sprechen — der dem Recht Unterworfenen strukturbildend

ist. Die rechtlichen Prozeduren schöpfen ihre Legitimität aus
dieser Abbildung der ,moralisch geerdeten' Strukturen normativer
Orientierung:

„Eine Rechtsordnung ist dann legitim, wenn sie gleichmäßig die Autonomie

aller Bürger sichert. Autonom sind diese nur, wenn sich die Adressaten

des Rechts zugleich als dessen Autoren verstehen können. Und frei
sind die Autoren nur als Teilnehmer an Gesetzgebungsprozessen, die so
geregelt sind und sich in solchen Kommunikationsformen vollziehen, daß
alle unterstellen dürfen, die derart beschlossenen Regelungen verdienten
allgemeine und rational motivierte Zustimmung. Normativ gesehen, gibt es

keinen Rechtsstaat ohne Demokratie."8

Das heißt, Recht- bedarf im Zusammenhang einer säkularisierten Kultur
zur eigentlichen Fundierung seiner Legitimität der kommunikativen
Wurzeln, in denen in rationalem und freiem Konsens das positive Recht
gebildet wird. Denn nur so werden Freiheit und Autonomie als Grundlage

humaner Kultur in der kulturellen Dimension des Rechts präsent
und bleibt das Recht als Teil der normativen Gestaltung von Kultur auf
Flumanität bezogen. Recht wird nicht kolonisiert durch funktionale
Rationalität, Normativität nicht strategisch reduziert, menschliche
Entfaltung durch unabhängige Reproduktion der normativen Strukturen —

etwas einfacher ausgedrückt: durch Bewahrung der Quellen authentischer

moralischer Überzeugungsbildung — komplexer Gesellschaft
gesichert. Hintergrund einer solchen Rechtsbildung kann aber nach dieser

Auffassung nur der politische Rahmen demokratischer Verfassung sein:

8 HABERMAS, J.: Anerkennungskämpfe im demokratischen ^Rechtsstaat. In: TAYLOR, Ch.:
Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung. Mit Kommentaren von Amy Gutmann
(Hg.), Steven C. Rockefeiler, Michael Walzer, Susan Wolf. Mit einem Beitrag von Jürgen
Habermas. Frankfurt 1997, 147—196, hier 163f.



Rechtsbegründung jenseits von Naturrecht und Posidvismus 603

„Deshalb besteht, normativ betrachtet, nicht nur ein historisch-zufälliger,
sondern ein begrifflicher und interner Zusammenhang zwischen Rechtsund

Demokratietheorie."9

Die strukturelle Sicherung demokratischer konsensueller Rechtsbildung
und Gerechtigkeit bildet in ihrer Parallelität zu den kommunikativen
Strukturen rationaler Sicherung universaler moralischer Normativität
zugleich das moralische Fundament moderner grundrechtlich strukturierter
Rechtskultur.

Der wesentliche Zusammenhang ^wischen Dreiheitsinterpretation, säkularisierter Rechtstheorie

und Menschenrecht

In einer solchen rechtsethischen Reflexion des modernen Freiheitsrechts
in seiner säkularen Selbstbegründung zeigt sich aber ein Verständnis
menschlicher Freiheit, das sich mit der Tradition der Menschenrechte
identifiziert. Sicherlich bleiben in einem solchen Freiheitsdenken Dimensionen

des Begriffs der Person, wie er die theologische Rechtsethik
prägt, ausgeblendet: die Transzendenzverwiesenheit, ihre Bindung an
natürliche Voraussetzungen ihres Vollzuges. Aber moderne Kultur wird
hier ganz ausdrücklich auf das moralische Fundament der Menschenrechte

gegründet.10 Freiheitsinterpretation und säkularisierte Rechtstheorie

bieten sich hier noch in einer anspruchsvollen — wenn auch nicht
„substantiellen" — menschenrechtlichen Selbstinterpretation dar.
Kommunikationstheoretische Darstellung der Rechtsethik betont noch eine

enge Verbindung zwischen den Menschenrechten und der Legitimität
von Recht überhaupt. Recht und moralische Grundlegung sind danach
über den Menschenrechtsgedanken verbunden (nicht über utilitaristische
Rationalität oder ökonomisch-systemische Funktionalität), ja die Rechtskultur

findet in den Menschenrechten ihre legitimatorische Basis.
Genauer gesagt: Aus den inneren Strukturen diskurstheoretischer

Sicherung universaler und rationaler Begründung von Normativität ergeben

sich rechtliche Forderungen, die den historischen Menschenrechtsformulierungen

korrespondieren. In unterschiedlicher Dichte und
logischer Kohärenz formulieren Kommunikationstheoretiker die notwendige
Anerkennung nicht nur von Diskursregeln, die aus dem Anspruch
normativer Kommunikation folgen, sondern die ,Emergenz' von Rechten, in

9 HABERMAS, J.: Die Einbeziehung des Anderen. Studien zurpolitischen Theorie. Frankfurt
1996, 294.

10 Vielleicht ist darin die gewisse Annäherung, oder sollte man besser sagen der
gewisse Respekt - bei aller bleibenden Distanz und Kritik - zwischen lehramtlicher
Theologie und kommunikationstheoretischem Denken begründet. Vgl. RATZINGER, J. /
HABERMAS, J.: Vorpolitische moralische Grundlagen einesfreiheitlichen Staates. In: zur debatte 34

(2004) 1-7.



604 Josef Römelt

denen die Voraussetzungen der idealen Sprechsituation der Teilnehmer
abgesichert werden müssen. In der Achtung des herrschaftsfreien
Diskurses geht es nicht nur um die Akzeptanz eines freien Rederechtes der
Teilnehmer, sondern um die Wahrung ihrer umfassenden Autonomie, ihr
eigenes Handeln nach ihren Einsichten gestalten zu können. Wer die
Grundnorm des moralischen Diskurses akzeptiert, „akzeptiert nicht nur
die Autonomie seines Gesprächspartners im Diskurs, sondern auch dessen

Autonomie im Bereich des Handelns."11

Jürgen Habermas kann deshalb von einem System der Rechte
sprechen, „die sich die Bürger gegenseitig einräumen müssen, wenn sie ihr
Zusammenleben mit Mitteln des positiven Rechts legitim regeln
wollen."12 Weil Recht nur aus der Abbildung des freien Konsenses der
autonomen Subjekte seine Legitimität empfängt, sind „die Grundrechte dem
politischen Prozeß nicht schlicht vorgegeben", sondern werden „in ihm
durch den öffentlichen Gebrauch der Autonomie hervorgebracht".13 Es
geht um eine „logische Genese von Rechten"14, die „die Notwendigkeit
der Konkretisierung der Grundrechte in einem diskursiv verfaßten
demokratischen Prozeß"15 impliziert. Letztlich ergibt sich daraus ein ganzes
System von Rechten, die den demokratischen Prozess gewährleisten:

Ein „System der Rechte, das aus fünf Gruppen von Grundrechten besteht.
Die Rechte der ersten drei Gruppen dienen dem Schutz der privaten
Autonomie sowie ihrer .Korrelate', zu denen Habermas die Mitgliedschaft in
einer Rechtsgemeinschaft und den Rechtsschutz zählt. Gegenstand der
Rechte der vierten Gruppe ist die politische Autonomie. Die Rechte der
fünften Gruppe sollen schließlich die sozialen, technischen und ökologischen

Voraussetzungen der privaten und der öffentlichen Autonomie
sichern."16

Hintergrund dieses Systems ist die in den klassischen Menschenrechten
formulierte Sicherung der Freiheit und Gleichheit der Gesellschaftsmitglieder:

„Kurz — Es geht bei dem [...] System der Rechte um den Schutz und die

Ermöglichung der privaten und der öffentlichen Autonomie, [...]. Die

11 ALEXY, R.: Recht, Vernunft, Diskurs. Studien %ur Rechtsphilosophie (stw 1167). Frankfurt

1995, 148.
12 HABERMAS, J.: Faktisftät und Geltung. Beiträge %ur Diskurstheorie des Rechts und des

demokratischen Rechtsstaats. 4., durchges. und um Nachw. und Literaturverz. erw. Aufl.
Frankfurt 1994, 151.

13 ALEXY: Recht, Vernunft, Diskurs, 156 (vgl. Anm. 11).
14 HABERMAS: Faktisftät und Geltung, 154f. (vgl. Anm. 12)
15 ALEXY: Recht, Vernunft, Diskurs, 156 (vgl. Anm. 11).
16 Ebd.



Rechtsbegründung jenseits von Naturrecht und Positivismus 605

Autonomie wird durch die Universalität in Gestalt der Gleichheit und
Unparteilichkeit ergänzt. [...] Auf diese Weise kommt das zweite Hauptelement

der liberalen Menschenrechtskonzeption ins Spiel."17

Sozialphilosophie der kommunikativen Rationalität begründet in diesem
Sinne die Legitimität säkularer Rechtskultur in ihrer letzten Wurzel auf
dem Gedanken der Menschenrechte. Die Menschenrechte erscheinen
zwar nicht als inhaltliche Prinzipien positiver Gestaltung von Recht
selbst — sozusagen als letzte inhaltliche Fundamentalnorm und Grundnorm.

Menschenrechtliche Prinzipien begründen aber die Legitimität der
demokratischen Prozeduren, von denen her das nachmetaphysisch
gebildete Recht seine Geltungsansprüche bezieht. Als Prinzipien sind sie

diesen Prozeduren inhärent, durchwirken sie bzw. „emergieren" selbst
durch den Vollzug der strukturierten kommunikativen Prozesse.

Sozialphilosophische Rechtsethik ist bescheiden. Sie weiß, dass auch
die großen Fundamente demokratischer und freiheitlicher Kultur eben
der pluralen Interpretation anvertraut sind, welche diese Gesellschaft
prägen. Selbst in der Versicherung der eigenen Basis — in der Deutung
dessen, was Menschenwürde, Menschenrecht und Grundrechte der Person

im Einzelnen sind — muss eine solche Kultur ihre eigene Lebendigkeit

entfalten, damit sie nicht in Widersprüche gerät. Doch zugleich
ist das Vertrauen ausgedrückt, dass sich gerade in diesem offenen Spiel
der demokratischen Kräfte und der Freiheit die Stabilität gleichsam im
Vollzug schenkt und erfahrbar wird, die auch ein Abgleiten in
Unmenschlichkeit und Freiheitsverlust verhindert. In dem Maße, wie im
rechtlich gesicherten Raum des demokratischen Gesprächs die humanisierende

Kraft authentischer, argumentativer und herrschaftsfreier
Auseinandersetzung wirksam wird, trocknen die Versuchungen und Risiken
menschenverachtender, strategischer und gewalttätiger Manipulation und
Zerstörung nach diesem Verständnis von innen heraus aus. Sie sind im
Horizont der Verklammerung innerer kommunikativer Moralität und
äußerer demokratischer Legalität verunmöglicht.

3. Jenseits des Menschenrechts

Gegenwärtige rechtsethische Reflexion in der Gestalt der Systemtheorie
formuliert gegenüber dieser Form nachmetaphysischer Rechtsbegründung

aber den Anspruch, dass modernes Recht die eigenen Fundamente
in einer flexiblen reflektierten Positivierung zu suchen habe, welche
menschliche Freiheit im Sinne der Steigerung von Handlungsoptionen
und Erlebnisweisen zu sich selbst führen soll. Der Lebendigkeit der Aus-

17 Ebd.



606 Josef Römelt

differenzierung neuer Chancen und Optionen entspricht das radikal po-
sitivierte Recht als Selbstbestimmungs- und Gestaltungsinstrument sich
fortentwickelnder Freiheitskultur. Die Beziehung zwischen Wirtschaft
und Recht bildet dabei den entscheidenden Angelpunkt einer solchen
Rechtsform, die die menschliche Kultur zu ganz ungeahnten, noch nie
erreichten Qualitäten menschlicher Selbsterfahrung führen soll. Bisherige
Ethik und Interpretation des Sinns menschlichen Daseins werden hier
überschritten, weil den neuen Möglichkeiten auch neue normative
Selektionsleistungen entsprächen. Das heißt aber auch: Selbst die in der
Tradition der Aufklärung verankerte Ethik der Freiheit und ihre
Rechtsstrukturen werden in ihrer hilfreichen Relevanz auf die gesellschaftliche
systemische Evolution hin zumindest relativiert — bis hin zu ihren
rechtlichen Ausprägungen mit dem Menschenrechtsgedanken an der Spitze.
Die systemtheoretische Deutung der Entwicklung moderner Gesellschaft
und des Rechts in ihr hat die gleichsam unerbittliche Konsequenz hinter
sich, mit der sich die charakteristischen Wandlungen der abendländischen

Kultur und all der Gesellschaften vollzieht, die von den Einflüssen
ihrer modernisierenden und kompliziert fortschreitenden Dynamiken
erfasst sind. Es sind dies Veränderungen auf eine erstaunliche und
beeindruckende Einheit von individuellen, politischen und wirtschaftlichen
Freiheiten hin, die mit den differenzierten Strukturen dieser
Gesellschaften zusammenhängen und einer bisher noch nie da gewesenen Zahl
von Menschen ein von vielen Lasten befreites Leben ermöglichen. Und
sie scheinen dem, der sich der in ihr enthaltenen Logik gesellschaftlicher
Entfaltung anvertraut, eine schier unstillbare Vitalität von weiterer
Entwicklung und Ausweitung zu versprechen, kommen nur die ursprünglichen

Kräfte der systemischen Rationalität und der damit zusammenhängenden

gesellschaftlichen Ausdifferenzierung zum Zuge.

Abschied vom starken Menschenrechtsgedanken

Mit der rechtsethischen Interpretation dieser systemtheoretischen Reflexion

ist aber eine signifikante Veränderung im Blick auf die Auffassung
vom rechtsethischen Fundament freiheitlicher Gesellschaft verbunden,
die von einigem Gewicht ist. Offenbar nimmt gegenwärtige Rechtsethik
hier Abschied von einer allzu dominanten und fundierenden
menschenrechtlichen Bindung, sucht zumindest eine gewisse Distanz zu dieser
Tradition der freiheitsrechtlichen Auffassung und relativiert sie. Aus der
beschriebenen Perspektive lässt sich erklären, warum eine Überstrapa-
zierung der menschenrechtlichen Fundierung moderner Kultur wenig
Sinn ergibt. Auch die modernen Verfassungen, die in ihren grundgesetzlichen

Fundamenten auf die Menschenrechte aufbauen, bleiben bezogen
auf den prinzipiell offenen systemrationalen Kontext der Differenzie-



Rechtsbegründung jenseits von Naturrecht und Positivismus 607

rungsschübe modemer Gesellschaft, der mit seinen Selektionsleistungen
und Anpassungsschüben den gesellschafdichen Konsens ergibt, von dem
her auch das Menschenrecht noch einmal getragen ist und interpretiert
werden muss. Das aber heißt, dass der moderne Verfassungsstaat mit
seinen Unter- und Überordnungen von Verfassungsprinzipien,
Grundrechten und positiv-rechtlichen Kasuistiken noch einmal - ähnlich dem
Naturrecht — einen Versuch darstellt, die Rechtsformen in nichtwandelbare

und wandelbare Sphären zu gliedern, um die Rechtsentwicklung
zu beherrschen. Und wie bei der Säkularisierung des Naturrechts die

Ausdifferenzierung der Gesellschaft die Überführung der unwandelbaren
naturrechtlichen Prinzipien in die Sphäre des positiv zu gestaltenden
Rechts erzwungen hat, fordern die unmittelbar gegenwärtigen
Differenzierungsschritte der modernen Kultur die system-rationale Anpassung
menschenrechtlicher verfassungsstaatlicher Logik an eine durchgängige
Steuerung des Rechts durch seine Positivierung.

Auch wenn ein solcher Schritt natürlich gewagt ist, weil „im Falle der
Positivierung des Rechts [...] die ,Riskiertheit' der Struktur" als „Institutionalisierung

der Beliebigkeit von Rechtsänderungen" offensichtlich wird, auch

wenn „vor diesem Anblick [...] der Jurist und die Rechtstheorie begreiflicher

Weise" zurückschrecken, ist ein solcher Vorgang im Sinne der Logik

gesellschaftlicher Differenzierung und der Funktion des Rechts in ihr
zwingend notwendig. Denn die gut gemeinten juristischen „Abhilfen"
gegenüber den Risiken, „die Wiederbelebung eines Naturrechts ohne
Natur oder der rein juristische Glaube an verfassungsgesetzliche
Änderungsverbote sind hoffnungslos inadäquat".18

„Gewiß kann mit juristischen Techniken die Gefahrenschwelle etwas höher

gemauert werden. Neben der Erfindung höherrangigen Verfassungsrechts,

das nur unter erschwerten Bedingungen oder überhaupt nicht geändert

werden darf, ist vor allem die Erfindung subjektiver Rechte zu nennen,

die gegen den Staat geltend gemacht werden und, obwohl sie auf
positivem Recht beruhen, nur gegen Entschädigung entzogen werden können.

Dazu kommt der Aufbau einer staatlichen Gerichtsbarkeit für Fälle

rechtswidrigen Verhaltens staatlicher Organe."19

Doch „Rechtsschranken sind Hemmungen innerhalb des politischen
Systems, deren Belastbarkeit nicht überschätzt werden darf. Sie halten nur
stand, solange sie durch eine öffentliche Meinung gedeckt sind, die
Vorstößen ins Rechtswidrige oder Vorschlägen der Änderung tragender

18 LUHMANN, N.: Ausdifferencjerung des Rechts. Beiträge %ur Rechtssotdoiogie und Rechtstheorie

(stw 1418). Frankfurt 1999, 143f.
19 Ebd., 144.



608 Josef Römelt

Rechtsinstitutionen keine Chance eines politischen Erfolges gibt."20 Es
ist aber durchaus denkbar, dass sich in den Veränderungen der immer
weiter treibenden gesellschaftlichen Entwicklung auch das Verständnis
der Grundlage der Verfassung, der letzten Prinzipien freiheitlicher
Gesellschaft wandelt und in tieferer Form ausgelegt werden muss — um der
Steigerung der gesellschaftlichen Differenzierung willen. Einer solchen
Vertiefung differenzierter Kultur stünde ein tabuartig abgesichertes
Rechtssystem entgegen.

Die Systemtheorie spricht so nicht mehr davon, dass in den
kommunikativen Prozessen der demokratischen und technisch sowie
marktwirtschaftlich hochentwickelten Kulturen ein System von Rechten
gleichsam ex opere operato wirksam wird, das in den Reflexionen der
Menschenrechtstradition kulturell kommunikativ erfasst und in den
demokratischen Verfassungen über die Grundrechtsdogmatik rechtstechnisch

notwendig ausgestaltet wird. Sie stellt keine Wesenszusammenhänge

zwischen Demokratie, menschenrechtlicher Idee und grundrechtlicher

Verfassung mehr her. Vielmehr treibt sie die Einsicht in die

nachmetaphysische Offenheit pluraler und marktwirtschaftlich organisierter

Kultur so weit fort, dass auch der Menschenrechtsgedanke und
die auf die Grundrechte begründete demokratische Verfassung nur ein
zeitbedingter Ausdruck der Entwicklung moderner Kultur in eine immer
komplexere Freiheitsentfaltung der Gesellschaft hinein darstellt. Allein
die reflektierte Nutzung der Chancen des positiven Rechts zur
Strukturierung der weiteren Entwicklung moderner Gesellschaft kann nach
systemtheoretischem Verständnis die Risiken des modernen Rechts sinnvoll

bewältigen, wohl indem die Rechtsentwicklung auf die in den
systemischen Evolutionen sich „herausprozessierende" Sinnqualität21
präzise abgestimmt wird. Kommunitaristische Rückbindung des
Menschenrechts an kulturelle Traditionen und deliberative Erdung
demokratischer Rechtsform wird durch eine systemrationale Koppelung des

Rechts an die Differenzierungsprozesse der Gesellschaft ersetzt: durch
die Auflösung des gesellschaftlichen Primats der Politik, die bewusste

Strukturierung des Rechts in programmierende Rechtsentwicklung und
programmierte Rechtsanwendung, vor allem aber durch die enge
Verknüpfung der Rechtsentwicklung mit den Bedürfnissen der Wirtschaft.
Systemrational scheint die wirtschaftliche Entwicklung am ehesten die
Belange moderner Gesellschaft mit ihrer Selektionsleistung in Bezug auf
hilfreiche Strukturen und notwendige Veränderungen zu ermöglichen,

20 Ebd.
21 LUHMANN, N.: Soziale Systeme. Grundriss einer Theorie. Frankfurt a.M. 1987, 100.



Rechtsbegründung jenseits von Naturrecht und Positivismus 609

insofern hier in radikaler Nähe zu den ,Logiken' der sozialen Systeme die
systemische Evolution verläuft.

„Was die Wirtschaft kennzeichnet, ist [...] die hohe Komplexität, Wahlfreiheit

und Lernfähigkeit, mit dem sie menschliches Erleben und Handeln
ausstattet. Deshalb — und nicht wegen des anthropologisch-fundamentalen
Charakters ,materieller' Bedürfnisse — gewinnt sie den gesellschaftlichen
Primat. Geführt durch die Problemproduktion der Wirtschaft, erreicht die
Gesellschaft ein bisher ungeahntes Maß an Möglichkeiten des Erlebens
und Handelns, so daß auch die Politik mehr Macht, die Familie mehr Liebe,

die Wissenschaft mehr Wahrheit erreichen kann (kann!) als je zuvor.
Dieser Komplexität muß die Struktur der Gesellschaft angepaßt werden.
Im Bereich normativer Verhaltenserwartungen geschieht dies durch Positi-
vierung des Rechts."22

Moderne Rechtskultur und ein ökonomisch bestimmter Freiheitshegriff

Was die kommunikationstheoretischen Ansätze noch zutiefst bewegt hat,
scheint in einem solchen Denkhorizont keine Rolle mehr zu spielen: Die
technische und ökonomische Rationalität mir ihrer strategischen und
instrumentalisierenden Logik wird nicht als Gefährdung der menschlichen
Gestaltung von Freiheit und ihrer Entfaltung gesehen. Es ist im Gegenteil

das Vertrauen in die Selbs terfahrung der Freiheit innerhalb der
technischen und wirtschaftlichen Kreativität als besonderem Ausdruck der

Differenzierung der Kultur, die in einem solchen Denken schließlich
auch die Idee des Menschenrechts relativiert. Vielleicht ist es richtiger zu
sagen, dass diese Idee konsequent auf die Erfahrungen von Freiheit,
Kreativität und Vitalität bezogen wird, wie sie sich in den wissenschaftlichen,

technischen und wirtschaftlichen Erfolgen moderner Kultur
erschließen. Für ein solches Verständnis ist es unvorstellbar, dass die

Dynamiken von Wissenschaft, Technik und Ökonomie, die ja um die

Entlastung menschlichen Daseins in allen seinen Dimensionen von den

Bedrängnissen des Lebenskampfes ringen, durch Kräfte korrumpiert
werden könnten, die genau diese ungebremste Befreiungsdynamik verlieren

lassen und einem menschenwürdigen Leben in materieller Sicherheit
und kultureller Kreativität entgegenstehen könnten. Sie ,arbeiten ja gerade

daran', die Grenzen menschlichen Lebens immer weiter zu verschieben

und menschliches Leben immer tiefer zu ,optimieren'. Es ist gerade
die Wirtschaft, die mit neuen Ideen immer wieder das Erleben von Freiheit

und vielfaltigen Handlungsoptionen ermöglicht und über alle
Spekulationen hinaus konkret vergegenwärtigt. Menschenwürdiges Leben
bedeutet in diesem Sinne: Technische und wirtschaftliche Innovation und

22 LUHMANN: y\usdifferen^ierung des Rechts, 152f. (vgl. Anm. 18).



610 Josef Römelt

die besonders durch sie angestoßene Differenzierung des modernen
gesellschaftlichen Lebens befreien den Menschen von der Knechtschaft
der Lebensrisiken in einer Weise, die mit allen Sinnen und geistigen
Ansprüchen an ein erfülltes und gesichertes Leben spürbar ist. Menschenrechtliches

Verständnis der Kultur darf diesem Drang und diesen Energien

nicht durch abstrakte Deutungen im Wege stehen. Rechtsethische
Reflexion weiß hier genau, dass ansonsten gerade die Ideale von Freiheit
und Würde des Menschen unglaubwürdig würden. Was die Menschen als

Befreiung erleben, kann kein Rechtssystem — und sei es im Namen der
Freiheit und Würde des Menschen — als freiheitswidrig und unmenschlich

beschreiben. Und an die Rechtsentwicklung ist im Kontext des

gegenwärtigen rasanten Fortschritts des technischen, wissenschaftlichen
und sozialen Standards die Forderung einer enormen Anpassungsfähigkeit

gestellt, die bis in die Deutung — wie die gegenwärtigen
Entwicklungen in der Medizin mit ihren bioethischen Implikationen zeigen
— der Grundnormen der Verfassung reicht. Alle Ebenen des Rechts sind
so auf die positive Entwicklung moderner Gesellschaft bezogen.

In diesem Sinne diskutiert die gegenwärtige Rechtsphilosophie in
Deutschland die neue Interpretation von Art. 1 des Grundgesetzes und
die Bedeutung der Menschenwürdegarantie. Gegenüber der Nachkriegszeit

wird betont, dass die moderne Hermeneutik des Rechts die Garantie
der Menschenwürde und den Begriff der Menschenwürde aus den inneren

Zusammenhängen der Interpretation der Grundrechte und der
Abwägung von Grundrechtskonflikten, die sich im Prozess der technischen,
wirtschaftlichen und sozialen Entwicklung der Gesellschaft immer wieder

neu darstellen, verstehen müsse. Damit wird Art. 1 des

Grundgesetzes in die Positivierung des Rechts miteinbezogen.23 Man möchte so
die Chancen moderner medizinischer Hilfen — ja des ganzen technischen
Fortschritts — durch die angemessene Rechtsgestaltung nicht behindern,
ja durch die Fortbildung des Rechts (ganz im Sinne Luhmanns) flexibel
in die Rechtsform integrieren.

23 „Über einen in der Würde des Menschen liegenden vorstaatlichen Geltungsgrund für
die Rechte des Einzelnen bestand im Parlamentarischen Rat weitgehend Konsens. Jedoch
vermochte sich im Parlamentarischen Rat der ausdrückliche Bezug zu den naturrechtlichen

Grundlagen der Menschenwürde nicht durchzusetzen. Bestimmend dafür war die
Skepsis gegenüber einem von subjektiven Wertvorstellungen geleiteten Naturrechtsver-
ständnis. Die im Parlamentarischen Rat herrschende Vorstellung, das Grundgesetz
übernehme mit der Menschenwürdeklausel .deklaratorisch' einen Staat und Verfassung
vorgeordneten Anspruch ins positive Recht, hat noch beachtliche Suggestivkraft und wirkt
auch in metaphysischen Interpretationsansätzen fort. Für die staatsrechtliche Beachtung
sind jedoch allein die (unantastbare) Verankerung im Verfassungstext und die Exegese
der Menschenwürde als Begriff des positiven Rechts maßgeblich." HERDEGEN, M.: Art. 1

Abs. 1. In: MAUNZ / DURIG: Grundgesetz Lfg 42 (2/2003) 11.



Rechtsbegründung jenseits von Naturrecht und Positivismus 611

4. Menschenrecht unter Metaphysikverdacht

Versucht man die Tendenzen gegenwärtiger Rechtsethik auf ihrem Weg
jenseits von Naturrecht und Positivismus zusammenzufassen, so bietet
sich ein ambivalentes Bild. Die Entwicklung zum Freiheitsrecht moderner

Gesellschaften bedeutet zum einen, dass die naturrechtliche
Tradition gleichsam in den Menschenrechten gerinnt und die freiheitliche
Gesellschaft durch die fundamentalen, jeder Rechtssetzung vorgegebenen

Rechte der Person abgesichert wird. Auf der anderen Seite
erkennt die fortschreitende Entwicklung die Positivität des Rechts gerade
als ein Medium, um der freien Gestaltung menschlicher Kultur —

sozusagen als konkretes Instrument der menschlichen Freiheit — weitest
gehende adäquate Verwirklichung zu ermöglichen. Die Positivität des

Rechts steht für Innovation, Offenheit und Reaktionsfähigkeit auf die

Wandlungen und Bedürfnisse der sich entfaltenden freiheitlichen und
technischen Kultur. Modernes Rechtsbewusstsein ringt darum, die Posi-
tivierung des Rechts und die menschenrechtliche Fundierung in ein

komplexes Zueinander zu bringen. Menschenrechtlich verankerte, aber
eben auch positivistisch offene Struktur des Rechts erscheint geeignet,
den Pluralismus der moralischen Überzeugungen im Hintergrund des

Rechts integrieren, der Bedürfnisvielfalt individueller und gesellschaftlicher

Interessen in den differenzierten, komplexen und technischen
Gesellschaften Rechnung tragen und sachgerechte Strukturierung dieser
Problemfelder leisten zu können.

Das Hauptproblem einer solchen Deutung ist freilich die Zuordnung
zwischen positivem Recht und menschenrechtlicher Verankerung. Fakti-
zität und Geltung,24 Positivität und Normativität,25 Menschenrecht und
seine Konkretion in Verfassungen und Einzelgesetzgebung, Unantastbarkeit

der Menschenwürde und ihre realistische, nicht überzogene
Interpretation in Bezug auf konkrete Abwägungskonflikte zwischen
Verfassungsprinzipien, Grundrechten und Sachzielen, das sind die Stichworte,

unter denen die Spannung gegenwärtiger Rechtskultur in Worte zu
fassen versucht wird. Die Antworten auf diese Spannung betonen zum
einen die Verankerung moderner Freiheitskultur in letzten Prinzipien
(zumindest prozeduraler Strukturen und Verhältnisbestimmungen), welche

mit den menschenrechtlichen Grundlagen irgendwie verbunden wer-

24 Vgl. HABERMAS, J.: Faktisftät und Geltung, heiträge %ur Diskurstheorie des Rechts und des

demokratischen Rechtsstaats. 4., durchges. und um Nachw. und Literaturverz. erw. Aufl.
Frankfurt 1994.

25 KORFF, W.: Die ontisch-noetische Kohären% von positiver und normativer Vernunft. In:
DERS.: Norm und Sittlichkeit. Untersuchungen stur Logik der normativen Vernunft Tübinger
theologische Studien 1). Mainz 1973, 29-41.



612 Josef Römelt

den. Dem stehen die Ansätze gegenüber, die stärker die Notwendigkeit
der Positivierung anmahnen, bis hin zu den radikalen funktionalistischen
Analysen der Systemtheorie. In diesem Sinne tritt der Begriff „Rechtsethik"

in den gegenwärtigen nichttheologischen Auseinandersetzungen
immer stärker an die Stelle des alten Begriffs der Rechtsphilosophie, worin

sich eben das Misstrauen gegenüber zu starken „weltanschaulichen"
Voraussetzungen der Begründung des Rechtes artikuliert.

Auf der einen Seite bildet die Anerkenntnis der Notwendigkeit einer

irgendwie gearteten ethischen Fundierung des Rechts in diesem Prozess
einen common sense.26 Auf der anderen Seite geraten Freiheitsverständnis,

Deutung von Person- und Menschenwürde als Fundamente
demokratischer Kultur in diesem Klima offenbar zunehmend in Abhängigkeit
von ökonomischen Bestimmungen und Interessen. Und die rechtsphilosophische

Diskussion scheint in dieser Tendenz selbst die
menschenrechtlichen Fundamente schließlich mehr oder weniger als metaphysischen

Ballast zu empfinden und sich ganz einer säkularisierten Atmosphäre

des technisch-wirtschaftlich dominierten Fortschritts anvertrauen
zu wollen. Mutiert der Rechtsstaat dabei zu einem Geflecht interessensichernder

Kalküle?

Abstract
The philosophy of law tradition has turned into a modern form »/"legal ethics.
On the one hand, the interpretation of law is connected with ideas of human rights.
On the other hand, however, a position emerges which converts the concerns ofpositivism

into a theory in which legal development is closely tied to the economic development

ofhuman life.
From a theologicalpoint of view these processes, despite some helpful dynamics,

involve a risk, which is not to be underestimated: the understanding of liberty and the

concept of law could become one-dimensional, leading ultimately to a narrowing of the

interpretation of law.

26 Vgl. VON DER PFORDTEN, D.: Rechtsethik. München 2001, der von einem
rechtsethischen Normativismus gegenüber den Extremen von rechtsethischem Nihilismus bzw.
Reduktionismus auf der einen Seite und rechtsethischem Essentialismus auf der anderen
spricht.


	Rechtsbegründung jenseits von Naturrecht und Positivismus : von der traditionellen Rechtspolitik zur modernen Rechtsethik

