Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Les fondements ecclésiologiques de la conception sociale de I'Eglise
Autor: Alfeyev, Hilarion

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760664

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HILARION ALFEYEV

Les fondements ecclésiologiques de la
conception sociale de 'Eglise”

Arriére-plan méthodologique

Ainsi que vous pouvez le supposer et vous attendre a bon droit de moi,
je procéderai dans la présente conférence par comparaison. Mon théme
« Les fondements ecclésiologiques de la conception sociale de I'Eglise »
invite au dialogue les traditions orthodoxe et catholique. En tant que
responsable de la représentation du Patriarcat de Moscou auprés des
Institutions européennes a Bruxelles, j’ai recu des idées et suggestions
nouvelles pour mon travail théologique. Les hommes politiques atten-
dent des chrétiens et des Fglises chrétiennes de I’Europe qu’ils patlent
d’une seule voix. C’est a cette fin que nous développons a Bruxelles des
formes de collaboration cecuménique dans lesquelles sont impliquées la
COMECE (Commission des épiscopats de la Communauté européenne),
la CEC (Conférence des Eglises Européennes) et les différentes repré-
sentations orthodoxes. Les problémes théologiques que nous rencont-
rons sont rarement de nature « purement dogmatique ». Nous ne discu-
tons pas sur la doctrine de la justification et le filogue, mais nous nous
heurtons souvent a des problémes d’éthique sociale et nous cherchons,
en fin de compte, un style de vie chrétienne dans la structure sociale, po-
litique et économique concrete de 'Europe.

Dans la présente conférence je voudrais faire une comparaison entre
Pecclésiologie et 'enseignement sur la doctrine sociale de 'Eglise. Dans
la spécialisation croissante de notre travail théologique ces deux aspects,
A savoir la doctrine sociale de I'Eglise comme objet de la théologie morale et
lecclésiologie comme objet de la dogmatique, sont séparés 'un de lautre. Les
deux sont en effet souvent traités par des chaires et des professeurs dif-
férents. Dans cette conférence, j’aimerais avancer la thése théologique
suivante : la séparation entre ecclésiologie et éthique sociale est un obstacle
structurel pour une compréhension théologique de I'Eglise et de sa mis-
sion dans I’Europe d’aujourd’hui et dans le monde.

Les sources principales de ma conférence sont :

" Texte de la conférence publique dans le cadre de la procédure d’habilitation i la
faculté de théologie de I’'Université de Fribourg, 24 janvier 2005.



Les fondements ecclésiologiques 587

1. Le document « Les bases de la conception sociale de I'Eglise or-
thodoxe russe », adopté par le Concile d’évéques du Patriarcat de Mos-
cou (Moscou, aout 2000). Je me permets d’ajouter ici que j’ai moi-méme
participé a I’élaboration de ce document et que la premiére traduction en
frangais fut publiée dans Exropaica, le bulletin d’information de notre re-
présentation a Bruxelles (diffusé sur Internet).

2. Le document « Compendium de la doctrine sociale de l’Eglise » qui
fut publié en 2004 par le Conseil Pontifical pour la Justice et la Paix et
qui, 2 ma connaissance, n’existe en ce moment qu’en anglais et en italien.

2. Un préjudice

La publication du volumineux document du Concile de Moscou a éveillé
une grande attention, mais elle a aussi provoqué beaucoup d’étonnement.
Le préjugé, exprimé de maniére plus ou moins ouverte, que I’'Eglise or-
thodoxe ne disposerait pas d’une doctrine sociale propre, semble étre
trés partagé. Ainsi, on est prét a reconnaitre a la théologie orthodoxe des
contributions valables dans la spiritualité, la patristique et la liturgie, mais
aucune dans I’éthique sociale. Je ne voudrais pas répondre a cette objec-
tion uniquement de maniére apologétique. On entend d’ailleurs aussi
cette objection au sein méme de ’Eglise orthodoxe. Mais dans le docu-
ment du Concile de ’année 2000, 'Eglise orthodoxe russe a bien montré
sa capacité a développer une conception sociale a partir de ses propres
fondements théologiques. Elle doit certes beaucoup a ses partenaires oc-
cidentaux, mais elle n’a pas besoin d’« importer » leur doctrine sociale.
Les bases dont elle dispose et qui lui sont propre sont — c’est ce que je
voudrais montrer par la suite— théologiques, plus précisément ecclésiolo-

giques.

3. Le contexte sociopolitique de I’Orthodoxie en Russie

Les options socio-éthiques qui se présentent au Concile de Moscou de
'année 2000 sont a situer dans le contexte sociopolitique de la Russie
actuelle. Le 20¢me siécle restera pour PEglise orthodoxe russe le siécle le
plus sanglant et le plus tragique de son histoire. Des persécutions sans
précédent furent organisées contre I’'Eglise par les athées parvenus au
pouvoir en 1917. La terreur révolutionnaire, qui débuta sous Lénine et se
poursuivit sous Staline, anéantit quasiment I’Eglise en une vingtaine
d’années. Vers 1939 tous les monastéres et séminaires furent fermés, des
milliers de paroisses furent soit fermées soit détruites. De soixante mille
églises de I’époque tsariste, seule une centaine restaient ouvertes. De
trois cents éveques d’avant la Révolution, seulement quatre étaient en li-
berté. La majorité du clergé — il s’agit de dizaines de milliers de person-



588 Hilarion Alfeyev

nes — était fusillée ou enfermée dans des camps. Bien que pendant la se-
conde guerre mondiale, 'attitude des autorités soviétiques changea a
I’égard du christianisme, les années 1960 furent a nouveau marquées par
une vague de persécutions. Jusqu’au début des années 90, I’Eglise est
restée a I’écart de la société : il était impossible d’y occuper une place im-
portante tout en confessant ouvertement le christianisme. L’activité de
IEglise était sous le contréle total des autorités civiles, le nombre des pa-
roisses et des clercs était strictement réglé, tandis que toute activité mis-
sionnaire et d’enseignement était proscrite.

Malgré ces 70 ans de persécutions cruelles, I’Eglise orthodoxe russe
n’était pas completement exsangue au début des années 90. Au contraire,
dés les années 70 et 80, on pouvait constater un regain d’intérét pour la
religion dans tous les milieux de la société soviétique, notamment chez
les jeunes. Ce processus est devenu général aprés la chute du régime
communiste. Au cours des quinze derniéres années, des milliers de pa-
roisses, des centaines de monasteres, des dizaines d’écoles théologiques
ont été rouverts. Le nombre d’évéques a doublé et comprend aujourd’hui
150 personnes. Le nombre de clercs a augmenté de quatre fois et atteint
aujourd’hui 27 milles. On est impressionné par les données reflétant la
renaissance monastique: en 1988 le Patriarcat de Moscou comptait 18
monastéres, tandis qu’aujourd’hui leur nombre a dépassé 700. Au lieu de
trois écoles de théologie, nous en avons plus de 100 actuellement.

Selon les statistiques, prés de 70 % de Russes se déclarent ortho-
doxes. La majorité des fidéles de Bi¢lorussie, d’Ukraine et de Moldavie
relevent du Patriarcat de Moscou. De méme, une grande partie d’or-
thodoxes des pays baltes (Estonie, Lituanie, Lettonie) et des pays de
I’Asie centrale (Kazakhstan, Ouzbékistan, Kirghizstan, Tadjikistan) sont
membres de notre Eglise. Le nombre total des fidéles de I’Eglise ortho-
doxe russe en Russie méme, dans les pays énumérés ci-dessus, ainsi que
dans la diaspora (en particulier en Europe occidentale) atteint les 150
millions.

Cette croissance sans précédent du nombre des fidéles du Patriarcat
de Moscou est accompagnée de changements importants dans la situa-
tion géopolitique de notre Eglise. Pour la premiére fois depuis plus de 70
ans, eclle est redevenue partie intégrante de la société et est reconnue
comme force spirituelle. Pour la premiére fois depuis plusieurs siécles
notre Eglise a retrouvé la possibilité de définir elle-méme, sans
Pintervention des autorités civiles, sa place dans le monde et ses relations
avec 'Etat.

Ce changement de donne a exigé de grands efforts de la part de
IEglise pour se libérer de la situation de ghetto qui s’était formée au
cours des années de son isolation involontaire. Si auparavant les prétres



Les fondements ecclésiologiques 589

n’étaient en contact qu’avec les paroissiens qui pensaient selon les mé-
mes critéres, aujourd’hui ils sont confrontés a une masse de gens non
pratiquants qui ont, dans le meilleur des cas, une connaissance rudimen-
taire de la religion. Tandis qu’auparavant le prétre ne pouvait pas précher
en dehors des murs de son église, aujourd’hui il est invité a s’exprimer en
public, dans la presse, 4 la radio, 4 la télévision. Alors qu'auparavant
Eglise et la société menaient chacune leur vie, aujourd’hui I'Eglise se
voit impliquée dans les débats sur les probléemes d’actualité.

Dix ans de travail consacré a I’analyse de ces problémes ont abouti en
2000 a la promulgation par le Concile épiscopal du document intitulé
Fondements de la conception sociale de I’Eglise orthodoxe russe. La signification
de ce document n’a pas encore été appréciée a sa juste valeur. Il s’agit
d’une sorte de code qui refléte le point de vue de I’Eglise sur son rapport
a I'Etat et sur les problémes d’actualité en général. Les Fondements de la
conception sociale représentent un texte volumineux, qui devrait devenir le
guide spirituel et moral pour ensemble de I'Eglise russe.

Pour la premiére fois dans son histoire, 'Eglise orthodoxe russe a dé-
fini clairement sa position face a la société civile et a déterminé les ob-
jectifs de sa mission. A cet égard, le document sur la doctrine sociale
n’est pas uniquement une nouveauté pour I’'Eglise orthodoxe russe, mais
aussi pour toute ’Orthodoxie. On aurait pu I'appeler sans autre « Rerum
novarum » — « Sur les choses nouvelles » !

Il faut noter que I’élaboration de ce document n’a pas été facile. Le
groupe de rédaction comprenait des personnes aux opinions trés diffé-
rentes, voire opposées. Certains sujets, tels les relations entre I’Eglise et
I’Etat, I’éthique personnelle, familiale et sociale, la bioéthique, le patrio-
tisme font toujours objets de débats dans les milieux ecclésiastiques.
Certaines opinions semblaient irréconciliables, mais l’expérience du
groupe de rédaction a montré que I’esprit conciliaire était capable de dé-
passer les dissensions internes par le retour aux sources de la foi, qui est
la Tradition de I’Eglise. Le document est le fruit de discussions cons-
tructives et originales et du consensus sur des questions que I’Eglise
n’avait jamais abordées auparavant.

4. Approches d’une comparaison

C’est avec grand intérét que j’ai pris connaissance de la publication du
« Compendium de la doctrine sociale de I’Eglise ». Je suis conscient du
fait qu’il a un autre réle dans la vie ecclésiale catholique que le texte du
Concile de Moscou. Il ne s’agit pas d'un document du magistére, et celui-
ci porte bien moins les traces d’une nouveauté surprenante. Cest le
Conseil pontifical pour la Justice et la Paix qui signe et est entiérement



590 Hilarion Alfeyev

responsable du contenu. Toutefois, le document ne veut rien d’autre que
présenter « d'une maniére compléte et systématique » la doctrine sociale
de I'ensemble de I’Eglise catholique. Les notes de bas de page renvoient
presque uniquement a I’Ecriture Sainte et aux documents du magistére
ecclésial, avant tout aux documents pontificaux depuis le Concile Vatican
IL.

Une bréve comparaison montre d’emblée que, malgré la longueur dif-
férente des textes, des paralléles remarquables sont a tirer, si on ne
s’attarde pas uniquement sur les titres des chapitres, mais plutét sur leur
contenu. Les thémes qui sont présentés dans les deux textes correspon-
dent largement : I'Eglise et I’Etat, 'Economie et la Politique, la Commu-
nauté internationale, la Globalisation, le Travail humain, la Famille,
’Ecologie et la Paix mondiale. Il faut reconnaitre ici que le Compendium a
cet avantage de pouvoir se référer a une doctrine sociale plus élaborée et
a des principes de base qui ont fait leurs preuves depuis plus de cent ans.

A la mission universelle de 'Eglise correspond la signification univer-
selle de son message social. C’est pour cela que le Compendium ne
s’adresse pas uniquement aux évéques et aux fidéles de I’Eglise catholi-
que, mais aussi a toutes les Eglises et communautés ecclésiales qui
confessent la foi chrétienne, aux autres religions et a tous les hommes de
bonne volonté. La doctrine sociale catholique est d’ailleurs considérée
comme un des instruments les plus importants de ’évangélisation. Il faut
reconnaitre ici une limite a la tradition orthodoxe : 'impossibilité d’une
action commune panorthodoxe, ce qui affaiblit le témoignage mission-
naire de cette méme Fglise.

Le Compendinum considére la loi naturelle comme le fondement de la
doctrine sociale de 'Eglise. Cette position est plutot étrangére 4 la théo-
logie orthodoxe. Celle-ci considére que la doctrine moderne de la loi
naturelle avait 'intention de remplacer, sous le signe de la nature, la
confession chrétienne par une théorie rationaliste. Pour le Compendium, la
loi naturelle porte par contre des traits manifestement théologiques et
elle offre des points de repere théologiques intéressants pouvant devenir
une base commune de réflexion. Le Compendium exprime la conviction
que les normes sociales sont fondées dans la création elle-méme et
qu’elles ont dés lors un caractére universel, qu’elles facilitent par-la une
entente universelle et qu’elles peuvent intégrer tous les jugements de la
raison humaine. On donne comme exemple la reconnaissance universelle
de la régle d’or.

Si ces derniéres années I’Eglise Orthodoxe s’est opposée 4 la politisa-
tion du Conseil (Ecuménique des Eglises, elle ne conteste pas pour au-
tant le principe suivant formulé du c6té catholique: « Avec sa doctrine
sociale, 'Eglise ne se soustrait pas de sa mission, mais tout au contraire



Les fondements ecclésiologiques 591

elle y est rigoureusement fidéle » (Compendium 64). De méme que
I’Eglise catholique, 'Eglise orthodoxe insiste beaucoup sur le fondement
spécifiquement théologique de la doctrine sociale de I’Eglise.

Le Compendium rappelle les quatre principes de la doctrine sociale de
I’Eglise: la dignité de la personne humaine, le bien commun, la subsidia-
rité et la solidarité. Parmi les valeurs fondamentales de la vie sociale se
trouvent la vérité, la liberté, la justice et en premier lieu la vertu de cha-
rité.

5. Eglise et personne — Eglise en personne ?
a. La personne comme image de Dien

Nous arrivons ici au point théologique central de notre comparaison. Il
n’y a pas de doute, la personne humaine se trouve au centre de la doc-
trine sociale de I'Eglise catholique, telle que le Compendium la présente.
L’introduction programmatique parle d’un « humanisme intégral et soli-
daire ». Toujours a nouveau la personne humaine est thématisée comme
critére supréme de P’agir social. Je vous présente quelques citations :

- « Chaque programme politique, économique, social, scientifique et
culturel doit étre inspiré par la conscience de la primauté de chaque étre
humain sur la société » (132).

- « La personne humaine est le fondement et le but de la vie politi-
que » (384).

- «L’action sociale des chrétiens doit étre inspirée par le principe
fondamental de la centralité de la personne humaine » (527).

- La personne n’est pas simplement I'individu. Sa dignité est fondée
dans le fait qu’elle est image de Dieu : « L’Eglise voit dans les hommes et
les femmes, dans chaque personne, 'image vivante de Dieu méme. Cette
image trouve, et doit trouver toujours a nouveau, un développement plus
profond et complet dans le mystére du Christ, 'image parfaite de Dieu,
I'Unique qui révele Dieu a 'homme et 'homme a lui-méme » (105). Il
s’agit la d’une référence directe a Gaudium et spes n° 22 et a ’encyclique
programmatique Redemptor hominis du pape Jean-Paul II.

- L’idée citée auparavant est transposée de ’homme a la société : « En
Christ Dieu ne sauve pas uniquement la personne individuelle mais aussi
les relations sociales qui existent entre eux » (52). « Hommes et femmes,
dans les circonstances concrétes de lhistoire, représentent le cceur et
I’ame de la pensée sociale catholique » (107).

- Le Cardinal Martino, président de Justitia et Pax, renvoie a Saint
Irénée de Lyon dans la présentation du Compendium en disant : « Gloria
Dei vivens homo — 'Eglise est une experte en humanité ».



592 Hilarion Alfeyev

b. 1.’Eglise — nouvel homme dans la personne de Jésus-Christ

L’introduction au document du Concile de Moscou commence aussi par
une citation de Saint Irénée de Lyon, mais cette fois-ci dans une orienta-
tion nettement ecclésiologique :

« Selon saint Irénée de Lyon, le Christ s’est placé a la téte de ’humanité,
est devenu la téte de la nature humaine renouvelée, son Corps, dans lequel
réside I'accés a la source du Saint Esprit. L’Eglise est I'unité ,,du nouvel
homme en Christ®, ,I’'unité de la graice de Dieu, vivant dans la multitude
des créatures douées de raison, soumises a la grice” (A. S. Khomiakov) »

@.1).

L’Eglise elle-méme est une personne — « nouvel homme en Christ ». En
elle, toutes les personnes créées regoivent leur plus haute dignité en tant
qu’images de Dieu. La vie de I’étre humain, image de Dieu, c’est la vie de
PEglise dans la personne du Christ.

« L’Eglise doit passer par un processus de kénose historique en accomplis-
sant sa mission rédemptrice. Son objectif est non seulement le salut des
hommes dans ce monde, mais aussi le salut et la restauration du monde
lui-méme. L’Eglise doit agir dans ce monde i 'image du Christ, 2 témoi-
gner de Lui et de Son Royaume. Les membres de I'Eglise sont appelés a
devenir participants de la mission du Christ, de Son service du monde,
service que I’Eglise ne peut concevoir que comme conciliaire, ,,afin que le
monde croit“ (Jean 17, 21). ... L’Eglise, en tant que corps de ’Homme-
Dieu Christ, est divino-humaine. Mais si le Christ est Homme-Dieu par-
fait, 'Eglise, elle, n’est pas encore parvenue a la divino-humanité parfaite,
car elle combat sur la terre avec le péché; bien qu’intérieurement unie a la
divinité, elle est loin de L’exprimer et de Lui correspondre en tout » (1.2).

¢. Bilan intermédiaire

De maniére programmatique, I'Eglise apparait au début du texte du Con-
cile de Moscou — non pas comme Mater et Magistra, comme enseignante
de l'ordre social, mais comme le lieu de réalisation de cet ordre dans les
signes sacramentaux. J’ai recherché attentivement dans le Compendium
pour voir si 'Eglise y est abordée dans sa relation intérieure  la question
sociale comme c’est le cas dans la position orthodoxe. J’ai trouvé un
passage contenant une référence christologique, qui peut étre comparé a
celle du document de Moscou : « Le commandement de I’amour mutuel
montre comment on peut vivre en Christ la vie trinitaire dans I'Eglise, le
Corps du Christ, et comment on peut transformer Ihistoire jusqu’a ce
qu’elle trouve son achévement dans la Jérusalem céleste » (32). Mais dans
Pensemble du Compendium, cette idée occupe une place secondaire par
rapport au document de Moscou ou elle y apparait comme central. Dans
le document catholique, I'Eglise garde surtout son role d’enseignante,



Les fondements ecclésiologiques 595

qui se positionne vis-a-vis des personnes humaines considérées chacune
individuellement. La théologie catholique évite de considérer I'Eglise
comme une personne participant de la personne du Christ. Elle con-
sidére plutét ’humanité comme une collectivité que comme une unité
concrete dans la pluralité des personnes créées.

6. Eglise et Etat

La convergence des deux documents est la plus grande la ou l'on parle
de ’Eglise comme signe de la transcendance et ou on va considérer par
conséquent la liberté de la personne humaine face a tout ordre politique.
Le Compendium dit :

« Il s’en suit, en particulier, que I’Eglise ne peut pas étre confondue avec la
communauté politique et qu’elle n’est pas liée a aucun systéme politique.
La communauté politique et I’Eglise sont autonomes et indépendantes
I'une de l'autre ... la distinction entre religion et politique et le principe de
la liberté religieuse constituent une acquisition du Christianisme et une de
ses contributions fondamentales historiques et culturelles » (50).

« C’est pour cela que la venue du Royaume de Dieu ne peut pas étre ob-
servée dans la perspective d’une organisation sociale, économique ou poli-
tique déterminée et définitive » (51).

I’Eglise défend la liberté de la personne humaine, non pas uniquement
par son enseignement et son agir, mais aussi et avant tout par son auto-
nomie.

Dans les médias occidentaux on affirme souvent que I'Eglise ortho-
doxe russe, suivant la tradition byzantine de ’harmonie des pouvoirs, es-
saie de promouvoir 'orthodoxie comme religion officielle de 'Etat. De
nombreuses déclarations du Patriarche, du Saint Synode et des hiérar-
ques témoignent du caractere infondé de telles accusations.

L’Eglise se rend trés bien compte du danger qu’il y aurait de perdre sa
liberté par une inclusion dans 'appareil de I'Etat. L’Orthodoxie fut la reli-
gion officielle de la Russie pendant des siécles. Cette position accordait a
PEglise la stabilité et des revenus importants, mais la mettait aussi dans
une situation de dépendance. A ’époque synodale (1700-1917), I’'Eglise
était totalement soumise a4 I'Etat : elle n’avait méme pas de patriarche,
Iempereur lui-méme étant le gardien de la foi. A I'époque soviétique,
IEglise fut encore plus soumise, le principe de la séparation de I'Eglise et
de I'Etat ne fonctionnant que dans un sens unique: sans rien donner a
Eglise, I’Etat s’immisgait dans les affaires internes de celle-ci et la
controlait entiérement.

En tenant compte des persécutions du 20¢me siécle, 'Eglise orthodoxe
russe a exprimé dans la Conception sociale idée suivante: « L’Eglise de-



594 Hilarion Alfeyev

meure loyale 4 'Etat, mais le commandement divin — ceuvrer au salut des
hommes quelles que soient les conditions et les circonstances — dépasse
toute exigence de loyauté ». Plus loin: « Si l'autorité contraint les chré-
tiens orthodoxes 4 renier le Christ et son Eglise, 2 accomplir des ceuvres
coupables, dangereuses pour I'ame, IEglise doit refuser de se soumettre
a ’Etat » (I11.5).

L’idée d’une éventuelle non soumission aux autorités civiles est inhé-
rente a la conscience ecclésiale orthodoxe. Elle peut aussi bien concerner
la personne individuelle que 'ensemble de I'Eglise. Cependant, la Concep-
tion sociale est a ma connaissance le premier document officiel de
I’Orthodoxie qui exprime cette idée de fagon explicite. Cela illustre une
fois de plus la liberté que posséde aujourd’hui notre Eglise en Russie et
dans les pays de lancien bloc soviétique. Le méme enseignement est
d’ailleurs exprimé par le Compendium de I'Eglise catholique : « Les ci-
toyens ne sont pas obligés en leur conscience de suivre les prescriptions
de l'autorité civile, si ses régles sont opposées aux exigences de 'ordre
moral, aux droits fondamentaux des personnes ou aux enseignements de
I’Evangile » (399).

Le document du Concile développe de maniére précise le systéme des
relations que 'Eglise entretient avec 'Etat et la société. En établissant le
principe de séparation entre I’Eglise et PEtat, le document souligne que
« Eglise ne doit pas se charger des fonctions propres a I’Etat : s’opposer
au péché par la violence, utiliser les pleins pouvoirs séculiers, s’arroger
les fonctions des autorités Politiques, qui supposent contrainte et limita-
tion » (II1.3). De méme, I’Eglise attend de ’Etat qu’il respecte sa struc-
ture canonique.

« L’Etat ne doit pas intervenir dans les affaires de I’Eglise, dans sa direc-
tion, sa doctrine, sa vie liturgique, sa pratique spirituelle etc., de méme
que, d’une fagon générale, dans le travail des institutions ecclésiastiques
canoniques, sauf lorsqu’il est effectué en tant que personne juridique, ce
qui les confronte inévitablement a I’Etat, sa législation et ses organes de
pouvoir. L’Eglise attend du gouvernement le respect de ses normes cano-
niques et de ses autres régles intérieures ».

Nous pouvons donc conclure de ce qui vient d’étre dit que le Compen-
dium et le document du Concile s’accorde dans leur description des rela-
tions entre Eglise et Etat.

7. Le sourire du Sphinx et la Sagesse de Dieu

I1 serait fort intéressant d’évaluer tous les chapitres des deux documents
concernant I’application des principes. J’aimerais terminer ici avec un ré-



Les fondements ecclésiologiques 595

sumé qui sera plutdt une description des taches théologiques que nous
devrions envisager en commun.

Dans une conférence sur « L’enseignement social dans la théologie
russe orthodoxe contemporaine », donnée en 1934, le penseur russe pére
Serge Boulgakov compare la question sociale dans le contexte moderne
avec le sourire du Sphinx nous disant: « Trouve la solution de mon
énigme, ou je vais te dévorer » (S. BULGAKOFF : Social Teaching in Modern
Russian Orthodox Theology. Evanston, 1934, 10). Le contexte actuel de la
globalisation et de la sécularisation, qui est pris au sérieux par nos deux
documents, a aggravé la situation évoquée par Boulgakov. L’humanisme
sans conversion en Christ risque de tomber dans la sécularisation qui de-
vient de plus en plus militante en Europe. Le travail théologique qui ré-
tablirait et approfondirait la relation existant entre I’anthropologie théo-
logique et I'ecclésiologie d’une part, et la théologie dogmatique et I'en-
seignement social de I'Eglise d’autre part, serait une contribution im-
portante dans ’encouragement du témoignage commun. Je cite Boulga-
kov: « I’idée dogmatique de I'unité réelle de ’humanité dans I'unique
Adam, le vieux et le nouveau, a regu une actualité inattendue » (10). Et il
continue :

« Chaque ame chrétienne a sa propre relation avec le Christ ... Chaque
personne singuliére est une réalité unique du point de vue de la rédemp-
tion. Mais il se pose la question si toute la réalité de la vie humaine est
épuisée dans les personnes séparées ou s’il y a ’humanité comme un tout,
comme un organisme ? » (11).

Je suis profondément convaincu que I’Eglise catholique est en Europe
I’allié principal de ’Eglise orthodoxe, de méme que la théologie catholi-
que le partenaire principal de la théologie orthodoxe. Les probléemes qui
existent dans les relations entre nos deux Eglises doivent, bien sur, étre
résolus, mais pour cela il faut les localiser et les procéder a la compé-
tence des commissions bilatérales. Quant au champ social européen, les
Orthodoxes et les Catholiques doivent trouver le moyen de témoigner
ensemble devant le monde déchristianisé. Aujourd’hui, plus que jamais,
un témoignage unique de nos Eglises traditionnelles, unies par la foi
commune et les soucis communs, s’avére nécessaire.

Dans certains domaines, 'islam et le judaisme peuvent aussi étre
considérés comme nos alliés dans la défense des valeurs traditionnelles.
Le débat frangais sur le voile visait toutes les religions, bien qu’a ’origine
le projet de la loi interdisant les signes religieux n’ait concerné que les
musulmans. Pour cette raison, les chrétiens ont protesté ensemble avec
les musulmans et les juifs contre cette loi. Le développement du dialogue
interreligieux devient dans ce contexte de plus en plus actuel.



596 Hilarion Alfeyev

Jusqu’a présent, 'influence de I’Orthodoxie sur les processus euro-
péens était quasiment absente. Dans les pays majoritairement catholiques
ou protestants, ’Orthodoxie restait peu connue. Elle ne jouait aucun réle
dans la sphere sociale. Cette situation va certainement changer avec
’entrée dans I'Union européenne des pays comme Chypre, la Bulgarie et
la Roumanie. Ensemble avec la Gréce, qui est membre de 'UE depuis
1974, les pays baltes et les autres pays européens avec une importante
minorité orthodoxe, vont pouvoir constituer le « lobby orthodoxe », qui
sera assez important pour mener un dialogue systématique avec les
Institutions européennes. Il est important a cet effet que les responsables
religieux orthodoxes puissent prendre part dans ce dialogue ensemble
avec les hommes politiques.

I’Eglise orthodoxe insiste sur la neutralité religieuse et philosophique
de toute autorité civile et sur I'impossibilité pour 'Etat de s’immiscer
dans les affaires internes de 'Eglise. En exhortant le pouvoir civil 4 res-
pecter son organisation interne, I’Eglise orthodoxe se dit en méme temps
préte a collaborer avec I'Etat dans les questions sociales. I’Eglise res-
pecte le principe de la laicité d’un Etat, mais trouve inacceptable que ce-
lui-ci soit interprété comme « le bannissement radical de la religion de
toutes les sphéres de la vie du peuple, comme l'interdiction pour les or-
ganisations religieuses de prendre part dans la résolution des probléemes
sociaux » (Conception sociale 111.3).

La couverture du Compendium présente une « Allégorie du bon gou-
vernement » du 14¢me siecle, dont I'original se trouve au Palais Public a
Siena en Italie. L’allégorie commence en haut a gauche avec la figure bi-
blique de la Sagesse divine portant une grande balance. En dessous on
voit la justice personnifiée avec I'inscription : « Choisissez la justice, vous
qui jugerez la terre » (premier verset du livre de la Sagesse). Plus bas en-
core est représentée la concorde qui découle de la justice. Une proces-
sion des citoyens nous guide vers les vertus que sont : la paix, la forti-
tude, la prudence, la magnanimité, la tempérance et la justice. Au milieu
de l'allégorie se trouve la personnification (masculine) de la ville de
Siena. Autour de sa téte se trouvent inscrites les vertus théologiques de la
foi, de I'espérance et de la charité. Cette allégorie est un symbole parlant
du « bon gouvernement » que nous désirons tous pour notre monde.

Que la Sagesse de Dieu nous guide dans nos efforts théologiques et dans
notre témoignage ecclésial.



	Les fondements ecclésiologiques de la conception sociale de l'Église

