
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Les fondements ecclésiologiques de la conception sociale de l'Église

Autor: Alfeyev, Hilarion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760664

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760664
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hilarion Alfeyev

Les fondements ecclésiologiques de la

conception sociale de l'Église*

Arrière-plan méthodologique

Ainsi que vous pouvez le supposer et vous attendre à bon droit de moi,
je procéderai dans la présente conférence par comparaison. Mon thème
« Les fondements ecclésiologiques de la conception sociale de l'Église »

invite au dialogue les traditions orthodoxe et catholique. En tant que
responsable de la représentation du Patriarcat de Moscou auprès des

Institutions européennes à Bruxelles, j'ai reçu des idées et suggestions
nouvelles pour mon travail théologique. Les hommes politiques attendent

des chrétiens et des Églises chrétiennes de l'Europe qu'ils parlent
d'une seule voix. C'est à cette fin que nous développons à Bruxelles des
formes de collaboration œcuménique dans lesquelles sont impliquées la

COMECE (Commission des épiscopats de la Communauté européenne),
la CEC (Conférence des Églises Européennes) et les différentes
représentations orthodoxes. Les problèmes théologiques que nous rencontrons

sont rarement de nature « purement dogmatique ». Nous ne discutons

pas sur la doctrine de la justification et le filioque, mais nous nous
heurtons souvent à des problèmes d'éthique sociale et nous cherchons,
en fin de compte, un style de vie chrétienne dans la structure sociale,
politique et économique concrète de l'Europe.

Dans la présente conférence je voudrais faire une comparaison entre
l'ecclésiologie et l'enseignement sur la doctrine sociale de l'Église. Dans
la spécialisation croissante de notre travail théologique ces deux aspects,
à savoir la doctrine sociale de l'Uglise comme objet de la théologie morale et
l'ecclésiologie comme objet de la dogmatique, sont séparés l'un de l'autre. Les
deux sont en effet souvent traités par des chaires et des professeurs
différents. Dans cette conférence, j'aimerais avancer la thèse théologique
suivante : la séparation entre ecclésiologie et éthique sociale est un obstacle
structurel pour une compréhension théologique de l'Église et de sa mission

dans l'Europe d'aujourd'hui et dans le monde.
Les sources principales de ma conférence sont :

* Texte de la conférence publique dans le cadre de la procédure d'habilitation à la

faculté de théologie de l'Université de Fribourg, 24 janvier 2005.



Les fondements ecclésiologiques 587

1. Le document « Les bases de la conception sociale de l'Église
orthodoxe russe », adopté par le Concile d'évêques du Patriarcat de Moscou

(Moscou, août 2000). Je me permets d'ajouter ici que j'ai moi-même
participé à l'élaboration de ce document et que la première traduction en
français fut publiée dans Europaica, le bulletin d'information de notre
représentation à Bruxelles (diffusé sur Internet).

2. Le document « Compendium de la doctrine sociale de l'Église » qui
fut publié en 2004 par le Conseil Pontifical pour la Justice et la Paix et
qui, à ma connaissance, n'existe en ce moment qu'en anglais et en italien.

2. Un préjudice

La publication du volumineux document du Concile de Moscou a éveillé
une grande attention, mais elle a aussi provoqué beaucoup d'étonnement.
Le préjugé, exprimé de manière plus ou moins ouverte, que l'Église
orthodoxe ne disposerait pas d'une doctrine sociale propre, semble être
très partagé. Ainsi, on est prêt à reconnaître à la théologie orthodoxe des

contributions valables dans la spiritualité, la patristique et la liturgie, mais

aucune dans l'éthique sociale. Je ne voudrais pas répondre à cette objection

uniquement de manière apologétique. On entend d'ailleurs aussi

cette objection au sein même de l'Église orthodoxe. Mais dans le document

du Concile de l'année 2000, l'Église orthodoxe russe a bien montré
sa capacité à développer une conception sociale à partir de ses propres
fondements théologiques. Elle doit certes beaucoup à ses partenaires
occidentaux, mais elle n'a pas besoin d'« importer » leur doctrine sociale.
Les bases dont elle dispose et qui lui sont propre sont — c'est ce que je
voudrais montrer par la suite- théologiques, plus précisément ecclésiologiques.

3. Le contexte sociopolitique de l'Orthodoxie en Russie

Les options socio-éthiques qui se présentent au Concile de Moscou de
l'année 2000 sont à situer dans le contexte sociopolitique de la Russie
actuelle. Le 20ème siècle restera pour l'Église orthodoxe russe le siècle le

plus sanglant et le plus tragique de son histoire. Des persécutions sans

précédent furent organisées contre l'Église par les athées parvenus au

pouvoir en 1917. La terreur révolutionnaire, qui débuta sous Lénine et se

poursuivit sous Statine, anéantit quasiment l'Eglise en une vingtaine
d'années. Vers 1939 tous les monastères et séminaires furent fermés, des

milliers de paroisses furent soit fermées soit détruites. De soixante mille
églises de l'époque tsariste, seule une centaine restaient ouvertes. De
trois cents évêques d'avant la Révolution, seulement quatre étaient en
liberté. La majorité du clergé — il s'agit de dizaines de milliers de person-



588 Hilarion Alfeyev

nes — était fusillée ou enfermée dans des camps. Bien que pendant la
seconde guerre mondiale, l'attitude des autorités soviédques changea à

l'égard du christianisme, les années 1960 furent à nouveau marquées par
une vague de persécutions. Jusqu'au début des années 90, l'Église est
restée à l'écart de la société : il était impossible d'y occuper une place
importante tout en confessant ouvertement le christianisme. L'activité de

l'Église était sous le contrôle total des autorités civiles, le nombre des
paroisses et des clercs était strictement réglé, tandis que toute activité
missionnaire et d'enseignement était proscrite.

Malgré ces 70 ans de persécutions cruelles, l'Église orthodoxe russe
n'était pas complètement exsangue au début des années 90. Au contraire,
dès les années 70 et 80, on pouvait constater un regain d'intérêt pour la

religion dans tous les milieux de la société soviétique, notamment chez
les jeunes. Ce processus est devenu général après la chute du régime
communiste. Au cours des quinze dernières années, des milliers de

paroisses, des centaines de monastères, des dizaines d'écoles théologiques
ont été rouverts. Le nombre d'évêques a doublé et comprend aujourd'hui
150 personnes. Le nombre de clercs a augmenté de quatre fois et atteint
aujourd'hui 27 milles. On est impressionné par les données reflétant la
renaissance monastique: en 1988 le Patriarcat de Moscou comptait 18

monastères, tandis qu'aujourd'hui leur nombre a dépassé 700. Au lieu de

trois écoles de théologie, nous en avons plus de 100 actuellement.
Selon les statistiques, près de 70 % de Russes se déclarent

orthodoxes. La majorité des fidèles de Biélorussie, d'Ukraine et de Moldavie
relèvent du Patriarcat de Moscou. De même, une grande parde
d'orthodoxes des pays baltes (Estonie, Lituanie, Lettonie) et des pays de

l'Asie centrale (Kazakhstan, Ouzbékistan, Kirghizstan, Tadjikistan) sont
membres de notre Église. Le nombre total des fidèles de l'Église orthodoxe

russe en Russie même, dans les pays énumérés ci-dessus, ainsi que
dans la diaspora (en particulier en Europe occidentale) atteint les 150

millions.
Cette croissance sans précédent du nombre des fidèles du Patriarcat

de Moscou est accompagnée de changements importants dans la situation

géopolitique de notre Église. Pour la première fois depuis plus de 70

ans, elle est redevenue partie intégrante de la société et est reconnue
comme force spirituelle. Pour la première fois depuis plusieurs siècles

notre Église a retrouvé la possibilité de définir elle-même, sans
l'intervention des autorités civiles, sa place dans le monde et ses relations
avec l'État.

Ce changement de donne a exigé de grands efforts de la part de

l'Eglise pour se libérer de la situation de ghetto qui s'était formée au

cours des années de son isolation involontaire. Si auparavant les prêtres



Les fondements ecclésiologiques 589

n'étaient en contact qu'avec les paroissiens qui pensaient selon les

mêmes critères, aujourd'hui ils sont confrontés à une masse de gens non
pratiquants qui ont, dans le meilleur des cas, une connaissance rudimen-
taire de la religion. Tandis qu'auparavant le prêtre ne pouvait pas prêcher
en dehors des murs de son église, aujourd'hui il est invité à s'exprimer en
public, dans la presse, à la radio, à la télévision. Alors qu'auparavant
l'Eglise et la société menaient chacune leur vie, aujourd'hui l'Eglise se

voit impliquée dans les débats sur les problèmes d'actualité.
Dix ans de travail consacré à l'analyse de ces problèmes ont abouti en

2000 à la promulgation par le Concile épiscopal du document intitulé
Fondements de la conception sociale de l'Eglise orthodoxe russe. La signification
de ce document n'a pas encore été appréciée à sa juste valeur. Il s'agit
d'une sorte de code qui reflète le point de vue de l'Eglise sur son rapport
à l'État et sur les problèmes d'actualité en général. Les Fondements de la
conception sociale représentent un texte volumineux, qui devrait devenir le

guide spirituel et moral pour l'ensemble de l'Église russe.
Pour la première fois dans son histoire, l'Église orthodoxe russe a

défini clairement sa position face à la société civile et a déterminé les

objectifs de sa mission. A cet égard, le document sur la doctrine sociale
n'est pas uniquement une nouveauté pour l'Église orthodoxe russe, mais
aussi pour toute l'Orthodoxie. On aurait pu l'appeler sans autre « Kerum

novarum » — « Sur les choses nouvelles »

Il faut noter que l'élaboration de ce document n'a pas été facile. Le

groupe de rédaction comprenait des personnes aux opinions très
différentes, voire opposées. Certains sujets, tels les relations entre l'Église et
l'État, l'éthique personnelle, familiale et sociale, la bioéthique, le patriotisme

font toujours objets de débats dans les milieux ecclésiastiques.
Certaines opinions semblaient irréconciliables, mais l'expérience du

groupe de rédaction a montré que l'esprit conciliaire était capable de

dépasser les dissensions internes par le retour aux sources de la foi, qui est
la Tradition de l'Église. Le document est le fruit de discussions cons-
tructives et originales et du consensus sur des questions que l'Église
n'avait jamais abordées auparavant.

4. Approches d'une comparaison

C'est avec grand intérêt que j'ai pris connaissance de la publication du
« Compendium de la doctrine sociale de l'Église ». Je suis conscient du
fait qu'il a un autre rôle dans la vie ecclésiale catholique que le texte du
Concile de Moscou. Il ne s'agit pas d'un document du magistère, et celui-
ci porte bien moins les traces d'une nouveauté surprenante. C'est le
Conseil pontifical pour la Justice et la Paix qui signe et est entièrement



590 Hilarion Alfeyev

responsable du contenu. Toutefois, le document ne veut rien d'autre que
présenter « d'une manière complète et systématique » la doctrine sociale
de l'ensemble de l'Église catholique. Les notes de bas de page renvoient
presque uniquement à l'Écriture Sainte et aux documents du magistère
ecclésial, avant tout aux documents pondficaux depuis le Concile Vatican
II.

Une brève comparaison montre d'emblée que, malgré la longueur
différente des textes, des parallèles remarquables sont à tirer, si on ne
s'attarde pas uniquement sur les dtres des chapitres, mais plutôt sur leur
contenu. Les thèmes qui sont présentés dans les deux textes correspondent

largement : l'Église et l'État, l'Économie et la Politique, la Communauté

internadonale, la Globalisadon, le Travail humain, la Famille,
l'Écologie et la Paix mondiale. Il faut reconnaître ici que le Compendium a

cet avantage de pouvoir se référer à une doctrine sociale plus élaborée et
à des principes de base qui ont fait leurs preuves depuis plus de cent ans.

A la mission universelle de l'Église correspond la significadon universelle

de son message social. C'est pour cela que le Compendium ne
s'adresse pas uniquement aux évêques et aux fidèles de l'Église catholique,

mais aussi à toutes les Églises et communautés ecclésiales qui
confessent la foi chrédenne, aux autres religions et à tous les hommes de
bonne volonté. La doctrine sociale catholique est d'ailleurs considérée
comme un des instruments les plus importants de l'évangélisation. Il faut
reconnaître ici une limite à la tradidon orthodoxe : l'impossibilité d'une
action commune panorthodoxe, ce qui affaiblit le témoignage missionnaire

de cette même Église.
Le Compendium considère la loi naturelle comme le fondement de la

doctrine sociale de l'Église. Cette position est plutôt étrangère à la théologie

orthodoxe. Celle-ci considère que la doctrine moderne de la loi
naturelle avait l'intention de remplacer, sous le signe de la nature, la
confession chrétienne par une théorie rationaliste. Pour le Compendium, la

loi naturelle porte par contre des traits manifestement théologiques et
elle offre des points de repère théologiques intéressants pouvant devenir
une base commune de réflexion. Le Compendium exprime la conviction
que les normes sociales sont fondées dans la création elle-même et
qu'elles ont dès lors un caractère universel, qu'elles facilitent par-là une
entente universelle et qu'elles peuvent intégrer tous les jugements de la

raison humaine. On donne comme exemple la reconnaissance universelle
de la règle d'or.

Si ces dernières années l'Église Orthodoxe s'est opposée à la politisation

du Conseil Œcuménique des Églises, elle ne conteste pas pour
autant le principe suivant formulé du côté catholique: « Avec sa doctrine
sociale, l'Église ne se soustrait pas de sa mission, mais tout au contraire



Les fondements ecclésiologiques 591

elle y est rigoureusement fidèle » (Compendium 64). De même que
l'Eglise catholique, l'Église orthodoxe insiste beaucoup sur le fondement
spécifiquement théologique de la doctrine sociale de l'Église.

Le Compendium rappelle les quatre principes de la doctrine sociale de

l'Église: la dignité de la personne humaine, le bien commun, la subsidia-
rité et la solidarité. Parmi les valeurs fondamentales de la vie sociale se

trouvent la vérité, la liberté, la justice et en premier heu la vertu de charité.

5. Eglise etpersonne — Eglise en personne

a. Eapersonne comme image de Dieu

Nous arrivons ici au point théologique central de notre comparaison. Il
n'y a pas de doute, la personne humaine se trouve au centre de la
doctrine sociale de l'Église catholique, telle que le Compendium la présente.
L'introduction programmatique parle d'un « humanisme intégral et
solidaire ». Toujours à nouveau la personne humaine est thématisée comme
critère suprême de l'agir social. Je vous présente quelques citations :

- « Chaque programme politique, économique, social, scientifique et
culturel doit être inspiré par la conscience de la primauté de chaque être
humain sur la société » (132).

- « La personne humaine est le fondement et le but de la vie politique

» (384).
- « L'action sociale des chrétiens doit être inspirée par le principe

fondamental de la centralité de la personne humaine » (527).
- La personne n'est pas simplement l'individu. Sa dignité est fondée

dans le fait qu'elle est image de Dieu : « L'Église voit dans les hommes et
les femmes, dans chaque personne, l'image vivante de Dieu même. Cette
image trouve, et doit trouver toujours à nouveau, un développement plus
profond et complet dans le mystère du Christ, l'image parfaite de Dieu,
l'Unique qui révèle Dieu à l'homme et l'homme à lui-même » (105). Il
s'agit là d'une référence directe à Gaudium et spes n° 22 et à l'encyclique
programmatique Kedemptor hominis du pape Jean-Paul II.

- L'idée citée auparavant est transposée de l'homme à la société : « En
Christ Dieu ne sauve pas uniquement la personne individuelle mais aussi
les relations sociales qui existent entre eux » (52). « Hommes et femmes,
dans les circonstances concrètes de l'histoire, représentent le cœur et
l'âme de la pensée sociale catholique » (107).

- Le Cardinal Martino, président de Justifia et Pax, renvoie à Saint
Irénée de Lyon dans la présentation du Compendium en disant : « Gloria
Dei vivens homo — l'Église est une experte en humanité ».



592 Hilarion Alfeyev

b. L'Eglise — nouvel homme dans lapersonne de Jésus-Christ

L'introduction au document du Concile de Moscou commence aussi par
une citation de Saint Irénée de Lyon, mais cette fois-ci dans une orientation

nettement ecclésiologique :

« Selon saint Irénée de Lyon, le Christ s'est placé à la tête de l'humanité,
est devenu la tête de la nature humaine renouvelée, son Corps, dans lequel
réside l'accès à la source du Saint Esprit. L'Église est l'unité „du nouvel
homme en Christ", „l'unité de la grâce de Dieu, vivant dans la multitude
des créatures douées de raison, soumises à la grâce" (A. S. Khomiakov) »

(II)-
L'Église elle-même est une personne — « nouvel homme en Christ ». En
elle, toutes les personnes créées reçoivent leur plus haute dignité en tant
qu'images de Dieu. La vie de l'être humain, image de Dieu, c'est la vie de

l'Église dans la personne du Christ.

« L'Église doit passer par un processus de kénose historique en accomplissant

sa mission rédemptrice. Son objectif est non seulement le salut des

hommes dans ce monde, mais aussi le salut et la restauration du monde
lui-même. L'Église doit agir dans ce monde à l'image du Christ, à témoigner

de Lui et de Son Royaume. Les membres de l'Église sont appelés à

devenir participants de la mission du Christ, de Son service du monde,
service que l'Église ne peut concevoir que comme conciliaire, „afin que le
monde croit" (Jean 17, 21). L'Église, en tant que corps de l'Homme-
Dieu Christ, est divino-humaine. Mais si le Christ est Homme-Dieu parfait,

l'Église, elle, n'est pas encore parvenue à la divino-humanité parfaite,
car elle combat sur la terre avec le péché; bien qu'intérieurement unie à la

divinité, elle est loin de L'exprimer et de Lui correspondre en tout » (1.2).

c. Bilan intermédiaire

De manière programmatique, l'Église apparaît au début du texte du Concile

de Moscou — non pas comme Mater et Magistra, comme enseignante
de l'ordre social, mais comme le lieu de réalisation de cet ordre dans les

signes sacramentaux. J'ai recherché attentivement dans le Compendium

pour voir si l'Église y est abordée dans sa relation intérieure à la question
sociale comme c'est le cas dans la position orthodoxe. J'ai trouvé un
passage contenant une référence christologique, qui peut être comparé à

celle du document de Moscou : « Le commandement de l'amour mutuel
montre comment on peut vivre en Christ la vie trinitaire dans l'Église, le

Corps du Christ, et comment on peut transformer l'histoire jusqu'à ce

qu'elle trouve son achèvement dans la Jérusalem céleste » (32). Mais dans
l'ensemble du Compendium, cette idée occupe une place secondaire par
rapport au document de Moscou où elle y apparaît comme central. Dans
le document catholique, L'Église garde surtout son rôle d'enseignante,



Les fondements ecclésiologiques 593

qui se positionne vis-à-vis des personnes humaines considérées chacune
individuellement. La théologie catholique évite de considérer l'Eglise
comme une personne participant de la personne du Christ. Elle
considère plutôt l'humanité comme une collectivité que comme une unité
concrète dans la pluralité des personnes créées.

6. Église et Etat

La convergence des deux documents est la plus grande là où l'on parle
de l'Église comme signe de la transcendance et où on va considérer par
conséquent la liberté de la personne humaine face à tout ordre politique.
Le Compendium dit :

« Il s'en suit, en particulier, que l'Église ne peut pas être confondue avec la
communauté politique et qu'elle n'est pas liée à aucun système politique.
La communauté politique et l'Église sont autonomes et indépendantes
l'une de l'autre la distinction entre religion et politique et le principe de
la liberté religieuse constituent une acquisition du Christianisme et une de

ses contributions fondamentales historiques et culturelles » (50).

« C'est pour cela que la venue du Royaume de Dieu ne peut pas être
observée dans la perspective d'une organisation sociale, économique ou
politique déterminée et définitive » (51).

L'Église défend la liberté de la personne humaine, non pas uniquement
par son enseignement et son agir, mais aussi et avant tout par son
autonomie.

Dans les médias occidentaux on affirme souvent que l'Église orthodoxe

russe, suivant la tradition byzantine de l'harmonie des pouvoirs,
essaie de promouvoir l'orthodoxie comme religion officielle de l'Etat. De
nombreuses déclarations du Patriarche, du Saint Synode et des hiérarques

témoignent du caractère infondé de telles accusations.
L'Église se rend très bien compte du danger qu'il y aurait de perdre sa

liberté par une inclusion dans l'appareil de l'État. L'Orthodoxie fut la
religion officielle de la Russie pendant des siècles. Cette position accordait à

l'Église la stabilité et des revenus importants, mais la mettait aussi dans

une situation de dépendance. A l'époque synodale (1700—1917), l'Église
était totalement soumise à l'État : elle n'avait même pas de patriarche,
l'empereur lui-même étant le gardien de la foi. A l'époque soviétique,
l'Église fut encore plus soumise, le principe de la séparation de l'Église et
de l'État ne fonctionnant que dans un sens unique: sans rien donner à

l'Église, l'État s'immisçait dans les affaires internes de celle-ci et la
contrôlait entièrement.

En tenant compte des persécutions du 20ème siècle, l'Église orthodoxe
russe a exprimé dans la Conception sociale l'idée suivante: « L'Église de-



594 Hilarion Alfeyev

meure loyale à l'État, mais le commandement divin — œuvrer au salut des

hommes quelles que soient les conditions et les circonstances — dépasse
toute exigence de loyauté ». Plus loin: « Si l'autorité contraint les chrétiens

orthodoxes à renier le Christ et son Église, à accomplir des œuvres

coupables, dangereuses pour l'âme, l'Église doit refuser de se soumettre
à l'État » (III.5).

L'idée d'une éventuelle non soumission aux autorités civiles est inhérente

à la conscience ecclésiale orthodoxe. Elle peut aussi bien concerner
la personne individuelle que l'ensemble de l'Église. Cependant, la Conception

sociale est à ma connaissance le premier document officiel de

l'Orthodoxie qui exprime cette idée de façon explicite. Cela illustre une
fois de plus la liberté que possède aujourd'hui notre Église en Russie et
dans les pays de l'ancien bloc soviétique. Le même enseignement est
d'ailleurs exprimé par le Compendium de l'Église catholique : « Les

citoyens ne sont pas obligés en leur conscience de suivre les prescriptions
de l'autorité civile, si ses règles sont opposées aux exigences de l'ordre
moral, aux droits fondamentaux des personnes ou aux enseignements de

l'Évangile » (399).
Le document du Concile développe de manière précise le système des

relations que l'Eglise entretient avec l'État et la société. En établissant le

principe de séparation entre l'Église et l'État, le document souligne que
« l'Église ne doit pas se charger des fonctions propres à l'État : s'opposer
au péché par la violence, utiliser les pleins pouvoirs séculiers, s'arroger
les fonctions des autorités politiques, qui supposent contrainte et limitation

» (III.3). De même, l'Église attend de l'État qu'il respecte sa structure

canonique.

« L'État ne doit pas intervenir dans les affaires de l'Église, dans sa direction,

sa doctrine, sa vie liturgique, sa pratique spirituelle etc., de même

que, d'une façon générale, dans le travail des institutions ecclésiastiques
canoniques, sauf lorsqu'il est effectué en tant que personne juridique, ce

qui les confronte inévitablement à l'État, sa législation et ses organes de

pouvoir. L'Église attend du gouvernement le respect de ses normes
canoniques et de ses autres règles intérieures ».

Nous pouvons donc conclure de ce qui vient d'être dit que le Compendium

et le document du Concile s'accorde dans leur description des
relations entre Église et État.

7. Ce sourire du Sphinx et la Sagesse de Dieu

Il serait fort intéressant d'évaluer tous les chapitres des deux documents
concernant l'application des principes. J'aimerais terminer ici avec un ré-



Les fondements ecclésiologiques 595

sumé qui sera plutôt une description des tâches théologiques que nous
devrions envisager en commun.

Dans une conférence sur « L'enseignement social dans la théologie
russe orthodoxe contemporaine », donnée en 1934, le penseur russe père
Serge Boulgakov compare la question sociale dans le contexte moderne
avec le sourire du Sphinx nous disant : « Trouve la solution de mon
énigme, ou je vais te dévorer » (S. BULGAKOFF : Soâal Teaching in Modem
Russian Orthodox Theology. Evanston, 1934, 10). Le contexte actuel de la

globalisation et de la sécularisation, qui est pris au sérieux par nos deux
documents, a aggravé la situation évoquée par Boulgakov. L'humanisme
sans conversion en Christ risque de tomber dans la sécularisation qui
devient de plus en plus militante en Europe. Le travail théologique qui
rétablirait et approfondirait la relation existant entre l'anthropologie
théologique et l'ecclésiologie d'une part, et la théologie dogmatique et
l'enseignement social de l'Église d'autre part, serait une contribution
importante dans l'encouragement du témoignage commun. Je cite Boulgakov

: « L'idée dogmatique de l'unité réelle de l'humanité dans l'unique
Adam, le vieux et le nouveau, a reçu une actualité inattendue » (10). Et il
continue :

« Chaque âme chrétienne a sa propre relation avec le Christ Chaque
personne singulière est une réalité unique du point de vue de la rédemption.

Mais il se pose la question si toute la réalité de la vie humaine est
épuisée dans les personnes séparées ou s'il y a l'humanité comme un tout,
comme un organisme » (11).

Je suis profondément convaincu que l'Eglise catholique est en Europe
l'allié principal de l'Eglise orthodoxe, de même que la théologie catholique

le partenaire principal de la théologie orthodoxe. Les problèmes qui
existent dans les relations entre nos deux Églises doivent, bien sûr, être
résolus, mais pour cela il faut les localiser et les procéder à la compétence

des commissions bilatérales. Quant au champ social européen, les

Orthodoxes et les Catholiques doivent trouver le moyen de témoigner
ensemble devant le monde déchristianisé. Aujourd'hui, plus que jamais,
un témoignage unique de nos Églises traditionnelles, unies par la foi
commune et les soucis communs, s'avère nécessaire.

Dans certains domaines, l'islam et le judaïsme peuvent aussi être
considérés comme nos alliés dans la défense des valeurs traditionnelles.
Le débat français sur le voile visait toutes les religions, bien qu'à l'origine
le projet de la loi interdisant les signes religieux n'ait concerné que les

musulmans. Pour cette raison, les chrétiens ont protesté ensemble avec
les musulmans et les juifs contre cette loi. Le développement du dialogue
interreligieux devient dans ce contexte de plus en plus actuel.



596 Hilarion Alfeyev

Jusqu'à présent, l'influence de l'Orthodoxie sur les processus
européens était quasiment absente. Dans les pays majoritairement catholiques
ou protestants, l'Orthodoxie restait peu connue. Elle ne jouait aucun rôle
dans la sphère sociale. Cette situation va certainement changer avec
l'entrée dans l'Union européenne des pays comme Chypre, la Bulgarie et
la Roumanie. Ensemble avec la Grèce, qui est membre de l'UE depuis
1974, les pays baltes et les autres pays européens avec une importante
minorité orthodoxe, vont pouvoir constituer le « lobby orthodoxe », qui
sera assez important pour mener un dialogue systématique avec les

Institutions européennes. Il est important à cet effet que les responsables
religieux orthodoxes puissent prendre part dans ce dialogue ensemble

avec les hommes politiques.
L'Eglise orthodoxe insiste sur la neutralité religieuse et philosophique

de toute autorité civile et sur l'impossibilité pour l'État de s'immiscer
dans les affaires internes de l'Église. En exhortant le pouvoir civil à

respecter son organisation interne, l'Église orthodoxe se dit en même temps
prête à collaborer avec l'État dans les questions sociales. L'Église
respecte le principe de la laïcité d'un État, mais trouve inacceptable que
celui-ci soit interprété comme « le bannissement radical de la religion de

toutes les sphères de la vie du peuple, comme l'interdiction pour les

organisations religieuses de prendre part dans la résolution des problèmes
sociaux » (Conception sociale III.3).

La couverture du Compendium présente une « Allégorie du bon
gouvernement» du 14ème siècle, dont l'original se trouve au Palais Public à

Siena en Italie. L'allégorie commence en haut à gauche avec la figure
biblique de la Sagesse divine portant une grande balance. En dessous on
voit la justice personnifiée avec l'inscription : « Choisissez la justice, vous
qui jugerez la terre » (premier verset du livre de la Sagesse). Plus bas

encore est représentée la concorde qui découle de la justice. Une procession

des citoyens nous guide vers les vertus que sont : la paix, la fortitude,

la prudence, la magnanimité, la tempérance et la justice. Au milieu
de l'allégorie se trouve la personnification (masculine) de la ville de
Siena. Autour de sa tête se trouvent inscrites les vertus théologiques de la

foi, de l'espérance et de la charité. Cette allégorie est un symbole parlant
du « bon gouvernement » que nous désirons tous pour notre monde.

Que la Sagesse de Dieu nous guide dans nos efforts théologiques et dans

notre témoignage ecclésial.


	Les fondements ecclésiologiques de la conception sociale de l'Église

