Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Vom Wissen Jesu : ein Lehrstiick zum Zusammenspiel von Exegese
und Dogmatik

Autor: Muller, Wolfgang W.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760663

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WOLFGANG W. MULLER

Vom Wissen Jesu

Ein Lehrstick zum Zusammenspiel von
Exegese und Dogmatik

Wissen und Bewusstsein Jesu Christi sind fir die Christologie von
grossem Belang. Beide Grossen wollen etwas iiber die Frage nach dem
Selbstverstindnis des vordsterlichen Jesus aussagen. Die Erhebung die-
ser christologischen Daten reiht sich in die Liste dhnlicher Fragestel-
lungen ein (z.B. eschatologisches Verstindnis Jesu, Praxis des letzten
Abendmabhls, jesuanisches Todesverstindnis).

Die Evangelien sprechen iibereinstimmend von einem exemplari-
schen Sohnesverstindnis Jesu als Zentrum seiner Reich-Gottes-Bot-
schaft. Mitte und Ausgangspunkt der jesuanischen Verktundigung ist die
einzigartige Relation Jesu zu Gott, seinem Vater. Zugleich sprechen die-
selben Quellen vom menschlichen Nichtwissen Jesu. So weiss er nicht
den Tag der Parusie (vgl. Mk 13,23). Jesus kennt die Erfahrung der Got-
tesverlassenheit am Kreuz (vgl. Mk 15,34). Alle Evangelien sprechen
vom Leid und Tod Jesu. Das lukanische Jesusbild rechnet mit einem
Wachstum in der natiirlichen Erkenntnis und in der vom HIL Geist er-
fullten Weisheit wihrend Kindheit und Jugend Jesu (vgl. Lk 2,40.52).
Wihrend das Johannesevangelium die menschliche Geschichte Jesu aus
der einmaligen Einheit von Gott und Logos theozentrisch ,von oben’
her konzipiert, stellen die synpotischen Evangelien die Gottheit Jesu
,von unten‘, aus der geschichtlichen Perspektive des Lebens Jesu dar.

Das Konzil von Chalkedon als altkirchliche Synthese des kirchlichen
Christusbekenntnisses spricht vom wahren Gottsein und wahren Mensch-
sein Jesus des Christus. Der systematischen Reflexion des Glaubens ist
eine Systematisierung dieser neutestamentlichen Aussagenreihen aufge-
geben. In vormodernen Zeiten wurde die Erstellung einer solchen Syn-
these traditionell in einer ungeschichtlichen Weise geboten. Das Auf-
kommen des Geschichtsbewusstseins, das Aufbrechen einer unge-
schichtlich konzipierten Metaphysik, das neue Paradigma einer Bewusst-
seinsphilosophie haben die Synthese der Schule obsolet werden lassen.
Die neuzeitliche Frage nach dem Seelenleben Christi liegt im Spannungs-
feld der klassischen christologischen Thematik. Zur Deutung des Got-
tesbewusstseins Christi, wie es im Menschen Jesus zu finden ist, muss
vom menschlichen geistigen Seelenleben Jesu ausgegangen werden. Die



Vom Wissen Jesu 569

Geistigkeit Jesu ist das Prinzip des Bewusstseins, um das es bei dieser
Thematik (und Problematik!) geht.

In der Beantwortung dieser Fragestellung divergieren Exegese und
Dogmatik. Wird einerseits die Gottheit Jesu mit Berufung auf die Ge-
schichtlichkeit seines Wissens in Frage gestellt, so kann andererseits das
Christusbekenntnis nicht ohne die Geschichtlichkeit des Christusereig-
nisses ausgesagt und bekannt werden. Dieser divergierende Prozess bei-
der Grossen lidsst sich paradigmatisch am Problem des Wissens Jesu ver-
anschaulichen. Die dogmatische Lehre betont in Treue zum Konzil von
Chalkedon die Einheit der zwei Naturen in der einen Person. Die Exe-
gese spricht weit verhaltener tiber eine mogliche historische Konzeption
der Selbstinterpretation Jesu. Der vorliegende Artikel unternimmt den
Versuch, exegetische und dogmatische Fragestellung im Blick auf das
Verstindnis des Selbstbewusstseins Jesu in ein Gesprich zu bringen.
Dies soll in mehreren Schritten geschehen. Zunichst soll die klassische
Lehre vom Wissen Jesu vorgestellt werden (I.). Lehramtliche Aussagen
zur Problematik (II.) und die Darstellung des transzendentaltheologi-
schen Ansatzes Karl Rahners (II1.) runden die spekulative Sichtung ab,
bevor die exegetische Fragestellung erhoben wird (IV.), um, im letzten
Bedenken der Frage, einen systematischen Ansatz vorzustellen, der exe-
getische und dogmatische Fragestellung zu vereinen sucht (V.).

I. Die Lebre vom Wissen Jesu in der Scholastik
a) Die Anfange der Theorie der scientia Christi

Gratia und scientia sind jene Seinsqualititen Christi, die in der mittelal-
terlichen Theologie am meisten beachtet werden. Die Frage nach dem
Wissen Christi wurde von Abaelard aufgeworfen. Er fragt in seiner
Schrift ,,Sic et non“ nach dem Wissen Jesu, denn in der Schrift gibt es
eine Anzahl von Texten, die davon sprechen, dass Jesus Christus soviel
weiss wie die Gottheit, zugleich kennt das NT aber auch Aussagen, die
gegen die Annahme der These eines gottlichen Wissens sprechen. Abae-
lard versucht in seiner Schrift eine Synthese dieser Aussagen: ,,Quod hu-
manitas Christi non creverit in sapientia, vel quod tantumdem scierit
quantum divinitas, et contra.“! Gegen die Annahme eines solchen Wis-
sens spricht sich Hugo von St. Viktor aus. In seiner Schrift ,,De sapientia

1 PETRI ABAELARDI : Sic et non, LXXIII: ,Recte dicitur plenus sapientia non per
intervalla temporum proficiendo in sapientiam, qua semper plenus fuit ab hora suscep-
tionis, quoniam in Christo, ut ait Apostolus, habitat omnis plenitudo divinitatis corpo-
raliter. Gratia namque Dei erat in illo, quia nulli mortali tanta et talis data est, ut ex quo

in utero Virginis conciperetur perfectus esset Deus. Iste homo nec ad momentum aliud
fuit quam Deus* (PL 178, 1444).



570 Wolfgang W. Miiller

animae Christi“ begriindet er seine These wie folgt: Die hypostatische
Vereinigung ist jener Grund, der es erlaubt, von der Gottheit Menschli-
ches und Géttliches von der Menschheit auszusagen. Diese Idiomen-
kommunikation ist jedoch nicht so zu verstehen, dass die Menschheit
Jesu fiir sich selbst die gottliche Weisheit in Anspruch nehmen darf.?
Diese Annahme ist fiir Hugo von St. Viktor nur im Kontext des plato-
nisch-augustinischen Wahrheitsverstindnisses zu treffen. Alexander von
Hales dussert sich mehrmals zur Fragstellung nach dem Wissen Jesu. Zur
Behandlung dieser Frage benutzt er nicht nur die Bibel, sondern zieht
auch die vier Biicher der Sentenzen des Lombarden heran. Der Franzis-
kanertheologe nimmt fiinf Arten der Erkenntnis bei Christus an: nach
dem Ursprung (gottliche oder menschliche Natur), nach dem Objekt der
Erkenntnis (scientia secundum gratiam unionis, scientia secundum gra-
tiam comprehensionis) und nach den verschiedenen Naturzustinden (in-
tegritas naturae vs. natura poenalis).? Diese Einteilung stellt etwas Neues
in der Theologiegeschichte dar. Alexander spricht sich bewusst gegen die
These des Viktoriners aus, und beantwortet die Frage nach der Gleich-
heit des menschlichen Wissens Christi mit dem Wissen Gottes wie folgt:
Das Wissen Jesu ist dem Wissen des Vaters darin gleich, dass er genauso
viel weiss. Der Unterschied zwischen beiden zeigt sich darin, dass der
Vater alles klarer und deutlicher sieht als der Mensch Jesus.*

Albertus Magnus sieht als erster eine systematische Moglichkeit, die
Frage nach den Fortschritten der Erkenntnisse Christi mittels aristote-
lischer Begtrifflichkeit zu konzeptualisieren. In seiner Schrift ,,De Incar-
natione® stellt er die Frage nach dem Wissen Jesu.® Jesus macht in
seinem Wissen Fortschritte, dazu fihrt er als biblischen Beweis die Stelle
Lk 2,52 an. Das intellektuelle Verstehen geht tiber die Hinordnung zu

2Vgl. PL 176, 845-856.

3 Alexander von Hales: Glossa 3 S 13, n. 10: ,,Nota quod quinque modi est scientia in
Christo, scilicet secundum divinam naturam et secundum humanum. Sed secundum
divinam naturam est scientia quae eadem est cum divina natura [...]. Sed secundum hu-
manam naturam quattuor modis est scientia. Primus est secundum gratiam unionis; et sic
habuit scientiam secretorum incarnationis. Secundus fuit secundum gratiam comprehen-
sionis, quoniam ipse fuit comprehensor in via; et haec est de omnibus pertinentibus ad
beatitudinem. Tertius modus fuit secundum integritatem naturae quam recipit Adam; et
sicut Adam cognitionem habuit de omnibus quae facta sunt propter ipsum, sic et Chris-
tus. Quinta vero scientia est secundum naturam poenalem quam suscepit; et sic per expe-
rientiam scivit quae prius non per expetientiam scivit (zit. nach Ed. Quaracchi, Florenz
1954, Bd. X1V, 131f£.).

4 Vgl. ALEXANDER VON HALES: Qwaestio XLII: De scientia Christi, n. 45 (zit. nach Ed.
Quaracchi, Florenz 1960, Bd. XX, 713-730, 728f.).

> SANCTI DOCTORIS ECCLESIAE ALBERTI MAGNI: Opera Omnia. Tomus XXV1, De
sacramentis, de Incarnatione, de Resurrectione, Ed. Ignaz Backes. Minster 1958, 171-235.



Vom Wissen Jesu 571

den Sinneserfahrungen. So scheint Jesus Fortschritte zu machen. Diese
Annahme wird jedoch zugleich relativiert, indem Albertus betont, dass
Jesus nichts ,dazu lerne‘, sondern das Gewusste auf eine neue Weise ken-
nen lernt.¢ Albertus spricht Jesus keine cognitio experimentalis zu. Diese
Ansicht teilt Albertus Magnus mit Bonaventura. Bonaventura fiihrt in die
Debatte um das Wissen Jesu eine neue Unterscheidung ein: Was zum
Wesen der Herrlichkeit gehort, erkennt Christus ,actualiter’, was nicht
direkt zum Wesen dieser Herrlichkeit gehort, wird von Christus nur
Jhabitualiter erkannt.”

Im Rahmen der scholastischen Diskussion um das Wissen Jesu bildet
der Ansatz des Aquinaten ein Novum. Thomas von Aquin spricht sich
fiir ein erworbenes Wissen Jesu aus. Mit dieser Annahme eines erworbe-
nen Wissens verteidigt der Schiiler des hl. Albertus zweierlei. Er deutet
einerseits die christologische Formel des Konzils von Chalkedon weiter
aus und nimmt andererseits die Kreaturlichkeit der Welt fiir die mensch-
liche Erkenntnis ernst. Erkenntnis ereignet sich in der ,,conversio ad
phantasma‘:

»Alle Theologen hatten bisher die Moglichkeit der Anwendung solcher
Psychologie aufgrund eines bestimmten theologischen Apriori in bezug
auf die menschliche Erkenntnis abgelehnt. Thomas sprengt dieses Apriori
durch seine von Aristoteles inspirierte Psychologie: Der Mensch erkennt
die Welt in der Hinwendung zur Welt.“8

6, Solutio: Dicimus, quod Christus profecerit in scientia acquista. Profectus autem in
scientia dicitur duplicter, scilicet quo devenitur in notitiam ignorati, et sic Christus non
profecit, et qui devenitur in notitiam alicuius prius sciti aliter, quam prius scitum est, et
sic Christus profecit® (De Incarn., 205).

7 ,Si ergo loquamur de cognitione eorum quae sunt essentialia gloriae, dico, quod
anima Christi omnia quae cognoscit in habitu, cognoscit in actu, quia gloria est habitus in
actu [...]. Si autem loquamur de cognitione eorum quae non sunt essentialia gloriae, sic
non est necesse, quod omnia quae cognoscit habitu, cognoscat in actu® (BONAVENTURA:
Opera Omnia. Tomus 111, Ed. Quaracchi, 1987, 3 S d. 14, a. 2 q. 2, S. 311). Siehe auch die
Pariser Disputatio De scientia Christi, die die Frage nach dem Wissen Christi unter er-
kenntnistheoretischer Fragestellung behandelt (BONAVENTURA: Quwaestiones disputatiae de
scientia Christi. Ubersetst, kommentiert und mit Einleitung. Hg. v. SPEER, Andres. Hamburg:
Felix Meiner Verlag 1992 [= Philosophische Bibliothek; 446]).

8 ERNST, Johannes Th.: Die Lehre der hochmittelalterlichen Theologen von der vollkommenen
Erkenntnis Christi. Ein Versuch ur Auslegung der klassischen Dreiteilung visio beata, scientia infu-
sa und scientia acquisita. Freiburg 1.Br./Basel/Wien: Herder 1971, 199.



572 Wolfgang W. Miiller

b) Die thomasische Lehre der scientia Christ

Thomas von Aquin befasst sich an vier Stellen in seinem Werk mit der
Lehre iber das Wissen Christi.? Thomas von Aquin spricht sich fir ein
erworbenes Wissen Jesu aus. Er deutet einerseits die christologische For-
mel des Konzils von Chalkedon weiter aus und nimmt andererseits die
Kreatiirlichkeit der Welt fir die menschliche Erkenntnis ernst.

Im Sentenzenkommentar wird die Thematik noch unter Einfluss des
Lombarden besprochen. Christus als Mensch muss ebenfalls die scientia
creata oder cognitio humanum besessen haben (d 14 q 1 a 1 cap. art.). In
der Disputatio De vertitate (q. 20 a. 3) spricht Thomas vom doppelten
menschlichen Wissen. Im Compendium theologiam ad Reginaldum wird
den bekannten Modi des Wissens Christi die cognitio experimentalis hin-
zugefiigt. Diese Erkenntnisform, so der Aquinate, soll das volle Mensch-
sein Christi unterstreichen (com. theol. c. 216). Thomas stdsst hierbei in
theologisches Neuland vor. In der theologischen Summa erhilt die Lehre
vom Wissen Christi ihren systematischen Abschluss. Die quaestiones 9—
12 der Tertia Pars der Summa theologiae behandeln die angesprochene
Thematik. Quaestio 9 handelt von der Lehre der triplex scientia huma-
num Christi. Die scientia aquisita spricht vom erworbenen menschlichen
Wissen (als Folge der cognitio experimentalis). Die scientia infusa ent-
steht durch tbernatiirliche Mitteilung. Daneben besitzt Christus als
weitere Form die scientia visionis. Dieses Wissen ist den anderen Men-
schen erst im ewigen Leben gegeben. Christus als géttlicher Logos be-
sitzt selbstverstindlich gottliches Wissen. Als vollkommener Mensch
muss ebenso ein geschaffenes Wissen (,,scientia creatura®) angenommen
werden (STh III q. 9 a. 1). Dieses Wissen ergibt sich aus folgenden
Griinden: a) Die Vollendung der Seele: Die Seele ist in sich aufnah-
mefihig fir alles, was der Verstand erfassen kann. Diese Moglichkeit
bliebe jedoch unvollendet, solange sie nicht in die Wirklichkeit Gberfithrt

? Zur thomasischen Konzeption der Theorie der scientia Christi siehe: SCHEFFCZYK,
Leo: Der Wandel in der Aunffassung vom menschlichen Wissen Jesu bei Thomas von Agquin und seine
bleibende Bedentung fiir die Frage nach den Prinzipien der Problemlosung. In: MThZ 8 (1957) 278—
288; GOSSMANN, Elisabeth: Der Christologietrakiat in der Summa Halensis, bei Bonaventura und
Thomas von Aguin. In: MThZ 12 (1961) 175-191; ERNST: Die Lebre der hochmittelalterlichen
Theologen, 189-205; KAISER, Philipp: Das Wissen Jesu in der lateinischen (westlichen) Theologie.
Regensburg: Pustet 1981, 150-167; WEBER, Edouard-Henri: Le Christ selon saint Thomas
d'Agquin. Paris: Desclée, 1988, 199227, TORRELL, Jean-Pierre: S.Thomas d’Aquin et la
science du Christ. Une relecture des questions 9—12 de la , tertia pars* de la somme de théologie. In:
BONINO, Serge-Thomas (Hg.): Saint Thomas an XXe. siécle. Collogue du centenaire de la
wRevue thomiste® (1893—-1992). Toulouse, 25—-28 mars 1993. Paris: Editions Saint Paul 1994,
394-409; TORRELL, Jean-Pierre: Le Christ en ses mystéres. La vie et Panvre de Jésus selon saint
Thomas d’Aquin. Bd. 1. Paris, Desclée 1999, 135-149.



Vom Wissen Jesu 573

wird. Die Seele Christi muss folglich neben dem gottlichen Wissen noch
ein kreaturliches Wissen haben, sonst wire Christi Seele unvollkomme-
ner als die Seelen der iibrigen Menschen. b) Mit dem Wesen der mensch-
lichen Seele ist notwendigerweise ein geschaffenes Wissen gegeben.
Christus besitzt ebenso das Wissen der Seligen im Schauen Gottes
(STh IIT g. 9 a. 2; q. 10). Der heutige Leser der thomasischen Christo-
logie erwartet nach den grundsitzlichen Erwigungen die Aussage, dass
Christus ein geschaffenes Wissen habe, das dem unsrigen gleicht. Der
theozentrisch argumentierende Theologe des Mittelalters erortert jedoch
zunichst eine andere Form des Wissens. Christus wird bereits das
Wissen der Schau der Seligen zugesprochen. Der vorgenommene Argu-
mentationsgang manifestiert die Tatsache, dass Christus unser Heil ver-
ursacht. Das Heil, das Gott den Menschen zuspricht, ist endgiiltig — die
visio beatifica. Die Ursache hat selbst in sich, was sie verursacht: Chris-
tus besass von Anfang an die Gottesschau.!” Thomas unternimmt nicht
den Versuch, die selige Gottesschau Christi zu begriinden, diese Tat-
sache stellt fir ihn eine gegebene Glaubenswahrheit dar. In dieser quaes-
tio zeigt er nur die Griinde fiir deren Konvenienz.!! Neben der seligen
Gottesschau besitzt Christus ein eingegossenes Wissen (STh III q. 9 a. 3;
q. 11). Hierbei greift Thomas auf die Tradition zuriick. Das Schema
»cognitio matutina — vespertina® (vgl. STh IIT q. 9 a. 2) der augustini-
schen Tradition wird allerdings modifiziert. Die dem Menschen gemisse
Erkenntnis realisiert sich ,,per abstractionem®. Fur die eventuelle An-
nahme einer ,,cognitio rerum in seipso (per species infusa)“ wird nun
eine neue Begrindung gesucht. Hatte Augustinus die Voraussetzung die-
ses Wissens psychologisch verstanden, so behandelt Thomas diese Aus-
sage jetzt theologisch. Die Weisheit Christi ist vollkommen, denn in
Christus ist alle Weisheit, die Gott einem Menschen mitteilen kann. Die
Erkenntnis Christi wird unter ihrem Gottesgabencharakter betrachtet.
Die ,,scientia infusa® versteht Thomas als eine Vervollkommnung der
menschlichen Potenzialitit. Die ,,visio per essentiam®, so grenzt Thomas
diese vom eingegossenen Wissen ab, kann diese Potenzialitit nicht
ausfillen (STh III q. 9 a. 3). Beide Weisen des Wissens, die selige Got-

tesschau wie das eingegossene Wissen, sind jedoch aufeinander bezogen,

10 Et ideo oportuit quod cognitio ipsa in Dei visione consistens excellentissime
Christo homini conveniret, quia semper causam oportet esse potiorem causato® (STh III
q.9a2).

11 Zur Bedeutung der visio im Rahmen der thomasischen Erkenntnislehre siehe:
SCHILLEBEECKX, Edward: Das nicht-begriffliche Erkenntnismoment in unserer Gotteserkenntnis
nach Thomas von Aguin. In: DERS.: Offenbarung und Theologie. Mainz: Grinewald 1965, 225-
293; TORRELL, Jean-Pierre: La vision de Dien ,,per essentiam" selon saint Thomas d’Aguin. In:
DERS.: Recherches thomasiennes. Etudes revues et angmentés. Paris: Vrin 2000, 177-197.



574 Wolfgang W. Miiller

sie sind erginzende Betrachtungen der menschlichen Erkenntnis Christi.
Die scientia infusa als cognitio vespertina wird durch die Schau der
Dinge im Wort (als cognitio matutina) bestitigt (STh III q. 9 a. 3, ad 2).
M.a.W.: Hohepunkt der menschlichen Erkenntnis ist die Gotteser-
kenntnis. Die menschliche Erkenntnis der Welt (= Gabe Gottes) wird
durch die Gottesschau nicht ausgeschlossen, sondern bestitigt. Das ein-
gegossene Wissen erlaubt der Seele Christi alles zu erkennen, was der
Mensch mit dem Licht seines titigen Verstandes zu erkennen vermag,
d.h. die Gesamtheit allen menschlichen Wissens. Die Leistung der einge-
gossenen Tugend beschrinkt sich jedoch nicht darauf, sondern mittels
des eingegossenen Wissens erkennt Christus alles, was dem Menschen
nur durch gottliche Offenbarung bekannt wird, sei es durch die Gabe der
Weisheit, der Weissagung oder durch irgendeine andere Gabe des HL
Geistes. Dies alles erkennt die Seele Christi ,,abundantius et plenius®,
anders als die tbrigen Seelen. Thomas schrinkt jedoch ein, dass die
»essentiam Dei® durch das eingegossene Wissen nicht erkannt wird. Der
Grundzug einer negativen Theologie des Konzils von Chalkedon wird
respektiert, denn die Seele Christi vermag keineswegs die Wesenheit
Gottes vollkommen zu begtreifen.!? Die visio meint ein Schauen, aber
nicht ein Begreifen, denn Gott bleibt selbst fiir die Seele Christi unaus-
schopflich.

Christus besitzt auch ein durch Erfahrung erworbenes Wissen. Der
menschlichen Natur Christi fehlt nichts von all dem, ,;was Gott unserer
Natur eingepflanzt hat* (STh IIT q. 9 a. 4). Die menschliche Natur be-
sitzt nicht nur einen aufnehmenden, sondern auch einen titigen Ver-
stand.!®> Thomas von Aquin ist der erste scholastische Theologe, der ein
solches Wissen fir Christus annimmt. Christus, vollkommen Gott und
vollkommen Mensch, ist zugleich viator und comprehensor!* (STh III q.
15 a. 10). Als viator ist er auf die gottliche Heimat hin unterwegs und
teilt das Schicksal der Menschheit. Mit der menschlichen Natur nahm
Christi Leib auch die leiblichen Mingel (,,defectus corporis®) an, m.a.W.:
Christi Leib ist noch Schmerz und Tod unterworfen (STh III, q. 14 a.1 u.

12 Tdeo dicendum quod anima Christi nullo modo comprehendit divinam essentiam*
(SThIII q. 10. a. 1).

13 In der Lehre lisst sich bei Thomas eine Weiterentwicklung dieser Fragestellung
nachweisen. Mit der Ablehnung eines erworbenen Wissens im Sentenzenkommentar
(Sent. ITI d 18, a 3, ad 5) folgt er der damaligen Lehrtradition.

14 STh III q. 15 a. 10. Im Hinblick auf die Differenz zwischen viator und compre-
hensor gilt fiir Christus: ,,Gratia autem viatoris cum sit deficiens a gratia comprehensoris,
habet mensuram minorem respectu comprehensoris. Unde manifestum est quod Christus
in primo instanti suae conceptionis accepit non solum tantam gratiam quantam compre-
hensores habent, sed etiam omnibus comprehensoribus maiorem® (STh III q. 34 a. 4).



Vom Wissen Jesu 575

2). Christus ist comprehensor, insofern er die der Seele eigentiimliche
Seligkeit besitzt.!>

Im Rahmen der scholastischen Diskussion um das Wissen Jesu bildet der
Ansatz des Aquinaten ein Novum. Thomas legt eine differenzierte Theo-
rie des Wissens Christi vor, die in der Folge schulbildend wurde. Bis ins
20. Jh. hinein galt dieser systematische Entwurf einer Theorie des Wis-
sens Christi als Richtschnur zur spekulativen Behandlung der entspre-
chenden Problematik. Diese Theorie erlaubt(e), Christus bei voller Wah-
rung seiner eigenen Personalitit, die jene des gottlichen Logos ist, den-
noch ein menschliches Ich zuzusprechen. Das Zusammendenken der
visio beatifica mit der tibetlieferten Szene am Olberg, dem Leiden Christi
am Kreuz, hat stets die theologische Reflexion herausgefordert! So hat
beispielsweise Melchior Cano vorgeschlagen, die visio beatifica im Mo-
ment der Passion Christi als ausgesetzt zu denken.!6 Durch die histo-
risch-kritische Exegese und das verstirkte Bedenken der Geschichtlich-
keit des Christusereignisses ist diese spekulative Synthese briichig ge-
worden.!” Die scholastische Theorie der scientia Christi ist von dem Ge-
danken der Vollendung her konzipiert. Die Begriindung hierfiir liefert
die Personeinheit der Menschheit Christi mit dem gottlichen Logos. Die
Behandlung der Fragestellung vom Moment der Vollendung anzugehen,
birgt eine Gefahr in sich. In Folge kann nidmlich das geschichtliche
Moment des Christusereignisses als defizitir (beziiglich der Idee der
Vollendung) gedacht und beurteilt werden.

II. 1.ehramtliche Aussagen

Gregor der Grosse, der in den Agnoetenstreit eingreift, behandelt in
seinem Brief die Frage, was Christus weiss. Das Urteil lautet: ,,Res autem
valde manifesta est, quia quisquis Nestorius non est, Agnoita esse nulla-
tenus potest™ (DH 476). Es wird hierbei keine Unterscheidung zwischen

15 Et ideo simul erat comprehensor, inquantum habeat animae propriam: et simul
viator, inquantum tendebat in beatitudinem secundum id quod ei de beatitudine deerat*
(STh III q. 15 10).

16 MELCHIOR CANO: De Jocis theol. XII, ch. 13. Ed. H. Serry, Bassani, 1746, S. 447.

17 Zur ilteren Diskussion dieser Thematik sieche: RAHNER, Karl: Dogmatische Erwi-
gungen iiber das Wissen und Selbstbewnsstsein Christi. In: Schriften zur Theologie, Bd. 5, 222—
245, ebd., 224 Anm. 4; KAISER, Philipp: Das Wissen Jesu Christi, aaO., 11 Anm. 1, 12
Anm. 2. Des Weiteren: TERNUS, Joseph: Das Seelen- und Bewusstseinsleben Jesn. Problem-
geschichtlich-systematische Untersuchung. In: GRILLMEIER, Alois / BACHT, Heinrich (Hgg.):
Das Konzil von Chalkedon. Geschichte und Gegenwart. Bd. 3. Wiirzburg: Echter 1954, 81-237;
GRILLMEIER, Alois: Mit ihm und in ibm. Christologische Forschungen und Perspektiven. Freiburg
i.Br./Basel/Wien: Herder 1975, 690-715.



576 Wolfgang W. Miiller

einem Wissen, das der menschlichen Natur und einem Wissen, das der
gottlichen Natur entspricht, gemacht.

Mit dem Aufkommen des Modernismus hat sich das Lehramt vet-
schiedentlich zu Fragen des Selbstbewusstseins Christi gedussert. Das
Dekret des Hl. Offiziums vom 5. Juni 1918 bestitigt die thomasische
Lehre der scientia Christi (DH 3645-3647). Die Enzyklika Mystici Cor-
poris bestitigt die lehramtliche Position der Tradition. Die selige Schau
Christi tbertrifft das Vermogen des menschlichen Geistes (DS 3812). In
neuerer Zeit wird die Frage wieder aufgegriffen. Die Studie der Interna-
tionalen Theologischen Kommission ,,Ausgewihlte Fragen zur Christo-
logie®, im Jahr 1981 publiziert, spricht von der Aufgabe der Theologen,
alle Aspekte und Werte des Christusgeheimnisses in eine Synthese zu
bringen, die die bewihrten Ergebnisse der Exegese und die Kenntnisse
der Heilsgeschichte beriicksichtigt.

,Dariber hinaus®, so fihrt das Dokument fort, ,bleiben die Ausserst
schwierigen Fragen nach Bewusstsein und Wissen Christi und nach der Art
und Weise, in der der absolute und universale Wert der durch Christus ein
fir allemal und fir alle vollbrachten Etl6sung verstanden werden kann.*18

Die Internationale Theologische Kommission hat sich der theologischen
Frage nach dem Selbst- und Sendungsbewusstsein Christi nochmals im
Jahr 1983 angenommen. Ein Studienprojekt der Kommission fragt nach
dem Inhalt des Wissens Christi, der Gott und Mensch ist, sowie nach
dem ontologischen Status dieses Wissens.!” Das Leben Jesu legt Zeugnis
von der Sohnesbeziehung ab, die Leben und Verkindigung Jesu Christi
auszeichnet. Jesus Christus ist sich bewusst, der einzige Sohn Gottes und
in diesem Sinn selber Gott zu sein. Die Sohnesbeziehung impliziert zwei
hermeneutische Uberlegungen. Einerseits partizipiert das Bewusstsein
Jesu an der Einzigartigkeit und Geheimnishaftigkeit seiner Person, die
sich einer rein rationalen Betrachtung entzieht, andererseits gilt es fur
das Selbstbewusstsein Jesu von einer anthropologischen Sicht auszuge-
hen. Kénnte man Vertrauen haben in einen Retter, der sich selber nicht
als solcher erkannte oder es nicht sein wollte?

Ehe Jesu Christi Mysterium den Menschen kund wurde, bestand in
der menschlichen Wahrnehmung des Bewusstseins Jesu eine einzigartig
tiefe Sicherheit: die seiner Beziehung zum Vater. ,,Die Anrufung Gottes

18 _Ausgewiblte Fragen zur Christologie. Eine Studie der Internationalen Theologenkommission.
In: HerKorr 35 (1981) 137-145, hier 141.

19 Jesu Selbst- und Sendungsbewnsstsein. Dokument der Internationalen Theologenkommission.
In: TkaZ 16 (1987) 38—49. Die moderne Fragestellung nach dem Selbst- und Sendungs-
bewusstsein Jesu in klassischer Fachsprache formuliert wiirde lauten: Quid scitur a Jesu
Christo? Quomodo haec cognoscuntur a Verbo Incarnato?



als ,Vater® beinhaltet folglich das Bewusstsein, das Jesus von seiner
gottlichen Autoritit und seiner Sendung hatte.“?? Dieses Bewusstsein
Jesu von seiner einzigartigen Sohnesbeziehung ist die Grundlage und
Voraussetzung seiner Sendung. Umgekehrt kann von dieser Sendung auf
das Bewusstsein Jesu geschlossen werden. Das Bewusstsein Jesu kann
vom historischen Standpunkt her aus der urspriinglichen Verkiindigung
iiber Jesus gefolgert werden. Die jesuanische Verkiindigung griindet, so
das Dokument, auf Jesu eigenem Bewusstsein. Das jesuanische Bewusst-
sein impliziert die soteriologische Dimension seines Lebens:

»Das Bewusstsein Christi, vom Vater gesandt zu sein fiir das Heil der Welt
und fiir die Berufung aller Menschen zum Volke Gottes, beinhaltet auf
geheimnisvolle Weise die Liebe zu allen Menschen, so dass wir alle sagen
kénnen: ,Der Sohn Gottes hat mich geliebt und sich fiir mich hingegeben®
(Gal 2, 20; GS 22, § 3).“n

Das Lehramt verteidigt den kirchlichen Glauben an Jesus Christus, wenn
es die Lehre von der Vollendung des Wissens und der Gottesschau des
irdischen Jesus in Erinnerung ruft. Das wirkliche Menschsein Jesu und
seine geschichtlichen Bedingungen diirfen jedoch nicht als Antizipation
ihrer himmlischen Vollendung in der Teilhabe an der Allwissenheit Got-
tes verstanden werden. Den irdischen Jesus nicht mit seinem Sohnesbe-
wusstsein zu denken wire ebenso falsch wie die Gottheit Jesu mit Be-
rufung auf die Geschichtlichkeit Jesu radikal in Frage zu stellen. Die
lehramtlichen Texte betonen insgesamt die Einheit, ohne sich jedoch auf
eine bestimmte Theorie des Wissens Jesu festzulegen oder eine Wertung
der in der Tradition bekannten Modelle vorzunehmen.

II1. Der Ansatg von Karl Rahner

Kar]l Rahner nimmt in seiner Christologie die neuzeitliche Fragestellung
auf und baut die klassische Lehre vom Wissen Christi in seine trans-
zendentale Christologie ein. Die klassische Christologie schreibt Jesus in
seinem irdischen Leben eine Unmittelbarkeit seines Bewusstseins zu
Gott zu. Rahner weiss um die Verstehensschwierigkeit des modernen
Menschen beziiglich der mittelalterlichen Lehre des Wissens Jesu.
Gleichwohl geht er vom Gedanken eines Wissens Jesu aus. Die mit dem
Wissen ausgedriickte Unmittelbarkeit Jesu nennt die Schule eine visio
immediata, die sie jedoch nicht als beata qualifiziert. Rahners Uberle-
gungen setzen beim Konzil von Chalkedon ein. Der Begriff der Hypos-
tase driickt die ontologische Voraussetzung eines erfahrungsgestiitzten

20 Jesu Selbst- und Sendungsbewnsstsein. In: TkaZ 16 (1987) 42.
21 Jesu Selbst- und Sendungsbewnsstsein. In: TkaZ 16 (1987) 47.



578 Wolfgang W. Miller

und weltvermittelnden Wissens von Gegenstinden aus. Bei Jesus Chris-
tus artikuliert die Hypostase die in seinem Leben und Sterben sich
bewihrende konstitutive Relation zu Gott. Die Hypostase ist der Seins-
grund seiner personalen Identitit. Diese besondere Hypostase ist jedoch
nicht die Relation eines Geschopfs zu seinem Schopfer (so wie bei jedem
Menschen), sondern die des Wortes Gottes zum sich dazu aussprechen-
den Vater. Das zum Wesen Gottes gehérende Wort ist demnach der per-
sonale Triger der menschlichen Natur Jesu. Rahner setzt bei einer
Grundaussage der thomasischen Erkenntnislehre an. Sein und Beisich-
sein bedingen sich als Momente der einen Wirklichkeit gegenseitig. Da-
rum ist ein Seiendes in dem Masse bei sich als es Sein hat oder ist. Diese
Aussage wird in einem weiteren Schritt auf die hypostatische Union
appliziert. Die unio hypostatica ist die ontologisch héchste Aktualisation
einer geschopflichen Wirklichkeit, die hochste Seinsweise, die es ausser-
halb Gottes tiberhaupt geben kann. ,,Die Unio hypostatica besagt die
Selbstmitteilung des absoluten Seins Gottes, so wie es im Logos sub-
sistiert, an die menschliche Natur Christi als die von ihm hypostatisch
getragene.“?? Besagt die hypostatische Union ein Ansichnehmen der
menschlichen Natur durch die Person des Logos, dann kann es als Akt
der potentia oboedientalis als des radikalen Angenommenwerdenkdn-
nens seitens der Kreatur gedacht werden.

Die ontologisch hochste Bestimmtheit der kreatiirlichen Wirklichkeit
Christi muss, nach dem thomasischen Axiom, notwendigerweise bewusst
sein, denn das ontologisch Hohere kann nach diesem Axiom bewusst-
seinsmissig nicht tiefer sein als das ontologisch Niedrigere. Das mensch-
liche Selbstbewusstsein Jesu, das in der ontologischen Selbstmitteilung
grindet, muss ein Moment des Beisichseins der menschlichen Subjekti-
vitit sein.

Rahner wendet sich gegen ein idealistisches Verstehen des Wissens.
Das Wissen als vielschichtiges Gebilde kann sich auf verschiedene Be-
wusstseins- und Wissensdimensionen beziehen und sich von daher zu-
gleich als gewusst und nicht gewusst manifestieren. ,,Das menschliche
Bewusstsein ist ein unendlich vieldimensionaler Raum.“2?? So kann es re-
flex Bewusstes und Randbewusstes, Bewusstes und ausdriicklich Be-
merktes, ein gegenstindlich-begriffliches Bewusstsein und ein untrans-
zendental und unreflex am subjektiven Pol des Bewusstseins ange-
siedeltes Wissen geben. Es gibt dariiber hinaus Gestimmtheit und satz-
haftes Wissen, zugelassenes und verdringtes Wissen, seelische Vor-
kommnisse und deren reflexe Interpretation. Es gibt das Wissen unge-

22 RAHNER: Dogmatische Erwigungen, 234.
23 RAHNER: Dogmatische Erwigungen, 228.



Vom Wissen Jesu 579

genstindlicher Art des formalen Horizontes, ,innerhalb dessen ein be-
stimmter erfasster Gegenstand zu stehen kommt, als ungegenstindlich
bewusste apriorische Bedingung des aposterisch erfassten Gegenstandes
und das Wissen um diesen selbst.“?* Indem sich Rahner gegen eine Re-
duktion der Erkenntnis einzig auf die gegenstindliche Erkenntnis wehrt,
schliesst er das Bedenken der hypostatischen Union als bloss ontischer
Zusammenhang zwischen zwei sachhaft gedachten Wirklichkeiten aus.
Hypostatische Union und visio immediata werden in der anthropo-
logisch-transzendentalen Christologie Rahners als die absolute Vollen-
dung des endlichen Geistes verstanden. Eine solchermassen verstandene
,Bewusstseinschristologie‘ impliziert das Zusammendenken einer einma-
ligen Einheit des menschlichen Bewusstseins Jesu mit dem Logos in ,,ra-
dikalster Nihe, Einmaligkeit und Endgiiltigkeit®.2>

Rahners Ansatz erlaubt zugleich das Denken des Modus dieser Gott-
unmittelbarkeit Jesu. Die Gottunmittelbarkeit Jesu ist als eine Grund-
befindlichkeit des Geistes Jesu von det substanziellen Wurzel dieser
kreatiirlichen Geistigkeit her zu denken. Eine Gottunmittelbarkeit gehort
zum Wesen einer geistigen Person, nimlich als unthematische Gestimmt-
heit, als unreflex gegebener Horizont, innerhalb dessen sich das geistige
Leben dieses Geistes abspielt. Die Grundbefindlichkeit Jesu zeichnet
sich ebenfalls durch diese Gottunmittelbarkeit aus. Sie ist ein inneres
Moment ,,subjektiver Art an der hypostatischen Aufgenommenheit die-
ser menschlichen Geistigkeit Jesu durch den Logos®“.26 Nach Karl Rah-
ner ist die so skizzierte Grundbefindlichkeit jenes Wissen, das den Frei-
heitsraum erdffnet, um frei und personal handeln zu kénnen. Dieser
Freiheitsraum verweist von sich auf die Transzendenz der Unendlichkeit
Gottes, als die Bedingung der Moéglichkeit der Freiheit an sich.

Fir Rahner ist damit in methodologischer Sicht zugleich der Schluss
gegeben, dass sich weder Dogmatik noch Exegese der (nicht definierten)
Lehre der unmittelbaren Schau Gottes durch die menschliche Seele Jesu
wihrend seines irdischen Lebens verschliessen diirfen.?” Der vorgestellte
Ansatz Rahners kann im Blick auf die heilsgeschichtliche Dimension des
Lebens Jesu geweitet werden.

24 RAHNER: Dogmatische Erwigungen, 228.
25 RAHNER: Dagmatische Erwigungen, 235.
26 RAHNER: Dogmatische Erwéigungen, 238.
27 Vgl. RAHNER: Dogmatische Erwigungen, 244.



580 Wolfgang W. Miller

IV, Die exegetische Fragestellung

Die Frage nach dem Selbstbewusstsein Jesu Christi, das sich exegetisch
erheben lisst, scheint in Konflikt mit dem dogmatischen Christusbild zu
stehen. Gleichwohl hat diese Frage eine zentrale Bedeutung fiir die Be-
handlung des eschatologischen (Selbst-)Verstindnisses Jesu. Dem heuti-
gen Leser des Neuen Testaments scheinen die Aussagen der Angst Jesu,
seines Unwissens, seiner menschlichen Offenheit niher zu stehen als die
dogmatischen Aussagen des kirchlichen Christusglaubens, die zugleich
die volle Gottheit Christi betonen. Die systematische Arbeit hat die
Aufgabe, den Ergebnissen der historisch-kritischen Exegese gerecht zu
werden und dabei doch dogmatische Aussagen des Christusbekennt-
nisses zu treffen. Die historisch-kritische Lektiire der neutestamentlichen
Schriften bringt es mit sich, ,,dass der Versuch, die Geschichte der
Selbstinterpretation Jesu zu erheben — sofern es eine solche tberhaupt
gab —, heute schwieriger und leichter zugleich denn je ist.“?8 Generell
lisst sich sagen, dass die neutestamentlichen Texte keine psychologi-
schen Texte sind. Sie sind am Sein und nicht am Bewusstsein Jesu inte-
ressiert. Sie fragen gegebenenfalls nach dem Messias-Sein Jesu, aber
nicht nach seinem messianischen Selbstbewusstsein.?” Die Beschiftigung
mit den Urspriingen christlichen Glaubens aus Person, Wirken und Ge-
schick Jesu von Nazaret manifestiert einerseits das stete historische Inte-
resse der dogmatischen Christologie, andererseits wehrt es der Gefahr
ihrer naiven oder ideologischen Vereinnahmung. Die historische Jesus-
frage findet sich inmitten der Relativitit historischer Erkenntnis. Jede
Jesusdarstellung ist damit eine Konstruktion. Die Konstruktion des
Historischen, die Vergangenheit und Gegenwart zusammenbindet, ist
eine Erzihlung, die sich an Quellen orientiert weiss.3

Bereits Anton Vogtle, der die Anregungen der dogmatischen Christo-
logie aufgreift, verweist auf eine Spur, die es ermdglicht, Gber den tiefen
Graben zwischen Exegese und Dogmatik in der Frage nach dem Selbst-
verstindnis Jesu eine Briicke zu bauen. Jesu Sendungsautoritit ist in
ihrer Einzigartigkeit historisch unableitbar. Die Annahme eines echten
Fortschreitens Jesu in der Erkenntnis des gottlichen Heilsplanes und der

28 VOGTLE, Anton: Exegetische Erwdgungen iiber das Wissen und Selbstbewusstsein Jesu. In:
VORGRIMLER, Herbert (Hg.): Gott in Welt. FS Karl Rahner. Bd. 1. Freiburg i.Br./Basel/
Wien: Herder 1964, 608—667, hier 621.

29 GNILKA, Joachim: Jesus von Nagaret. Botschaft und Geschichte. Freiburg i. Br. /Basel/
Wien: Herder 1993, 251-267 (S. 267 weitere Lit. zum exegetischen Aspekt der Thema-
tik!).

30 Vgl. dazu: SCHROTER, Jens: Jesus und die Anfinge der Christologie. Methodologische und
excegetische Studien 3u den Urspriingen des christlichen Glaubens (= Biblisch-theologische Studien
47). Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 2001, 220-223.



Vom Wissen Jesu 581

Art seiner Verwirklichung kann im judischen Kontext der Reich-Gottes-
Verkiindigung Jesu gesehen werden.! Die Verkiindigung Jesu schreibt
sich in Reichtum und Vielfalt messianischer Erwartungen in frihjidi-
scher Zeit ein. Die christologische Re-Interpretation jiidischer Messias-
hoffnung(en) muss die jidische An-Frage dieser Kategorie aushalten.3?

V. Ein Lisungsvorschlag

Der Dominikaner Jean-Pierre Torrell verweist in seinen theologiege-
schichtlichen Untersuchungen zur thomasischen Theorie des Wissens
Jesu auf einen Weg, der zu einer Verstindigung mit der (heils-) ge-
schichtlichen Betrachtung des Lebens Jesu fiihren kann.

Torrell weiss um die Einwinde, die der Lehre vom Wissen Jesu heute
entgegengebracht werden.?® Auch fiir Thomas stellt sich die Frage, wie
die visio immediata und Gethsemane, Passion und Tod am Kreuz zu-
sammengedacht werden kénnen. Thomas handelt diese Frage system-
immanent im Rahmen der Lehre der Leidenschaften (,,passiones®) ab.
Mit Aristoteles geht Thomas einig, dass es eine Unmdoglichkeit ist, im sel-
ben Subjekt zur gleichen Zeit zwei verschiedene, sich widersprechende
Leidenschaften anzunehmen.?* Dies, so Thomas, treffe jedoch bei Jesus
Christus nicht zu (STh III q. 46 a. 8 ad 2). Im Falle Christi gibt es eine
Autonomie des Spiels der verschiedenen Krifte. Diese Autonomie be-
wirkt, dass jede Leidenschaft sich nur auf ihr eigenes Objekt bezieht und
sich nicht auf andere Objekte ausdehnt. Mit einem Zitat von Johannes
von Damaskus stutzt Thomas seine Ansicht: ,,Die Gottheit Christi liess
das Fleisch das tun und leiden, was ihm eigentiimlich ist® (De fide
orthodoxa, ITI, 19 [PG 94, col. 1080; STh III q. 46 a. 8 sed contra]). Ein
analoger Fall nimmt Thomas bei den Tugenden Christi an. Voll der
Gnade besisse Christus alle Tugenden. Er besitzt jedoch nicht die Tu-
gend des Glaubens, da er die visio beatifica hat (STh III q. 7 a. 2-3).
Scholastisch formuliert: Bevor die Frage nach dem ,quid sit® der visio
gestellt wird, muss die Frage nach dem ,an sit beantwortet werden.

31 Vgl. VOGTLE: Exegetische Erwdgungen, 624£f., 666.

32 Siehe dazu etwa: Jahrbuch fiir Biblische Theologie. Bd. 8: Der Messias. Neukirchen-
Vluyn: Neukirchener Verlag 1993.

33 TORRELL, Jean-Pierre: S. Thomas d’Aquin et la science du Christ, 2a0. Autoren, die die
klassische Theorie ablehnen listet Jean Galot auf: GALOT, Jean: Le Christ terrestre et la
viston. In: Greg 67 (1986) 429—-450. Der traditionellen Darstellung der thomasischen Leh-
re folgt: ERNST: Die Lehre der hochmittelalterlichen Theologen von der vollkommenen Erkenntnis
Christi. 2a0.

34 Sententia liber Ethicorum, V11, 14, 1154 a—1154 b 34, Opera omnia, 46/2, 434-439.
Bei Thomas: ,,Quod tristitia, si sit vehemens, non solum impedit delectationem contra-
riam, sed quamcumque; et e conversio® (STh IIT q. 46. a 2).



582 Wolfgang W. Miiller

Dieser Zugang verweist nochmals auf die Bedeutung der Geschicht-
lichkeit Christi. Nach der thomasischen Erkenntnistheorie kann das gott-
liche Wissen seitens der Menschen nicht tiber die visio gedacht werden.
Die visio ist begrifflich nicht konstruierbar. Damit ein menschlicher In-
tellekt etwas erkennen kann, bedarf es der Rezeption von Erkennt-
nisbildern (,,species®). So nimmt Thomas fir Christus eine andere Art
der Erkenntnis an, dies leistet die scientia infusa. In dem eingegossenen
Wissen erkennt Christus die Dinge in ihrer eigenen Natur, die Christi
Menschengeist angemessen sind.?> Das eingegossene Wissen stromt in
die Seele durch ein Licht von oben und entspricht der Natur der Engel
(vgl. STh III q. 9 a. 4). Da Christus aber kein Engel ist, realisiert sich die
Rezeption dieser Erkenntnisbilder bei Christus nach menschlichen Be-
dingungen. Somit ist der Zugang zur dritten Form des Wissens gefun-
den: Die scientia acquisita erlaubt das Denken eines geschichtlichen Wis-
senserwerbs Christi. Diese Verbindung der drei Modi des Wissens lassen
die Frage nach der visio Christi nicht nur nach dem Prinzip der Perfek-
tion (wie die Schule) verstehen, sondern erlaubt ebenso das Bedenken
einer heilsgeschichtlichen Weise der ,perfectio®3¢ Diese heilsgeschicht-
liche Sicht schliesst sich an das Prophetische an. Fiir Thomas kann sich
die Prophetie (,Jumen intellectuale, propheticum®) einzig durch das lu-
men, ohne Zuhilfenahme der species realisieren.?” Die menschliche Seele
des Logos ist von einem hoheren Licht erfiillt, die das Geist- und
Lichterfiilltsein der Propheten tibersteigt. Die heilsgeschichtliche Be-
trachtung der Frage nach dem Wissen Jesu kann , messianisches Licht*
genannt werden, das ebenso die Quelle prophetischer Inspiration ist.3
»L’dame du Christ recoit aussi du Verbe ou du Saint-Esprit une lumiére
infuse par laquelle il lui est possible de connaitre le plan de Dieu sur

35 Scientia indita sive infusa, per quam cognoscit res in propria natura per species
intelligibiles humanae menti proportionata® (STh III q. 9 a. 3).

36 Le partage pat le Christ de notre condition humaine contraine sa soumission 2 un
certain nombre des contraintes ou des servitudes que nous connaissons. Méme si ces
limites sont réduites au minimum, elles existent cependant et sont reconnues dans une
certaine mesure, et cela écarte encore de fait un emploi sans nuance du principe de
perfection® (TORRELL: Le Christ en ses mystéres, 148).

3 Vgl. TORRELL, Jean-Pierre: Théorie de la prophetie et philosophie de la connaissance aux
environs de 1230. La contribution d’Huges de Saint-Cher. Louvain: Spicilegium Sacrum Lova-
niense 1977, 222-226.

38 Jean-Pierre Torrell schligt vor, dieses Licht Christi entweder ,,christisches Licht
oder ,messianisches Licht“ zu nennen, vgl. TORRELL: §. Thomas d’Agquin et la science du
Christ, 407f. Im Gesamtduktus der vorgeschlagenen These wird im Folgenden der Begriff
,messianisches Licht“ ibernommen, da er stirker den heilsgeschichtlichen Aspekt der
Fragestellung hervorhebt.



Vom Wissen Jesu 583

Phumanité [...] le Christ reste ainsi pleinement soumis a sa condition
humaine.“%

Der mittelalterliche Traktat De scientia Christi teilt mit der neuzeitlichen
Behandlung der Problematik das erkenntnistheoretische Interesse. Der
Frage, wie Jesu Wissen und Selbstbewusstsein angesichts der kirchlichen
Christologie beschaffen sind, gilt das theologische Interesse in beiden
Perioden. Die thomasische Theorie des Wissens Christi unter dem A-
spekt des messianischen Lichtes zu lesen erlaubt eine Briicke zwischen
kritisch-historischer Sicht des Lebens Jesu und dem kirchlichen Christus-
glauben zu schlagen. Mittels dieser Zugangsweise lisst sich ebenfalls der
Ansatz Rahners in heilsgeschichtlicher Intention weiten. Das Moment
der Messianitiat Christi bildet demnach einen Ansatzpunkt, das Selbst-
verstindnis Jesu sowohl in exegetischer wie in dogmatischer Sicht zu
betrachten, um zur Aussage ,Jesus der Christus zu kommen. Beide Dis-
ziplinen der Theologie kénnen mit ihren spezifischen Methoden arbei-
ten, um entsprechende Aussagen zu formulieren. Exegese und Dogmatik
befinden sich ,in statu viatoris‘ beztiglich einer theologischen Reflexion
der Person und des Werkes Jesu Christi. Beide Wissenschaften verfolgen
mit ihren Methoden das Ziel, den geoffenbarten Logos in seinem unauf-
losbaren Geheimnis zur Geltung zu bringen. Es geht beiden darum,

»das Gottliche, das historisch Unableitbare, vor und tber dem Mensch-
lichen, dem ,Geschichtlichen® des Phinomens Jesus von Nazareth nicht zu
tibersehen und das Menschliche, das ,Geschichtliche’ neben dem Gott-
lichen nicht zu verkiirzen.“40

Das Wissen und Bewusstsein Christi als Eckdaten einer christologischen
Reflexion tiber das Selbstverstindnis des vorosterlichen Jesus von Naza-
ret kann in die messianische Hoffnung Christi eingeschrieben werden.

»Wahrscheinlich kommt das Messiaspridikat seinem [Jesu, Vf.] Sendungs-
anspruch am nichsten, wenn man dazu zwei wesentliche Verinderungen
mit einschlieBt: Jesus geht zum Kreuz. Er rettet sein Volk nicht durch
einen Sieg lber seine Feinde, sondern stellt sich ihm paradoxerweise als
der Getotete dat. Und es verbindet ihn mit Gott, den er seinen Vater
heiBt, das Band einmaliger Sohnschaft.“4

39 TORRELL: S. Thomas d’Aquin et la science du Christ, 409. Im Blick auf die immanente
Problematik der Theorie des Wissens Christi bei Thomas fihrt Torrell weiter fort: ,,Nous
échappons a la géne que ressentait S. Thomas quand il devait concéder que la connais-
sance par species infuses relevait bien plutét du mode de la connaissance angélique que
de la connaissance humaine® (ebd.).

40 VOGTLE: Exegetische Erwdgungen, 667.

41 GNILKA: Jesus von Nagaret, 266.



584 Wolfgang W. Miiller

Die Herausarbeitung der klassischen christologischen Themen bleibt mit
der Messiaserwartung des alten Bundes verknipft. In diesem Zusam-
menhang ist nicht auf die verschiedenen Messiasvorstellungen des Juden-
tums zur Zeit Jesu einzugehen.*? Die kirchlichen Aussagen zur Gottes-
sohnschaft Christi kénnen mittels des Begriffs des ,,messianischen
Lichts® geschichtlich gedacht werden. Mit Karl Rahner ist einsehbar,
dass das Wissen Christi als Sohn Gottes nicht als defizientes Seinsmodus
zu verstehen ist, sondern als geschichtliche Entfaltung der Seinsmit-
teilung und des Seinsempfangs. Die Reflexion auf das Christusbekennt-
nis ist in Verbindung mit der Messiaserwartung zu sehen. Dieser Basis-
satz neuerer Christologie gilt es in die Thematik einer Theorie des
Wissens Christi einzubauen.

,Wer ist dieser?” Diese christologische Grundfrage offenbart sich
heute von einer neuen Seite her. Der Zugang zum Glauben an Jesus als
dem Christus findet sich nicht mehr exklusiv unter den Primissen der
klassischen (ontotheologischen) Zweinaturenlehre, sondern wird von sei-
nem Innen her gestellt. Zugleich ist der Zugang zum Christusmysterium
und Christusglauben fiir eine nichtkirchliche Betrachtung der Person und
des Wesens Jesu Christi zu konzipieren. Die exegetische Fragestellung
der ,third question® fragt nach der Bedeutung Jesu als dem geglaubten
Christus von aussen her. Die gesuchte Antwort seitens der Dogmatik
muss Daten der klassischen Christologie als Basis der neuen Frage-
stellung aufbereiten. Das ,unvermischt® und ,ungetrennt® der chalkedo-
nischen Christologie muss auch fir die Frage nach dem Bewusstsein
Christi und seiner Deutung massgebend bleiben.

Das Wissen Jesu und sein Selbstbewusstsein bilden eine solche ge-
suchte Zugangsweise. Das Geheimnis Christi offenbart sich von seinem
Innen. M.a.W.: Wissen und Selbstbewusstsein des irdischen Jesus sind
Basis, um zu einer dogmatischen Aussage iiber Jesus als Christus zu
kommen. Der Ausgangspunkt ist jedoch nicht im Selbstbewusstein Jesu
zu nehmen. Die moderne Anthropologie weist zu Recht darauf hin, dass
der Begriff des menschlichen Selbstbewusstseins stets ein vermittelter
und kein unmittelbarer ist.#> Das ,messianische Licht, das Jesus bereits
zu Lebenszeit erfiillt und in seinem Handeln motiviert, kann die gesuchte
Referenz seines Lebens sein. Der biblische Hoheitstitel des Messias

42 Als Uberblick sieche: HOPING, Helmut: Einfiibrung in die Christologie. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, 44-51 (dort weitere Lit. zur Thematik Christo-
logie/Judentum).

43 So PANNENBERG, Wolfhart: Grundziige der Christolagie. 7. Aufl. Giitersloh: Giiters-
loher Verlagshaus 1990, 345-349.



Vom Wissen Jesu 585

erlaubt den Weg der jungen Kirche zu konstruieren, den sie vom irdi-
schen, verkiindenden Jesus zum geglaubten Christus gegangen ist.

Die Grundfrage der Christologie ,,Wer ist dieser?* verweist von sich
auf den historischen Jesus. Diese Frage im Kontext der Neuzeit gestellt,
fithrt zu Fragen nach dem Wissen und Selbstverstindnis Jesu. Die Frage
nach dem Wissen Jesu kann exegetische und dogmatische Methoden in
ein Gesprich bringen. Die Annahme eines ,messianischen Lichts® Jesu
Christi erlaubt der dogmatischen Christologie, die Annahme eines echten
Fortschreitens des Wissens Jesu in der Erkenntnis des gottlichen Heils-
planes zu denken. Die historische Jesus-Forschung fiithlt sich nicht im
Stande, einen Zeitpunkt des Beginns des exklusiven Gottesbewusstseins
Jesu Christi anzugeben. Die aposteriorisch arbeitende Beschiftigung mit
Person, Werk und Geschick Jesu lisst jedoch das Bedenken eines
;messianischen Lichts® im Selbstverstindnis des historischen Jesus zu.
Dogmatisch lisst sich dieses ,messianische Licht® als urspriingliche
Grundbefindlichkeit einer absoluten Gottesunmittelbarkeit verstehen.
Die kirchlich entfaltete dogmatische Christologie ist nicht als statische
und ungeschichtliche Betrachtung des Wesens Christi zu verstehen, son-
dern kniipft an dem Selbstverstindnis des verkiindigenden Jesus als
Christus an.

Abstract

Both exegesis and systematic theology bring the meaning of the life of Jesus into
question for Christology. From ages past, the question of the knowledge of Jesus has
played an important role in systematic theology. The doctrine of “scientia Christi” in
Thomas Aquinas is a classic of scholasticism. In more recent times, both exegesis and
Systematic theology have expressed themselves on this topic. More recent Christological
treatises have taken up this question and shown a connecting line between exegesis
and systematic theology in its view of Christology. The question of Jesus’ knowledge
and self-awareness could be something that what prompts exegesis and systematic
theology today to come into greater dialogne with each other.



	Vom Wissen Jesu : ein Lehrstück zum Zusammenspiel von Exegese und Dogmatik

