
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Vom Wissen Jesu : ein Lehrstück zum Zusammenspiel von Exegese
und Dogmatik

Autor: Müller, Wolfgang W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760663

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760663
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wolfgang W. Müller

Vom Wissen Jesu

Ein Lehrstück zum Zusammenspiel von
Exegese und Dogmatik

Wissen und Bewusstsein Jesu Christi sind für die Christologie von
grossem Belang. Beide Grössen wollen etwas über die Frage nach dem
Selbstverständnis des vorösterlichen Jesus aussagen. Die Erhebung dieser

christologischen Daten reiht sich in die Liste ähnlicher Fragestellungen

ein (z.B. eschatologisches Verständnis Jesu, Praxis des letzten
Abendmahls, jesuanisches Todesverständnis).

Die Evangelien sprechen übereinstimmend von einem exemplarischen

Sohnesverständnis Jesu als Zentrum seiner Reich-Gottes-Bot-
schaft. Mitte und Ausgangspunkt der jesuanischen Verkündigung ist die

einzigartige Relation Jesu zu Gott, seinem Vater. Zugleich sprechen
dieselben Quellen vom menschlichen Nichtwissen Jesu. So weiss er nicht
den Tag der Parusie (vgl. Mk 13,23). Jesus kennt die Erfahrung der
Gottesverlassenheit am Kreuz (vgl. Mk 15,34). Alle Evangelien sprechen
vom Leid und Tod Jesu. Das lukanische Jesusbild rechnet mit einem
Wachstum in der natürlichen Erkenntnis und in der vom Hl. Geist
erfüllten Weisheit während Kindheit und Jugend Jesu (vgl. Lk 2,40.52).
Während das Johannesevangelium die menschliche Geschichte Jesu aus
der einmaligen Einheit von Gott und Logos theozentrisch ,von oben'
her konzipiert, stellen die synpotischen Evangelien die Gottheit Jesu

,von unten', aus der geschichtlichen Perspektive des Lebens Jesu dar.
Das Konzil von Chalkedon als altkirchliche Synthese des kirchlichen

Christusbekenntnisses spricht vom wahren Gottsein und wahren Menschsein

Jesus des Christus. Der systematischen Reflexion des Glaubens ist
eine Systematisierung dieser neutestamentlichen Aussagenreihen
aufgegeben. In vormodernen Zeiten wurde die Erstellung einer solchen
Synthese traditionell in einer ungeschichtlichen Weise geboten. Das
Aufkommen des Geschichtsbewusstseins, das Aufbrechen einer
ungeschichtlich konzipierten Metaphysik, das neue Paradigma einer Bewusst-
seinsphilosophie haben die Synthese der Schule obsolet werden lassen.

Die neuzeitliche Frage nach dem Seelenleben Christi hegt im Spannungsfeld

der klassischen christologischen Thematik. Zur Deutung des Got-
tesbewusstseins Christi, wie es im Menschen Jesus zu finden ist, muss
vom menschlichen geistigen Seelenleben Jesu ausgegangen werden. Die



Vom Wissen Jesu 569

Geistigkeit Jesu ist das Prinzip des Bewusstseins, um das es bei dieser
Thematik (und Problemaük!) geht.

In der Beantwortung dieser Fragestellung divergieren Exegese und
Dogmaük. Wird einerseits die Gottheit Jesu mit Berufung auf die
Geschichtlichkeit seines Wissens in Frage gestellt, so kann andererseits das

Christusbekenntnis nicht ohne die Geschichtlichkeit des Christusereignisses

ausgesagt und bekannt werden. Dieser divergierende Prozess beider

Grössen lässt sich paradigmatisch am Problem des Wissens Jesu
veranschaulichen. Die dogmatische Lehre betont in Treue zum Konzil von
Chalkedon die Einheit der zwei Naturen in der einen Person. Die Exegese

spricht weit verhaltener über eine mögliche historische Konzeption
der Selbstinterpretation Jesu. Der vorliegende Artikel unternimmt den
Versuch, exegetische und dogmatische Fragestellung im Blick auf das

Verständnis des Selbstbewusstseins Jesu in ein Gespräch zu bringen.
Dies soll in mehreren Schritten geschehen. Zunächst soll die klassische
Lehre vom Wissen Jesu vorgestellt werden (I.). Lehramtliche Aussagen
zur Problematik (II.) und die Darstellung des transzendentaltheologischen

Ansatzes Karl Rahners (III.) runden die spekulative Sichtung ab,
bevor die exegetische Fragestellung erhoben wird (IV.), um, im letzten
Bedenken der Frage, einen systematischen Ansatz vorzustellen, der
exegetische und dogmatische Fragestellung zu vereinen sucht (V.).

I. Die Lehre vom Wissen Jesu in der Scholastik

a) Die Anfänge der Theorie der scientia Christi

Gratia und scientia sind jene Seinsqualitäten Christi, die in der
mittelalterlichen Theologie am meisten beachtet werden. Die Frage nach dem
Wissen Christi wurde von Abaelard aufgeworfen. Er fragt in seiner
Schrift „Sic et non" nach dem Wissen Jesu, denn in der Schrift gibt es
eine Anzahl von Texten, die davon sprechen, dass Jesus Christus soviel
weiss wie die Gottheit, zugleich kennt das NT aber auch Aussagen, die

gegen die Annahme der These eines göttlichen Wissens sprechen. Abaelard

versucht in seiner Schrift eine Synthese dieser Aussagen: „Quod hu-
manitas Christi non creverit in sapientia, vel quod tantumdem scierit

quantum divinitas, et contra."1 Gegen die Annahme eines solchen Wissens

spricht sich Hugo von St. Viktor aus. In seiner Schrift „De sapientia

1 PETRI ABAELARD! : Sic et non, LäCXIII: „Recte dicitur plenus sapientia non per
intervalla temporum proficiendo in sapientiam, qua semper plenus fuit ab hora suscep-
tionis, quoniam in Christo, ut ait Apostolus, habitat omnis plenitudo divinitads corpo-
raliter. Gratia namque Dei erat in illo, quia nulli mortali tanta et talis data est, ut ex quo
in utero Virginis conciperetur perfectus esset Deus. Iste homo nec ad momentum aliud
fuit quam Deus" (PL 178, 1444).



570 Wolfgang W. Müller

animae Christi" begründet er seine These wie folgt: Die hypostadsche
Vereinigung ist jener Grund, der es erlaubt, von der Gottheit Menschliches

und Göttliches von der Menschheit auszusagen. Diese
Idiomenkommunikation ist jedoch nicht so zu verstehen, dass die Menschheit
Jesu für sich selbst die göttliche Weisheit in Anspruch nehmen darf.2
Diese Annahme ist für Hugo von St. Viktor nur im Kontext des plato-
nisch-augustinischen Wahrheitsverständnisses zu treffen. Alexander von
Haies äussert sich mehrmals zur Fragstellung nach dem Wissen Jesu. Zur
Behandlung dieser Frage benutzt er nicht nur die Bibel, sondern zieht
auch die vier Bücher der Sentenzen des Lombarden heran. Der
Franziskanertheologe nimmt fünf Arten der Erkenntnis bei Christus an: nach
dem Ursprung (göttliche oder menschliche Natur), nach dem Objekt der
Erkenntnis (scientia secundum gratiam unionis, scientia secundum gra-
tiam comprehensionis) und nach den verschiedenen Naturzuständen (in-
tegritas naturae vs. natura poenalis).3 Diese Einteilung stellt etwas Neues
in der Theologiegeschichte dar. Alexander spricht sich bewusst gegen die
These des Viktoriners aus, und beantwortet die Frage nach der Gleichheit

des menschlichen Wissens Christi mit dem Wissen Gottes wie folgt:
Das Wissen Jesu ist dem Wissen des Vaters darin gleich, dass er genauso
viel weiss. Der Unterschied zwischen beiden zeigt sich darin, dass der
Vater alles klarer und deutlicher sieht als der Mensch Jesus.4

Albertus Magnus sieht als erster eine systematische Möglichkeit, die

Frage nach den Fortschritten der Erkenntnisse Christi mittels aristotelischer

Begrifflichkeit zu konzeptualisieren. In seiner Schrift „De Incar-
natione" stellt er die Frage nach dem Wissen Jesu.5 Jesus macht in
seinem Wissen Fortschritte, dazu führt er als biblischen Beweis die Stelle
Lk 2,52 an. Das intellektuelle Verstehen geht über die Hinordnung zu

2 Vgl. PL 176, 845-856.
3 Alexander von Haies: Glossa 3 S 13, n. 10: „Nota quod quinque modi est scientia in

Christo, scilicet secundum divinam naturam et secundum humanuni. Sed secundum
divinam naturam est scientia quae eadem est cum divina natura [...]. Sed secundum hu-
manam naturam quattuor modis est scientia. Primus est secundum gratiam unionis; et sie

habuit scientiam secretorum incarnationis. Secundus fuit secundum gratiam comprehensionis,

quoniam ipse fuit comprehensor in via; et haec est de omnibus pertinentibus ad
beatitudinem. Tertius modus fuit secundum integritatem naturae quam reeipit Adam; et
sicut Adam cognitionem habuit de omnibus quae facta sunt propter ipsum, sie et Christus.

Quinta vero scientia est secundum naturam poenalem quam suseepit; et sie per expe-
rientiam seivit quae prius non per experientiam seivit" (zit. nach Ed. Quaracchi, Florenz
1954, Bd. XIV, 131f.).

4 Vgl. ALEXANDER VON HALES: Quaestio XLII: De scientia Christi, n. 45 (zit. nach Ed.
Quaracchi, Florenz 1960, Bd. XX, 713-730, 728f.).

5 SANCTI DOCTORIS ECCLESIAE ALBERTI MAGNI: Opera Omnia. Tomas XXVI, De
sacramentis, de Incamatione, de Resurrectione, Ed. Ignaz Backes. Münster 1958, 171-235.



Vom Wissen Jesu 571

den Sinneserfahrungen. So scheint Jesus Fortschritte zu machen. Diese
Annahme wird jedoch zugleich relativiert, indem Albertus betont, dass

Jesus nichts ,dazu lerne', sondern das Gewusste auf eine neue Weise kennen

lernt.6 Albertus spricht Jesus keine cognitio experimentalis zu. Diese
Ansicht teilt Albertus Magnus mit Bonaventura. Bonaventura führt in die
Debatte um das Wissen Jesu eine neue Unterscheidung ein: Was zum
Wesen der Herrlichkeit gehört, erkennt Christus ,actualiter', was nicht
direkt zum Wesen dieser Herrlichkeit gehört, wird von Christus nur
,habitualiter' erkannt.7

Im Rahmen der scholastischen Diskussion um das Wissen Jesu bildet
der Ansatz des Aquinaten ein Novum. Thomas von Aquin spricht sich
für ein erworbenes Wissen Jesu aus. Mit dieser Annahme eines erworbenen

Wissens verteidigt der Schüler des hl. Albertus zweierlei. Er deutet
einerseits die christologische Formel des Konzils von Chalkedon weiter
aus und nimmt andererseits die Kreatürhchkeit der Welt für die menschliche

Erkenntnis ernst. Erkenntnis ereignet sich in der „conversio ad

phantasma":

„Alle Theologen hatten bisher die Möglichkeit der Anwendung solcher
Psychologie aufgrund eines bestimmten theologischen Apriori in bezug
auf die menschliche Erkenntnis abgelehnt. Thomas sprengt dieses Apriori
durch seine von Aristoteles inspirierte Psychologie: Der Mensch erkennt
die Welt in der Hinwendung zur Welt."8

6 „Solutio: Dicimus, quod Christus profecerit in scientia acquista. Profectus autem in
scientia dicitur duplicter, scilicet quo devenitur in notitiam ignorati, et sie Christus non
profecit, et qui devenitur in nodtiam alieuius prius seid aliter, quam prius scitum est, et
sie Christus profecit" (De Incarn., 205).

7 „Si ergo loquamur de cognidone eorum quae sunt essentialia gloriae, dico, quod
anima Christi omnia quae cognoscit in habitu, cognoscit in actu, quia gloria est habitus in
actu [...]. Si autem loquamur de cognitione eorum quae non sunt essentialia gloriae, sie

non est necesse, quod omnia quae cognoscit habitu, cognoscat in actu" (BONAVENTURA:
Opera Omnia. Tomas III, Ed. Quaracchi, 1987, 3 S d. 14, a. 2 q. 2, S. 311). Siehe auch die
Pariser Disputatio De scientia Christi, die die Frage nach dem Wissen Christi unter
erkenntnistheoretischer Fragestellung behandelt (BONAVENTURA: Quaestiones disputatiae de

scientia Christi. Übersetzt, kommentiert und mit Einleitung. Hg. v. SPEER, Andres. Hamburg:
Felix Meiner Verlag 1992 [= Philosophische Bibliothek; 446]).

8 ERNST, Johannes Th.: Die Lehre der hochmittelalterlichen Theologen von der vollkommenen

Erkenntnis Christi. Ein Versuch ^ur Auslegung der klassischen Dreiteilung visio heata, scientia infusa

und scientia acquisita. Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder 1971, 199.



572 Wolfgang W. Müller

b) Die thomasische Lehre der scientia Christi

Thomas von Aquin befasst sich an vier Stellen in seinem Werk mit der
Lehre über das Wissen Christi.9 Thomas von Aquin spricht sich für ein
erworbenes Wissen Jesu aus. Er deutet einerseits die christologische Formel

des Konzils von Chalkedon weiter aus und nimmt andererseits die
Kreatürlichkeit der Welt für die menschliche Erkenntnis ernst.

Im Sentenzenkommentar wird die Thematik noch unter Einfluss des

Lombarden besprochen. Christus als Mensch muss ebenfalls die scientia
creata oder cognitio humanum besessen haben (d 14 q 1 a 1 cap. art.). In
der Disputatio De vertitate (q. 20 a. 3) spricht Thomas vom doppelten
menschlichen Wissen. Im Compendium theologiam ad Reginaldum wird
den bekannten Modi des Wissens Christi die cognitio experimentalis
hinzugefügt. Diese Erkenntnisform, so der Aquinate, soll das volle Menschsein

Christi unterstreichen (com. theol. c. 216). Thomas stösst hierbei in
theologisches Neuland vor. In der theologischen Summa erhält die Lehre
vom Wissen Christi ihren systematischen Abschluss. Die quaestiones 9—

12 der Tertia Pars der Summa theologiae behandeln die angesprochene
Thematik. Quaestio 9 handelt von der Lehre der triplex scientia humanum

Christi. Die scientia aquisita spricht vom erworbenen menschlichen
Wissen (als Folge der cognitio experimentalis). Die scientia infusa
entsteht durch übernatürliche Mitteilung. Daneben besitzt Christus als

weitere Form die scientia visionis. Dieses Wissen ist den anderen
Menschen erst im ewigen Leben gegeben. Christus als göttlicher Logos
besitzt selbstverständlich göttliches Wissen. Als vollkommener Mensch
muss ebenso ein geschaffenes Wissen („scientia creatura") angenommen
werden (STh III q. 9 a. 1). Dieses Wissen ergibt sich aus folgenden
Gründen: a) Die Vollendung der Seele: Die Seele ist in sich
aufnahmefähig für alles, was der Verstand erfassen kann. Diese Möglichkeit
bliebe jedoch unvollendet, solange sie nicht in die Wirklichkeit überführt

9 Zur thomasischen Konzeption der Theorie der scientia Christi siehe: SCHEFFCZYK,
Leo: Der Wandet in der Auffassung vom menschlichen Wissen Jesu bei Thomas von Aquin und seine

bleibende Bedeutungfür die Frage nach den Prinzipien der Problemlösung. In: MThZ 8 (1957) 278—

288; GÖSSMANN, Elisabeth: Der Christologietraktat in der Summa Halensis, bei Bonaventura und
Thomas von Aquin. In: MThZ 12 (1961) 175—191; ERNST: Die Lehre der hochmittelalterlichen

Theologen, 189—205; KAISER, Philipp: Das Wissen Jesu in der lateinischen (westlichen) Theologie.

Regensburg: Pustet 1981, 150—167; WEBER, Edouard-Henri: Le Christ selon saint Thomas

dAquin. Paris: Desclée, 1988, 199-227; TORRELL, Jean-Pierre: S.Thomas d'Aquin et la
süence du Christ. Une relecture des questions 9—12 de la „tertia pars" de la somme de théologie. In:
BONINO, Serge-Thomas (Hg.): Saint Thomas au XXe. siècle. Colloque du centenaire de la

„Revue thomiste" (1893—1992). Toulouse, 25—28 mars 1993. Paris: Editions Saint Paul 1994,
394-409; TORRELL, Jean-Pierre: Le Christ en ses mystères. La vie et l'œuvre de Jésus selon saint
Thomas d'Aquin. Bd. 1. Paris, Desclée 1999, 135-149.



Vom Wissen Jesu 573

wird. Die Seele Christi muss folglich neben dem göttlichen Wissen noch
ein kreatürliches Wissen haben, sonst wäre Christi Seele unvollkommener

als die Seelen der übrigen Menschen, b) Mit dem Wesen der menschlichen

Seele ist notwendigerweise ein geschaffenes Wissen gegeben.
Christus besitzt ebenso das Wissen der Sehgen im Schauen Gottes

(STh III q. 9 a. 2; q. 10). Der heutige Leser der thomasischen Christo-
logie erwartet nach den grundsätzlichen Erwägungen die Aussage, dass

Christus ein geschaffenes Wissen habe, das dem unsrigen gleicht. Der
theozentrisch argumentierende Theologe des Mittelalters erörtert jedoch
zunächst eine andere Form des Wissens. Christus wird bereits das

Wissen der Schau der Sehgen zugesprochen. Der vorgenommene
Argumentationsgang manifestiert die Tatsache, dass Christus unser Heü
verursacht. Das Heil, das Gott den Menschen zuspricht, ist endgültig — die
visio beatifica. Die Ursache hat selbst in sich, was sie verursacht: Christus

besass von Anfang an die Gottesschau.10 Thomas unternimmt nicht
den Versuch, die sehge Gottesschau Christi zu begründen, diese
Tatsache stellt für ihn eine gegebene Glaubenswahrheit dar. In dieser quaes-
tio zeigt er nur die Gründe für deren Konvenienz.11 Neben der sehgen
Gottesschau besitzt Christus ein eingegossenes Wissen (STh III q. 9 a. 3;

q. 11). Hierbei greift Thomas auf die Tradition zurück. Das Schema

„cognitio matutina — vespertina" (vgl. STh III q. 9 a. 2) der augustini-
schen Tradition wird allerdings modifiziert. Die dem Menschen gemässe
Erkenntnis realisiert sich „per abstractionem". Für die eventuelle
Annahme einer „cognitio rerum in seipso (per species infusa)" wird nun
eine neue Begründung gesucht. Hatte Augustinus die Voraussetzung dieses

Wissens psychologisch verstanden, so behandelt Thomas diese Aussage

jetzt theologisch. Die Weisheit Christi ist vollkommen, denn in
Christus ist alle Weisheit, die Gott einem Menschen mitteilen kann. Die
Erkenntnis Christi wird unter ihrem Gottesgabencharakter betrachtet.
Die „scientia infusa" versteht Thomas als eine Vervollkommnung der
menschlichen Potenzialität. Die „visio per essentiam", so grenzt Thomas
diese vom eingegossenen Wissen ab, kann diese Potenzialität nicht
ausfüllen (STh III q. 9 a. 3). Beide Weisen des Wissens, die selige
Gottesschau wie das eingegossene Wissen, sind jedoch aufeinander bezogen,

10 „Et ideo oportuit quod cognitio ipsa in Dei visione consistens excellentissime
Christo homini conveniret, quia semper causam oportet esse potiorem causato" (STh III
q. 9 a 2).

11 Zur Bedeutung der visio im Rahmen der thomasischen Erkenntnislehre siehe:

SCHILLEBEECKX, Edward: Das nicht-begriffliche Erkenntnismoment in unserer Gotteserkenntnis
nach Thomas von Aquin. In: DERS.: Offenbarung und Theologie. Mainz: Grünewald 1965, 225-
293; TORRELL, Jean-Pierre: Ea vision de Dieu „per essentiam" selon saint Thomas dAquin. In:
DERS.: Recherches thomasiennes. Etudes revues et augmentés. Paris: Vrin 2000, 177-197.



574 Wolfgang W. Müller

sie sind ergänzende Betrachtungen der menschlichen Erkenntnis Christi.
Die scientia infusa als cognitio vespertina wird durch die Schau der

Dinge im Wort (als cognitio matutina) bestädgt (STh III q. 9 a. 3, ad 2).
M.a.W.: Höhepunkt der menschlichen Erkenntnis ist die Gotteserkenntnis.

Die menschliche Erkenntnis der Welt Gabe Gottes) wird
durch die Gottesschau nicht ausgeschlossen, sondern bestätigt. Das

eingegossene Wissen erlaubt der Seele Chrisü alles zu erkennen, was der
Mensch mit dem Licht seines tätigen Verstandes zu erkennen vermag,
d.h. die Gesamtheit allen menschlichen Wissens. Die Leistung der
eingegossenen Tugend beschränkt sich jedoch nicht darauf, sondern mittels
des eingegossenen Wissens erkennt Christus alles, was dem Menschen
nur durch göttliche Offenbarung bekannt wird, sei es durch die Gabe der
Weisheit, der Weissagung oder durch irgendeine andere Gabe des Hl.
Geistes. Dies alles erkennt die Seele Christi „abundantius et plenius",
anders als die übrigen Seelen. Thomas schränkt jedoch ein, dass die
„essentiam Dei" durch das eingegossene Wissen nicht erkannt wird. Der
Grundzug einer negativen Theologie des Konzils von Chalkedon wird
respektiert, denn die Seele Christi vermag keineswegs die Wesenheit
Gottes vollkommen zu begreifen.12 Die visio meint ein Schauen, aber
nicht ein Begreifen, denn Gott bleibt selbst für die Seele Christi unaus-
schöpflich.

Christus besitzt auch ein durch Erfahrung erworbenes Wissen. Der
menschlichen Natur Christi fehlt nichts von all dem, „was Gott unserer
Natur eingepflanzt hat" (STh III q. 9 a. 4). Die menschliche Natur
besitzt nicht nur einen aufnehmenden, sondern auch einen tätigen
Verstand.13 Thomas von Aquin ist der erste scholastische Theologe, der ein
solches Wissen für Christus annimmt. Christus, vollkommen Gott und
vollkommen Mensch, ist zugleich viator und comprehensor14 (STh III q.
15 a. 10). Als viator ist er auf die göttliche Heimat hin unterwegs und
teilt das Schicksal der Menschheit. Mit der menschlichen Natur nahm
Christi Leib auch die leiblichen Mängel („defectus corporis") an, m.a.W.:
Christi Leib ist noch Schmerz und Tod unterworfen (STh III, q. 14 a.l u.

12 „Ideo dicendum quod anima Christi nullo modo comprehendit divinam essentiam"
(STh III q. 10. a. 1).

13 In der Lehre lässt sich bei Thomas eine Weiterentwicklung dieser Fragestellung
nachweisen. Mit der Ablehnung eines erworbenen Wissens im Sentenzenkommentar
(Sent. III d 18, a 3, ad 5) folgt er der damaügen Lehrtradition.

14 STh III q. 15 a. 10. Im Hinblick auf die Differenz zwischen viator und comprehensor

gilt für Christus: „Gratia autem viatoris cum sit deficiens a gratia comprehensoris,
habet mensuram minorem respectu comprehensoris. Unde manifestum est quod Christus
in primo instand suae conceptionis accepit non solum tantam gratiam quantam compre-
hensores habent, sed etiam omnibus comprehensoribus maiorem" (STh III q. 34 a. 4).



Vom Wissen Jesu 575

2). Christus ist comprehensor, insofern er die der Seele eigentümliche
Seligkeit besitzt.15

Im Rahmen der scholastischen Diskussion um das Wissen Jesu bildet der
Ansatz des Aquinaten ein Novum. Thomas legt eine differenzierte Theorie

des Wissens Christi vor, die in der Folge schulbildend wurde. Bis ins
20. Jh. hinein galt dieser systematische Entwurf einer Theorie des Wissens

Christi als Richtschnur zur spekulativen Behandlung der
entsprechenden Problematik. Diese Theorie erlaubt(e), Christus bei voller Wahrung

seiner eigenen Personalität, die jene des göttlichen Logos ist,
dennoch ein menschliches Ich zuzusprechen. Das Zusammendenken der
visio beatifica mit der überlieferten Szene am Olberg, dem Leiden Christi
am Kreuz, hat stets die theologische Reflexion herausgefordert! So hat
beispielsweise Melchior Cano vorgeschlagen, die visio beatifica im
Moment der Passion Christi als ausgesetzt zu denken.16 Durch die
historisch-kritische Exegese und das verstärkte Bedenken der Geschichtlichkeit

des Christusereignisses ist diese spekulative Synthese brüchig
geworden.17 Die scholastische Theorie der scientia Christi ist von dem
Gedanken der Vollendung her konzipiert. Die Begründung hierfür liefert
die Personeinheit der Menschheit Christi mit dem göttlichen Logos. Die
Behandlung der Fragestellung vom Moment der Vollendung anzugehen,
birgt eine Gefahr in sich. In Folge kann nämlich das geschichtliche
Moment des Christusereignisses als defizitär (bezüglich der Idee der
Vollendung) gedacht und beurteilt werden.

II. Lehramtliche Aussagen

Gregor der Grosse, der in den Agnoetenstreit eingreift, behandelt in
seinem Brief die Frage, was Christus weiss. Das Urteil lautet: „Res autem
valde manifesta est, quia quisquis Nestorius non est, Agnoita esse nulla-
tenus potest" (DH 476). Es wird hierbei keine Unterscheidung zwischen

15 „Et ideo simul erat comprehensor, inquantum habeat animae propriam: et simul
viator, inquantum tendebat in beatitudinem secundum id quod ei de beatitudine deerat"
(SThlllq. 15 10).

16 MELCHIOR CANO: De loäs theo!. XII, ch. 13. Ed. H. Serry, Bassani, 1746, S. 447.
17 Zur älteren Diskussion dieser Thematik siehe: RAHNER, Karl: Dogmatische

Erwägungen über das Wissen und Selbstbewusstsein Christi. In: Schriften zur Theologie, Bd. 5, 222—

245, ebd., 224 Anm. 4; KAISER, Philipp: Das Wissen Jesu Christi, aaO., 11 Anm. 1, 12
Anm. 2. Des Weiteren: TERNUS, Joseph: Das Seelen- und Bewusstseinsleben Jesu.

Problemgeschichtlich-systematische Untersuchung. In: GRILLMEIER, Alois / BACHT, Heinrich (Hgg.):
Das Konzil von Chalkedon. Geschichte und Gegenwart. Bd. 3. Würzburg: Echter 1954, 81—237;

GRILLMEIER, Alois: Mit ihm und in ihm. Christologische Forschungen und Perspektiven. Freiburg
i.Br./Basel/Wien: Herder 1975, 690-715.



576 Wolfgang W. Müller

einem Wissen, das der menschlichen Natur und einem Wissen, das der

göttlichen Natur entspricht, gemacht.
Mit dem Aufkommen des Modernismus hat sich das Lehramt

verschiedentlich zu Fragen des Selbstbewusstseins Christi geäussert. Das
Dekret des Hl. Offiziums vom 5. Juni 1918 bestätigt die thomasische
Lehre der scientia Chrisü (DH 3645—3647). Die Enzyklika Mysüci
Corporis bestätigt die lehramtliche Position der Tradition. Die selige Schau
Christi übertrifft das Vermögen des menschlichen Geistes (DS 3812). In
neuerer Zeit wird die Frage wieder aufgegriffen. Die Studie der Internationalen

Theologischen Kommission „Ausgewählte Fragen zur Christo-
logie", im Jahr 1981 publiziert, spricht von der Aufgabe der Theologen,
alle Aspekte und Werte des Christusgeheimnisses in eine Synthese zu
bringen, die die bewährten Ergebnisse der Exegese und die Kenntnisse
der Heilsgeschichte berücksichtigt.

„Darüber hinaus", so fährt das Dokument fort, „bleiben die äusserst
schwierigen Fragen nach Bewusstsein und Wissen Christi und nach der Art
und Weise, in der der absolute und universale Wert der durch Christus ein
für allemal und für alle vollbrachten Erlösung verstanden werden kann."18

Die Internationale Theologische Kommission hat sich der theologischen
Frage nach dem Selbst- und Sendungsbewusstsein Christi nochmals im
Jahr 1983 angenommen. Ein Studienprojekt der Kommission fragt nach
dem Inhalt des Wissens Christi, der Gott und Mensch ist, sowie nach
dem ontologischen Status dieses Wissens.19 Das Leben Jesu legt Zeugnis
von der Sohnesbeziehung ab, die Leben und Verkündigung Jesu Christi
auszeichnet. Jesus Christus ist sich bewusst, der einzige Sohn Gottes und
in diesem Sinn selber Gott zu sein. Die Sohnesbeziehung impliziert zwei
hermeneutische Überlegungen. Einerseits partizipiert das Bewusstsein
Jesu an der Einzigartigkeit und Geheimnishaftigkeit seiner Person, die
sich einer rein rationalen Betrachtung entzieht, andererseits gilt es für
das Selbstbewusstsein Jesu von einer anthropologischen Sicht auszugehen.

Könnte man Vertrauen haben in einen Retter, der sich selber nicht
als solcher erkannte oder es nicht sein wollte?

Ehe Jesu Christi Mysterium den Menschen kund wurde, bestand in
der menschlichen Wahrnehmung des Bewusstseins Jesu eine einzigartig
tiefe Sicherheit: die seiner Beziehung zum Vater. „Die Anrufung Gottes

18 Ausgewählte Fragen tçur Christologie. Eine Studie der Internationalen Theologenkommission.

In: HerKorr 35 (1981) 137-145, hier 141.
19 Jesu Seihst- und Sendungsbewusstsein. Dokument der Internationalen Theologenkommission.

In: IkaZ 16 (1987) 38—49. Die moderne Fragestellung nach dem Selbst- und
Sendungsbewusstsein Jesu in klassischer Fachsprache formuliert würde lauten: Quid scitur a Jesu
Christo? Quomodo haec cognoscuntur a Verbo Incarnato?



als ,Vater' beinhaltet folglich das Bewusstsein, das Jesus von seiner

göttlichen Autorität und seiner Sendung hatte."20 Dieses Bewusstsein
Jesu von seiner einzigartigen Sohnesbeziehung ist die Grundlage und
Voraussetzung seiner Sendung. Umgekehrt kann von dieser Sendung auf
das Bewusstsein Jesu geschlossen werden. Das Bewusstsein Jesu kann

vom historischen Standpunkt her aus der ursprünglichen Verkündigung
über Jesus gefolgert werden. Die jesuanische Verkündigung gründet, so
das Dokument, auf Jesu eigenem Bewusstsein. Das jesuanische Bewusstsein

impliziert die soteriologische Dimension seines Lebens:

„Das Bewusstsein Christi, vom Vater gesandt zu sein für das Heil der Welt
und für die Berufung aller Menschen zum Volke Gottes, beinhaltet auf
geheimnisvolle Weise die Liebe zu allen Menschen, so dass wir alle sagen
können: ,Der Sohn Gottes hat mich geliebt und sich für mich hingegeben'
(Gal 2, 20; GS 22, § 3).'"21

Das Lehramt verteidigt den kirchlichen Glauben an Jesus Christus, wenn
es die Lehre von der Vollendung des Wissens und der Gottesschau des

irdischen Jesus in Erinnerung ruft. Das wirkliche Menschsein Jesu und
seine geschichdichen Bedingungen dürfen jedoch nicht als Antizipation
ihrer himmlischen Vollendung in der Teilhabe an der Allwissenheit Gottes

verstanden werden. Den irdischen Jesus nicht mit seinem Sohnesbe-
wusstsein zu denken wäre ebenso falsch wie die Gottheit Jesu mit
Berufung auf die Geschichtlichkeit Jesu radikal in Frage zu stellen. Die
lehramtlichen Texte betonen insgesamt die Einheit, ohne sich jedoch auf
eine bestimmte Theorie des Wissens Jesu festzulegen oder eine Wertung
der in der Tradition bekannten Modelle vorzunehmen.

III. Der Ansat^ von Karl Rahner

Karl Rahner nimmt in seiner Christologie die neuzeitliche Fragestellung
auf und baut die klassische Lehre vom Wissen Christi in seine
transzendentale Christologie ein. Die klassische Christologie schreibt Jesus in
seinem irdischen Leben eine Unmittelbarkeit seines Bewusstseins zu
Gott zu. Rahner weiss um die Verstehensschwierigkeit des modernen
Menschen bezüglich der mittelalterlichen Lehre des Wissens Jesu.
Gleichwohl geht er vom Gedanken eines Wissens Jesu aus. Die mit dem
Wissen ausgedrückte Unmittelbarkeit Jesu nennt die Schule eine visio
immediata, die sie jedoch nicht als beata qualifiziert. Rahners Überlegungen

setzen beim Konzil von Chalkedon ein. Der Begriff der Hypostase

drückt die ontologische Voraussetzung eines erfahrungsgestützten

20 Jesu Selbst- und Sendungsbewusstsein. In: IkaZ 16 (1987) 42.
21 Jesu Selbst- und Sendungsbewusstsein. In: IkaZ 16 (1987) 47.



578 Wolfgang W. Müller

und weltvermittelnden Wissens von Gegenständen aus. Bei Jesus Christus

artikuliert die Hypostase die in seinem Leben und Sterben sich
bewährende konstitutive Relation zu Gott. Die Hypostase ist der Seinsgrund

seiner personalen Identität. Diese besondere Hypostase ist jedoch
nicht die Relation eines Geschöpfs zu seinem Schöpfer (so wie bei jedem
Menschen), sondern die des Wortes Gottes zum sich dazu aussprechenden

Vater. Das zum Wesen Gottes gehörende Wort ist demnach der
personale Träger der menschlichen Natur Jesu. Rahner setzt bei einer
Grundaussage der thomasischen Erkenntnislehre an. Sein und Beisich-
sein bedingen sich als Momente der einen Wirklichkeit gegenseitig.
Darum ist ein Seiendes in dem Masse bei sich als es Sein hat oder ist. Diese
Aussage wird in einem weiteren Schritt auf die hypostatische Union
appliziert. Die unio hypostatica ist die ontologisch höchste Aktualisation
einer geschöpflichen Wirklichkeit, die höchste Seinsweise, die es ausserhalb

Gottes überhaupt geben kann. „Die Unio hypostatica besagt die

Selbstmitteilung des absoluten Seins Gottes, so wie es im Logos sub-
sistiert, an die menschliche Natur Christi als die von ihm hypostatisch
getragene."22 Besagt die hypostatische Union ein Ansichnehmen der
menschlichen Natur durch die Person des Logos, dann kann es als Akt
der potentia oboedientalis als des radikalen Angenommenwerdenkönnens

seitens der Kreatur gedacht werden.
Die ontologisch höchste Bestimmtheit der kreatürlichen Wirklichkeit

Christi muss, nach dem thomasischen Axiom, notwendigerweise bewusst
sein, denn das ontologisch Höhere kann nach diesem Axiom bewusst-
seinsmässig nicht tiefer sein als das ontologisch Niedrigere. Das menschliche

Selbstbewusstsein Jesu, das in der ontologischen Selbstmitteilung
gründet, muss ein Moment des Beisichseins der menschlichen Subjektivität

sein.
Rahner wendet sich gegen ein idealistisches Verstehen des Wissens.

Das Wissen als vielschichtiges Gebilde kann sich auf verschiedene Be-
wusstseins- und Wissensdimensionen beziehen und sich von daher
zugleich als gewusst und nicht gewusst manifestieren. „Das menschliche
Bewusstsein ist ein unendlich vieldimensionaler Raum."23 So kann es
reflex Bewusstes und Randbewusstes, Bewusstes und ausdrücklich
Bemerktes, ein gegenständlich-begriffliches Bewusstsein und ein
untranszendental und unreflex am subjektiven Pol des Bewusstseins
angesiedeltes Wissen geben. Es gibt darüber hinaus Gestimmtheit und
satzhaftes Wissen, zugelassenes und verdrängtes Wissen, seelische
Vorkommnisse und deren reflexe Interpretation. Es gibt das Wissen unge-

22 RAHNER: Dogmatische Erwägungen, 234.
23 RAHNER: Dogmatische Erwägungen, 228.



Vom Wissen Jesu 579

genständlicher Art des formalen Horizontes, „innerhalb dessen ein
bestimmter erfasster Gegenstand zu stehen kommt, als ungegenständbch
bewusste apriorische Bedingung des aposterisch erfassten Gegenstandes
und das Wissen um diesen selbst."24 Indem sich Rahner gegen eine
Reduktion der Erkenntnis einzig auf die gegenständliche Erkenntnis wehrt,
schliesst er das Bedenken der hypostatischen Union als bloss ontischer
Zusammenhang zwischen zwei sachhaft gedachten Wirklichkeiten aus.

Hypostatische Union und visio immediata werden in der
anthropologisch-transzendentalen Christologie Rahners als die absolute Vollendung

des endlichen Geistes verstanden. Eine solchermassen verstandene
,Bewusstseinschristologie' impliziert das Zusammendenken einer einmaligen

Einheit des menschlichen Bewusstseins Jesu mit dem Logos in
„radikalster Nähe, Einmaligkeit und Endgültigkeit".25

Rahners Ansatz erlaubt zugleich das Denken des Modus dieser Gott-
unmittelbarkeit Jesu. Die Gottunmittelbarkeit Jesu ist als eine
Grundbefindlichkeit des Geistes Jesu von der substanziellen Wurzel dieser
kreatürlichen Geistigkeit her zu denken. Eine Gottunmittelbarkeit gehört
zum Wesen einer geistigen Person, nämlich als unthematische Gestimmt-
heit, als unreflex gegebener Horizont, innerhalb dessen sich das geistige
Leben dieses Geistes abspielt. Die Grundbefindlichkeit Jesu zeichnet
sich ebenfalls durch diese Gottunmittelbarkeit aus. Sie ist ein inneres
Moment „subjektiver Art an der hypostatischen Aufgenommenheit dieser

menschlichen Geistigkeit Jesu durch den Logos".26 Nach Karl Rahner

ist die so skizzierte Grundbefindlichkeit jenes Wissen, das den
Freiheitsraum eröffnet, um frei und personal handeln zu können. Dieser
Freiheitsraum verweist von sich auf die Transzendenz der Unendlichkeit
Gottes, als die Bedingung der Möglichkeit der Freiheit an sich.

Für Rahner ist damit in methodologischer Sicht zugleich der Schluss

gegeben, dass sich weder Dogmatik noch Exegese der (nicht definierten)
Lehre der unmittelbaren Schau Gottes durch die menschliche Seele Jesu
während seines irdischen Lebens verschliessen dürfen.27 Der vorgestellte
Ansatz Rahners kann im Blick auf die heilsgeschichtliche Dimension des

Lebens Jesu geweitet werden.

24 RAHNER: Dogmatische Erwägungen, 228.
25 RAHNER: Dogmatische Erwägungen, 235.
26 RAHNER: Dogmatische Erwägungen, 238.
27 Vgl. RAHNER: Dogmatische Erwägungen, 244.



580 Wolfgang W. Müller

IV. Die exegetische Fragestellung

Die Frage nach dem Selbstbewusstsein Jesu Christi, das sich exegetisch
erheben lässt, scheint in Konflikt mit dem dogmatischen Christusbild zu
stehen. Gleichwohl hat diese Frage eine zentrale Bedeutung für die
Behandlung des eschatologischen (Selbst-)Verständnisses Jesu. Dem heutigen

Leser des Neuen Testaments scheinen die Aussagen der Angst Jesu,
seines Unwissens, seiner menschlichen Offenheit näher zu stehen als die

dogmatischen Aussagen des kirchlichen Christusglaubens, die zugleich
die volle Gottheit Christi betonen. Die systematische Arbeit hat die

Aufgabe, den Ergebnissen der historisch-kritischen Exegese gerecht zu
werden und dabei doch dogmatische Aussagen des Christusbekenntnisses

zu treffen. Die historisch-kritische Lektüre der neutestamentlichen
Schriften bringt es mit sich, „dass der Versuch, die Geschichte der

Selbstinterpretation Jesu zu erheben — sofern es eine solche überhaupt
gab —, heute schwieriger und leichter zugleich denn je ist."28 Generell
lässt sich sagen, dass die neutestamentlichen Texte keine psychologischen

Texte sind. Sie sind am Sein und nicht am Bewusstsein Jesu
interessiert. Sie fragen gegebenenfalls nach dem Messias-Sein Jesu, aber
nicht nach seinem messianischen Selbstbewusstsein.29 Die Beschäftigung
mit den Ursprüngen christlichen Glaubens aus Person, Wirken und
Geschick Jesu von Nazaret manifestiert einerseits das stete historische
Interesse der dogmatischen Christologie, andererseits wehrt es der Gefahr
ihrer naiven oder ideologischen Vereinnahmung. Die historische Jesusfrage

findet sich inmitten der Relativität historischer Erkenntnis. Jede
Jesusdarstellung ist damit eine Konstruktion. Die Konstruktion des

Historischen, die Vergangenheit und Gegenwart zusammenbindet, ist
eine Erzählung, die sich an Quellen orientiert weiss.30

Bereits Anton Vögtle, der die Anregungen der dogmatischen Christologie

aufgreift, verweist auf eine Spur, die es ermöglicht, über den tiefen
Graben zwischen Exegese und Dogmatik in der Frage nach dem
Selbstverständnis Jesu eine Brücke zu bauen. Jesu Sendungsautorität ist in
ihrer Einzigartigkeit historisch unableitbar. Die Annahme eines echten
Fortschreitens Jesu in der Erkenntnis des göttlichen Heilsplanes und der

28 VÖGTLE, Anton: Exegetische Erwägungen über das Wissen und Selbstbewusstsein Jesu. In:
VORGRIMLER, Herbert (Hg.): Gott in Welt. FS Karl Rahner. Bd. 1. Freiburg i.Br./Basel/
Wien: Herder 1964, 608-667, hier 621.

29 GnilkA, Joachim: Jesus von Nazaret. Botschaft und Geschichte. Freiburg i. Br./Basel/
Wien: Herder 1993, 251—267 (S. 267 weitere Lit. zum exegetischen Aspekt der Thematik!).

30 Vgl. dazu: SCHRÖTER, Jens: Jesus und die Anfänge der Christologie. Methodologische und

exegetische Studien %u den Ursprüngen des christlichen Glaubens Bibüsch-theologische Studien
47). Neukirchen-Vluyn: Neukirchener Verlag 2001, 220—223.



Vom Wissen Jesu 581

Art seiner Verwirklichung kann im jüdischen Kontext der Reich-Gottes-
Verkündigung Jesu gesehen werden.31 Die Verkündigung Jesu schreibt
sich in Reichtum und Vielfalt messianischer Erwartungen in frühjüdischer

Zeit ein. Die christologische Re-Interpretation jüdischer Messias-

hoffnung(en) muss die jüdische An-Frage dieser Kategorie aushalten.32

V. Ein Lösungsvorschlag

Der Dominikaner Jean-Pierre Torreil verweist in seinen
theologiegeschichtlichen Untersuchungen zur thomasischen Theorie des Wissens

Jesu auf einen Weg, der zu einer Verständigung mit der (heils-)
geschichtlichen Betrachtung des Lebens Jesu führen kann.

Torreil weiss um die Einwände, die der Lehre vom Wissen Jesu heute
entgegengebracht werden.33 Auch für Thomas stellt sich die Frage, wie
die visio immediata und Gethsemane, Passion und Tod am Kreuz
zusammengedacht werden können. Thomas handelt diese Frage
systemimmanent im Rahmen der Lehre der Leidenschaften („passiones") ab.

Mit Aristoteles geht Thomas einig, dass es eine Unmöglichkeit ist, im
selben Subjekt zur gleichen Zeit zwei verschiedene, sich widersprechende
Leidenschaften anzunehmen.34 Dies, so Thomas, treffe jedoch bei Jesus
Christus nicht zu (STh III q. 46 a. 8 ad 2). Im Falle Christi gibt es eine
Autonomie des Spiels der verschiedenen Kräfte. Diese Autonomie
bewirkt, dass jede Leidenschaft sich nur auf ihr eigenes Objekt bezieht und
sich nicht auf andere Objekte ausdehnt. Mit einem Zitat von Johannes
von Damaskus stützt Thomas seine Ansicht: „Die Gottheit Christi ,liess
das Fleisch das tun und leiden, was ihm eigentümlich ist'" (De fide
orthodoxa, III, 19 [PG 94, col. 1080; STh III q. 46 a. 8 sed contra]). Ein
analoger Fall nimmt Thomas bei den Tugenden Christi an. Voll der
Gnade besässe Christus alle Tugenden. Er besitzt jedoch nicht die
Tugend des Glaubens, da er die visio beatifica hat (STh III q. 7 a. 2—3).

Scholastisch formuliert: Bevor die Frage nach dem ,quid sit' der visio
gestellt wird, muss die Frage nach dem ,an sit' beantwortet werden.

31 Vgl. VÖGTLE: Exegetische Erwägungen, 624f£, 666.
32 Siehe dazu etwa: Jahrbuch für Biblische Theologie. Bd. 8: Der Messias. Neukirchen-

Vluyn: Neukirchener Verlag 1993.
33 TORRELL, Jean-Pierre: .V. Thomas d'Aquin et la science du Christ, aaO. Autoren, die die

klassische Theorie ablehnen listet Jean Galot auf: GALOT, Jean: Ee Christ terrestre et la
vision. In: Greg 67 (1986) 429—450. Der traditionellen Darstellung der thomasischen Lehre

folgt: ERNST: Die Eehre der hochmittelalterlichen Theologen von der vollkommenen Erkenntnis
Christi. aaO.

34 Sententia liber Ethicorum, VII, 14, 1154 a—1154 b 34, Opera omnia, 46/2, 434—439.

Bei Thomas: „Quod tristitia, si sit vehemens, non solum impedit delectationem contrariant,

sed quamcumque; et e conversio" (STh III q. 46. a 2).



582 Wolfgang W. Müller

Dieser Zugang verweist nochmals auf die Bedeutung der Geschichtlichkeit

Christi. Nach der thomasischen Erkenntnistheorie kann das göttliche

Wissen seitens der Menschen nicht über die visio gedacht werden.
Die visio ist begrifflich nicht konstruierbar. Damit ein menschlicher
Intellekt etwas erkennen kann, bedarf es der Rezeption von
Erkenntnisbildern („species"). So nimmt Thomas für Christus eine andere Art
der Erkenntnis an, dies leistet die scientia infusa. In dem eingegossenen
Wissen erkennt Christus die Dinge in ihrer eigenen Natur, die Christi
Menschengeist angemessen sind.35 Das eingegossene Wissen strömt in
die Seele durch ein Licht von oben und entspricht der Natur der Engel
(vgl. STh III q. 9 a. 4). Da Christus aber kein Engel ist, realisiert sich die

Rezeption dieser Erkenntnisbilder bei Christus nach menschlichen
Bedingungen. Somit ist der Zugang zur dritten Form des Wissens gefunden:

Die scientia acquisita erlaubt das Denken eines geschichtlichen
Wissenserwerbs Chrisü. Diese Verbindung der drei Modi des Wissens lassen
die Frage nach der visio Christi nicht nur nach dem Prinzip der Perfektion

(wie die Schule) verstehen, sondern erlaubt ebenso das Bedenken
einer heilsgeschichtlichen Weise der ,perfecdo'.36 Diese heilsgeschichtliche

Sicht schliesst sich an das Prophetische an. Für Thomas kann sich
die Prophétie („lumen intellectuale, propheticum") einzig durch das

lumen, ohne Zuhilfenahme der species realisieren.37 Die menschliche Seele

des Logos ist von einem höheren Licht erfüllt, die das Geist- und
Lichterfülltsein der Propheten übersteigt. Die heilsgeschichtliche
Betrachtung der Frage nach dem Wissen Jesu kann „messianisches Licht"
genannt werden, das ebenso die Quelle prophetischer Inspiration ist.38

„L'âme du Christ reçoit aussi du Verbe ou du Saint-Esprit une lumière
infuse par laquelle il lui est possible de connaître le plan de Dieu sur

35 „Scientia indita sive infusa, per quam cognoscit res in propria natura per species

intelligibiles humanae menti proportionata" (STh III q. 9 a. 3).
36 „Le partage par le Christ de notre condition humaine contraîne sa soumission à un

certain nombre des contraintes ou des servitudes que nous connaissons. Même si ces
limites sont réduites au minimum, elles existent cependant et sont reconnues dans une
certaine mesure, et cela écarte encore de fait un emploi sans nuance du principe de

perfection" (TORRELL: Le Christ en ses mystères, 148).
37 Vgl. TORRELL, Jean-Pierre: Théorie de la prophétie et philosophie de la connaissance aux

environs de 1230. La contribution d'Huges de Saint-Cher. Louvain: Spicilegium Sacrum Lova-
niense 1977, 222—226.

38 Jean-Pierre Torrell schlägt vor, dieses Licht Christi entweder „christisches Licht"
oder „messianisches Licht" zu nennen, vgl. TORRELL: S. Thomas d'Aquin et la science du

Christ, 407f. Im Gesamtduktus der vorgeschlagenen These wird im Folgenden der Begriff
„messianisches Licht" übernommen, da er stärker den heilsgeschichtlichen Aspekt der
Fragestellung hervorhebt.



Vom Wissen Jesu 583

l'humanité [...] le Christ reste ainsi pleinement soumis à sa condition
humaine."39

Der mittelalterliche Traktat De scientia Christi teilt mit der neu2eitlichen
Behandlung der Problematik das erkenntnistheoretische Interesse. Der
Frage, wie Jesu Wissen und Selbstbewusstsein angesichts der kirchlichen
Christologie beschaffen sind, gilt das theologische Interesse in beiden
Perioden. Die thomasische Theorie des Wissens Christi unter dem A-
spekt des messianischen Lichtes 2u lesen erlaubt eine Brücke 2wischen
kritisch-historischer Sicht des Lebens Jesu und dem kirchlichen Christusglauben

2u schlagen. Mittels dieser Zugangsweise lässt sich ebenfalls der
Ansat2 Rahners in heilsgeschichtlicher Intention weiten. Das Moment
der Messianität Christi bildet demnach einen Ansat2punkt, das
Selbstverständnis Jesu sowohl in exegetischer wie in dogmatischer Sicht 2u
betrachten, um zur Aussage Jesus der Christus' zu kommen. Beide
Disziplinen der Theologie können mit ihren spezifischen Methoden arbeiten,

um entsprechende Aussagen zu formulieren. Exegese und Dogmatik
befinden sich ,in statu viatoris' bezüglich einer theologischen Reflexion
der Person und des Werkes Jesu Christi. Beide Wissenschaften verfolgen
mit ihren Methoden das Ziel, den geoffenbarten Logos in seinem
unauflösbaren Geheimnis zur Geltung zu bringen. Es geht beiden darum,

„das Göttliche, das historisch Unableitbare, vor und über dem Menschlichen,

dem .Geschichtlichen' des Phänomens Jesus von Nazareth nicht zu
übersehen und das Menschliche, das .Geschichtliche' neben dem
Göttlichen nicht zu verkürzen."40

Das Wissen und Bewusstsein Christi als Eckdaten einer christologischen
Reflexion über das Selbstverständnis des vorösterlichen Jesus von Naza-
ret kann in die messianische Hoffnung Christi eingeschrieben werden.

„Wahrscheinlich kommt das Messiasprädikat seinem [Jesu, Vf.] Sendungsanspruch

am nächsten, wenn man dazu zwei wesentliche Veränderungen
mit einschließt: Jesus geht zum Kreuz. Er rettet sein Volk nicht durch
einen Sieg über seine Feinde, sondern stellt sich ihm paradoxerweise als

der Getötete dar. Und es verbindet ihn mit Gott, den er seinen Vater
heißt, das Band einmaliger Sohnschaft."41

39 TORRELL: S. Thomas d'Aquin et la science du Christ, 409. Im Blick auf die immanente
Problematik der Theorie des Wissens Christi bei Thomas fährt Torreil weiter fort: „Nous
échappons à la gêne que ressentait S. Thomas quand il devait concéder que la connaissance

par species infuses relevait bien plutôt du mode de la connaissance angélique que
de la connaissance humaine" (ebd.).

40 VÖGTLE: Exegetische Erwägungen, 667.
41 GNILKA: Jesus von Na^aret, 266.



584 Wolfgang W. Müller

Die Herausarbeitung der klassischen christologischen Themen bleibt mit
der Messiaserwartung des alten Bundes verknüpft. In diesem
Zusammenhang ist nicht auf die verschiedenen Messiasvorstellungen des Judentums

zur Zeit Jesu einzugehen.42 Die kirchlichen Aussagen zur
Gottessohnschaft Christi können mittels des Begriffs des „messianischen
Lichts" geschichtlich gedacht werden. Mit Karl Rahner ist einsehbar,
dass das Wissen Christi als Sohn Gottes nicht als defizientes Seinsmodus
zu verstehen ist, sondern als geschichtliche Entfaltung der Seinsmitteilung

und des S einsemp fangs. Die Reflexion auf das Christusbekenntnis

ist in Verbindung mit der Messiaserwartung zu sehen. Dieser Basissatz

neuerer Christologie gilt es in die Thematik einer Theorie des

Wissens Christi einzubauen.

„Wer ist dieser?" Diese christologische Grundfrage offenbart sich
heute von einer neuen Seite her. Der Zugang zum Glauben an Jesus als

dem Christus findet sich nicht mehr exklusiv unter den Prämissen der
klassischen (ontotheologischen) Zweinaturenlehre, sondern wird von
seinem Innen her gestellt. Zugleich ist der Zugang zum Christusmysterium
und Christusglauben für eine nichtkirchliche Betrachtung der Person und
des Wesens Jesu Christi zu konzipieren. Die exegetische Fragestellung
der ,third question' fragt nach der Bedeutung Jesu als dem geglaubten
Christus von aussen her. Die gesuchte Antwort seitens der Dogmatik
muss Daten der klassischen Christologie als Basis der neuen
Fragestellung aufbereiten. Das ,unvermischt' und ,ungetrennt' der chalkedo-
nischen Christologie muss auch für die Frage nach dem Bewusstsein
Christi und seiner Deutung massgebend bleiben.

Das Wissen Jesu und sein Selbstbewusstsein bilden eine solche
gesuchte Zugangsweise. Das Geheimnis Christi offenbart sich von seinem
Innen. M.a.W.: Wissen und Selbstbewusstsein des irdischen Jesus sind
Basis, um zu einer dogmatischen Aussage über Jesus als Christus zu
kommen. Der Ausgangspunkt ist jedoch nicht im Selbstbewusstein Jesu
zu nehmen. Die moderne Anthropologie weist zu Recht darauf hin, dass

der Begriff des menschlichen Selbstbewusstseins stets ein vermittelter
und kein unmittelbarer ist.43 Das ,messianische Licht', das Jesus bereits
zu Lebenszeit erfüllt und in seinem Handeln motiviert, kann die gesuchte
Referenz seines Lebens sein. Der biblische Hoheitstitel des Messias

42 Als Überblick siehe: HOPING, Helmut: Einführung in die Christologie. Darmstadt:
Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004, 44—51 (dort weitere Lit. zur Thematik
Christologie/Judentum).

43 So PANNENBERG, Wolfhart: Grund^üge der Christologie. 7. Aufl. Gütersloh: Gütersloher

Verlagshaus 1990, 345—349.



Vom Wissen Jesu 585

erlaubt den Weg der jungen Kirche zu konstruieren, den sie vom
irdischen, verkündenden Jesus zum geglaubten Christus gegangen ist.

Die Grundfrage der Christologie „Wer ist dieser?" verweist von sich
auf den historischen Jesus. Diese Frage im Kontext der Neuzeit gestellt,
führt zu Fragen nach dem Wissen und Selbstverständnis Jesu. Die Frage
nach dem Wissen Jesu kann exegetische und dogmatische Methoden in
ein Gespräch bringen. Die Annahme eines ,messianischen Lichts' Jesu
Christi erlaubt der dogmatischen Christologie, die Annahme eines echten
Fortschreitens des Wissens Jesu in der Erkenntnis des göttlichen
Heilsplanes zu denken. Die historische Jesus-Forschung fühlt sich nicht im
Stande, einen Zeitpunkt des Beginns des exklusiven Gottesbewusstseins
Jesu Christi anzugeben. Die aposteriorisch arbeitende Beschäftigung mit
Person, Werk und Geschick Jesu lässt jedoch das Bedenken eines

,messianischen Lichts' im Selbstverständnis des historischen Jesus zu.
Dogmatisch lässt sich dieses ,messianische Licht' als ursprüngliche
Grundbefindlichkeit einer absoluten Gottesunmittelbarkeit verstehen.
Die kirchlich entfaltete dogmatische Christologie ist nicht als statische
und ungeschichtliche Betrachtung des Wesens Christi zu verstehen,
sondern knüpft an dem Selbstverständnis des verkündigenden Jesus als

Christus an.

Abstract
Both exegesis and systematic theology bring the meaning of the life of Jesus into

question for Christology. From ages past, the question of the knowledge ofJesus has

played an important role in systematic theology. The doctrine of "scientia Christi" in
Thomas Aquinas is a classic ofscholasticism. In more recent times, both exegesis and

systematic theology have expressed themselves on this topic. More recent Christological
treatises have taken up this question and shown a connecting line between exegesis

and systematic theology in its view of Christology. The question ofJesus' knowledge
and selfawareness could be something that what prompts exegesis and systematic
theo log) today to come into greater dialogue with each other.


	Vom Wissen Jesu : ein Lehrstück zum Zusammenspiel von Exegese und Dogmatik

