
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik in den Werken
des Metropoliten Johannes Zizioulas und Emmanuel Lévinas

Autor: Sigov, Konstantin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760662

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Konstantin Sigov

Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie
und Ethik in den Werken des Metropoliten
Johannes Zizioulas und Emmanuel Lévinas

1. Unterschiede und Trennungen

In seinem Buch „Sein als Miteinandersein" schreibt der Metropolit von
Pergamon, Johannes Zizioulas: „Die christliche Theologie kann durch
die bemerkenswerte Arbeit von Emmanuel Lévinas ,Totalität und
Unendlichkeit'1 eine außerordentliche Bereicherung erfahren".

Auf welche Gebiete bezieht sich jene wesentliche Bereicherung, von
der der orthodoxe Theologe spricht? Die Arbeiten des Metropoliten
Johannes sind durch zahllose Verbindungslinien mit der Philosophie von
Lévinas, mit dessen Analyse der Fundamentalontologie Heideggers, seiner

Kritik der griechischen Metaphysik und der zeitgenössischen Theorie
des „Verschwindens des Menschen" verknüpft. Wir wollen versuchen,
hier eine Leitlinie, das durchgehende Grundthema dieser beiden
hervorragenden Denker herauszufinden, die sich beide mit dem Problem des

Bruchs zwischen Ontologie und Ethik befasst haben.
Für beide Denker besitzt die Kategorie des Anderen eine Schlüsselfunktion.

Die Kategorie der „Andersheit" hilft ihnen, die Grundbegriffe
der Ontologie und Anthropologie in umfassender Weise neu zu deuten.
Und das Thema der Beziehung zum Anderen scheint mir der weitaus
fruchtbarste Ansatzpunkt zu sein, um ihre Standpunkte in Bezug auf das

Verhältnis von Ontologie und Ethik zu vergleichen.
BischofJohannes entfaltet die Gedanken von Lévinas in seiner Arbeit

„Gemeinsamkeit und Andersheit":

„Das Wesen der Sünde besteht in der Furcht vor dem Anderen, einer
Furcht, die aus Ablehnung entsteht. In dem Moment jedoch, wo die
Affirmadon des eigenen ,Ich' durch Ablehnung und nicht durch Annahme
des Anderen erfolgt — genau das hat Adam gewählt, indem er seine Freiheit

gebrauchte — wird der Andere natürlicher- und notwendigerweise als

1 John D. ZIZIOULAS: Being as communion. Studies in Personhood and the Church. New
York: St. Vladimir's seminary press, Crestwood, New York 1985, 86.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 551

Feind und Bedrohung wahrgenommen. Die Versöhnung mit dem .Ande¬
ren', wer immer es sei, setzt die Versöhnung mit Gott voraus."2

Und weiter:

„Wenn sich die Furcht vor dem .Anderen' als Furcht vor der .Andersheit'
[engl. Otherness, frz. Altérité, (in der dt. Übersetzung auch mit „Anderheit"

übersetzt, A.d.Ü.)] manifestiert, sind wir geneigt, Unterschied und Trennung

gleichzusetzen. Das erschwert und trübt das Denken und Verhalten des
Menschen in gefährlicher Weise. Die sittlichen Folgen können außerordentlich

gravierend sein. Wir teilen unser Leben und die menschlichen Wesen

auf Grund der Unterschiedenheit des einen vom Anderen ein. Wir organisieren

Staaten, Klubs, Bruderschaften und sogar Kirchen, indem wir auf
Unterschieden aufbauen."3

Der Metropolit von Pergamon spürt in den Arbeiten der Kirchenväter
die Ursprünge dieser Begriffe auf:

„In dem Maß wie Unterschiedenheit zur Getrenntheit wird, wird Unterschied

zur Entfernung. Genau diese Termini gebraucht der heilige Maximus

Confessor, um die universale und kosmische Situation zu bestimmen.
Unterschiedenheit (diaphora) muss unterstützt werden, d.h. sie ist gut.
Trennung (diairesis) ist die Perversion von Unterschiedenheit (diaphora)
und ist schlecht."4

Der orthodoxe Theologe stellt die Offenbarung des Dreieinen Gottes ins
Zentrum der Interpretation unseres Themas:

„Die Beziehungen zwischen Gemeinsamkeit und .Andersheit', wie sie in
Gott existieren, sind das Modell sowohl für die Ekklesiologie, wie für die

Anthropologie. Was lehrt uns das Dogma über die Heilige Dreifaltigkeit
im Hinblick auf Gemeinsamkeit und .Andersheit'? Die Analyse der Lehre
von der Dreifaltigkeit deckt jenes Faktum auf, dass, die Andersheit' konstitutives

Element der Einheit und nicht ihre Folge ist. "5

2. Die Frage nach dem Anderen und der Horizont der Ontologie

Um jene „Herausforderung" zu bestimmen, auf die der Theologe und
der Philosoph antworten, greifen wir die ontologische Begriffskette auf,
von der die Ethik von Lévinas sich freimacht: Totalität — Sein — Natur —

Substanz — Hypostase.

2 Metropolit John ZlZIOULAS: Gemeinsamkeit und Andersheit. In: Vestnik 172. Paris/
New York/Moskau 1995, 8 (Communion and Otherness. Blankenberge 1993).

3 Ebd., 9 (Hervorhebungen vom Autor).
4 Ebd. 10.
5 Ebd. 12 (Hervorhebungen durch K. S.)



552 Konatantin Sigov

In seinem Buch „Zwischen uns. Versuche über das Denken an den
Anderen", hebt Lévinas als Charakteristikum, das unsere philosophische
Epoche bestimmt, den Primat der Gemeinschaft über das Sein (und
nicht umgekehrt) hervor: „die soziale Erfahrung als erste Intuition des

Seins."6
Boëthius hatte das griechische Wort „hypostasis", das entscheidend

für die Ausarbeitung der Begriffe „Personalität" und „Person" gewesen
war, mit dem lateinischen Terminus „substantia" übersetzt. Ein Historiker,

der die Entwicklung der uns hier interessierenden Begriffe im
Mittelalter untersucht, konstatiert:

„Die lateinische Philosophie betrachtet zuerst die Natur an sich, gelangt
von dort zu ihren Trägern und dringt danach in sie ein, um die Natur zu
finden. Der Lateiner betrachtet die Person als Modus der Natur, der Grieche

betrachtet die Natur als Inhalt der Person."7

Lévinas übergeht die Bestimmung: „Natur als Inhalt der Person" mit
Schweigen, und konzentriert seine ganze Kritik auf die Konzeption:
„Person als Modus der Natur" (Totalität).8

Metropolit Johannes schreibt dazu, indem er sich auf Lévinas beruft:

„Es bleibt die Frage, ob die Andersheitfür die Ontologie von Bedeutung sein kann,
ob die Ontologie fähig ist, ohne den Begriff der Totalität auszukommen.
Diese Drage bleibt in höchstem Maß eine offene Frage, obwohl der erste
Versuch, eine Lösung für dieses Problem zu finden, schon vom heiligen Maximus

Confessor unternommen wurde..."9

Der differenzierte Beitrag von Lévinas, das Problem des personalen
Seins neu zu bedenken, greift diese Frage in tiefer Weise auf. Zizioulas
fügt dieser Initiative einiges hinzu und bemüht sich, die Aufmerksamkeit
von Ch. Yannaras dafür zu gewinnen.

Christos Yannaras hat in seinem Buch „Der ontologische Inhalt des

theologischen Begriffs der Personalität" (1970) versucht, die Ideen
Heideggers aufzugreifen, um die griechische patrististische Theologie auszulegen.

Für die zeitgenössischen griechischen Theologen ist das Denken
Heideggers außerordentlich bedeutsam. Sie folgen Heidegger in seinem
Bestreben, die Ontologie von einem absoluten „Ontismus" zu befreien.

6 E. LÉVINAS: Entre nous. Essais sur le penser— à — l'autre, Paris: Grasset 1991, 67.
7 Zit. Nach V. LOSSKIJ: Essai sur la théologie mystique de l'Eglise d'Orient, Paris: Cerf

1990, 57.
8 Die negativen Folgen der Konzeption einer „reinen Natur" der Epoche der

Gegenreformation hat Henri de Lubac untersucht (s. „Surnaturel. Etudes historiques" Paris: DDB
1991), wobei er die Schwierigkeiten analysiert, die die Tendenz mit sich bringt, das

„Natürliche" und das „Übernatürliche" einander systematisch gegenüberzustellen.
9 John D. ZIZIOULAS: Being as communion, 86 (Hervorhebungen durch K.S.).



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 553

Zizioulas stellt jedoch mit Lévinas die Frage nach dem Status von Be-
wusstsein und Subjekt:

„s. die Kritik Heideggers, die der zeitgenössische Philosoph in seiner wichtigen

Arbeit ,Totalität und Unendlichkeit' aufgenommen hat: ,Sein und
Zeit vertritt" — zitiert Zizioulas die Worte von Lévinas — „in der Hauptsache

folgende These: Das Sein ist nicht vom Verständnis des Seins (das sich
wie die Zeit entfaltet) zu trennen, das Sein richtet im Grunde genommen
seinen Ruf an die Subjektivität'".10

Nach Meinung von Zizioulas stösst die Anwendung der „Fundamental-
ontologie" in der Interpretation der patristischen Theologie auf
fundamentale Schwierigkeiten. Als Beispiele legt er folgende Fragen vor:

1) Ist bei Heidegger eine außerzeitliche Ontologie denkbar? Und ist
bei den Vätern ihrerseits eine zeitliche (temporale) Ontologie im
Hinblick auf Gott denkbar?

2) Kann der Tod ein ontologischer Begriff für die Väter sein, die ja
doch gerade den Tod als den Hauptfeind des Seins betrachten?

Von Lévinas ausgehend entwickelt der griechische Philosoph seine
Version des Personalismus: „Indem wir darauf bestehen, dass Gott
ekstatisch ist, d.h dank des Vaters existiert, lehnen wir die ontologische
Priorität der Substanz in Bezug auf die Personalität ab, und ebenso die

,Panorama'-Ontologie" (diesen Terminus führt Lévinas — Heidegger
kritisierend — ein).11

Die Antithese der Ethik von Lévinas und der Ontologie Heideggers
ist eins der Schlüsselereignisse der Philosophie des XX. Jahrhunderts.
Die Gegenposidon zu den Thesen des Buches „Sein und Zeit" (1928)
wird schon im Titel des ersten Nachkriegswerkes von Lévinas „Die Zeit
und der Andere" (1948) artikuliert. Die Kategorie des „Anderen" tritt bei
Lévinas — sowohl im Titel der Arbeit, wie auch in einem neuen
Begriffssystem — an die Stelle des Heideggerschen „Seins". Das Buch „Die
Zeit und der Andere" ist aus einem Vorlesungszyklus entstanden, den
Lévinas in den Jahren 1946/1947 in dem philosophischen Collège
vorgetragen hat, das sein Freund Jean Wahl (1888—1974) in Paris gegründet
hatte. Dieses Buch „ist ein Zeugnis der besonderen Atmosphäre der
Offenheit, mit der uns der Berg der heiligen Geneviève bald nach der
Befreiung beschenkte"12. Wir möchten hier auch auf die Bedeutung der
persönlichen Begegnung von Vladimir Losskij (1903—1958) und Emma-

10 Ebd., 45.
11 Ebd.
12 LÉVINAS: Le temps et l'autre. Paris: PUF 1983, II.



554 Konatantin Sigov

nuel Lévinas (1905—1995) in dieser Nachkriegs-,,Atmosphäre der Offenheit"

hinweisen.13
Vladimir Losski) hat an der Arbeit im Philosophischen Collège akdv

teilgenommen und war ein Freund von Jean Wahl. Die Vorlesungen von
Lévinas stießen auf allgemeines Interesse. Der Vortrag Losskijs im Collège

Philosophique ist grundlegend für seine Arbeit über das Problem
der Ontologie der Personalität. Hier arbeitet er auf seine eigene besondere

Weise das beiden — Lévinas und ihm — gemeinsame Thema der
Überwindung des „Ontologismus" heraus.14 Einen wichtigen Beitrag zur
Vertiefung dieses Themas lieferte die vollständige französische
Übersetzung des „Corpus Aeropagiticum" von Maurice de Gandillac.15 Für
Lévinas und Losskij war der von Piaton im 5. Buch der „Politeia"
formulierte Gedanke eines „Wohles, das das Sein übersteigt" von großer
Bedeutung. Bei Piaton und bei Aeropagita suchen sie nach Möglichkeiten

einer philosophischen Alternative zur „substantionalistischen" Tendenz

der Metaphysik.16

3. Die „Epiphanie des Antlitzes" versus Besessenheit durch den Krieg

Der Naturalismus - als die herrschende Ideologie der Epoche der
„wissenschaftlich-technischen Revolution" — hat das gesamte Wissen über
den Menschen transformiert, von der medizinischen Sicht des Menschen
als einem physiologischen „Körper" bis hin zum sozial-politischen Blick
auf die „natürlichen" gesellschaftlichen Rechte und Freiheiten des
Menschen. Im XX. Jahrhundert zerstört sich der „vereinfachte Naturalismus
des XIX. Jahrhunderts" selbst, in dem sich, nach einer Definition von
S.L. Frank, „das System der Naturkräfte als ein sich geschlossenes und
das ganze Sein erschöpfendes darstellte."17

13 Nikolaj Vladimirovic Losskij hat diese in einem Vortrag ausgesprochene Beobachtung

bestätigt, und ich benutze die Gelegenheit, einem Zeugen des Dialogs von V. Losskij

und E. Lévinas dafür zu danken, mich auf die Fruchtbarkeit einer vergleichenden
Untersuchung ihrer Arbeiten hingewiesen zu haben.

14 Vladimir LOSSKIJ: Der theologische Begriff der menschlichen Personalität. (Vorlesung, vom
Autor im „Collège philosophique" am 12. Februar 1952 vorgetragen). In: DERS.: Theologie
und Gottesschau. Moskau: Verlag der Bruderschaft des Heiligen Vladimir 2000, 289—302.

15 Vgl. die Erinnerungen an die Freundschaft mit V. Losskij: Maurice de Gandillac. Une

âme transparente. In: La vie spirituelle. 730, Mars 1999, 61—64.
16 Vgl. die ausführliche Analyse und Beschreibung des Kontextes dieses Problems in

der Dissertation von Michel STAVROU: T'approche théologique de la personne che% Vladimir
Eossky et Jean Ziffoulas. Institut de Théologie Orthodoxe Saint-Serge, Paris, Avril 1996.
Ich danke dem Autor, dass ich die Möglichkeit bekam, seine bemerkenswerte Arbeit vor
ihrer Publikation kennenzulernen.

17 S.L. FRANK: Das Dicht in der Finsternis. Versuch einer christlichen Ethik und Soffal-
philosophie. Moskau: „Faktorial" 1998, 64.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 555

Die Expansion des Naturalismus, der bemüht ist, sich alle denkbaren
Horizonte des Seins des Menschen zu unterwerfen, verwandelt den
allgemeinen Begriff der Natur oder der „Nature" (Lévinas bleibt — nicht
ohne Polemik — dabei, das Wort „Nature" mit großen Buchstaben zu
schreiben) in ein Idol.

Das Idol des Naturalismus fordert globale und lokale Opfer. Die
Vorstellung von einer „natürlichen" Herrschaft der einen Rasse über die
anderen, einer „natürlichen" Tendenz der „gesunden" Sozialindividuen
zur Ausmerzung der „ungesunden", suspekten usw. führen zu einem

unsinnigen globalen Opfer von Menschenleben. Die lokalen Opfer im
Namen Der Natur sind nicht weniger niederschmetternd: Sie zerstören
gerade jene fundamentalen Zusammenhänge von Dingen und Begriffen,
die vorher als natürlich galten.

Lévinas analysiert in kritischer Weise eine Totalität, in der die
eigenständigen, durch niemand zu ersetzenden Personen verschwinden. Der
Krieg führt zur Auffassung des Seins als vollständiger Totalität: Er führt
zur Bildung einer „Front" und zum „frontalen" Bück auf die Dinge. Der
Traktat „Totalität und Unendlichkeit" beginnt mit den Worten:

„Man kommt leicht überein, dass es äußerst wichdg ist zu wissen, ob uns
die Moral nicht zum Narren hält. Besteht die Hellsicht der Vernunft — ihre
Offenheit für das Wahre — nicht darin, die permanente Möglichkeit des

Krieges vorauszusehen? Der Zustand des Krieges .suspendiert' die Moral;
er beraubt die ewigen Verpflichtungen und Institutionen ihrer Ewigkeit
und annulliert von diesem Moment an, vorläufig, die unbedingten Imperative.

Er wirft seinen Schatten voraus auf die Taten der Menschen..."18

Im Krieg werden die Menschen auf die Träger von Kräften reduziert, die
über sie hinweg handeln. Der Krieg ist nicht nur an sich ein bedeutendes
und großes Ereignis, er bildet auch eine ganz bestimmte Sicht der Ereignisse

aus, eine „Weltanschauung", die den Menschen auch in friedlichen
Tagen mehr oder weniger hypnotisiert. Die Erfahrung des Krieges
diktiert die Ontologie der Totalität. Diese Ontologie kritisiert Lévinas als

den spekulativen Grund der modernen totalitären Ideologien.

„Die Theophanie der Person ist Ethik. Der Kampf, der diese Person
bedrohen kann, setzt eine Transzendentalität dieses Begriffs voraus. Die Person

droht mit Kampf als Möglichkeit; dabei schöpft diese Drohung nicht
die Epiphanie des Unendlichen aus und formuliert sie nicht vom ersten
Wort an. Der Krieg setzt den Frieden voraus — die antizipierte und unzer-

18 E. LÉVINAS: Totalité et Infini. Martinus Nijhoff 1971, 5.



556 Konatantin Sigov

störbare Anwesenheit des Anderen; der Krieg ist nicht das erste Ereignis
der Begegnung."19

Der „Jahrhundertkrieg" des XX. Jahrhunderts hat, nach Lévinas, mit nie
dagewesener Wucht die Destruktion einer Metaphysik mit sich gebracht,
die auf das Prinzip Heraklits „der Krieg lenkt die Ordnung der Dinge"
zurückgeht. Der große „Schatten des Krieges" lag auf der Natur (gr.

Physis, lat. Natura) — lange vor dem modernen Militarismus. Aber erst
die Neuzeit hat in der politischen Philosophie von Hobbes ein
Gleichheitszeichen zwischen den „Status des Krieges" (state of war) und den

„natürlichen Status" (state of nature) gesetzt. Die Kritik dieses Paradigmas

der Anhänger der politischen Philosophie von Hobbes ist Thema
der Arbeit von Lévinas: „Das unnötige Leiden".20 Drei Faktoren der
Neuzeit determinieren den tragischen Zwist zwischen dem „ethischen"
und dem „natürlichen" Prinzip: 1) die Diskrepanz zwischen Ethik und
Politik; 2) die Versklavung der Politik durch die Ideologie des Krieges; 3)
die Identifizierung des Krieges mit einem „natürlichen Zustand". Die
Ethik als Widerstand gegen den Geist des Krieges, als Widerstand gegen
den „natürlichen" Krieg aller gegen alle ist dazu verurteilt, konsequent
und beharrlich antinaturalistisch zu sein. „Der Bruch mit der natürlichen
Ordnung des Seins" ist das Prinzip der Ethik und ihrer Konstante bei
Lévinas.21

4. Anthropologie versus „Egologie "

Um was für eine „Natur" geht es genau im weiteren Kontext: um belebte
oder unbelebte? Um die der Pflanzen oder die der Tiere? Um die der
Tiere oder die der Menschen? Um eine geschaffene oder ungeschaffene?
Die Deutung der Natur als Totalität hebt diese wesentlichen Abgrenzungen

auf. Und dementsprechend erweisen sich auch die Einteilungen
der Typen der Gewaltanwendung, deren physische, psychologische,
soziale, ökonomische, politische, kulturelle Formen, im Hinblick auf den

ontologischen „Ursprung aller Gewaltanwendung" als sekundär:

„Die natürliche Geschichte der Menschheit im Blut und in den Tränen der

Kriege zwischen Personen, Nationen und Klassen; die Materie der Dinge,

19 E. Lévinas: Ausgewähltes. Totalität und Unendlichkeit. Moskau/St. Petersburg.: Uni-
versitetskaja kniga 2000, 204.

20 E. LÉVINAS: La souffrance inutile. In: Untre nous, 107—120.
21 Vgl. K. SIGOV: „Between — Us" Violence? Break? justice? (The Ethical Philosophy of

Emmanuel Lévinas). In: Jews and Slavs V. / The Hebrew University ofJerusalem, Prof. W.
Moskovich. Jerusalem 2000, 314-324; Les lieux du mythe européen: La langue de Rome, le

plurilinguisme de Genève, l'hétéroglossie de Kiev. In: Hermes, Centre National de la Recherche

Scientifique. Paris 1999. No 23—24, 271—279.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 557

die schwere Materie, die Härte, das In-sich-Eingeschlossensein bis hin
zum Gefesseltsein in dem interatomaren Raum, von dem die Physiker
sprechen..."22

Das völlige Ineinanderfallen des „Horizonts des Seins" mit dem Horizont

der Gewaltanwendung ist der beeindruckende Grundzug der
Vollendung der Epoche der „Egologie". Egoismus bedeutete zur Zeit der
Entstehung dieses Wortes (in der Mitte des XVIII. Jahrhunderts)23 den
Hang, übermäßig viel über sich selbst zu sprechen; daher war er auf
einen Kreis von Sprechern beschränkt und berührte von sich her nicht
die gegenseitigen Beziehungen der Mikro- und Makroweiten. Hobbes
ging zu weit damit, den Menschen auf seinen „Instinkt der Selbsterhaltung"

und seine Furcht vor einem gewaltsamen Tod zu reduzieren
(indem er mit einem Schlag sowohl die antiken, wie die christlichen
Traditionen der Ethik und der Anthropologie verwarf). Aber sogar das System

des „Leviathan" dehnte die Furcht, vernichtet zu werden, nicht auf
das gan^e Sein als solches aus, legte der Ontologie nicht den egoistischen
Instinkt zugrunde... Der Fortschritt der Physik (darunter auch der sozialen

Physik) gelangte bis zum XX. Jahrhundert nicht bis zum Gedanken
eines In-Sich-Selbst-Eingeschlossenseins und einer „Egologie" auf der
Ebene der Makro- und Mikroweit. Kann denn dieser „inter-atomare"
Egoismus nicht jetzt das Sein und die Beziehung „zwischen — uns"
bestimmen?

Lévinas stellt im Grunde nicht einmal die Frage nach der Ontologie
der Gewaltanwendung, sondern nach der Gewaltanwendung der „Ontologie"

selbst. Mit Pascal analysiert er — aber schon in einer systematischen

Form — den eigenwilligen Gestus Kains: „Mein Platz unter der
Sonne ist das Prinzip und die Art und Weise der Usurpierung der ganzen
Erde". In Frage gestellt ist nicht nur die „gefallene" menschliche Natur,
sondern auch die Natur als solche, „die eigentliche Natur wird unter das

Zeichen der Frage gestellt". Lévinas spitzt seinen Gedanken noch zu: die

(von der Ethik isolierte) Onto-anthropo-logie kommt in der Antwort
Kains an Gott zum Ausdruck: „Bin ich denn der Hüter meines
Bruders?".

Zu erwähnen ist dabei noch eine andere Perspektive der Deutung
dieser Replik Kains. Bischof Kallistos stellt nicht Ontologie und Ethik
einander gegenüber, sondern verweist auf die Möglichkeit einer
paradoxen Art der Verbundenheit. Er schreibt: „Warum hat Kain eine Sünde

22 Einfuhrung zu: E. LÉVINAS: Entre nous.
23 Vgl. Egoisme. In: Dictionnaire historique de la langue française. Paris: Le Robert, 1994,

I, 667.



558 Konatantin Sigov

begangen, als er zu Gott sagte: ,Bin ich denn der Hüter meines Bruders?'
Weil Gott die Dreifaldgkeit ist."24

Bei der Analyse einer direkten oder indirekten Abhängigkeit der An-
thropo-logie von der „Ego-logie" stellt sich die Frage nach den Kriterien
ihrer Abgrenzung.25

5. Das kenotische Ethos

Lévinas zitiert in zustimmender Weise Worte von Simone Weil:26 „Vater,
reiß diesen Leib und diese Seele von mir, um sie in Deine Werke zu
verwandeln, und lass von mir auf ewig nichts mehr zurück als dieses

Losgerissensein."27

Daher ist hier die Frage zu stellen: Wenn das ontologische Fundament

der Gewaltsamkeit jede Möglichkeit eines authentischen Umgangs
„zwischen uns" ausgeschlossen hat, schließt dann nicht jetzt die
Möglichkeit menschlicher Beziehung — wenngleich auf entgegengesetzte Weise

— den radikalen Bruch aus? Nein, sie schließt ihn nicht aus, sagt Lévinas

aller Evidenz zum Trotz. Die Sprengung der Totaütät ist der Beginn
einer unendlichen Beziehung, deren Realität die Unbegrenztheit der Distanz

nicht aufhebt. Im Gegenteil. Die einzige Chance eines Übergangs,
die Chance, vom spontanen „Imperialismus des Ich", von der
Usurpation des „Platzes unter der Sonne", in der das andere Wesen
„verschlungen" wird, zu einer Gemeinschaft mit dem unergründlichen, nicht
absorbierbaren Anderen zu gelangen - ist die wortlose Anerkennung der

Asymmetrie zwischen uns: Dem Anderen und mir.
Die Divergenz der Ethik von Lévinas zur Dialogphilosophie von

Martin Buber konzentriert sich genau auf diesen Punkt. Nach Buber
herrscht zwischen Ich und Du gegenseitige Sympathie, aber für Lévinas
ist eine solche Form der Beziehung zu „symmetrisch", und das Risiko,
dass sich hier das Ich-Du zur Totalität des Wir zusammenschließt, ist zu

24 Vgl. den Vortrag von Bischof KALLISTOS: Die Heilige Dreifaltigkeit — Paradigma der

menschlichen Personalität (Moskau, Juni 2001) (SOP 261). Vgl. Bischof Kallistos: Pravos-

lavnaja %erkov'. Moskau: BBI 2001, 216—246.
25 Ausführlicher habe ich dies in folgenden Artikeln dargestellt: K. SlGOV: Image,

dissemblance, caractère dans l'expérience de Dostoievski. Paris: Albin Michel, 1993. No. 8—9,

125-151; Au-delà de l'opposition tabula rasa. In: Thesaurus, Chiers du Monde russe, École
des Hautes Études en Sciences Sociales. 1994, XXXV (1—2), 105—118.

26 Lévinas war in fast allen Punkten anderer Meinung als die Autorin der „Ein-
wurzelung", mit Ausnahme dieser Intuition des „Losgerissenseins", vgl. E. LÉVINAS:
Simone Weil contre la Bible. In: DERS.: Difficile liberté. Essais sur le judaisme. Paris: Albin
Michel, 189-200.

27 E. LÉVINAS: L'être et l'autre. À propos de Paul Celan. In: DERS: Sens et existence. En
hommage à Paul Ricoeur. Paris: Seuil Paris, 1975, 27.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 559

groß. „Zwischen uns aber soll es nicht so sein", beharrt der hartnäckige
Opponent Bubers. Die Asymmetrie, „Diachronie", die Distanz sind dazu

bestimmt, rechtzeitig die Drohung des Abrutschens der Beziehung in
eine chronische Naturalisierung abzuwenden. „Ich" und „Du" befinden
sich bei Lévinas nie auf gleichem Fuß. Das „Du" ist die Instanz der Zu-
rechnungs- und VerantwortungsFähigkeit als den Prinzipen der eigentlichen

Individuation des Menschen. Die Erweiterung des kantischen
„ethischen" Bereichs auf den Bereich einer biblischen Metaethik hin
zeigt sich hier besonders deutlich: die absolute Asymmetrie der Beziehung

zu jedem beliebigen, uns begegnenden Menschen ist die einzig
mögliche Antwort auf die Erscheinung, die „Epiphanie" des Bildes des

Aller-Höchsten (Très-Haut) in seinem Antlitz.
Die Gastfreundschaft Abrahams, die erste Geste seines

Willkommensgrußes und seine Ehrung der Gäste ist nicht einfach ein Arbeitssymbol

für die Ethik von Lévinas, sondern ein historischer Präzedenzfall
und ein paradigmatischer Typus für unsere heutigen alltäglichen
Umgangsformen. Die „Erben Abrahams" werden auf der Stufe ihrer
alltäglichen Mikrogesten einer Prüfung unterzogen, z.B. wenn wir vor einer
Tür dem Anderen den Vortritt lassen und sagen: „erst nach Ihnen". Diesen

Beginn des Menschlichen im Menschen bezeichnet Lévinas als „erste
Liturgie".

Die tiefste Kategorie des menschlichen Umgangs nennt Lévinas
„Zeugnis" (die wahre Basis des Dialogs). Als Prototyp jedes echten
Zeugnisses führt der Philosoph die Antwort Abrahams an: „Hier bin
ich".

Dabei kehrt der ständige ethische Akzent von Lévinas (dies ist der
zweite Unterschied zu Buber) wieder von der metaphysichen Vertikale
auf die „harte Erde der Menschen" zurück (wie es in einem polemisch
zugespitzten Brief gegen die Symmetrie des Ich-Du von Lévinas an Buber

heißt28). Um dieses besonderen Gedankens willen verweist Lévinas
in der Einführung zu seinem Buch „Zwischen uns" auf den berühmten
10. Vers des 111. Psalms: „Der Anfang der Weisheit ist die Furcht vor
dem Herrn"; in diesem Buch entfaltet der Philosoph die fundamentale
Sorge um den Anderen, die „Furcht" um das Leben und den Tod des

Anderen als ethisches Äquivalent zum „Anfang der Weisheit".
Die Angst um den Anderen ist bei Lévinas nicht mit der trivialen

Vorstellung des Risikos und der Gefahren verbunden, die dem Anderen
von außen her, von Seiten fremder oder feindlicher Mächte drohen.

28 Zum Kontext dieses Begriffs vgl. K.B. SlGOV: Buber und ü^evskij: s^ur Analyse der

Utopie des „Ich-Du". In: Filosofskaja i soziologiceskaja mysl\ Kiev 1994, No. 1—2, 74—82.



560 Konatantin Sigov

Mein „Selbstsein", mein „Ich" ist der Ursprung der Gefahr für den
Anderen.

Lévinas radikalisiert auch hier die Frage bis hin zu einer klassisch
klaren Formulierung. Die erste Frage der Fundamentalontologie geht auf
Leibniz zurück: „Warum existiert etwas und nicht nichts?" Lévinas
schickt ihr die Ausgangsfrage seiner kenotischen Ethik voraus:
„Verdränge ich den Nächsten nicht schon durch die Tatsache meiner Existenz,

vertreibe ich den Anderen nicht aus dem Licht, dadurch dass ich
meinen Platz unter der Sonne einnehme?" Dem Denker des XX.
Jahrhunderts ist es — vor allen übrigen Fragen — wichtig, das vordringlichste
Problem zu bedenken: Ist nicht mein „sein" eine Spielart des „dem-
Anderen-eine-Last sein"? Deshalb ist auch die shakespearsche Frage:
„Sein oder Nicht-Sein" für Lévinas keineswegs die erste Frage der
Philosophie.

Hier berühren wir jene Spitze der Ethik von Lévinas, wo durch die

Kategorien und Begriffe hindurch die Empfindung des Menschen zum
Vorschein kommt, der jene überlebt hat, denen die Katastrophe befohlen

hatte, „nicht zu sein". Hier kommt das „verwundete Gewissen" des

Menschen zum Ausdruck, der keinerlei logische Rechtfertigung für sein

„sein" findet. Diese für alle Substantive und Verben auf der Welt allererste

Hilfsverbform allen Seins — être, sein — ist jetzt für alle Zeit für ihn
in Frage gestellt. „Rahel weint um ihre Kinder und will sich nicht trösten
lassen, denn sie sind nicht mehr...".

In dem Artikel: „Sterben für..." werden die Worte der Totenklage für
den im Kampf umgekommenen König Saul und seinen Sohn Jonatan
angeführt: „Auch in ihrem Tod sind sie unzertrennlich". Trotz der
Einsicht in die „Totalität" des Abbruchs aller Beziehungen im Tod bewahren

Vater und Sohn hier — durch den allgemeinen Bruch hindurch — ihre
Verbundenheit; jetzt sind sie „schneller als Adler, stärker als Löwen" (2
Sam 1,23).

Auf die Möglichkeit einer Überwindung des Bruches zwischen der
Lehre vom Sein und der Ethik wird im Titel des Buches von Bischof
Kallistos „Das innere Reich" verwiesen. Das innere Reich Christi im
Herzen des Menschen ist das unzerreißbare Band, das Lebende und Tote
verbindet. Bischof Kallistos führt ein Beispiel an: Eins seiner weiblichen
Gemeindemitglieder in Oxford „weigert sich hartnäckig, als Witwe
bezeichnet zu werden. Obwohl ihr Mann schon vor vielen Jahren verstorben

ist, hört sie nicht auf zu sagen: ,Ich bin seine Frau und keine Witwe'.
Und sie hat Recht"29.

29 In der Zeitschrift Zerkov' i vremja (No. 17, 2001) findet sich ein Artikel von
Bischof Kallistos mit dem Titel: „Das Geheimnis von Tod und Auferstehung'. Bischof Kallis-



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 561

6. Die Wahrheit des Anderen: %ttr Umdeutung des Existentialismus

Das leidenschaftliche Verlangen nach Wahrheit und Gerechtigkeit ist das

zentrale Motiv der Ethik von Lévinas: „das Menschliche ist die Rückkehr
zum verwundeten Gewissen, zur Fähigkeit, die Ungerechtigkeit mehr zu
fürchten als den Tod".30 Eine der Definitionen der Gerechtigkeit ist
nach Lévinas das Recht des Anderen, das meinen Rechten vorausgeht.

In der Ethik von Lévinas finden sich zwei Traditionen, zwei Weisen
der Interpretation von Gerechtigkeit. Die biblische „Gerechtigkeit" ist
der „Ursprung des Rechts des Anderen, das dem meinen vorausgeht".
Die griechische „Gerechtigkeit" ist die Rechtsprechung, in der das Recht
des Anderen nach eingehender Untersuchung und gerichtlichem Urteil
festgesetzt wird, sie geht dem Recht einer dritten Person voraus. Die
griechische und die biblische Quelle (Athen und Jerusalem) sind im
lévinasschen Verständnis von Wahrheit und Gerechtigkeit so eng
miteinander verknüpft, dass er sie im ganzen Verlauf seines Traktates „Totalität

und Unendlichkeit" nicht voneinander abgrenzt. Die Kritiker
bezeichnen ihn als „Großen Traktat über die Gerechtigkeit". Im Vorwort
zur deutschen Übersetzung verweist Lévinas speziell auf dieses für viele
unerwartete Urteil:

„...In ,Totalität und Unendlichkeit' wird noch kein terminologischer
Unterschied zwischen Mitgefühl und Barmherzigkeit gemacht, der Quelle des
Rechts des Anderen, das meinem Recht vorausgeht einerseits und der
Gerechtigkeit andererseits, wo das Recht Des Anderen — nach Untersuchung

und Urteü — dem Recht des Dritten vorausgeht. Der allgemeine
Begriff der Gerechtigkeit (justice) wird in beiden Situationen als
unterschiedslos erachtet."31

Das Risiko „zwischen uns" ist die Verengung der Ich-Du Beziehung zu
einem „Egoismus zu zweit". Ein hedonistisches Paar bildet ein einfachstes

Partikel, das Molekül einer „geschlossenen Gesellschaft", das seine

Kritiker und Theoretiker häufig aus dem Bück verlieren.
Die Einmischung eines Dritten, die Erprobung durch seine Anwesenheit

ist für die Zwei eine schmerzliche Impfung gegen den Isolationismus,

gegen das Vergessen aller jener „Dritten", die außerhalb der Sphäre
ihrer Liebe bleiben. Die Gerechtigkeit dem Dritten gegenüber ist wie das

tos unterstreicht dessen Bedeutung, indem er ihn an den Anfang des ersten Bandes
seines sechsbändigen Werkes setzt, das vom Seminar des Hl. Vladimir herausgeben wird:
Bishop KALLISTOS WARE: The Inner Kingdom. (The collected works, vol. 1). St. Vladimir's
seminary press, 2000. Eine russische Übersetzung dieses Bandes wird demnächst vom
Verlag „Duch i Litera" in Kiev veröffentlicht.

30 E. LÉVINAS: Entre nous, 151.
31 Ebd., 249-250.



562 Konatantin Sigov

Sal2, das der Nahrung der Beiden die Würze gibt. Lévinas beharrt so
sehr auf der Wichtigkeit dieses „Salzes der Wahrheit und Gerechtigkeit",
dass er häufig sogar die „Nahrung der Liebe" (der gegenüber das Salz

scheinbar nur eine dienende Funktion besitzt) selbst unter Verdacht
stellt. Für seinen asketischen Geschmack ist sie gleichsam zu „natürlich",
in ihr ist die „Substanz" allzu stark.

Die phänomenologische Ethik wendet sich dem Phänomen der Nahrung

mit großer Aufmerksamkeit zu. Lévinas führt hier einen Gedanken
Berdjaevs an (ohne seinen Namen zu erwähnen): Mein Hunger bezieht
sich auf den Bereich der Physiologie, der Hunger des Anderen auf den
der Ethik. Diese Asymmetrie konstituiert von selbst eine ethische
Beziehung. Dafür ist die Aufmerksamkeit für das Bedürfnis des Anderen
notwendig und ausreichend. Ein anderes Brot verheißt die strenge Ethik
von Lévinas nicht. Er sieht seine Aufgabe nicht darin, ein Bedürfnis zu
befriedigen, sondern den wahren — nicht egoistischen, sondern ethischen
— Hunger zu wecken. Das Nachlassen dieses Hungers in der Menschheit
ist Kennzeichen einer schweren Krankheit. Die scharfen, hyperbolischen
Formulierungen von Lévinas zielen auf die Erweckung genau dieses

Hungers und dieses Dursts nach Wahrheit und Gerechdgkeit.

„Die Entdeckung des authentischen Moments der Existenz durch Kierkegaard"

— schreibt Zizioulas — „versetzte der subjekt-objekthaften Struktur
der Wahrheit im Westen einen äußerst vernichtenden Schlag, aber er führte

nur zur Gleichsetzung von Wahrheit und Zweifel. Dadurch bleibt als

einzige Alternative, die dem gefallenen Menschen offensteht, wenn er
Wahrheit und Praxis in Übereinstimmung bringen will, Zuflucht zu ihrer
marxistischen Identifikation zu nehmen, Wahrheit und Aktivität des
Menschen gleichzusetzen und die Eschatologie der Wahrheit als Selbstentfaltung

des Menschen in der Gesellschaft anzusehen."32

Lévinas aber entdeckt eine andere, weit vom Marxismus entfernte,
sittliche Alternative zur individualistischen Version des Existenzialismus.

Die Kierkegaard sche Version der Deutung des Weges Abrahams
kritisiert Lévinas von einem ungewöhnlich einfachen und vergessenen
Gesichtspunkt aus. Kierkegaard sah in der Szene der Opferung Isaaks den

Höhepunkt des Dramas des „Glaubensritters", in dem die Ordnung der
Ethik überstiegen wird. Ein Jahrhundert später richtet Lévinas den Blick
auf einen anderen Höhepunkt der biblischen Erzählung, die der Vater
des europäischen Existenzialismus unerwähnt lässt. Abraham sucht das

Gespräch mit Gott, um für Sodom und Gomorrha einzutreten — im
Namen der Gerechten, die dort vielleicht noch zurückgeblieben sind.
Abraham erkennt klar seine eigene Nichtigkeit und Sterblichkeit: „Ich bin

32 ]. ZIZIOULAS: L'être ecclésial. Genève: Labor et Fides 1981, 92.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 563

Asche und Staub" — diese Worte führen in das Wesen des Gesprächs ein,
das dem vernichtenden Feuer vorausgeht.33 An die historische Bedeutung

einer solchen neuen Akzentsetzung in der Auslegung der prophetischen

biblischen Ereignisse muss der Leser heute, der in der Nähe von
Tschernobyl, in der Nähe der Lager der Gerechten und des Raums einer
totalitären Verfälschung der Wahrheit Lévinas entdeckt, nicht erinnert
werden.

Der ungeheure Einfluss des Denkens von Lévinas auf die zeitgenössische

philosophische Anthropologie lässt die Frage entstehen: Inwieweit
besteht die Möglichkeit einer gewissen Analogie zwischen der Reaktion
des Denkens des XX. Jahrhunderts auf die existentialistische Initiative
Kierkegaards und der Reaktion des XXII. Jahrhunderts auf die ethische
Initiative von Lévinas?34

7. Ohne Ethik ist die „neopatristische Synthese" unvollständig

Die Aktualität unseres Themas hat G.P. Fedotov gut formuliert:

„Für die Mehrheit der Menschen ist die sittliche Tat der einzige Weg zum
Reich Gottes. Das mystische Leben, die schöpferische Teilnahme an
Wissenschaft und Kunst ist nur wenigen zugänglich... Die sittliche Tat jedoch
ist jedem zugänglich. Jeder, der sie vollzieht und in ihr seine eigene
metaphysische Tiefe entfaltet, kann das erlangen, was es wert ist, als ethische
Genialität bezeichnet zu werden. Gerade in dieser Allgemeinheit (im Sinne
der Gegebenheit oder Aufgegebenheit für alle) Hegt auch, scheint mir, die

Lösung des Rätsels der besonderen Nähe dieser Sphäre zur Religion. Das
ist der Grund, weshalb Christus soviel davon spricht, wie man sich seinem
Nächsten gegenüber verhalten soU, und weshalb er nichts davon sagt, wie
Gedichte zu schreiben sind oder Mathematik zu betreiben ist."35

33 E. LÉVINAS: Existence et éthique. In: DERS.: Noms propres, Fata morgana, Paris 1976,
109; 40 Jahre vor dieser Arbeit über Kierkegaard veröffentlichte Lévinas eine Rezension
des Buches von Léon SeSTOV: Kierkegaard et la philosophie existentielle. Paris: Vrin, 1936.

34 Vgl.: Post-secular philosophy: between philosophy and theolog). London: Routledge 1998.

Der Herausgeber der Anthologie Philipp Blond ist auch der Autor eines Artikels über
Lévinas: Philipp BLOND: Emmanuel Lévinas. God and phenomenology (195-228). Die von E.
Lévinas unternommene kritische Analyse des umfangreichen Erbes des existentiellen
Phüosophen sollte von einheimischen Gelehrten berücksichtigt werden, die sich mit
Untersuchungen analoger Strömungen befassen. Vgl. Igumen Ilarion ALFEEV: Das Erbe der

Heiligen Väter und die Gegenwart. In: DERS.: Die Orthodoxe Theolgie an der Epochenwende. Kiev:
Duch i Litera, 2001; Diakon Georgij ZAVERSiNSKIJ: Existentielle Aspekte der Theologie. In:
Zerkov' i vremja, No. 3, 2001; Der Theologische Existentpalismus des Archimandriten Sophronij
(Sacharov). In: Al'fa i Omega, No. 3, 1999; Priestermönch Arsenij (SOKOLOV): Ein gutes
Wort über den Existentialismus. In: NG-Religü. No. 7 (30), 14. April 1999.

35 G.P. FEDOTOV: Zur Verteidigung der Ethik. In: DERS.: Die neue Stadt. Gesammelte
Aufsätze. New York 363.



564 Konatantin Sigov

Die Wurzeln der zeitgenössischen Kulturkrise hat Fedotov aus einer
umfassenden historischen Perspektive betrachtet, indem er detailliert der
ständigen Verengung der Bedeutungsfülle der sittlichen Grundbegriffe
nachging. Der große Historiker der Alten Heiligen Rus' betonte:

„Die Konzentration auf ethische Probleme zieht sich durch die ganze
religiöse Literatur der Rus'. So stark die kulturellen, ästhetischen oder historischen

Interessen der Alten Rus' auch immer gewesen sein mögen, besonders

im Vergleich mit der späteren und der zeitgenössischen Russischen
Kirche, ist die dominierende Ausrichtung dennoch immer die ethische
gewesen."36

Sie war es, aber wird sie es wieder werden?
Praxis war in der Terminologie des heiligen Maximus Confessor ein

Synonym für ethische oder praktische Philosophie. Der zeitgenössische
Patrologe J.-C. Larchet schreibt:

„Wichtig ist zu betonen, dass für den heiligen Maximus (gerade in der
Unterscheidung seiner Position von der des Evagrius) Praxis nicht nur eine

Etappe ist, die auf der Stufe der Schau zu überwinden ist sondern dass
sie diese notwendig und unaufhebbar mitkonstituiert."37

Am Vorabend der Katastrophe des Jahres 1917 hat S.L. Epifanovic in
seinem Buch über das theologische System des heiligen Maximus
Confessor besonders den inneren Zusammenhang und die strenge
Folgerichtigkeit seiner einzelnen Teile hervorgehoben: 1) praktische
Philosophie; 2) natürliche Schau; 3) sakramentale Theologie.38 Die Zerstörung
des Zusammenhangs zwischen ihnen und der „Bruch zwischen Theologie

und Leben"39 sind Schlüsselprobleme unserer heutigen epochalen
Grenzsituation.

Auch heute noch ist das Denken von G.P. Fedotov von Bedeutung:

„Indem sie Gebet und Sakrament in den Mittelpunkt des religiösen Lebens
stellte, hat die russische kirchliche Erneuerung nur die wahre Hierarchie
wiederhergestellt. Aber sie hat nur das Zentrum wiederhergestellt. Wenn
es sich aus diesem Zentrum hinausbegibt, welche Struktur wird dann das

ganze religiöse Leben — und folglich auch die Kultur — bekommen? Das ist
die Grundfrage der russischen Zukunft. Für diese Zukunft hat die Gegen-

36 G.P. FEDOTOV: Das Christentum der Kiever Rus'. Ges. Werke in 12 Bd., Bd. 10,
Moskau: Martis 2001, 347.

37 J.-C. LARCHET: Introduction, Saint Maxime le Confesseur. Ambigua. Paris-Suresnes:
Ancre 1994, 71.

38 S.L. i'.PIl'ANC)VIC: Der heilige Maximus Confessor und die byzantinische Theologie. Moskau:

Martis 1996, 116—117.
39 Vgl. Metropolit KYRILL von Smolensk und Kaliningrad: Den Bruch zwischen Theologie

und Leben überwinden. In: Zerkov' i vremja, No. 2 (9), 1999, 141—142.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 565

wart schon gewisse Schemata ausgearbeitet, Entwürfe vorbereitet. In allen
diesen Schemata und in den Lebenserfahrungen findet sich eine bestimmte
Struktur des Lebens. Wie schon gesagt, ist für die Ethik dabei kein Platz
vorgesehen. Das religiös-sakramentale Gebet wird dementsprechend in
Liturgik und Aszetik gekleidet, die nach allgemeiner Vorstellung unmittelbar

auf das Leben einwirken... Die Liturgik an sich löst jedoch die Probleme

des Lebens nicht. So lang auch die orthodoxen Gottesdienste in ihrer
idealen Durchführung sind, lassen sie doch Zwischenräume offen, die
durch irgendetwas ausgefüllt werden müssen. Die hohe, feierliche
Ordnung des Gottesdienstes mit seiner besonderen Sprache macht es schon an
sich außerordentlich schwierig, die liturgische Inspiration unmittelbar auf
das Leben zu übertragen. Die Brücke zwischen Kirche und Leben ist
längst zerstört. Wer hilft, sie wieder aufzubauen?"40

Und Fedotov unterstreicht:

„Darin liegt der Schlüssel für viele Schwächen und Misserfolge unserer
kirchlichen Erneuerung. Es ist die Erklärung für unsere Kränklichkeit, für
eine gewisse Rückgraüosigkeit, die im Vergleich mit der Aktivität der
bösen Kräfte unseres Landes überrascht."41

8. Zur Emdeutung ethischer Kategorien

In seiner Untersuchung „Die Orthodoxe Kirche und das dritte
Jahrtausend" hebt Metropolit Johannes hervor: „Vor allem muss der orthodoxe

Gottesdienst seine Sprache überprüfen. [...] Zweifellos ist es

notwendig, dass wir unsere Dogmen in existentiellen Kategorien auslegen"
(Balaman, 4. 12. 1999). Die These von der Notwendigkeit einer
Sprachrevision soll sich offensichtlich auch auf die Revision eines verengten,
verkürzten Ethikbegriffs beziehen.42 Die grundlegenden Kategorien der
Ethik müssen von jenem Ethos der Uberlieferung her verstanden werden,
von dem Vater Georgij Florovskij schrieb: „ein und derselbe Glaube, ein
und derselbe Geist, ein und dasselbe Ethos".43

In der Arbeit „Gemeinsamkeit und Andersheit" wird das Wort Ethik
noch in seiner „alten", eingeschränkten Bedeutung gebraucht :

„Durch die Ablehnung des Anderen verwandeln wir den Unterschied in
Trennung und sterben. Die Hölle, der ewige Tod, ist nichts anderes als die

40 G.P. FEDOTOV: Zur Verteidigung der Ethik, 367.
41 Ebd., 370.
42 Vgl. Christos YANNARAS: The freedom of morality. New York: St. Vladimir's Seminary

Press 1984; Jean BRECK: Les fondements théologiques de l'éthique chrétienne. In: SOP 247,
Avril 2000, Paris (The Sacred Gift of Life. Orthodox Christianity and Bioethics, 1998); Proto-
priester Vladislav SVESNIKOV: Studien %ur christlichen Ethik. Moskau: Palomnik, 2000.

43 G.V. FLOROVSKIJ: Das Ethos der Orthodoxen Kirche. In: DERS.: Ausgewählte theologische

Aufsattle. Moskau: Probel, 2000, 266.



566 Konatantin Sigov

Isolation, die Entfremdung vom Anderen, wie uns die Väter lehren.
Ethisch lässt sich dieses Problem nicht entscheiden. Wir müssen von
Neuem geboren werden. Das führt uns zur Ekklesiologie."44

Der griechische Theologe beharrt in seinen Arbeiten mit Recht auf der
Bedingung der scholastischen Schulschemata; aber ist denn die radikale
Abgrenzung der Ekklesiologie von der Ethik nicht ein Nachhall dieser
Schemata? Begnügen wir uns hier mit dem Hinweis auf nahe hegende
historische Beispiele, die die Berechtigung dieser Abgrenzung in Frage
stellen.

In den 20er und 30er Jahren, als in der UdSSR die Unterwelt über die
Kirche Christi herfiel und sie verfolgte, standen die eucharistische
Ekklesiologie und das Ethos der Verfolgten — und ebenso das Ethos jener, die
ihr Haus den verfolgten Priestern und Bischöfen öffneten — einander
sehr nahe. Der Metropolit von Kiev, Vladimir, der die Menge der neuen
Märtyrer anführte, betete, bevor er an der Mauer der Kiever Pecerskaja
Lavra erschossen wurde, für seine Peiniger: Hat er damit nicht Zeugnis
abgelegt für das unteilbare ekklesiologische Ethos der Diener Christi?
Aber schauen wir uns dieses gleiche Beispiel und diese Frage von der
anderen Seite her an. Die passive, „rückgratiose" Zustimmung der Schar
der Bewohner der Lavra zum Tod ihres Vorstehers — legte sie nicht
Zeugnis ab von einer fundamentalen historischen Krise sowohl der
Ethik wie der Ekklesiologie? Die Gewohnheit, sie im Licht ähnlicher
Beispiele einander gegenüberzustellen, wirkt künstlich und wenig
überzeugend.

Aus den uns naheliegenden Beispielen erwähnen wir die seit alters
bestehende komplexe Problematik der Kirche in der Ukraine (an deren

Lösung heute bekanntlich der Metropolit von Pergamon Johannes aktiv
mitwirkt). Hier geht es nicht um ein geeignetes Klassifizierungsschema,
sondern um eine umfassende Zusammenstellung ekklesiologischer und
sittlicher Kriterien. Die Zukunft Kievs, einer Stadt, die man viele
Jahrhunderte lang mit Jerusalem verglichen hat,45 hängt wesentlich von der
Überwindung des Bruchs zwischen der auf dem Gedanken des Anderen
gegründeten Theorie der Gemeinschaft (koinonia) und der Verkörperung
einer solchen Gemeinschaft in der Praxis ab.

Fassen wir zusammen:

1. Unter den „Herausforderungen" des anbrechenden XXI. Jahrhunderts

nimmt das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik

44 Metropolit Johannes ZlZIOULAS: Gemeinsamkeit und Andersheit. In: Vestnik 172, 10.
45 Vgl. J. GIRAUDOUX: Das %weite Jerusalem gegen das Dritte Rom (%u einer Fragestellung).

In: Jerusalem in slavic culture. Jews and Slaves., Bd. 6, 1999, 263—269.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 567

(und der sich daran anschließenden Kette von Dichotomien: Theorie/
Praxis, Dogma/Existentialien, Episkopia/Diakonia, Ekklesiologie/Anth-
ropologie, Kirche/Europa) einen bedeutenden Platz ein.

2. Die komparative Analyse der Ontologie des Metropoliten Johannes
Zizioulas und der Ethik von Emmanuel Lévinas ist ein fruchtbarer Beitrag

zur Lösung dieser Problematik. Die in diesem Vortrag skizzierten
Grundlinien einer Gegenüberstellung der Gedanken von Zizioulas und
Lévinas eröffnen ein weites Feld für eine monographische Untersuchung.

Die Bearbeitung dieses Feldes erweitert den Horizont des
postsäkularen philosophischen und theologischen Denkens.

3. Die zentrale Position der Kategorie des Anderen in der trinitari-
schen Ontologie von Zizioulas und in der kenotischen Ethik von Lévinas
eröffnet den Weg für eine Synthese gerade in Richtung einer vertieften
Reflexion des Themas der „Andersheit" (diaphora in der Terminologie
des heiligen Maximus Confessor).

4. Das Ethos des Anderen verlangt nach neuer und vertiefter Reflexion

aus der Sicht der Offenbarung über die Personen der Heiligen
Dreifaltigkeit als dem Paradigma der Gemeinschaft. Zur Schlüsselkategorie
eines solchen Nachdenkens muss dabei die Gerechtigkeit werden.

„Sie beginnt" — erinnert Metropolit Antonij Suroschskij — „in dem
Moment, wo ich zwischen mir und dem Nächsten (einer Einzelpersönlichkeit
oder einem Kollektiv) den - mitunter unüberwindlichen — Unterschied
erkenne und sein volles Recht anerkenne, der zu sein, der er ist, indem ich es
als Faktum hinnehme, dass er nicht verpflichtet ist, eine einfache
Widerspiegelung meiner selbst zu sein. Auch er ist wie ich von Gott geschaffen,
nicht nach meinem Bild, sondern nach dem Bild Gottes."46

(Übersetzt von Dr. Elke Kirsten)

46 Metropolit Antonij SUROZSKIJ: Geistliche Reise. Moskau: Pravoslavnij palomnik,
1997, 67. Eine Weiterentwicklung dieses Themas s. in dem neuen Buch: Metropolit
Antonij SUROZSKIJ: Wege christlichen l^ehens. Kiev: Duch i Litera 2001.


	Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik in den Werken des Metropoliten Johannes Zizioulas und Emmanuel Lévinas

