Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik in den Werken
des Metropoliten Johannes Zizioulas und Emmanuel Lévinas

Autor: Sigov, Konstantin

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760662

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760662
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KONSTANTIN SIGOV

Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie
und Ethik in den Werken des Metropoliten
Johannes Zizioulas und Emmanuel Lévinas

1. Unterschiede und Trennungen

In seinem Buch ,,Sein als Miteinandersein® schreibt der Metropolit von
Pergamon, Johannes Zizioulas: ,Die christliche Theologie kann durch
die bemerkenswerte Arbeit von Emmanuel Lévinas ,Totalitit und Un-
endlichkeit! eine aulerordentliche Bereicherung erfahren®.

Auf welche Gebiete bezieht sich jene wesentliche Bereicherung, von
der der orthodoxe Theologe spricht? Die Arbeiten des Metropoliten Jo-
hannes sind durch zahllose Verbindungslinien mit der Philosophie von
Lévinas, mit dessen Analyse der Fundamentalontologie Heideggers, sei-
ner Kritik der griechischen Metaphysik und der zeitgendssischen Theorie
des ,,Verschwindens des Menschen® verkniipft. Wir wollen versuchen,
hier eine Leitlinie, das durchgehende Grundthema dieser beiden hervor-
ragenden Denker herauszufinden, die sich beide mit dem Problem des
Bruchs zwischen Ontologie und Ethik befasst haben.

Fir beide Denker besitzt die Kategorie des Anderen eine Schliissel-
funktion. Die Kategorie der ,,Andersheit® hilft ihnen, die Grundbegriffe
der Ontologie und Anthropologie in umfassender Weise neu zu deuten.
Und das Thema der Beziehung zum Anderen scheint mir der weitaus
fruchtbarste Ansatzpunkt zu sein, um ihre Standpunkte in Bezug auf das
Verhiltnis von Ontologie und Ethik zu vergleichen.

Bischof Johannes entfaltet die Gedanken von Lévinas in seiner Arbeit
,,Gemeinsamkeit und Andersheit*:

,Das Wesen der Sinde besteht in der Furcht vor dem Anderen, einer
Furcht, die aus Ablehnung entsteht. In dem Moment jedoch, wo die
Affirmation des eigenen ,Ich‘ durch Ablehnung und nicht durch Annahme
des Anderen erfolgt — genau das hat Adam gewihlt, indem er seine Frei-
heit gebrauchte — wird der Andere natirlicher- und notwendigerweise als

1 John D. ZI1ZIOULAS: Being as communion. Studies in Personhood and the Church. New
York: St. Vladimir’s seminary press, Crestwood, New York 1985, 86.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 551

Feind und Bedrohung wahrgenommen. Die Verséhnung mit dem ,Ande-
ren‘, wer immer es sei, setzt die Versohnung mit Gott voraus.*?

Und weiter:

,»Wenn sich die Furcht vor dem ,Anderen‘ als Furcht vor der ,Andersheit
[engl. Otherness, frz. Altérité, (in der dt. Ubersetzung auch mit ,,Ander-
heit* iibersetzt, A.d.U.)] manifestiert, sind wir geneigt, Unterschied und Tren-
nung gleichzusetgen. Das erschwert und triibt das Denken und Verhalten des
Menschen in gefihrlicher Weise. Die sittlichen Folgen kénnen auBeror-
dentlich gravierend sein. Wir Zez/en unser Leben und die menschlichen We-
sen auf Grund der Unterschiedenheit des einen vom Anderen ein. Wir organi-
sieren Staaten, Klubs, Bruderschaften und sogar Kirchen, indem wir auf
Unterschieden aufbauen.3

Der Metropolit von Pergamon spiirt in den Arbeiten der Kirchenviter
die Urspringe dieser Begriffe auf:

»In dem Mal3 wie Unterschiedenheit zur Getrenntheit wird, wird Unter-
schied zur Entfernung. Genau diese Termini gebraucht der heilige Maxi-
mus Confessor, um die universale und kosmische Situation zu bestimmen.
Unterschiedenheit (diaphora) muss unterstiitzt werden, d.h. sie ist gut.
Trennung (diairesis) ist die Perversion von Unterschiedenheit (diaphora)
und ist schlecht.“

Der orthodoxe Theologe stellt die Offenbarung des Dreieinen Gottes ins
Zentrum der Interpretation unseres Themas:

»Die Beziehungen zwischen Gemeinsamkeit und ,Andersheit, wie sie in
Gott existieren, sind das Modell sowohl fiir die Ekklesiologie, wie fir die
Anthropologie. Was lehrt uns das Dogma tber die Heilige Dreifaltigkeit
im Hinblick auf Gemeinsamkeit und ,Andersheit? Die Analyse der Lehre
von der Dreifaltigkeit deckt jenes Faktum auf, dass, die . Andersheit’ konstitu-
tives Element der Einbeit und nicht ibre Folge ist. >

2. Die Frage nach dem Anderen und der Horigont der Ontologie

Um jene ,,Herausforderung® zu bestimmen, auf die der Theologe und
der Philosoph antworten, greifen wir die ontologische Begriffskette auf,
von der die Ethik von Lévinas sich freimacht: Totalitit — Sein — Natur —
Substanz — Hypostase.

2 Metropolit John ZIZIOULAS: Gemeinsamkeit und Andersheit. In: Vestnik 172. Paris/

New York/Moskau 1995, 8 (Communion and Otherness. Blankenberge 1993).

3 Ebd., 9 (Hervorhebungen vom Autor).
4 Ebd. 10.
5 Ebd. 12 (Hervorhebungen durch K. S.)



552 Konatantin Sigov

In seinem Buch ,,Zwischen uns. Versuche tber das Denken an den
Anderen®, hebt Lévinas als Charakteristikum, das unsere philosophische
Epoche bestimmt, den Primat der Gemeinschaft Gber das Sein (und
nicht umgekehrt) hervor: ,,die soziale Erfahrung als erste Intuition des
Seins.“0

Boéthius hatte das griechische Wort ,,hypostasis“, das entscheidend
fiir die Ausarbeitung der Begriffe ,,Personalitit® und ,,Person® gewesen
war, mit dem lateinischen Terminus ,,substantia® ubersetzt. Ein Histori-
ker, der die Entwicklung der uns hier interessierenden Begriffe im Mit-
telalter untersucht, konstatiert:

,»Die lateinische Philosophie betrachtet zuerst die Natur an sich, gelangt
von dort zu ihren Trigern und dringt danach in sie ein, um die Natur zu
finden. Der Lateiner betrachtet die Person als Modus detr Natur, der Grie-
che betrachtet die Natur als Inhalt der Person.*7

Lévinas ibergeht die Bestimmung: ,Natur als Inhalt der Person® mit
Schweigen, und konzentriert seine ganze Kritik auf die Konzeption:
»Person als Modus der Natur® (Totalitat).

Metropolit Johannes schreibt dazu, indem er sich auf Lévinas beruft:

,,Es bleibt die Frage, ob die Andersheit fiir die Ontologie von Bedentung sein kann,
ob die Ontologie fihig ist, ohne den Begriff der Totalitit auszukommen.
Diese Frage bleibt in hochstem Mal3 eine offene Frage, obwohl der erste Ver-
such, eine Losung fiir dieses Problem zu finden, schon vom heiligen Maxi-
mus Confessor unternommen wurde...?

Der differenzierte Beitrag von Lévinas, das Problem des personalen
Seins neu zu bedenken, greift diese Frage in tiefer Weise auf. Zizioulas
fugt dieser Initiative einiges hinzu und bemiht sich, die Aufmerksamkeit
von Ch. Yannaras dafiir zu gewinnen.

Christos Yannaras hat in seinem Buch ,,Der ontologische Inhalt des
theologischen Begriffs der Personalitit® (1970) versucht, die Ideen Hei-
deggers aufzugreifen, um die griechische patrististische Theologie auszu-
legen. Fir die zeitgenossischen griechischen Theologen ist das Denken
Heideggers auBerordentlich bedeutsam. Sie folgen Heidegger in seinem
Bestreben, die Ontologie von einem absoluten ,,Ontismus® zu befreien.

6 E. LEVINAS: Entre nous. Essais sur le penser — a — l'autre, Paris: Grasset 1991, 67.

7 Zit. Nach V. LOSSKIJ: Essai sur la théologie mystique de I'Eglise d’Orient, Paris: Cexf
1990, 57.

8 Die negativen Folgen der Konzeption einer ,,reinen Natur” der Epoche der Gegen-
reformation hat Henri de Lubac untersucht (s. ,,Su#rnaturel. Etudes historigues Paris: DDB
1991), wobei er die Schwierigkeiten analysiert, die die Tendenz mit sich bringt, das
,»Natiirliche* und das ,,Ubernatiirliche” einander systematisch gegeniiberzustellen.

? John D. Z1ZIOULAS: Being as communion, 86 (Hervorhebungen durch K.S.).



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 553

Zizioulas stellt jedoch mit Lévinas die Frage nach dem Status von Be-
wusstsein und Subjekt:

,,s. die Kritik Heideggers, die der zeitgendssische Philosoph in seiner wich-
tigen Arbeit ,Totalitit und Unendlichkeit aufgenommen hat: ,Sein und
Zeit vertritt” — zitiert Zizioulas die Worte von Lévinas — ,,in der Hauptsa-
che folgende These: Das Sein ist nicht vom Verstindnis des Seins (das sich
wie die Zeit entfaltet) zu trennen, das Sein richtet im Grunde genommen
seinen Ruf an die Subjektivitat*.10

Nach Meinung von Zizioulas stosst die Anwendung der ,,Fundamental-
ontologie” in der Interpretation der patristischen Theologie auf funda-
mentale Schwierigkeiten. Als Beispiele legt er folgende Fragen vor:

1) Ist bei Heidegger eine auBlerzeitliche Ontologie denkbar? Und ist
bei den Vitern ihrerseits eine zeitliche (temporale) Ontologie im Hin-
blick auf Gott denkbar?

2) Kann der Tod ein ontologischer Begriff fir die Viter sein, die ja
doch gerade den Tod als den Hauptfeind des Seins betrachten?

Von Lévinas ausgehend entwickelt der griechische Philosoph seine
Version des Personalismus: ,,Indem wir darauf bestehen, dass Gott
ekstatisch ist, d.h dank des Vaters existiert, lehnen wir die ontologische
Prioritit der Substanz in Bezug auf die Personalitit ab, und ebenso die
,Panorama‘“-Ontologie* (diesen Terminus fiihrt Lévinas — Heidegger kri-
tisierend — ein).!!

Die Antithese der Ethik von Lévinas und der Ontologie Heideggers
ist eins der Schlisselereignisse der Philosophie des XX. Jahrhunderts.
Die Gegenposition zu den Thesen des Buches ,,Sein und Zeit* (1928)
wird schon im Titel des ersten Nachkriegswerkes von Lévinas ,,Die Zeit
und der Andere® (1948) artikuliert. Die Kategorie des ,,Anderen® tritt bei
Lévinas — sowohl im Titel der Arbeit, wie auch in einem neuen Be-
griffssystem — an die Stelle des Heideggerschen ,,Seins®. Das Buch ,,Die
Zeit und der Andere® ist aus einem Vorlesungszyklus entstanden, den
Lévinas in den Jahren 1946/1947 in dem philosophischen Collége vor-
getragen hat, das sein Freund Jean Wahl (1888-1974) in Paris gegriindet
hatte. Dieses Buch ,ist ein Zeugnis der besonderen Atmosphire der
Offenheit, mit der uns der Berg der heiligen Geneviéve bald nach der
Befreiung beschenkte“!2. Wir mochten hier auch auf die Bedeutung der
personlichen Begegnung von Vladimir Losskij (1903-1958) und Emma-

10 Ebd., 45.
11 Ebd.
12 LEVINAS: Le temps et Pautre. Paris: PUF 1983, 11



554 Konatantin Sigov

nuel Lévinas (1905-1995) in dieser Nachkriegs-,,Atmosphire der Offen-
heit* hinweisen.13

Vladimir Losskij hat an der Arbeit im Philosophischen Collége aktiv
teilgenommen und war ein Freund von Jean Wahl. Die Vorlesungen von
Lévinas stieen auf allgemeines Interesse. Der Vortrag Losskijs im Col-
lege Philosophique ist grundlegend fiir seine Arbeit tiber das Problem
der Ontologie der Personalitit. Hier arbeitet er auf seine eigene beson-
dere Weise das beiden — Lévinas und ihm — gemeinsame Thema der
Uberwindung des ,,Ontologismus* heraus.!# Einen wichtigen Beitrag zur
Vertiefung dieses Themas lieferte die vollstindige franzésische Ubet-
setzung des ,,Corpus Aeropagiticum® von Maurice de Gandillac.’> Fir
Lévinas und Losskij war der von Platon im 5. Buch der ,,Politeia® for-
mulierte Gedanke eines ,,Wohles, das das Sein tbersteigt” von groBer
Bedeutung. Bei Platon und bei Aeropagita suchen sie nach Moglichkei-
ten einer philosophischen Alternative zur ,,substantionalistischen® Ten-
denz der Metaphysik.16

3. Die ,,Epiphanie des Antlitges” versus Besessenheit durch den Krieg

Der Naturalismus — als die herrschende Ideologie der Epoche der ,,wis-
senschaftlich-technischen Revolution® — hat das gesamte Wissen iiber
den Menschen transformiert, von der medizinischen Sicht des Menschen
als einem physiologischen ,,Kérper® bis hin zum sozial-politischen Blick
auf die ,,natiirlichen® gesellschaftlichen Rechte und Freiheiten des Men-
schen. Im XX. Jahrhundert zerstort sich der ,,vereinfachte Naturalismus
des XIX. Jahrhunderts® selbst, in dem sich, nach einer Definition von
S.L. Frank, ,,das System der Naturkrifte als ein sich geschlossenes und
das ganze Sein erschépfendes darstellte.“17

13 Nikolaj Vladimirovi¢ Losskij hat diese in einem Vortrag ausgesprochene Beobach-
tung bestitigt, und ich benutze die Gelegenheit, einem Zeugen des Dialogs von V. Loss-
kij und E. Lévinas dafiir zu danken, mich auf die Fruchtbarkeit einer vergleichenden
Untersuchung ihrer Arbeiten hingewiesen zu haben.

4 Vladimir LOSSKIJ: Der theologische Begriff der menschlichen Personalitit. (Votlesung, vom
Autor im ,,College philosophique® am 12. Februar 1952 vorgetragen). In: DERS.: Theologie
und Gottesschan. Moskau: Verlag der Bruderschaft des Heiligen Vladimir 2000, 289-302.

15 Vgl. die Erinnerungen an die Freundschaft mit V. Losskij: Maurice de Gandillac. Une
ame transparente. In: La vie spirituelle. 730, Mars 1999, 61-64.

16 Vgl. die ausfiihrliche Analyse und Beschreibung des Kontextes dieses Problems in
der Dissertation von Michel STAVROU: L’approche théologique de la personne chez Viadimir
Lossky et Jean Zigionlas. Institut de Théologie Orthodoxe Saint-Serge, Paris, Avril 1996.
Ich danke dem Autor, dass ich die Moglichkeit bekam, seine bemerkenswerte Arbeit vor
ihrer Publikation kennenzulernen.

17 SL. FRANK: Das Licht in der Finsternis. Versuch einer christlichen Ethik und Sogial-
philosophie. Moskau: ,,Faktorial“ 1998, 64.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 555

Die Expansion des Naturalismus, der bemiiht ist, sich alle denkbaren
Horizonte des Seins des Menschen zu unterwerfen, verwandelt den all-
gemeinen Begriff der Natur oder der ,Nature® (Lévinas bleibt — nicht
ohne Polemik — dabei, das Wort ,,Nature* mit groBen Buchstaben zu
schreiben) in ein Idol

Das Idol des Naturalismus fordert globale und lokale Opfer. Die
Vorstellung von einer ,natirlichen® Herrschaft der einen Rasse tiber die
anderen, einer ,natiirlichen“ Tendenz der ,,gesunden® Sozialindividuen
zur Ausmerzung der ,ungesunden®, suspekten usw. fithren zu einem
unsinnigen globalen Opfer von Menschenleben. Die lokalen Opfer im
Namen Der Natur sind nicht weniger niederschmetternd: Sie zerstéren
gerade jene fundamentalen Zusammenhinge von Dingen und Begriffen,
die vorher als natirlich galten.

Lévinas analysiert in kritischer Weise eine Totalitit, in der die eigen-
stindigen, durch niemand zu ersetzenden Personen verschwinden. Der
Krieg fihrt zur Auffassung des Seins als vollstindiger Totalitit: Er fiihrt
zur Bildung einer ,,Front® und zum ,,frontalen® Blick auf die Dinge. Der
Traktat ,, Totalitit und Unendlichkeit” beginnt mit den Worten:

»Man kommt leicht iiberein, dass es duBlerst wichtig ist zu wissen, ob uns
die Moral nicht zum Narren hilt. Besteht die Hellsicht der Vernunft — ihre
Offenheit fir das Wahre — nicht darin, die permanente Moglichkeit des
Krieges vorauszusehen? Der Zustand des Krieges ,suspendiert® die Moral;
er beraubt die ewigen Verpflichtungen und Institutionen ihrer Ewigkeit
und annulliert von diesem Moment an, vorliufig, die unbedingten Impera-
tive. Er wirft seinen Schatten voraus auf die Taten der Menschen...“18

Im Krieg werden die Menschen auf die Triger von Kriften reduziert, die
iber sie hinweg handeln. Der Krieg ist nicht nur an sich ein bedeutendes
und groBles Ereignis, er bildet auch eine ganz bestimmte Sicht der Ereig-
nisse aus, eine ,,Weltanschauung®, die den Menschen auch in friedlichen
Tagen mehr oder weniger hypnotisiert. Die Erfahrung des Krieges dik-
tiert die Ontologie der Totalitit. Diese Ontologie kritisiert Lévinas als
den spekulativen Grund der modernen totalitiren Ideologien.

»Die Theophanie der Person ist Ethik. Der Kampf, der diese Person be-
drohen kann, setzt eine Transzendentalitit dieses Begriffs voraus. Die Per-
son droht mit Kampf als Moglichkeit; dabei schopft diese Drohung nicht
die Epiphanie des Unendlichen aus und formuliert sie nicht vom ersten
Wort an. Der Krieg setzt den Frieden voraus — die antizipierte und unzer-

18 B, LEVINAS: Totalité et Infini. Martinus Nijhoff 1971, 5.



556 Konatantin Sigov

storbare Anwesenheit des Anderen; der Krieg ist nicht das erste Ereignis
der Begegnung.“1?

Der ,,Jahrhundertkrieg® des XX. Jahrhunderts hat, nach Lévinas, mit nie
dagewesener Wucht die Destruktion einer Metaphysik mit sich gebracht,
die auf das Prinzip Heraklits ,,der Krieg lenkt die Ordnung der Dinge®
zuriickgeht. Der groBe ,Schatten des Krieges” lag auf der Natur (gr.
Physis, lat. Natura) — lange vor dem modernen Militarismus. Aber erst
die Neuzeit hat in der politischen Philosophie von Hobbes ein Gleich-
heitszeichen zwischen den ,,Status des Krieges® (state of war) und den
,natirlichen Status® (state of nature) gesetzt. Die Kritik dieses Paradig-
mas der Anhinger der politischen Philosophie von Hobbes ist Thema
der Arbeit von Lévinas: ,,Das unnéotige Leiden®“.? Drei Faktoren der
Neuzeit determinieren den tragischen Zwist zwischen dem ,,ethischen®
und dem ,,natirlichen® Prinzip: 1) die Diskrepanz zwischen Ethik und
Politik; 2) die Versklavung der Politik durch die Ideologie des Krieges; 3)
die Identifizierung des Krieges mit einem ,,natiitlichen Zustand“. Die
Ethik als Widerstand gegen den Geist des Krieges, als Widerstand gegen
den ,,natirlichen” Krieg aller gegen alle ist dazu verurteilt, konsequent
und behartlich antinaturalistisch zu sein. ,,Der Bruch mit der nattrlichen
Ordnung des Seins® ist das Prinzip der Ethik und ihrer Konstante bei
Lévinas.?!

4. Anthropologie versus ,,Egologie*

Um was fiir eine ,,Natur® geht es genau im weiteren Kontext: um belebte
oder unbelebte? Um die der Pflanzen oder die der Tiere? Um die der
Tiere oder die der Menschen? Um eine geschaffene oder ungeschaffene?
Die Deutung der Natur als Totalitit hebt diese wesentlichen Abgren-
zungen auf. Und dementsprechend erweisen sich auch die Einteilungen
der Typen der Gewaltanwendung, deren physische, psychologische, so-
ziale, 6konomische, politische, kulturelle Formen, im Hinblick auf den
ontologischen ,,Ursprung aller Gewaltanwendung als sekundir:

,,Die natiirliche Geschichte der Menschheit im Blut und in den Trinen der
Kriege zwischen Personen, Nationen und Klassen; die Materie der Dinge,

19 E. Lévinas: Ausgewablites. Totalitit und Unendlichkeit. Moskau/St. Petersburg.: Uni-
versitetskaja kniga 2000, 204.

20 E. LEVINAS: La souffrance inutile. In: Entre nous, 107-120.

21 Vgl. K. SIGOV: ,,Between — Us* Violnce? Break? Justice? (The Ethical Philosophy of
Emmanuel Lévinas). In: Jews and Slavs V. / The Hebrew University of Jerusalem, Prof. W.
Moskovich. Jerusalem 2000, 314-324; Les lieux du mythe européen: La langue de Rome, le
plurilingnisme de Genéve, I’bétéroglossie de Kiev. In: Hermes, Centre National de la Recherche
Scientifique. Paris 1999. No 23-24, 271-279.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 557

die schwere Materie, die Hirte, das In-sich-Eingeschlossensein bis hin
zum Gefesseltsein in dem interatomaren Raum, von dem die Physiker
sprechen...“2

Das véllige Ineinanderfallen des ,,Horizonts des Seins“ mit dem Hori-
zont der Gewaltanwendung ist der beeindruckende Grundzug der Voll-
endung der Epoche der ,,Egologie”. Egoismus bedeutete zur Zeit der
Entstehung dieses Wortes (in der Mitte des XVIII. Jahrhunderts)?? den
Hang, ibermiBlig viel uber sich selbst zu sprechen; daher war er auf
einen Kreis von Sprechern beschrinkt und beriihrte von sich her nicht
die gegenseitigen Beziehungen der Mikro- und Makrowelten. Hobbes
ging zu weit damit, den Menschen auf seinen ,Instinkt der Selbster-
haltung® und seine Furcht vor einem gewaltsamen Tod zu reduzieren
(indem er mit einem Schlag sowohl die antiken, wie die christlichen Tra-
ditionen der Ethik und der Anthropologie verwarf). Aber sogar das Sys-
tem des ,,Leviathan* dehnte die Furcht, vernichtet zu werden, nicht auf
das ganze Sein als solches aus, legte der Ontologie nicht den egoistischen
Instinkt zugrunde... Der Fortschritt der Physik (darunter auch der sozia-
len Physik) gelangte bis zum XX. Jahrhundert nicht bis zum Gedanken
eines In-Sich-Selbst-Eingeschlossenseins und einer ,,Egologie® auf der
Ebene der Makro- und Mikrowelt. Kann denn dieser ,inter-atomare*
Egoismus nicht jetzt das Sein und die Beziehung ,,zwischen — uns® be-
stimmen?

Lévinas stellt im Grunde nicht einmal die Frage nach der Ontologie
der Gewaltanwendung, sondern nach der Gewaltanwendung der ,,Onto-
logie® selbst. Mit Pascal analysiert er — aber schon in einer systema-
tischen Form — den eigenwilligen Gestus Kains: ,,Mein Platz unter der
Sonne ist das Prinzip und die Art und Weise der Usurpierung der ganzen
Erde®. In Frage gestellt ist nicht nur die ,,gefallene” menschliche Natur,
sondern auch die Natur als solche, ,,die eigentliche Natur wird unter das
Zeichen der Frage gestellt®. Lévinas spitzt seinen Gedanken noch zu: die
(von der Ethik isolierte) Onto-anthropo-logie kommt in der Antwort
Kains an Gott zum Ausdruck: ,,Bin ich denn der Hiiter meines Bru-
ders?*.

Zu erwihnen ist dabei noch eine andere Perspektive der Deutung
dieser Replik Kains. Bischof Kallistos stellt nicht Ontologie und Ethik
einander gegeniiber, sondern verweist auf die Moglichkeit einer para-
doxen Art der Verbundenheit. Er schreibt: ,,Warum hat Kain eine Stinde

22 Binfithrung zu: E. LEVINAS: Entre nous.

2 Vgl. Egoisme. In: Dictionnaire historigue de la langue frangaise. Paris: Le Robert, 1994,
1, 667.



558 Konatantin Sigov

begangen, als er zu Gott sagte: ,Bin ich denn der Hiiter meines Bruders?*
Weil Gott die Dreifaltigkeit ist.“?*

Bei der Analyse einer direkten oder indirekten Abhingigkeit der An-
thropo-logie von der ,,Ego-logie® stellt sich die Frage nach den Kriterien
ihrer Abgrenzung.?

5. Das kenotische Ethos

Lévinas zitiert in zustimmender Weise Worte von Simone Weil:26 | Vater,
reif} diesen Leib und diese Seele von mir, um sie in Deine Werke zu ver-
wandeln, und lass von mir auf ewig nichts mehr zuriick als dieses Los-
gerissensein.“?’

Daher ist hier die Frage zu stellen: Wenn das ontologische Funda-
ment der Gewaltsamkeit jede Méglichkeit eines authentischen Umgangs
»zwischen uns®“ ausgeschlossen hat, schliet dann nicht jetzt die Mog-
lichkeit menschlicher Beziehung — wenngleich auf entgegengesetzte Wei-
se — den radikalen Bruch aus? Nein, sie schlieBt ihn nicht aus, sagt Lévi-
nas aller Evidenz zum Trotz. Die Sprengung der Totalitit ist der Beginn
einer unendlichen Beziehung, deren Realitit die Unbegrenztheit der Dis-
tanz nicht aufhebt. Im Gegenteil. Die einzige Chance eines Ubergangs,
die Chance, vom spontanen ,Imperialismus des Ich®, von der Usur-
pation des ,,Platzes unter der Sonne®, in der das andere Wesen ,ver-
schlungen® wird, zu einer Gemeinschaft mit dem unergriindlichen, nicht
absorbierbaren Anderen zu gelangen — ist die wortlose Anerkennung der
Asymmetrie zwischen uns: Dem Anderen und mir.

Die Divergenz der Ethik von Lévinas zur Dialogphilosophie von
Martin Buber konzentriert sich genau auf diesen Punkt. Nach Buber
herrscht zwischen Ich und Du gegenseitige Sympathie, aber fiir Lévinas
ist eine solche Form der Beziehung zu ,,symmetrisch®, und das Risiko,
dass sich hier das Ich-Du zur Totalitat des Wir zusammenschlieB3t, ist zu

24 Vgl. den Vortrag von Bischof KALLISTOS: Die Heilige Dreifaltigkeit — Paradigma der
menschlichen Personalitit (Moskau, Juni 2001) (SOP 261). Vgl. Bischof Kallistos: Pravos-
lavnaja zerkov’. Moskau: BBI 2001, 216-246.

25 Ausfiihrlicher habe ich dies in folgenden Artikeln dargestellt: K. SIGOV: Image,
dissemblance, caractére dans expérience de Dostoievski. Paris: Albin Michel, 1993. No. 8-9,
125-151; Ax’{-dela‘ de l'opposition tabula rasa. In: Thesaurus, Chiers du Monde russe, Ecole
des Hautes Etudes en Sciences Sociales. 1994, XXXV (1-2), 105-118.

26 1évinas war in fast allen Punkten anderer Meinung als die Autorin der ,Ein-
wurzelung®, mit Ausnahme dieser Intuition des ,,Losgerissenseins®, vgl. E. LEVINAS:
Simone Weil contre la Bible. In: DERS.: Difficile liberté. Essais sur le judaisme. Paris: Albin
Michel, 189-200.

21 E. LEVINAS: Ltre et l'autre. A propos de Paul Celan. In: DERS: Sens et existence. En
hommage a Paul Ricoenr. Paris: Seuil Paris, 1975, 27.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 559

grof3. ,,Zwischen uns aber soll es nicht so sein®, beharrt der hartnickige
Opponent Bubers. Die Asymmetrie, ,,Diachronie®, die Distanz sind dazu
bestimmt, rechtzeitig die Drohung des Abrutschens der Bezichung in
eine chronische Naturalisierung abzuwenden. ,,Ich® und ,,Du® befinden
sich bei Lévinas nie auf gleichem Full. Das ,,Du® ist die Instanz der Zu-
rechnungs- und Verantwortungsfihigkeit als den Prinzipen der eigent-
lichen Individuation des Menschen. Die Erweiterung des kantischen
,ethischen“ Bereichs auf den Bereich einer biblischen Metaethik hin
zeigt sich hier besonders deutlich: die absolute Asymmetrie der Bezie-
hung zu jedem beliebigen, uns begegnenden Menschen ist die einzig
mogliche Antwort auf die Erscheinung, die ,,Epiphanie” des Bildes des
Aller-H6chsten (Trés-Haut) in seinem Antlitz.

Die Gastfreundschaft Abrahams, die erste Geste seines Willkom-
mensgruBBes und seine Ehrung der Giste ist nicht einfach ein Arbeits-
symbol fiir die Ethik von Lévinas, sondern ein historischer Prizedenzfall
und ein paradigmatischer Typus fiir unsere heutigen alltiglichen Um-
gangsformen. Die ,,Erben Abrahams® werden auf der Stufe ihrer alltig-
lichen Mikrogesten einer Priiffung unterzogen, z.B. wenn wir vor einer
Tir dem Anderen den Vortritt lassen und sagen: ,,erst nach Thnen®. Die-
sen Beginn des Menschlichen im Menschen bezeichnet Lévinas als ,,erste
Liturgie®.

Die tiefste Kategorie des menschlichen Umgangs nennt Lévinas
»Zeugnis® (die wahre Basis des Dialogs). Als Prototyp jedes echten
Zeugnisses fihrt der Philosoph die Antwort Abrahams an: ,Hier bin
ich®.

Dabei kehrt der stindige ethische Akzent von Lévinas (dies ist der
zweite Unterschied zu Buber) wieder von der metaphysichen Vertikale
auf die ,harte Erde der Menschen® zuriick (wie es in einem polemisch
zugespitzten Brief gegen die Symmetrie des Ich-Du von Lévinas an Bu-
ber heilt?®). Um dieses besonderen Gedankens willen verweist Lévinas
in der Einfiihrung zu seinem Buch ,,Zwischen uns® auf den beriihmten
10. Vers des 111. Psalms: ,,Der Anfang der Weisheit ist die Furcht vor
dem Herrn“; in diesem Buch entfaltet der Philosoph die fundamentale
Sorge um den Anderen, die ,,Furcht“ um das Leben und den Tod des
Anderen als ethisches Aquivalent zum ,,Anfang der Weisheit*.

Die Angst um den Anderen ist bei Lévinas nicht mit der trivialen
Vorstellung des Risikos und der Gefahren verbunden, die dem Anderen
von aullen her, von Seiten fremder oder feindlicher Michte drohen.

28 Zum Kontext dieses Begriffs vgl. K.B. SIGOV: Buber und Cigevskij: zur Analyse der
Utopie des ,, Ich-Du“. In: Filosofskaja i soziologiceskaja mysl’. Kiev 1994, No. 1-2, 74-82.



560 Konatantin Sigov

Mein ,,Selbstsein®, mein ,,Ich® ist der Ursprung der Gefahr fiir den An-
deren.

Lévinas radikalisiert auch hier die Frage bis hin zu einer klassisch
klaren Formulierung. Die erste Frage der Fundamentalontologie geht auf
Leibniz zurick: ,Warum existiert etwas und nicht nichts?“ Lévinas
schickt ihr die Ausgangsfrage seiner kenotischen Ethik voraus: ,Ver-
dringe ich den Nichsten nicht schon durch die Tatsache meiner Exis-
tenz, vertreibe ich den Anderen nicht aus dem Licht, dadurch dass ich
meinen Platz unter der Sonne einnehme?* Dem Denker des XX. Jaht-
hunderts ist es — vor allen Ubrigen Fragen — wichtig, das vordringlichste
Problem zu bedenken: Ist nicht mein ,sein“ eine Spielart des ,,dem-
Anderen-eine-Last sein“? Deshalb ist auch die shakespearsche Frage:
,»oein oder Nicht-Sein® fiir Lévinas keineswegs die erste Frage der Philo-
sophie.

Hier beriihren wir jene Spitze der Ethik von Lévinas, wo durch die
Kategorien und Begriffe hindurch die Empfindung des Menschen zum
Vorschein kommt, der jene tberlebt hat, denen die Katastrophe befoh-
len hatte, ,,nicht zu sein“. Hier kommt das ,,verwundete Gewissen® des
Menschen zum Ausdruck, der keinerlei logische Rechtfertigung fiir sein
,,sein“ findet. Diese fiir alle Substantive und Verben auf der Welt aller-
erste Hilfsverbform allen Seins — étre, sein — ist jetzt fiir alle Zeit fiir ihn
in Frage gestellt. ,,Rahel weint um ihre Kinder und will sich nicht trésten
lassen, denn sie sind nicht meht...“.

In dem Artikel: ,,Sterben fiir...“ werden die Worte der Totenklage fiir
den im Kampf umgekommenen Koénig Saul und seinen Sohn Jonatan
angefiihrt: ,,Auch in ihrem Tod sind sie unzertrennlich®. Trotz der Ein-
sicht in die ,,Totalitit“ des Abbruchs aller Beziehungen im Tod bewah-
ren Vater und Sohn hier — durch den allgemeinen Bruch hindurch — ihre
Verbundenheit; jetzt sind sie ,,schneller als Adler, stirker als Lowen® (2
Sam 1,23).

Auf die Moglichkeit einer Uberwindung des Bruches zwischen der
Lehre vom Sein und der Ethik wird im Titel des Buches von Bischof
Kallistos ,,Das innere Reich® verwiesen. Das innere Reich Christi im
Herzen des Menschen ist das unzerreiBbare Band, das Lebende und Tote
verbindet. Bischof Kallistos fiihrt ein Beispiel an: Eins seiner weiblichen
Gemeindemitglieder in Oxford ,,weigert sich hartnickig, als Witwe be-
zeichnet zu werden. Obwohl ihr Mann schon vor vielen Jahren verstor-

ben ist, hort sie nicht auf zu sagen: ,Ich bin seine Frau und keine Witwe*.
Und sie hat Recht“?9,

29 In der Zeitschrift Zerkov* i vremja (No. 17, 2001) findet sich ein Artikel von
Bischof Kallistos mit dem Titel: ,,Das Geheimnis von Tod und Auferstehung’. Bischof Kallis-



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 561

6. Die Wahrheit des Anderen: zur Umdentung des Existentialismus

Das leidenschaftliche Verlangen nach Wahrheit und Gerechtigkeit ist das
zentrale Motiv der Ethik von Lévinas: ,,das Menschliche ist die Riickkehr
zum verwundeten Gewissen, zur Fihigkeit, die Ungerechtigkeit mehr zu
firchten als den Tod“.*® Eine der Definitionen der Gerechtigkeit ist
nach Lévinas das Recht des Anderen, das meinen Rechten vorausgeht.

In der Ethik von Lévinas finden sich zwei Traditionen, zwei Weisen
der Interpretation von Gerechtigkeit. Die biblische ,,Gerechtigkeit® ist
der ,,Ursprung des Rechts des Anderen, das dem meinen vorausgeht®.
Die griechische ,,Gerechtigkeit ist die Rechtsprechung, in der das Recht
des Anderen nach eingehender Untersuchung und gerichtlichem Urteil
festgesetzt wird, sie geht dem Recht einer dritten Person voraus. Die
griechische und die biblische Quelle (Athen und Jerusalem) sind im
lévinasschen Verstindnis von Wahrheit und Gerechtigkeit so eng mitei-
nander verkniipft, dass er sie im ganzen Verlauf seines Traktates ,, Totali-
tit und Unendlichkeit nicht voneinander abgrenzt. Die Kritiker be-
zeichnen ihn als ,,GroBen Traktat iiber die Gerechtigkeit®. Im Vorwort
zur deutschen Ubersetzung verweist Lévinas speziell auf dieses fiir viele
unerwartete Urteil:

»---In Totalitit und Unendlichkeit wird noch kein terminologischer Un-
terschied zwischen Mitgefithl und Barmherzigkeit gemacht, der Quelle des
Rechts des Anderen, das meinem Recht vorausgeht einerseits und der
Gerechtigkeit andererseits, wo das Recht Des Anderen — nach Untersu-
chung und Urteil — dem Recht des Dritten vorausgeht. Der allgemeine
Begriff der Gerechtigkeit (justice) wird in beiden Situationen als unter-
schiedslos erachtet.*3!

Das Risiko ,,zwischen uns® ist die Verengung der Ich-Du Beziehung zu
einem ,,Egoismus zu zweit“. Ein hedonistisches Paar bildet ein einfachs-
tes Partikel, das Molekiil einer ,,geschlossenen Gesellschaft®, das seine
Kritiker und Theoretiker hiufig aus dem Blick verlieren.

Die Einmischung eines Dritten, die Erprobung durch seine Anwesen-
heit ist fiir die Zwei eine schmerzliche Impfung gegen den Isolationis-
mus, gegen das Vergessen aller jener ,,Dritten®, die aul3erhalb der Sphire
ihrer Liebe bleiben. Die Gerechtigkeit dem Dritten gegentiber ist wie das

tos unterstreicht dessen Bedeutung, indem er ihn an den Anfang des ersten Bandes
seines sechsbindigen Werkes setzt, das vom Seminar des Hl. Vladimir herausgeben wird:
Bishop KALLISTOS WARE: The Inner Kingdom. (The collected works, vol. 1). St. Vladimir’s
seminary press, 2000. Eine russische Ubersetzung dieses Bandes wird demnichst vom
Verlag ,,Duch i Litera® in Kiev ver6ffentlicht.

30 E. LEVINAS: Entre nous, 151.

31 Ebd., 249-250.



562 Konatantin Sigov

Salz, das der Nahrung der Beiden die Wiirze gibt. Lévinas beharrt so
sehr auf der Wichtigkeit dieses ,,Salzes der Wahrheit und Gerechtigkeit®,
dass er hdufig sogar die ,,Nahrung der Liebe“ (der gegentiber das Salz
scheinbar nur eine dienende Funktion besitzt) selbst unter Verdacht
stellt. Fur seinen asketischen Geschmack ist sie gleichsam zu ,,natirlich®,
in ihr ist die ,,Substanz® allzu stark.

Die phinomenologische Ethik wendet sich dem Phinomen der Nah-
rung mit groler Aufmerksamkeit zu. Lévinas fithrt hier einen Gedanken
Berdjaevs an (ohne seinen Namen zu erwihnen): Mein Hunger bezieht
sich auf den Bereich der Physiologie, der Hunger des Anderen auf den
der Ethik. Diese Asymmetrie konstituiert von selbst eine ethische Be-
ziehung, Dafir ist die Aufmerksamkeit fir das Bediirfnis des Anderen
notwendig und ausreichend. Ein anderes Brot verheil3t die strenge Ethik
von Lévinas nicht. Er sieht seine Aufgabe nicht darin, ein Bediirfnis zu
befriedigen, sondern den wahren — nicht egoistischen, sondern ethischen
— Hunger zu wecken. Das Nachlassen dieses Hungers in der Menschheit
ist Kennzeichen einer schweren Krankheit. Die scharfen, hyperbolischen
Formulierungen von Lévinas zielen auf die Erweckung genau dieses
Hungers und dieses Dursts nach Wahrheit und Gerechtigkeit.

,»Die Entdeckung des authentischen Moments der Existenz durch Kierke-
gaard® — schreibt Zizioulas — ,,versetzte der subjekt-objekthaften Struktur
der Wahrheit im Westen einen duBlerst vernichtenden Schlag, aber er fiihr-
te nur zur Gleichsetzung von Wahrheit und Zweifel. Dadurch bleibt als
einzige Alternative, die dem gefallenen Menschen offensteht, wenn er
Wahrheit und Praxis in Ubereinstimmung bringen will, Zuflucht zu ihrer
marxistischen Identifikation zu nehmen, Wahrheit und Aktivitit des Men-
schen gleichzusetzen und die Eschatologie der Wahrheit als Selbstent-
faltung des Menschen in der Gesellschaft anzusehen.*3?

Lévinas aber entdeckt eine andere, weit vom Marxismus entfernte, sitt-
liche Alternative zur individualistischen Version des Existenzialismus.
Die Kierkegaardsche Version der Deutung des Weges Abrahams kri-
tisiert Lévinas von einem ungewodhnlich einfachen und vergessenen Ge-
sichtspunkt aus. Kierkegaard sah in der Szene der Opferung Isaaks den
Hoéhepunkt des Dramas des ,,Glaubensritters, in dem die Ordnung der
Ethik iberstiegen wird. Ein Jahrhundert spiter richtet Lévinas den Blick
auf einen anderen Héhepunkt der biblischen Erzihlung, die der Vater
des europiischen Existenzialismus unerwihnt ldsst. Abraham sucht das
Gesprich mit Gott, um fir Sodom und Gomorrha einzutreten — im Na-
men der Gerechten, die dort vielleicht noch zuriickgeblieben sind. Ab-
raham erkennt klar seine eigene Nichtigkeit und Sterblichkeit: ,,Ich bin

327, Z1ZIOULAS: L étre ecclésial. Genéve: Labor et Fides 1981, 92.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 563

Asche und Staub® — diese Worte fiihren in das Wesen des Gesprichs ein,
das dem vernichtenden Feuer vorausgeht.?® An die historische Bedeu-
tung einer solchen neuen Akzentsetzung in der Auslegung der prophe-
tischen biblischen Ereignisse muss der Leser heute, der in der Nihe von
Tschernobyl, in der Nihe der Lager der Gerechten und des Raums einer
totalitiren Verfilschung der Wahrheit Lévinas entdeckt, nicht erinnert
werden.

Der ungeheure Einfluss des Denkens von Lévinas auf die zeitgenos-
sische philosophische Anthropologie lisst die Frage entstehen: Inwieweit
besteht die Moglichkeit einer gewissen Analogie zwischen der Reaktion
des Denkens des XX. Jahrhunderts auf die existentialistische Initiative
Kierkegaards und der Reaktion des XXI. Jahrhunderts auf die ethische
Initiative von Lévinasr34

7. Obne Ethik ist die , neopatristische Synthese” unvollstindig
Die Aktualitit unseres Themas hat G.P. Fedotov gut formuliert:

,Fur die Mehrheit der Menschen ist die sittliche Tat der einzige Weg zum
Reich Gottes. Das mystische Leben, die schopferische Teilnahme an Wis-
senschaft und Kunst ist nur wenigen zuginglich... Die sittliche Tat jedoch
ist jedem zuginglich. Jeder, der sie vollzieht und in ihr seine eigene meta-
physische Tiefe entfaltet, kann das erlangen, was es wert ist, als ethische
Genialitit bezeichnet zu werden. Gerade in dieser Allgemeinheit (im Sinne
der Gegebenheit oder Aufgegebenheit fir alle) liegt auch, scheint mir, die
Losung des Ritsels der besonderen Nihe dieser Sphire zur Religion. Das
ist der Grund, weshalb Christus soviel davon spricht, wie man sich seinem
Nichsten gegeniiber verhalten soll, und weshalb er nichts davon sagt, wie
Gedichte zu schreiben sind oder Mathematik zu betreiben ist.“35

33 E. LEVINAS: Existence et éthique. In: DERS.: Noms propres, Fata morgana, Paris 1976,
109; 40 Jahre vor dieser Arbeit iiber Kierkegaard verdffentlichte Lévinas eine Rezension
des Buches von Léon SESTOV: Kierkegaard et la philosophie existentielle. Patis: Vrin, 1936.

34 Vgl.: Post-secular philosophy: between philosophy and theology. London: Routledge 1998.
Der Herausgeber der Anthologie Philipp Blond ist auch der Autor eines Artikels tber
Lévinas: Philipp BLOND: Emmanuel Lévinas. God and phenomenology (195-228). Die von E.
Lévinas unternommene kritische Analyse des umfangreichen Erbes des existentiellen
Philosophen sollte von einheimischen Gelehrten beriicksichtigt werden, die sich mit Un-
tersuchungen analoger Strémungen befassen. Vgl. Igumen Ilarion ALFEEV: Das Erbe der
Heiligen Véter und die Gegenwart. In: DERS.: Die Orthodoxe Theolgie an der Epochenwende. Kiev:
Duch i Litera, 2001; Diakon Georgij ZAVERSINSKIJ: Existentielle Aspekte der Theologie. In:
Zerkov* i vremja, No. 3, 2001; Der Theologische Existenzialismus des Archimandriten Sophronij
(Sacharov). In: Al'fa i Omega, No. 3, 1999; Priesterménch Arsenij (SOKOLOV): Ein gutes
Wort iiber den Existentialismus. In: NG-Religii. No. 7 (30), 14. Apzil 1999.

3 G.P. FEDOTOV: Zur Verteidigung der Ethik. In: DERS.: Die newe Stadt. Gesammelte
Aufsitze. New York 363.



564 Konatantin Sigov

Die Wurzeln der zeitgenossischen Kulturkrise hat Fedotov aus einer um-
fassenden historischen Perspektive betrachtet, indem er detailliert der
stindigen Verengung der Bedeutungsfille der sittlichen Grundbegriffe
nachging. Der groBBe Historiker der Alten Heiligen Rus‘ betonte:

,»Die Konzentration auf ethische Probleme zieht sich durch die ganze reli-
giose Literatur der Rus®. So stark die kulturellen, dsthetischen oder histori-
schen Interessen der Alten Rus® auch immer gewesen sein mdégen, beson-
ders im Vergleich mit der spiteren und der zeitgendssischen Russischen
Kirche, ist die dominierende Ausrichtung dennoch immer die ethische
gewesen, “36

Sie war es, aber wird sie es wieder werden?

Praxis war in der Terminologie des heiligen Maximus Confessor ein
Synonym fiir ethische oder praktische Philosophie. Der zeitgendssische
Patrologe J.-C. Larchet schreibt:

,»Wichtig ist zu betonen, dass fiir den heiligen Maximus (gerade in der Un-
terscheidung seiner Position von der des Evagrius) Praxis nicht nur eine
Etappe ist, die auf der Stufe der Schau zu tiberwinden ist ... sondern dass
sie diese notwendig und unaufhebbar mitkonstituiert.37

Am Vorabend der Katastrophe des Jahres 1917 hat S.L. Epifanovi¢ in
seinem Buch iiber das theologische System des heiligen Maximus Con-
fessor besonders den inneren Zusammenhang und die strenge Folge-
richtigkeit seiner einzelnen Teile hervorgehoben: 1) praktische Philo-
sophie; 2) natiirliche Schau; 3) sakramentale Theologie.® Die Zerstorung
des Zusammenhangs zwischen ihnen und der ,,Bruch zwischen Theo-
logie und Leben®“? sind Schliisselprobleme unserer heutigen epochalen
Grenzsituation.
Auch heute noch ist das Denken von G.P. Fedotov von Bedeutung:

,Indem sie Gebet und Sakrament in den Mittelpunkt des religiésen Lebens
stellte, hat die russische kirchliche Erneuerung nur die wahre Hierarchie
wiederhergestellt. Aber sie hat nur das Zentrum wiederhergestellt. Wenn
es sich aus diesem Zentrum hinausbegibt, welche Struktur wird dann das
ganze religiose Leben — und folglich auch die Kultur — bekommen? Das ist
die Grundfrage der russischen Zukunft. Fir diese Zukunft hat die Gegen-

36 G.P. FEDOTOV: Das Christentum der Kiever Rus‘. Ges. Werke in 12 Bd., Bd. 10,
Moskau: Martis 2001, 347.

37 J.-C. LARCHET: Introduction, Saint Maxime le Confesseur. Ambigua. Paris-Suresnes:
Ancre 1994, 71.

38 S.L. EPIFANOVIC: Der heilige Maximus Confessor und die byzantinische Theologie. Mos-
kau: Martis 1996, 116-117.

3 Vgl. Metropolit KYRILL von Smolensk und Kaliningrad: Den Bruch zwischen Theologie
und Leben iiberwinden. In: Zerkov* i vremja, No. 2 (9), 1999, 141-142.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 565

wart schon gewisse Schemata ausgearbeitet, Entwiirfe vorbereitet. In allen
diesen Schemata und in den Lebenserfahrungen findet sich eine bestimmte
Struktur des Lebens. Wie schon gesagt, ist fiir die Ethik dabei kein Platz
vorgesehen. Das religios-sakramentale Gebet wird dementsprechend in
Liturgik und Aszetik gekleidet, die nach allgemeiner Vorstellung unmittel-
bar auf das Leben einwirken... Die Liturgik an sich 16st jedoch die Prob-
leme des Lebens nicht. So lang auch die orthodoxen Gottesdienste in ihrer
idealen Durchfuhrung sind, lassen sie doch Zwischenriume offen, die
durch irgendetwas ausgefilllt werden miissen. Die hohe, feierliche Ord-
nung des Gottesdienstes mit seiner besonderen Sprache macht es schon an
sich auBlerordentlich schwierig, die liturgische Inspiration unmittelbar auf
das Leben zu ubertragen. Die Briicke zwischen Kirche und Leben ist
lingst zerstort. Wer hilft, sie wieder aufzubauen?“40

Und Fedotov unterstreicht:

,Darin liegt der Schlussel fir viele Schwichen und Misserfolge unserer
kirchlichen Erneuerung. Es ist die Erkldrung fiir unsere Krinklichkeit, fir
eine gewisse Riuckgratlosigkeit, die im Vergleich mit der Aktivitit der
bosen Krifte unseres Landes iberrascht.“4

8. Zur Umdentung ethischer Kategorien

In seiner Untersuchung ,,.Die Orthodoxe Kirche und das dritte Jahr-
tausend hebt Metropolit Johannes hervor: ,,Vor allem muss der ortho-
doxe Gottesdienst seine Sprache iberprifen. [...] Zweifellos ist es not-
wendig, dass wir unsere Dogmen in existentiellen Kategorien auslegen®
(Balaman, 4. 12. 1999). Die These von der Notwendigkeit einer Sprach-
revision soll sich offensichtlich auch auf die Revision eines verengten,
verkirzten Ethikbegriffs bezichen.#? Die grundlegenden Kategorien der
Ethik miissen von jenem Ethos der Ubetlieferung her verstanden werden,
von dem Vater Georgij Florovskij schrieb: ,,ein und derselbe Glaube, ein
und derselbe Geist, ein und dasselbe Ethos“.43

In der Arbeit ,,Gemeinsamkeit und Andersheit® wird das Wort Ethik
noch in seiner ,alten”, eingeschrinkten Bedeutung gebraucht :

»Durch die Ablehnung des Anderen verwandeln wir den Unterschied in
Trennung und sterben. Die Holle, der ewige Tod, ist nichts anderes als die

40 G.P. FEDOTOV: Zur Verteidigung der Ethik, 367.

41 Ebd., 370.

42 Vgl. Christos YANNARAS: The freedom of morality. New York: St. Vladimir’s Semi-
nary Press 1984; Jean BRECK: Les fondements théologiques de Péthique chrétienne. In: SOP 247,
Avril 2000, Paris (The Sacred Gift of Life. Orthodox Christianity and Bioethics, 1998); Proto-
ptiester Vladislav SVESNIKOV: Studien ur christlichen Ethik. Moskau: Palomnik, 2000.

43 G.V. FLOROVSKI]: Das Ethos der Orthodoxen Kirche. In: DERS.: Ausgewdibhite theologische
Apwfsitze. Moskau: Probel, 2000, 266.



566 Konatantin Sigov

Isolation, die Entfremdung vom Anderen, wie uns die Viter lehren.
Ethisch lasst sich dieses Problem nicht entscheiden. Wir missen von
Neuem geboren werden. Das fithrt uns zur Ekklesiologie. 44

Der griechische Theologe beharrt in seinen Arbeiten mit Recht auf der
Bedingung der scholastischen Schulschemata; aber ist denn die radikale
Abgrenzung der Ekklesiologie von der Ethik nicht ein Nachhall dieser
Schemata? Begnligen wir uns hier mit dem Hinweis auf nahe liegende
historische Beispiele, die die Berechtigung dieser Abgrenzung in Frage
stellen.

In den 20er und 30er Jahren, als in der UdSSR die Unterwelt iiber die
Kirche Christi herfiel und sie verfolgte, standen die eucharistische Ekkle-
siologie und das Ethos der Verfolgten — und ebenso das Ethos jener, die
ihr Haus den verfolgten Priestern und Bischofen offneten — einander
sehr nahe. Der Metropolit von Kiev, Vladimir, der die Menge der neuen
Mirtyrer anfihrte, betete, bevor er an der Mauer der Kiever Pecerskaja
Lavra erschossen wurde, fiir seine Peiniger: Hat er damit nicht Zeugnis
abgelegt fiir das unteilbare ekklesiologische Ethos der Diener Christi?
Aber schauen wir uns dieses gleiche Beispiel und diese Frage von der an-
deren Seite her an. Die passive, ,riickgratlose® Zustimmung der Schar
der Bewohner der Lavra zum Tod ihres Vorstehers — legte sie nicht
Zeugnis ab von einer fundamentalen historischen Krise sowohl der
Ethik wie der Ekklesiologie? Die Gewohnheit, sie im Licht dhnlicher
Beispiele einander gegeniiberzustellen, witkt kinstlich und wenig iber-
zeugend.

Aus den uns naheliegenden Beispielen erwihnen wir die seit alters be-
stehende komplexe Problematik der Kirche in der Ukraine (an deren Lo-
sung heute bekanntlich der Metropolit von Pergamon Johannes aktiv
mitwirkt). Hier geht es nicht um ein geeignetes Klassifizierungsschema,
sondern um eine umfassende Zusammenstellung ekklesiologischer und
sittlicher Kriterien. Die Zukunft Kievs, einer Stadt, die man viele Jaht-
hunderte lang mit Jerusalem verglichen hat,* hingt wesentlich von der
Uberwindung des Bruchs zwischen der auf dem Gedanken des Anderen
gegriindeten Theorie der Gemeinschaft (koinonia) und der Verkorperung
einer solchen Gemeinschaft in der Praxis ab.

Fassen wit zusammen:

1. Unter den ,,Herausforderungen® des anbrechenden XXI. Jahrhun-
derts nimmt das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik

# Metropolit Johannes ZIZIOULAS: Gemeinsambkeit und Andersheit. In: Vestnik 172, 10.

45 Vgl. ]. GIRAUDOUX: Das sweite Jerusalem gegen das Dritte Rom (zu einer Fragestellung).
In: Jerusalem in slavic culture. Jews and Slaves., Bd. 6, 1999, 263-269.



Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik 567

(und der sich daran anschlieBenden Kette von Dichotomien: Theorie/
Praxis, Dogma/Existentialien, Episkopia/Diakonia, Ekklesiologie/Anth-
ropologie, Kirche/Europa) einen bedeutenden Platz ein.

2. Die komparative Analyse der Ontologie des Metropoliten Johannes
Zizioulas und der Ethik von Emmanuel Lévinas ist ein fruchtbarer Bei-
trag zur Losung dieser Problematik. Die in diesem Vortrag skizzierten
Grundlinien einer Gegenuiberstellung der Gedanken von Zizioulas und
Lévinas erdffnen ein weites Feld fiir eine monographische Untersu-
chung. Die Bearbeitung dieses Feldes erweitert den Horizont des post-
siakularen philosophischen und theologischen Denkens.

3. Die zentrale Position der Kategorie des Anderen in der trinitari-
schen Ontologie von Zizioulas und in der kenotischen Ethik von Lévinas
eroffnet den Weg fiir eine Synthese gerade in Richtung einer vertieften
Reflexion des Themas der ,,Andersheit” (diaphora in der Terminologie
des heiligen Maximus Confessor).

4. Das Ethos des Anderen verlangt nach neuer und vertiefter Refle-
xion aus der Sicht der Offenbarung iiber die Personen der Heiligen Drei-
faltigkeit als dem Paradigma der Gemeinschaft. Zur Schlisselkategorie
eines solchen Nachdenkens muss dabei die Gerechtigkeit werden.

»ole beginnt“ — erinnert Metropolit Antonij Suroschskij — ,,in dem Mo-
ment, wo ich zwischen mir und dem Nichsten (einer Einzelpersonlichkeit
oder einem Kollektiv) den — mitunter untberwindlichen — Unterschied er-
kenne und sein volles Recht anerkenne, der zu sein, der er ist, indem ich es
als Faktum hinnehme, dass er nicht verpflichtet ist, eine einfache Wider-
spiegelung meiner selbst zu sein. Auch er ist wie ich von Gott geschaffen,
nicht nach meinem Bild, sondern nach dem Bild Gottes.“46

(Ubersetzt von Dr. Elke Kirsten)

4 Metropolit Antonij SUROZSKIJ: Geistliche Reise. Moskau: Pravoslavnij palomnik,
1997, 67. Eine Weiterentwicklung dieses Themas s. in dem neuen Buch: Metropolit
Antonij SUROZSKI): Wege christlichen Lebens. Kiev: Duch i Litera 2001.



	Das Problem des Bruchs zwischen Ontologie und Ethik in den Werken des Metropoliten Johannes Zizioulas und Emmanuel Lévinas

