Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Welcher Mensch? : Einige Herausforderungen gegenwartiger
Theologischer Anthropologie

Autor: Halbmayr, Alois

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760661

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ALOIS HALBMAYR

Welcher Mensch?

Einige Herausforderungen gegenwirtiger

Theologischer Anthropologie

Die Theologische Anthropologie als eigener Traktat innerhalb des dog-
matischen Ficherkanons ist eine relativ junge Disziplin, kann aber be-
reits auf eine wechselvolle Geschichte zuriickblicken. Meist blieb sie ein
zweitrangiger Diskurs; selbst in ithrer Hochbliite nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil vermochte sie nicht aus dem Schatten der Gottes-
lehre und der Christologie, die seit jeher die Herzstiicke des dogmati-
schen Kanons bildeten, herauszutreten. Das liegt natiirlich am primiren
Gegenstand der Theologie selbst, an Gott als dem Schépfer, Erléser und
Vollender der Welt, dessen Sein und Wirken es zu begriinden und zu
erhellen gilt. Das instruktionstheoretisch bestimmte Offenbarungsmodell
hat mit seiner theozentrischen Perspektive das konkrete Gegeniiber der
Offenbarung oft nur unzureichend, als abstraktes, metaphysisch be-
stimmtes Objekt in den Blick bekommen. Der Mensch als Subjekt und
Empfinger des gottlichen Wortes! war — etwa im Gegensatz zur Frage
nach der Kirchengriindung — nie eine zentrale Fragestellung systemati-
scher Theologie. Das ist insofern etwas paradox, als mit der neuzeitli-
chen philosophischen Wende zum Subjekt der Mensch und seine aprio-
rischen Erkenntnisbedingungen in den Mittelpunkt der Philosophie und
wissenschaftlichen Debatten geriickt waren. Die Geschichte dieser ver-
saumten und dann verspiteten Modernisierung in der Theologie ist be-
kannt und lingst geschrieben. Es war die Transzendentaltheologie, die
letztlich die Anthropologie aus dem theologischen Verlies herausfiihren
konnte. IThr groBles und bleibendes Verdienst liegt auch heute noch in der
beherzten Aufnahme des neuzeitlichen Fragehorizonts, der schlieBlich
dem anthropologischen Denken, aber nicht nur ihm, den Anschluss an
die modernen Fragestellungen und dadurch ginzlich neue Perspektiven

1 Karl Rahner war einer der ersten, der die anthropologischen Bedingungen der Of-
fenbarung eigens thematisierte und seine Theologie konsequent auf sie hin entfaltete.
Vgl. RAHNER, Kartl: Hirer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie. Neu beat-
beitet von J.B. Metz. Miinchen: Kdosel 1963; die erste Fassung erschien im Jahre 1941;
zur Textgeschichte und zum Problemhorizont vgl. den hochinformativen Band: Kar/ Rah-
ner, Samtliche Werke 4: Horer des Wortes, bearbeitet von Albert RAFFELT. Freiburg: Herder
1997.



Welcher Mensch? 515

er6ffnet hatte. Ohne diese Wende wiren die Theologischen Anthropo-
logien, wie sie seit Mitte des 20. Jahrhunderts implizit und explizit vorge-
legt wurden, iiberhaupt nicht denkbar.?2 Thnen gelang es, den Rahmen der
Gnadenlehre zu erweitern oder zu verlassen, obwohl diese weiterhin den
Fragekanon dominierte und den Problemhorizont bestimmte.3

Doch merkwiirdigerweise blieb die transzendentaltheologische Be-
freiung der Anthropologie auf halbem Wege stecken. Sie kam verspitet
zum Durchbruch, just zu dem Zeitpunkt, als die philosophische Debatte
bereits die Schattenseiten moderner, vorwiegend instrumenteller Ver-
nunft und die Destruktivitit menschlicher Subjektivitit schonungslos
ausleuchtete. Die Theologie sprach noch in heilsgeschichtlicher, optimis-
tischer Perspektive vom anthropologischen Zeitalter* und richtete ihren Fo-
kus zum einen auf die Uberwindung des verhingnisvollen Dualismus
von Leib und Seele, wie er die abendlidndische, christlich inspirierte Me-
taphysik so lange dominiert hatte,> und zum anderen auf die entschie-
dene Rezeption des modernen Freiheitsdenkens. Die Bestimmung des
Menschen als Wesen der Offenbarung konnte das (heils)geschichtliche
Denken mit dem modernen Freiheitsverstindnis iberhaupt erst vermit-
teln, auch wenn die Erfahrungen des 20. Jahrhunderts die Aporien einer
heilsgeschichtlichen Konzeption aufgezeigt haben.

Viel gravierender aber erwies sich die mangelnde Analyse und selbst-
verstindliche Verwendung des GroBsubjekts Mensch. Wer oder was ist
uberhaupt der Mensch? Wodurch wird er bestimmt, was sind seine Kenn-
zeichen und Konstitutiva? Kann er iberhaupt als einheitliche Grél3e de-
finiert werden? Lassen sich in den fundamentalen Bestimmungen, wie sie
im Laufe der abendlindischen Philosophiegeschichte entwickelt wurden,
noch die modernen Erfahrungen der Differenz und Pluralitit integrie-
ren? Wie steht es um die sozialen und psychologischen, die physiolo-
gischen und emotionalen Komponenten, die Menschen doch so elemen-
tar bestimmen, aber fir eine Theoriebildung wenig rekonstruiert und
kaum fruchtbar gemacht werden? Der Blick in die nachkonziliaren Theo-

2 Man denke nur an die groBe mehrbindige heilsgeschichtliche Dogmatik Mysterium
Salutis. Einsiedeln: Benzinger 1967-75.

3 Ein typisches Beispiel ist die Anthropologie von Otto Hermann Pesch, deren Nihe
zur Gnadenlehre schon im Titel zum Ausdruck kommt: PESCH, Otto Hermann: Freisein
ans Gnade. Theologische Anthropologie. Freiburg: Herder 1983.

4 Vgl. dazu: PANNENBERG, Wolfhatt: Was ist der Mensch? Die Anthropologie der Gegen-
wart im Lichte der Theologie. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1962. Dieses duBerst ver-
dienstvolle Biichlein war ein gelungener Versuch, die Theologische Anthropologie mit
modernen philosophisch-anthropologischen Ansitzen ins Gesprich zu bringen.

> Vgl. FIORENZA, Francis Peter / METZ, Johann Baptist: Der Mensch als Einbeit von
Leih und Seele. In: Mysterium Salutis 2. Einsiedeln: Benzinger 1967, 584—636.



516 Alois Halbmayt

logischen Anthropologien zeigt, dass sie noch immer stark vom trans-
zendentaltheologischen Denken und seinen unabweisbaren Erfolgen be-
stimmt sind, wiewohl sie die offenen Fragen dieser Entwiirfe immer
deutlicher in den Blick bekommen. Es wichst die Uberzeugung, dass mit
dem klassischen metaphysischen Paradigma eine verbindliche Bestim-
mung des modernen Menschen nicht mehr zu erreichen ist, weil jede
Aussage Uber den Menschen an ein kontingentes Vernunftverstindnis
und an eine konkrete Sprach- und Kommunikationsgemeinschaft gebun-
den ist, deren Regelsysteme die gesellschaftlichen Normen und kulturel-
len Zeichensysteme ihrer Selbstaussagen bestimmen.

Von welchem Menschen kann in der Theologischen Anthropologie
daher die Rede sein? Diese Frage wird noch virulenter im Selbstverstind-
nis der christlichen Religion als die Beziehung des Menschen zum anru-
fenden und sich offenbarenden Gott. Theologie ist ohne Anthropologie
nicht denkbar. Daher muss die anthropologische Perspektive simtliche
Ficher der Theologie bestimmen und wie ein roter Faden durch ihre
Reflexionsginge fiihren. Sie bleibt einer der unverriickbaren Referenz-
punkte allen theologischen Nachdenkens. Es konnte daher sein, dass ein
Grund fir die gesellschaftliche Schwiche der Theologie in der triiben
Wahrnehmung ihrer ReferenzgroBe Mensch liegt, in der anthropologi-
schen Unterbestimmung dessen, wie sich Menschen heute erfahren und
selbst verstehen. Vielleicht liegt der Fokus der Theologie noch zu sehr
auf einem abstrakt gefassten Freiheitsdenken, das metaphysisch aufgela-
den ist und ein sicheres Refugium in der spitmodernen Unibersicht-
lichkeit garantieren soll, aber mit bestimmten Erfahrungsstringen kaum
mehr vermittelbar ist. Vielleicht hat die Kategorie der Freiheit als die
wohl grundlegende anthropologische Konstante den Bedeutungsgehalt
verloren, der ihr in den theologischen Traktaten immer noch zugespro-
chen wird. Man entdeckt und vertritt Freiheit, wo sich lingst Unfreiheit
niedergelassen hat, man hilt die Fahne der Autonomie hoch, wo bereits
subtile Heteronomie eingezogen ist. Vielfach fehlt das notige Sensorium,
die Bedrohungen der menschlichen Integritit und Identitit in ihren ver-
borgenen Dimensionen Uberhaupt in seiner Relevanz wahrzunehmen.
Aber erst eine Analyse der unterschiedlichen Verformungen und Funk-
tionalisierungen des Freiheitsgedankens erdffnet tiberhaupt die Korrela-
tionsmoglichkeit der Theologischen Anthropologie mit den Herausfor-
derungen und Problemstellungen der Zeit. Diese geben gleichsam den
Rahmen vor, auf den hin und von dem her sich das theologische Denken
positionieren muss.

Ich werde im Folgenden in erforderlicher Kirze die Metatheorien
von Michel Foucault und Giorgio Agamben prisentieren, die auf unter-
schiedliche Weise den modernen Freiheitsdiskurs auf seine versteckten



Welcher Mensch? 517

Machtanspriiche und Paradoxien hin analysiert sowie die vielfiltigen
Formen der Selbstdestruktion aufgedeckt haben. Fiir sie erweist sich das
feierliche, selbstverstindliche Bekenntnis zur Freiheit des Menschen als
Chimire, als Verblendungs- und Tauschungsmanéver, das den Zugriff
anonymer Machtverhiltnisse auf die Menschen verdecken soll. Foucault
entfaltet seine Freiheitskritik als Kritik der Macht, die vor dem Hinter-
grund der burgerlich-europiischen Gesellschaft prizisiert wird, wihrend
Agamben die Erfahrungen des Faschismus als Dreh- und Angelpunkt
seiner Theorie wihlt. Beide reprisentieren zwei auBerst bedeutende und
vieldiskutierte Stringe spiatmoderner Freiheits- und Subjektkritik, die fir
eine Theologische Anthropologie eine konstitutive RelevanzgroBe dar-
stellen, wenn sie den Gehalt der biblischen Gottesrede auch im AulBen
seiner selbst zur Geltung bringen und den Anfragen an ihre eigenen Pos-
tulate nicht ausweichen will.6

Daran anschlieBend soll gezeigt werden, dass Foucaults und Agam-
bens Kiritik ihrerseits in einen breiten Strom moderner Freiheitsbestrei-
tung eingebettet ist, der im 19. Jahrhundert seinen Ausgang nahm und
der Theologischen Anthropologie bis heute ein betrichtliches Reservoir
an Problemstellungen vorgelegt hat. Die Freiheitsthematik bleibt eine
Schliisselfrage, die im abschlieBenden Teil die Reflexionen tiber eine
Grammatik der theologischen Rede vom Menschen bestimmit.

1. Freibeit als Erfindung der Macht: Michel Foucanlt

Am Schluss seiner bahnbrechenden Untersuchung iiber die neuzeitliche
Entwicklung der Wissensformen des Menschen, die er in seinem Buch
Die Ordnung der Dinge’ vorgelegt hat, formuliert Michel Foucault gleich-
sam als Quintessenz einen Gedanken, der berithmt geworden ist, oft zi-
tiert und ebenso hiufig missverstanden wurde. Foucault zeigt in diesem
frithen wichtigen Werk, dass die episteme, also das Ordnungsschema, das
dem Wissen, den Wissenschaften, der Philosophie sowie all unseren Ver-
stindnisformen zu Grunde liegt, eine variable und kontingente GroBe
darstellt. Die Erkenntnisbedingungen fir unser Verstindnis von Welt,
Geschichte, Vernunft, Sprache und Subjekt sind also nicht von vornhe-
rein festgelegt und fiir immer fixiert, sondern dndern sich im Laufe der

6 Zur konstitutiven Bedeutung des AuBen vgl. SANDER, Hans-Joachim: Die Zeichen
der Zeit erkennen und Gott benennen. Der semiotische Charakter von Theologie. In: ThQ 182
(2002) 27-40.

7 FOUCAULT, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archiologie der Humanwissenschaften.
Frankfurt a.M.: Suhtkamp 1974 (Les mots et les choses. Une archéologie des sciences hu-
maines. Paris 1966).



518 Alois Halbmayr

Zeit und erzeugen neue Kategorien und Wissensformen. Das zeigt Fou-
cault an Hand dreier Epochen der Neuzeit.

So begriff die Renaissance Welt und Dasein unter dem Blickwinkel
der Ahnlichkeit und Verwandtschaft (Zeichen bilden die Dinge ab), das
klassische Zeitalter, also das 16. und 17. Jahrhundert unter dem Motiv
der Reprisentation (Zeichen reprisentieren die Dinge: Natur in Identitit
und Differenz) und die ihr folgende Moderne unter dem Blickwinkel
Mensch.

Die transzendentale Fragestellung, die mit Kant den entscheidenden
Ausgang nahm, tberwindet die klassische Metaphysik mit ihrer ontolo-
gischen Fragestellung und zieht eine neue Perspektive in die Debatte ein.
Wie kann das endliche, begrenzte Subjekt (unendlicher) Grund seiner
selbst sein? Die Moderne, sagt Foucault, geht insofern entscheidend iiber
die Klassik hinaus, als sie die transzendentalen Bedingungen der Er-
kenntnis nicht mehr fiir vorgegeben erachtet, sondern durch Sprache,
Arbeit und Natur bedingt erkennt. Die Entstehung der Humanwissen-
schaften, von Foucault ausfiihrlich rekonstruiert, spiegelt die Geburt die-
ser neuen episteme wider, in der das Subjekt ins Zentrum der Erkennt-
nisbedingungen riickt und zugleich zum auBleren Gegenstand, zum Ob-
jekt der Reflexion mutiert.8 Diese Uberginge von einer episteme zur ande-
ren (spater wird Foucault auch von Dispositiven sprechen) dirfen wir uns
nicht als lineare Entwicklungen vorstellen, sondern als diskontinuierliche
Prozesse mit radikalen Briichen. Die Geschichte der Wissensformen, wie
die Menschen sich selbst verstehen, ist noch nicht an ihr Ende angelangt,
sie kann, wie eine genealogische Perspektive zeigt, durch eine neue episte-
me abgelost werden. Und in diesem Kontext formuliert Foucault seinen
berithmten Satz: So wie ,,der Mensch eine junge Erfindung ist“, so kann
es durchaus sein, dass er wieder ,,verschwindet wie am Meeresufer ein
Gesicht im Sand.*? Damit ist, was in der Rezeption oft tibersehen wurde,
natiirlich nicht der Mensch als existierendes Lebewesen gemeint, son-
dern der Mensch als Wissensform, als Matrix, auf sich selbst und die

8 Foucault sagt, dass in der klassischen episteme die Natur, die menschliche Natur und
ihre Beziehungen, nur unter funktionalen und durch die Metaphysik vorgegebenen
Aspekten gesehen wurden. Die modernen Themen eines gemil den (neuen) Gesetzen
der Okonomie, Sprache und Biologie lebenden, sprechenden und arbeitenden Individu-
ums, ,,all jene Themen, die uns vertraut und mit der Existenz der »Humanwissenschaf-
ten« verbunden sind, werden durch das klassische Denken ausgeschlossen® (FOUCAULT:
Die Ordnung der Dinge, 375). Insbesondere die Sprache schliee das aus, was man als
Wissenschaft vom Menschen bezeichnen konne. Erst in der Moderne kimen diese The-
men zur Geltung,

® FOUCAULT: Die Ordnung der Dinge, 462.



Welcher Mensch? 519

Dinge dieser Welt zuzugreifen, um von dort aus die Selbstinterpreta-
tionen und -beschreibungen zu vollziehen.

Diese These Foucaults, die er in zahlreichen weiteren Schriften ent-
faltet hat, entlarvt die etablierten Freiheitsdiskurse als Konstrukte einer
Wissensform. Der Mensch, das grofe autonome Subjekt der Transzen-
dentalphilosophie und der Aufklirung, ist letztlich nicht das, was er im-
mer wieder von sich behauptet und bereits von den psychoanalytischen
Traditionen ans Licht gezerrt worden ist, nimlich Herr oder Frau im
eigenen Hause zu sein. Vielmehr ist es gerade umgekehrt, bereits vorhan-
dene und somit vorgegebene, reflexiv nicht bewusste Ordnungen und
Erfahrungsachsen bestimmten das Subjekt, legen fest, wie und auf wel-
che Weise es sich und anderes zu verstehen hat, verstehen kann. Das
Individuum ist nicht autonom, sondern verschiedensten Zugriffen ausge-
liefert, anonymen Strukturen, Diskursformen und Dispositiven unter-
wotfen, insbesondere der Macht als dem zentralen Dispositiv.10 Die viel
beschworene Freiheit des Menschen erweist sich als Konstrukt, als fragi-
les, illusionires Gebilde, angebunden an Systemvoraussetzungen, vet-
strickt in machtpolitische Verhiltnisse. Die heftigen Attacken, die Fou-
cault immer wieder gegen den Gestindniszwang der Moderne reitet,!!
dienen der Untermauerung seiner These, dass es im Subjekt keine Re-
fugien der Selbstbestimmung und Freiheit, keine Oasen der Identitit
gibt, sondern allein offene Wunden, in denen die Machtzugriffe ihre
Spuren ziehen. Dabei wirkt diese Macht nicht als offensichtliche oder
vordergrindige Gewalt (sonst konnte man zu ihr in ein Verhiltnis tre-
ten), sondetrn sie arbeitet im Verborgenen, hiillt sich mal in den Mantel
der Sorge und der Zuwendung, mal in den des Drucks und der Norm;
am stirksten manifestiert sie sich in Form der Diskursivierung (Beispiel
Sexualitit) und im Zwang zur Individualitit. So sind die Beichte und in
ihrer sikularisierten Form die Psychoanalyse ebenso wie gerichtliche
Untersuchungen keineswegs Verfahren der Reinigung und Klirung oder
Wege zur Selbstbestimmung, sondern Formen der Unterdriickung und
Bausteine eines anonymen, machtgeleiteten Zugriffs auf die Menschen.

10 Das meint die Rede vom Menschen als s#jet. Ein Dispositiv meint bei Foucault die
Verkniipfung von Diskurs und Praxis, von Wissen und Macht. Es ist ein Krifteparalle-
logramm, das die Bedingungen fir die Akzeptanz bestimmter Aussagen oder eines be-
stimmten Wissens schafft. Es wird durch eine Vielzahl von Elementen gebildet und ko-
otdiniert die Machtbeziehungen. Insbesondere stiftet es (unbewusst) die Individuen an,
sich auf bestimmte Weise zu sich selbst und zur Welt zu verhalten.

11'V.a. in den drei publizierten Binden iiber Sexualitit und Wahrheit (I, La volont de
savoir, 1976; 11, L’usage des plaisirs, 1984; 111, Se souci de soi, 1984). Band IV ist leider aus
erbrechtlichen Griinden noch immer unverdffentlicht.



520 Alois Halbmayt

Gegen Ende seines Lebens hat Foucault immer wieder betont, dass er
das archiologische und in Abgtenzung zu diesem das genealogische Stu-
dium der Macht betreibe, um ihre verborgenen und unentdeckten Wirk-
weisen, die insbesondere als Bio- und Pastoralmacht auftreten, aufzu-
decken und zu reflektieren. Damit verbindet sich fiir Foucault dann auch
die Hoffnung, dass es vielleicht doch etwas geben kénnte, das den Zu-
griffen und Unterwerfungen unter die Ordnung der Dinge widersteht, ja
sogar vollig entzogen erscheint. Wenn sich die Macht als Diskursivierung
und Subjektivierung zeigt, was konnte dann das Pri-Diskursive bzw. Pri-
Subjektive sein? Und vor allem: Wo wiren sie zu finden? Fir Hinrich
Fink-Eitel ,.g7b¢ [es] etwas, das der Macht nicht ganz unterworfen ist: das
autonome Subjekt, das ihr gegeniiber einen Freiheits- und Verhaltens-
spielraum hat“.'?2 Damit wird ein Argument gestirkt, das in der Foucault-
Rezeption hoch umstritten ist: die von Foucault gegen Ende seines Le-
bens leise angedeutete Hinwendung zum Subjekt.!? Diese steht erkenn-
bar in einem ethischen Interesse, im Dienste der Frage, ob ein gutes und
selbstbestimmtes, von strategischen Diskursen ungebundenes Leben
moglich sei und wie es aussehen kénne.!* Foucault ist es in seinen Stu-
dien nicht blo um die Analyse der Machtphinomene gegangen, sondern
primdr um die Absicht, ,,eine Geschichte der verschiedenen Verfahren
zu entwerfen, durch die in unserer Kultur Menschen zu Subjekten ge-

12 FINK-EITEL, Hinrich: Foucault zur Einfiibrung. 2. Aufl. Hamburg: Junius 1992, 125.
Fink-Eitel betont, dass fur Foucault nicht die Sexualitit, die selbst Teil des Dispositivs
ist, Stutzpunkt des Gegenangriffs sein kénne, sondern ,,die Korper und die Luste* (FOU-
CAULT: Sexualitit und Wahrheit 1 [Der Wille zum Wissen), 187). Aber es bleibe offen, was
unter den Koérpern und Liisten zu verstehen sei, vor allem, wie sie sich zum Begehren,
zum Sex und zur Sexualitit verhalten. Zur Kritik der Macht vgl. insbesondere 92ff.

13 Vgl.: DREYFUS, Hubert L. / RABINOW, Paul: Miche/ Foucault. Jenseits von Struktura-
lismus und Hermenentik. Frankfurt: Athenium 1987, darin v.a. das Nachwort Foucaults
(Das Subjekt und die Macht, 241-261, sowie das Interview mit Foucault (263-292); FOU-
CAULT, Michel: Omnes et singulatim. Zu einer Kritik der politischen Vernunft. In: VOGL, Joseph
(Hg.): Gemeinschaften. Positionen 3u einer Philosophie des Politischen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1994, 65-93 (darin v.a. die Gegeniiberstellung von Pastoralmacht und Kénigsmacht);
FOUCAULT, Michel: Hermenentik des Subjekts. Vorlesungen am Collége de France 1981/82.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004 (der Band ist die Transkription eines Vorlesungszyklus,
den Foucault unter dem gleichnamigen Titel am Collége de France gehalten hat).

14 Das ist die durchgingige These von Paul Rabinow, der meint, dass die durch-
gehende Leithypothese von Foucaults College-de-France-Vorlesung von 1981/82 (vgl.
Anm. 12) die Verbindung der Imperative der Selbstsorge und der Selbsterkenntnis war
(vgl. RABINOW, Paul: Was ist Anthropologie? Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004). Die Selbst-
sorge war jedoch der Selbsterkenntnis vorgelagert: ,,Erkenntnis war kein Selbstzweck;
Erkenntnis bildete ein wesentliches Element eines gliicklichen Lebens. Thre Funktion lag
darin, zu einem solchen Leben beizutragen® (RABINOW: Anthropologie?, 13).



Welcher Mensch? 521

macht werden®.!5 Diese entlang der Dispositive Wissenschaft, Okono-
mie und Biologie dargestellte, verwobene Geschichte des modernen Sub-
jekts erfordert Konsequenzen: ,,Wir miissen neue Formen der Subjektivi-
tit zustande bringen, indem wir die Art von Individualitit, die man uns
jahrhundertelang auferlegt hat, zurickweisen.“1® Es bedarf also eines
Freiheitsdiskurses, der die vielschichtigen, anonymisierten Uberformun-
gen aufdeckt und sich zu jener Gestalt weiterentwickelt, die dem Subjekt
die Freiheitsraume eroffnet, auf die hin das Individuum aus sich heraus
angelegt ist.

2. Freiheit als Modus der Unterdriickung: Giorgio Agamben

Auch von einer weiteren Seite her wird das Freiheitsdenken der Mo-
derne, der Gedanke an den selbstbestimmten Menschen, als Selbsttiu-
schung entlarvt. Der italienische Philosoph Giorgio Agamben versucht
in seinen Arbeiten die machtpolitischen Verstrickungen des Menschen
aufzudecken und den Nachweis zu erbringen, dass die geheime Matrix
der Moderne das Lager sei.

Mit der altromischen Figur des homo sacer findet Agamben jenes Kate-
gorienpaar, das den Verlauf der abendlindischen Politik entscheidend
bestimmen sollte. Dieses ist nicht die Freund/Feind-Unterscheidung,
wie Carl Schmitt im Gefolge von Thomas Hobbes behauptet hatte, son-
dern jenes von nacktem Leben und politischer Existenz, von {w# und
Biog, von Ausschluss und Einschluss. Nirgendwo zeigt sich laut Agam-
ben diese fundamentale Differenzierungskategorie deutlicher als in der
Figur des homo sacer, der als nacktes Leben ,gefotet werden kann, aber nicht
geopfert werden darf““.'7 Mit dem Begriff des homo sacer hatten die Romer
jemanden bezeichnet, der den Goéttern ausgeliefert wurde (sacer), auller-
halb des Rechtsrahmens gestellt und damit straflos getotet werden konn-
te. Mit dem Verbot der Opferung wurde sichergestellt, dass dieses geto-
tete, nackte Leben nicht wieder durch Ritualisierung oder Erinnerung in
die Mitte der Gesellschaft zuriickkommt. Der homo sacer ist ,,der Gottheit
in Form des Nichtopferbaren tibereignet und in Form des Té6tbaren in
der Gemeinschaft eingeschlossen. Das Leben, das nicht geopfert werden kann
und dennoch getitet werden darf, ist das beilige Leben.“'® Diese Vereinigung
zweier Wesenszuge, die Straflosigkeit der Tétung und die AusschlieBung

15 FOUCAULT, Michel: Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts. In: DREYFUS
/ RABINOW: Foucault 243—-250, 243.

16 FOUCAULT: Warum ich Macht untersuche, 250.

17 AGAMBEN, Giotgio: Homo sacer. Die souverine Macht und das nackte Leben. Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 2002, 18.

18 AGAMBEN: Homo sacer, 92.



522 Alois Halbmayr

vom Opfer, ist aber kein Ergebnis diskursiver Praxis, sondern Produkt
und Tat einer souverinen Macht. Durch sie wird die Figur des homo sacer
iberhaupt erst moéglich. Denn wie im Fall des Ausnahmezustands der
Souverin ein Gesetz konstituiert, ohne ihm selbst unterworfen zu sein,
so etabliert sich die moderne Macht erst, indem sie ausschliet und totet.
Der Mensch wird aller Rechte entkleidet, als nacktes Leben behandelt,
aber damit geschieht kein Verbrechen im Sinne des sonst geltenden
Rechtes. Entscheidend ist nun, und das zeigt Agamben an den Konzen-
trationslagern der Nationalsozialisten, dass dieser Ausnahmezustand
gleichsam zur Dauer geworden ist. Das Lager als die Extremform des
homo sacer resultiert aus keinem Bruch einer Rechtsordnung, sondern
konstituiert sich als ein Teil von ihr, entstanden durch die Verhingung
eines Ausnahmezustands oder eines Kriegsrechts. Denn die souverine
Gewalt griindet sich nicht, wie Hobbes meinte, auf einem Vertrag, ,sie
griindet in der ausschlieBenden EinschlieBung des nackten Lebens in den
Staat®“.!? Das Lager ist demnach ,,der Raum, der sich iffnet, wenn der Ausnab-
mezustand ur Regel zu werden beginnt “.20 Was bei Gefahr ausnahmsweise
zum Schutz von Staat und Verfassung notig sei, die zeitlich begrenzte
Aufhebung der Rechtsordnung, werde an gewissen Orten auf Dauer
gestellt.

Entscheidend ist nun, dass auch in den modernen Gesellschaften die
Unterscheidung zwischen {w7 (nacktes Leben) und Biog (politische Form
des Lebens) sukzessive eingeebnet und auf ersteres hin reduziert wird.
Rechtsstaatlich gefasste Demokratien schaffen nacktes Leben, halten
sich rechtsfreie Rdume. Agamben nennt unter anderem das Stadion von
Bari im Jahre 1991 und die zones d’attente in den internationalen Flug-
hiafen Frankreichs als Beispiele,?! man wird in dieser Logik aber noch
weitere nennen kénnen, etwa Guantanamo, Abu Ghraib oder die Labors
der Reproduktionsmedizin. Das sind Orte, in denen die Macht funda-
mentale AusschlieBungen durchfiihrt — und schleichend in einen Dauer-
zustand verwandelt. Ahnlich wie bei Foucault sichert sich die moderne
Macht den Zugriff aber nicht mit offenem Visier, sondern versteckt,
durch Biopolitik, durch die latente Verwischung des Unterschieds zwi-
schen Leben ({w7) und Politik (Biog). Biopolitik bedringt die Sphire des
Politischen. Fiir Agamben liegt die Ambivalenz moderner Demokratien
genau darin, dass sie das heilige Leben nicht abschaffen, sondern zer-
splittern, es in jedem einzelnen Korper verstreuen, ,,um es zum Einsatz

19 AGAMBEN: Homo sacer, 117.
20 AGAMBEN: Homo sacer, 177 (im Text ebenfalls kursiv).

21 Vgl. AGAMBEN: Homo sacer, 177-189, bes. 183f. Vgl. auch: DERS.: Mitte/ ohne
Zweck. Noten zur Politik. Berlin: Diaphanes 2001, 84ff.



Welcher Mensch? 523

in den politischen Konflikten zu machen®.??2 Die Einbeziehung des nack-
ten Lebens in den politischen Bereich bildet den urspringlichen, wenn
auch verborgenen Kern der souverinen Macht. Man wird sogar sagen
kénnen, dass die Produktion eines biopolitischen Koérpers die urspriing-
liche Leistung der souverinen Macht ist. Tragisch erscheint, dass jede
Form politischer Souverinitit homines sacri produziert, darin wiirden sich
Demokratie und totalitire Staaten nicht unterscheiden. Das Lager hat
sich mittlerweile fest in das Innere aller Staaten, auch der demokrati-
schen, eingeschrieben und ist deshalb ,,der neue biopolitische némos des
Planeten2

Nun wird man wohl kritisch anmerken, dass Agambens Analyse nur
Randphinomene bzw. Irrwege in den Blick nimmt und dabei iibersieht,
dass den Kern der demokratischen Gesellschaften nicht das Lager, son-
dern z.B. die Gewaltenteilung, Menschenrechte oder die demokratischen
Verfassungen bilden. Dagegen lieBe sich zumindest zweierlei einwenden:
Kennen wir nicht neue, bisher noch nie da gewesene Formen der Aus-
schlieBung und Einengung unserer Rechte? Lauschangriff und Gen-
dateien bleiben Vermessungsformen, sie sind ein Angriff auf die Integ-
ritit des Individuums. Zeigen nicht bestimmte Formen der Intensiv- und
der Reproduktionsmedizin,?* die Kartellbildung am Medienmarkt, die
Eindimmung von Freiheiten im Namen der Terrorbekimpfung, die De-
regulierungen im Namen eines neoliberalen Fortschrittsglaubens, wie
schnell Biirgerrechte einem vermeintlich héheren Zweck geopfert wer-
den? Biometrie und elektronisches Screening korperlicher Merkmale er-
fassen etwas ganz Privates und Unmittelbares, das biologische Leben un-
seres Korpers wird zur bestimmenden und entscheidenden Kategorie
und hohlt den Raum des Politischen zusehends aus. Die Biirgerrechte
geraten unter Druck:

,oeit Jahren bereits, anfangs zufillig und unterschwellig, dann immer of-
fener und behartlicher, versucht man die Birger an angeblich normale und
menschliche Vorrichtungen und Praktiken zu gewohnen, die immer als
auBergewo6hnlich und unmenschlich galten.*?

22 AGAMBEN: Homo sacer, 132.

23 AGAMBEN: Homo sacer, 186. Vgl. auch: DERS.: Ausnabmezustand. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 1994. In seinen jungeren Arbeiten hat Agamben seine These noch weiter ver-
schirft und prizisiert. Vgl. DERS.: Das Offene. Der Mensch und das Tier. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2003.

24 Fiir einen ersten Uberblick: REINEKE, Annette: Gentechnik. Grundlagen, Methoden
und Anwendungen. Stuttgart: UTB 2004.

25> AGAMBEN, Giotgio: Kirper obne Worte. Gegen die biopolitische Tatowiernng. In: SZ
10./11. Januar 2004.



524 Alois Halbmayr

Ahnlich wie fiir Michel Foucault, von dem zentrale Themen wie Bio-
politik, Macht, Souverinitit und Unterworfenheit (sujet) aufgegriffen
und weitergefiithrt werden, ist auch fiir Agamben die Rede von der Frei-
heit und Selbstbestimmung des Menschen eine Chimire. Sie blendet und
tiuscht uns dariiber hinweg, dass der Mensch eine Erfindung ist, eine
Produktion, die sich zwischen Animalischem und Humanem bewegt,
stets der Gefahr ausgeliefert, auf eine Seite hin, zum homo sacer, reduziert
zu werden.

Die Kritik der Subjektivitit und des Freiheitsdenkens hat sich noch in
weitere Diskursformen ausdifferenziert, von denen das 6konomische Pa-
radigma gegenwirtig wohl die breiteste Aufmerksamkeit erfahrt. Die von
Globalisierung und Neoliberalismus geprigte neue Arbeitswelt?6 verin-
dert auf vergleichbar anonyme und strukturell verschleiernde Weise die
Lebensbedingungen der Menschen, wie dies dem biirgerlichen Macht-
diskurs bisher unbekannt und eher fiir revolutionire Phasen kennzeich-
nend war. Im Gefolge dieser neuen 6konomischen Entwicklung (,,It’s
the economy, stupid!“?’) vollzieht sich ein ungeheurer, schleichender
Wandel des modernen Selbstverstindnisses, der sich besonders im gna-
denlosen Ausgriff der Systemimperative auf das Private und Intime zeigt.
Ideengeschichtlich resultiert dieser Diskurs zu einem groBen Teil aus den
Aporien des modernen anthropologischen Denkens, dessen Fortschritts-
optimismus die klassischen Dichotomien von Leib und Seele, Vernunft
und Geist nicht iiberwinden und deshalb keinen nachidealistischen Frei-
heitsdiskurs entwickeln konnte, der die Materialitit der Problematik
berticksichtigt und ihre politische Konnotation hin reflektiert hitte.?

3. Nener Wein, alte Schlauche: Philosophische Anthropologien
im 20. Jabrhundert

Die gro3e Krise des optimistischen neuzeitlichen Denkens setzte an der
Wende zum 19. Jahrhundert mit Hegel ein und erreichte mit Nietzsche
einen Hohepunkt. Seine fundamentale Kritik an der abendlindischen
Vernunft- und Kulturgeschichte entsorgt die letzten klassischen anthro-
pologischen Uberzeugungen auf dem Miill der abendlindischen Ideen-
geschichte:

26 Vgl. dazu etwa das Themenheft der Theologisch-Praktischen Quartalschrift: Auf-
bruch in die schine nene Arbeitswelt? — ThPQ 152 (2004).

27 S0 lautete in den USA ein erfolgreicher Slogan des Clinton/Gore-Wahlkampfes
aus dem Jahr 1992.

28 Vgl. dazu BUCHHOLZ, René: Kérper — Natur — Geschichte. Materialistische Impulse fiir
eine nachidealistische Theologie. Darmstadt: WBG 2001.



Welcher Mensch? 525

wErbfebler der Philosophen: — Alle Philosophen haben den gemeinsamen Feh-
ler an sich, dass sie vom gegenwirtigen Menschen ausgehen und durch ei-
ne Analyse desselben ans Ziel zu kommen meinen. Unwillkirlich schwebt
ihnen »der Mensch« als eine aeterna veritas, als ein Gleichbleibendes in allem
Strudel, als ein sicheres MaB3 der Dinge vor. [...] Alles aber ist geworden;
es gibt keine ewigen Tatsachen: so wie es keine absoluten Wahrheiten gibt.“?

Die Menschen haben immer an eine feste Wahrheit geglaubt und nicht
gesehen, dass sie selbst Schopfer ihrer Gétter, ihrer Uberzeugungen und
ithrer Moralitit sind. Sie haben sich dartiber hinaus klein und schuldig
gemacht, tiefe Ressentiments (Sklavenmoral) entwickelt und die in ihnen
schlummernden dionysischen Krifte verleugnet. Als Hauptakteur dieser
groflen Deformierung entlarvt Nietzsche das Christentum, dem es gelun-
gen sei, das Dynamische und Kreative im Menschen, den Willen zum
Leben in Moral zu transformieren und das Starke ins Schwache umzu-
miinzen. Der Mensch als das ,,noch nicht festgestellte Tier*3? miisse des-
halb die Abhingigkeit von den tuberlieferten, falschen Moralvorstellun-
gen abschiitteln und die lebensbejahenden Krifte, die christlich dem Jen-
seits vorbehalten waren, wieder fiir die Erde, fiir das Diesseits niitzen.
Es liege ein offener Horizont vor uns, den es zu gestalten, ja in gewisser
Weise neu zu erobern gilt. Aber fiir das, wohin sich der Mensch ent-
wickelt, was er werden solle, dafiir gibt es auch bei Nietzsche keine
realen Vorbilder, lediglich eine Idee. Im Zarathustra, nota bene ein poe-
tisches Werk, entwirft er eine Vision dieses neuen Menschen, den er als
Ubermenschen bezeichnet, der allein aus seinen inneren Antriebskriften
lebt, vom Willen zur Macht beseelt, befreit von allen dulBleren, entfrem-
denden Moralvorstellungen.

»Der Mensch ist ein Seil, gekniipft zwischen Tier und Ubermensch — ein
Seil Gber einem Abgrunde. Ein gefiahrliches Hintliber, ein gefihrliches Auf-
dem-Wege, ein gefihrliches Zurtckblicken, ein gefihrliches Schaudern
und Stehenbleiben. Was groB ist am Menschen, das ist, daf3 er eine Briicke
und kein Zweck ist: was geliebt werden kann am Menschen, das ist, dass er
ein Ubergang und ein Untergang ist.“3

Dieser neue Mensch, so Nietzsche, kann aber seine Moralfesseln nur ab-
werfen, wenn er auch das ihnen zu Grunde liegende Prinzip ausloscht,
nimlich Gott als den Begriinder und Biirgen der herrschenden Moral.
Nach Kant bedarf es Gottes ja nur mehr als Garanten der praktischen

29 NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, Allzumenschliches. Ein Buch fiir freie Geister (Wet-
ke in drei Binden. Hg. v. Karl SCHLECHTA). Darmstadt: WBG 1997, Bd 1, 448.

30 NIETZSCHE, Friedrich: Jenseits von Gut und Bise. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft
(Bd. 3), 623.
3 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra (Bd. 2), 281.



526 Alois Halbmayr

Vernunft, aber in dieser Form ist die Struktur der christlichen Moralitit
immer noch wirksam: ,,Ich fiirchte, wir werden Gott nicht los, weil wir
noch an die Grammatik glauben...“.3? Freilich ist mit dem Tod Gottes,
wie Nietzsche im berthmten 125. Aphorismus aus der Froblichen Wissen-
schaft schreibt, eine neue Finsternis fiir den Menschen verbunden, eine in
ihrer Abgriindigkeit unermessliche Leere, die jedoch die Chance einer
neuen, befreiten Gestalt eréffnet: ,Nicht »Menschheit«, sondern Uber-
mensch ist das Ziell“33

Es liegt auf der Hand, dass diese Zertrimmerung der herkémmlichen
anthropologischen Konstanten und die Er6ffnung eines potentiell un-
endlichen Freiheitsraumes nicht ohne Konsequenzen geblieben sind.
Letztlich haben sich aus diesen verworrenen Konstellationen zwei domi-
nierende, mianderférmige Traditionslinien entwickelt. Die eine versuch-
te die Verunsicherung aufzugreifen und in einer neu ansetzenden Refle-
xion nochmals an die grofle anthropologische Tradition anzukniipfen
und mit den modernen Diskurslinien zu vermitteln. Den Deutungsrah-
men sollten Kultur und Natur bilden, zusammengehalten durch den
Geist, in dem simtliche einzelwissenschaftliche Zugehensweisen integ-
rierbar sind. Die andere Linie ergab sich der Versuchung, diesen von
Nietzsche anvisierten, aber in seinen Konturen unbestimmten neuen,
befreiten Menschen zu definieren und hervorzubringen.

3.1 Klasstsche philosophische Anthropologien

Der nicht iberwundene Dualismus von Geist und Natur, von Denken
und Sein, die modernen Verunsicherungen durch die rasch einsetzende
Industrialisierung, durch Evolutionstheorie und Psychoanalyse, das ge-
wachsene Misstrauen gegeniiber Freiheit und Selbstbestimmung sowie
die Enttiduschungen iiber den als Krise empfundenen Verlauf der moder-
nen Kultur fithrten die eine Linie am Beginn des 20. Jahrhunderts zu
neuen Systematisierungsversuchen. Diese stellen den Menschen aus den
metaphysischen und geschichtsphilosophischen Entwiirfen heraus und
positionieren ihn wieder im Kontext der Natur, jedoch nicht mehr als
Gegenitiber von Natur/Kultur und Geist, sondern als Einheit von bei-
dem.

Diesem Programm fiihlte sich insbesondere Max Scheler verpflichtet,
der in seiner kleinen, aber einflussreichen Schrift Die Stellung des Menschen

32 NIETZSCHE, Friedrich: Gitgendimmerung (Bd. 2), 960.

3 NIETZSCHE, Friedrich: Aus dem Nachlass der Achtzigerjabre (Bd. 3), 440. Bemerkens-
wert erscheint in diesem Zusammenhang, dass Agamben Nietzsches Programm gleich-
sam umkehrt. Nicht der Ubermensch, der Michtige wird zum Signum und Nomos der
Moderne, sondern genau jener Mensch, den Nietzsche so vehement bekimpfte: der
Schwache und Ohnmichtige.



Welcher Mensch? 527

im Kosmos’* die Riickbeziehung auf die Natur entscheidend vorantreibt.
Scheler wollte in der neu gegriindeten philosophischen Anthropologie,
der es um den gangen Menschen gehen muss, die unterschiedlichen, zum
Teil widersprechenden Menschenbilder der Einzelwissenschaften zu
einem einheitlichen Bild zusammenfiihren. Die Wissenschaften, insbe-
sondere die Naturwissenschaften, hitten nur die empirischen, sinnlichen
Momente des Menschen zum Gegenstand, wihrend die Philosophie auch
die vitalen Interessen, die Dynamik des Geistes und seinen Willlen zur
Herrschaft thematisiere. Der Geist aber ist gleichurspriinglich mit dem
menschlichen Leib, mit seiner Natur, seinen Trieben und Bediirfnissen,
doch ohne Macht und ohne Sinnrichtung. Erst durch die gegenseitige
Durchdringung von Geist und sinnlichem Trieb, indem der Geist sinn-
licher und das Leben geistiger wird, konne der Mensch zu seiner Bestim-
mung finden. Der Geist bleibt das entscheidende Prinzip, weil durch ihn
Selbstbewusstsein moglich sei, er leitet den Menschen als das weltoffene
Wesen.?> Ziel ist eine Einheit der Menschheit, die aber nur durch einen
Rekurs auf Gott méglich wird.

In dhnlicher Weise begriff Helmut Plessner in seiner ebenfalls 1928
erschienen vieldiskutierten Studie Die Stufen des Organischen und der
Mensch* den Menschen als Lebewesen, dem es im Unterschied zum Tier
moglich sei, aus sich selbst, aus seiner Mitte herauszutreten, d.h. eine
gewisse Distanz zu gewinnen und iber sich zu reflektieren. Anders als
die Pflanze oder das Tier erfihrt sich der Mensch als von der Natur,
vom Korper und vom Raum dissoziiert. Diese exgentrische Positionalitat
ist aber nicht leicht auszuhalten, weshalb er sich immer um eine Riick-
kehr in die Mitte bemihe, die er aber letztlich nicht mehr erreichen kén-
ne. Der Mensch, sowohl umweltgebunden als auch umweltoffen, befinde
sich in einer nicht zum Ausgleich bringenden Verschrinkung und misse
sein Leben fi#hren, was ihm nur mit Hilfe der Kultur gelinge.

Das dritte bedeutende anthropologische Werk zu Beginn des 20.
Jahrhunderts stammte von Arnold Gehlen. In seinem 1940 (1) erschie-

34 SCHELER, Max: Die Stellung des Menschen im Kosmos. 8. Aufl. Bern: Francke 1975
(EA 1928).

35 Einen interessanten, stark an Husserl und Scheler orientierten Versuch, die Di-
chotomie von Leib und Seele auf phinomenologischem Weg zu tiberwinden, unternimmt
FucHS, Thomas: Lezb, Raum, Person. Entwurf einer phanomenologischen Anthropologie. Stuttgart:
Klett-Cotta 2000.

36 PLESSNER, Helmuth: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die philo-
sophische Anthropologie. 3. Aufl. Berlin: de Gruyter 1975 (Der Untertitel des Buches ist
wichtig, wird aber meist nicht zitiert).

37 Zum Begriff der Exzentrizitit vgl. PLESSNER: Stufen, 287ff.



528 Alois Halbmayr

nenen Buch Der Mensch fiihrte Gehlen viele Uberlegungen von Scheler
und Plessner fort, modifizierte sie aber an einer entscheidenden Stelle.
Wohl sei der Mensch weltoffen (Scheler) und der Natur gegeniiber auto-
nom (Plessner), doch gebe es keine Vorrangstellung des Geistes oder
eine bevorzugte Position der menschlichen Natur.?? Vielmehr miisse der
Mensch insgesamt als biologisches Sonderproblem gesehen werden. An-
thropologie habe daher von den Erkenntnissen der Erfahrungswissen-
schaften und nicht von Metaphysik oder Geschichte auszugehen. Die
Forschungen der empirischen Wissenschaften wiirden zeigen, dass der
Mensch ein Mdangelwesen sei:

,Morphologisch ist nimlich der Mensch im Gegensatz zu allen héheren
Saugern hauptsichlich durch Mingel bestimmt, die jeweils im exakt biolo-
gischen Sinne als UnangepaBtheiten, Unspezialisiertheiten, als Primitivis-
men, d.h. als Unentwickeltes zu bezeichnen sind: also wesentlich nega-
tiv,“40

Die Natur hat also den Menschen mangelhaft ausgestattet, er muss diese
Defizite kompensieren, durch Handeln, Entlastungsstrategien und Kul-
tut. Die Kultur wird gleichsam zur gweiten Natur des Menschen, die es
ihm ermoglicht, ,,seine unvergleichliche Sonderstellung“#! zu erhalten.

Diese drei ,,Menschheitssonderstellungsanthropologien®, wie Odo
Marquard diese Entwiirfe nannte,* konnten den Dualismus der klassi-
schen Anthropologie ebenso wenig iiberwinden wie sie letztlich die An-
fragen der Kritik des 19. Jahrhunderts in ihre Konzeptionen nur unzu-
reichend einzubauen vermochten. Insbesondere gelang es ihnen nicht,
den Freiheitsdiskurs entscheidend weiterzufithren. — Er blieb abstrakt
und idealistisch an problematische Begriffe gebunden und vermochte
sich nicht von den Fesseln einer naturalistischen Konzeption zu be-
freien. Die Natur reprisentierte die implizite Leitgrof3e, auch wenn sie
mit dem erkennenden Subjekt vermittelt und die Metaphysik mehr oder
minder verabschiedet wurde.®3

38 GEHLEN, Arnold: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. 7. Aufl.
Frankfurt 2.M.: Athendum 1962.

3 Vgl. GEHLEN: Der Mensch, 20-31.

40 GEHLEN: Der Mensch, 33.

41 GEHLEN: Der Mensch, 37. Dieser erkennbar biologistische Ansatz ordnet das Indi-
viduum einem nicht niher bestimmten Sozialkorper unter, dessen Nihe zur NS-Volks-
gemeinschaft aber unverkennbar ist.

42 MARQUARD, Odo: Universalgeschichte und Multiversalgeschichte. In: DERS.: Apologie des
Zufalligen. Stuttgart: Reclam 1987, 54—75, hier 65.

43 Vgl. den profunden Uberblick von: HAEFENER, Gerd: Philosophische Anthropologie.
3., vollst. neu bearb. Aufl. Stuttgart: Kohlhammer 2000.



Welcher Mensch? 529

3.2 Anthropolitik

Die zweite Linie brachte die vielleicht entscheidendste Zisur im anthro-
pologischen Denken der Neuzeit. Sie reprisentiert die Versuche, den
Menschen nicht nur zu beschreiben, sondern nex# zu erfinden.** Damit
zog eine normative Komponente in das Menschenbild, die den Graben
zwischen Realitit und Moglichkeit, zwischen fraglicher conditio humana
und blihender Zukunft endgultig zu schlieBen versuchte. Die Utopie der
Freiheit sollte den verlorenen Nimbus einer Leit- oder Orientierungs-
groBe fiir immer abstreifen und sich in die glinzende Aura eines neuen
freien Menschen hillen.

Wohl entpuppte sich der neue Mensch, wie er exemplarisch durch die
Franzosische Revolution entworfen wurde, als kein besonders attraktives
Modell, denn die vermeintliche Herrschaft der Vernunft erwies sich
nicht als Garant, den Riickfall in die Barbarei zu verhindern. Anderer-
seits verhief3 die Verbindung von anthropologischem Denken und kon-
kreter politischer Macht, wenn sie denn mit den richtigen Primissen ar-
beitet, die endgiiltige Uberwindung eines unentschiedenen, der Beliebig-
keit ausgesetzten existentiellen Selbstentwurfes. Der aufkommende Fa-
schismus, der sich bestimmte geistige Stromungen der Jahrhundertwende
und reichlich obskure historische Erwartungshaltungen zunutze machte,
reduzierte das anthropologische Denken auf normativ verwertbare Ver-
satzsticke und zwang das Freiheitsdenken somit in das enge Korsett
einer Ideologie, die den selbst gesetzten Anspriichen des klassischen
philosophischen Denkens von innen her unterminierte. Die unmittelbare
Politisierung und Instrumentalisierung des anthropologischen Denkens
darf man zu Recht als eine ,Revolte gegen die Seinsverfassung™® be-
zeichnen, weil sie sich ,,nicht mehr an einem zu schitzenden Kern des
Menschseins, sondern an einer erst noch herzustellenden Gestalt des
Menschen“4 orientierte. Die Anthropolitik (auch Anthropopolitik ge-
nannt) impliziert natiirlich ein Verbot des Abweichens, Andersseins, der
eigenen Wege. Wer sein Dasein diesem Ideal nicht unterwirft oder an-
passt, verwirkt sein Lebensrecht, wird auBBerhalb des gesellschaftlichen
Rahmens gestellt, wird ein homo sacer.

Die historisch wirksam gewordenen Formen der Anthropolitik haben
im Nationalsozialismus und im sowjetischen Herrschaftsstaat ihre tiefs-
ten Furchen gezogen. Die bevorzugten ideologischen Werkzeuge waren
im NS-Staat der Rassismus und eine volkische Ideologie, wihrend in der

4 Vgl. dazu die aufschlussreiche Studie von STEFFENS, Andreas: Philosophie des 20.
Jabrbunderts oder Die Wiederkehr des Menschen. Leipzig: Reclam 1999, bes. 87-203.

45 STEFFENS: Wiederkebr des Menschen, 84.

46 STEFFENS: Wiederkehr des Menschen, 98.



530 Alois Halbmayr

Sowjetunion das Klassendenken im Verbund mit einer riicksichtslosen
Planwirtschaft die kritischen, marxistisch inspirierten anthropologischen
Denkversuche vollig marginalisiert hatte. Die tragende Struktur des kon-
kreten anthropolitischen Denkens nihrte sich von Reduktionismen, die
das Gespur fiir Differenz und Kontingenz ginzlich verloren hatte und
darin ihren antireligiosen Impetus zum Ausdruck brachte.

Es wird oft vergessen, dass auch die biirgerlichen Gesellschaftsfor-
men anthropolitische Praktiken entwickelt und erprobt haben bzw. zu
einer geheimen Matrix spitbiirgerlicher und kapitalistischer Gesellschaf-
ten geworden sind. In ihrer Dialektik der Aufklirung konnten Adorno und
Horkheimer die Vergesellschaftungsweisen des Konsumismus, wie er
sich ithnen wihrend ihrer amerikanischen Exilszeit prisentierte, noch in
einer Sprache analysieren, die heute vergleichsweise rituell und thetisch
erscheint, von ihrer Aussagekraft aber nichts an Aktualitit eingebti3t hat.

4. Anthropologien im Plural — 1 erweigerung von Definitionen

Die Katastrophen des 20. Jahrhunderts haben auch das anthropologische
Denken in eine tiefe Krise gestiirzt. Erkenntnistheoretisch erwies es sich
den Funktionalisierungen weitgehend machtlos ausgeliefert und in den
Fallstricken der instrumentellen Vernunft heillos verfangen, die mit ih-
rem Zwang zum Identititsdenken das Andere, Besondere und Unange-
passte aus ihrem Diskurs ausgeschlossen, Differenzen eingezogen und
damit alles Ungleiche eingeebnet haben. Dabei zihlen Erfahrungen der
Differenz zu den grundlegenden Konstituenten der Moderne. Hier ist
nicht nur an die Ursprungsdifferenz von Leib und Seele, Geist und Ma-
terie, Vernunft und Natur zu denken, sondern auch an die Fihigkeit der
Abstraktion und Distanz. Wo Erfahrung und Erwartung auseinander fal-
len, da wichst die Sehnsucht nach Vereinigung und Klarheit, nach Ein-
deutigkeit und Fihrung. Doch liegt die kulturelle Leistung nicht gerade
darin, diese Spannungen aushalten zu koénnen, der Versuchung zur
Festlegung und Eindeutigkeit zu widerstehen?

In Reaktion auf die normativen Zuschreibungen und Bestimmungen
sind die jingeren Denkmodelle und philosophischen Versuche tiber den
Menschen geprigt von der Verweigerung jeglicher anthropologischer Fi-
xierung und Normativitit.#” Der Mensch, so der Grundtenor, werde ge-
rade dadurch definiert, dass er nicht definiert werden konne. Alle Bilder
und Vorstellungen des Menschen sind relativ, es gibt keine Anthropo-
logie im Singular, nur Anthropologien im Plural, die sich gegenseitig er-
ginzen, korrigieren und befruchten. Wenn wir den Menschen definieren

47 Vgl. SONNEMANN, Ulrich: Negative Anthropologie. Vorstudien sur Sabotage des Schick-
sals. Hamburg: Rowohlt 1969, bes. 227-269.



Welcher Mensch? 531

und bestimmen, unterwerfen wir ihn einer Normativitit, legen wir ihn
fest und verfigen tber ihn. Positiv kénnen wir iiberhaupt nicht wissen,
wer oder was ein Mensch sei. Selbst wie wir die Dinge unseres Daseins
richtig organisieren sollen, ist uns vielfach nur in negativer Perspektive

moglich. ,,Wir mégen nicht wissen®, schreibt Adorno Anfang der 50er
Jahre,

»was der Mensch und was die rechte Gestaltung der menschlichen Dinge
sei, aber was er nicht sein soll und welche Gestaltung der menschlichen
Dinge falsch ist, das wissen wir, und einzig in diesem bestimmten und
konkreten Wissen ist uns das Andere, Positive, offen.“48

Auch dort, wo die herkémmlichen Anthropologien sich dieser Einsicht
geoffnet hitten, wurden sehr wohl anthropologische Festlegungen ge-
troffen. Adorno bringt es auf den Punkt:

,Die These arrivierter Anthropologie, der Mensch sei offen — selten fehlt
ihr der himische Seitenblick aufs Tier —, ist leer; sie gaukelt ihre eigene
Unbestimmtheit, ihr Fallissement, als Bestimmtes und Positives vor. Exis-
tenz ist ein Moment, nicht das Ganze [...]. DaB nicht sich sagen liBt, was
der Mensch sei, ist keine besonders erhabene Anthropologie sondern ein
Veto gegen jegliche.“¥

Gegen dieses Verdikt Adornos ist zu Recht eingewendet worden, dass
auch in ihm implizit der Gedanke eines Wesens des Menschen sowie
einer Utopie vollendeter Freiheit, in deren Namen man das Bestehende
kritisiere, enthalten sei. Aber der entscheidende Unterschied zwischen
beiden Ansitzen liegt wohl darin, dass sich in der negativen Dialektik
schon vom Ansatz her jegliche Aufhebung der Differenz, selbst der leise
Wunsch nach Identitit verbietet. An dieser Stelle begegnen sich Frank-
furter Schule und Poststrukturalismus; beide begreifen die Differenz
nicht als abgeleitetes, sekundires Phinomen des Denkens, sondern legen
sie in den Ursprung selbst und ordnen sie ihm konstitutiv zu.

Aus diesen Uberlegungen lassen sich einige Konsequenzen ziehen,
die in der Vermittlung mit den Traditionsstringen theologischer Anthro-
pologie von Bedeutung sein konnen. Zunichst ist daran zu erinnern,
dass der Begriff Mensch (als Topos) einer eigenen Hermeneutik des Vet-
dachts und aufrichtigen Misstrauens bedarf. Die linguistischen und
strukturalistischen Weiterentwicklungen, wie sie gerade von Michel Fou-

48 ADORNO, Theodor W.: Individuum und Organisation. Einleitungsvortrag zum Darm-
stadter Gesprach 1953 (GS 8). Darmstadt: WBG 1997, 440—-456, hier 456.
49 ADORNO, Theodor W.: Negative Dialektik (GS 6), 130. Vgl. auch: BOHME, Gernot:

Abnthropologie in pragmatischer Hinsicht. Darmstadter 1V orlesungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1985.



532 Alois Halbmayr

cault vorangetrieben wurden, konnten tberzeugend darlegen, dass die
Rede von dem Menschen und der Menschheit eine gefahrliche, identifizieren-
de Chiffre ist, die das Wissen tuber uns selbst normiert und darin be-
stimmten, meist unbekannten Machtkonstellationen unterworfen bleibt.
Vielleicht lisst sich aus dichten Beschreibungen gesellschaftlicher Reali-
titen, fairen interkulturellen Vergleichen, vorurteilslosen historischen Et-
kundungen und einzelwissenschaftlichen Untersuchungen mehr tiber den
Menschen erfahren als durch abstrakte, dem Einheitsgedanken verpflich-
tete Spekulationen ideengeschichtlicher Herkunft? Die historischen An-
thropologien und die Traditionsstringe der Kulturanthropologien, die
gegenwirtig eine Hochkonjunktur erleben, verzichten auf groBe Syste-
matisierungen, sie versuchen vielmehr auf methodisch reflektierte Weise
in deskriptiven Beschreibungen nachzuvollziehen, wie Menschen gelebt
haben und leben, welche Gemeinsamkeiten und welche Unterschiede
zwischen Vergangenheit und Gegenwart, zwischen Zeiten, Kulturen und
Traditionslinien fir uns feststellbar sind. Oft liefern sie duBlerst iiber-
raschende Einblicke in die Lebens- und Erfahrungswelten ganzlich diffe-
renter Lebenswelten und -zeiten, iiben eine eigentiimliche Faszination
aus, weil ,,die prinzipielle Uneinheitlichkeit und Diskontinuitdt“>° nicht nur
konsequent ihr Interesse bestimmt, sondern auch Vergleichsmoglich-
keiten eroffnet. Vielleicht trifft tatsdchlich zu, dass es im Horizont der
Erfahrungen des vergangenen Jahrhunderts nun darauf ankomme, ,,anth-
ropologische Denkweisen auszubilden, die es mit der Unwahrschein-
lichkeit des Menschseins aufnehmen konnen [...], daB Anthropologie als
philosophische Denkform selbst nur noch phinomenologisch méglich
ist“.51 Aus unterschiedlichsten Traditionen und Blickweisen werden Bil-
der und Vorstellungen tiber den Menschen zusammengetragen und mit-
einander in ein Gesprich gebracht, ohne Anspruch auf eine uberwol-
bende Systematik, dafiir aber mit dem Bemiuhen, an die Grenzen der
eigenen Sprachspiele zu gehen, um die Erkenntnisse der benachbarten
aufgreifen und im offenen Dialog weiterentwickeln zu kénnen.>?

50 REINHARD, Wolfgang: Lebensformen Europas. Eine historische Kulturanthropologie. Miin-
chen: Beck 2004, 29. Das Buch ist ein Meisterwerk seines Faches, liefert eine Fiille an
Einsichten und verweigert sich konsequent allen Systematisierungsversuchen. Vgl. auch
VAN DULMEN, Richard: Kultur und Alltag in der frihen Neugert, 3 Bde. Miinchen: C.H.
Beck 1999; DERS.: Historische Anthropologie. Entwicklung, Probleme, Aufgaben. Koln: Bohlau
2000. Ganz anders gelagert, aber ebenfalls solide und hochinformativ: WULF, Christoph
(Hg.): Vo Menschen. Handbuch Historische Anthropologie. Weinheim und Basel: Beltz 1997.

31 STEFFENS: Wiederkehr des Menschen, 309.

52 Vgl. dazu das von Heinrich Schmidinger geleitete Projekt der Osterreichischen
Forschungsgemeinschaft Topologien des Menschlichen. Ziel ist es, auf transdisziplindrer Basis
Standortbestimmungen des heutigen Wissens tber die wesentlichen Kennzeichen des
Menschen vorzunehmen (zwei Binde sind bereits erschienen: SCHMIDINGER, Heinrich /



Welcher Mensch? 533

5. Theologische Anthropologie als negative Anthropologie

Was bedeuten nun diese Erkenntnisse fiir Status und Aufgabenstellung
einer Theologischen Anthropologie mit ihrer Betonung auf Geschopf-
lichkeit und Freiheit? Welches sind die entscheidenden Eckpunkte, auf
denen sich an einem tragfihigen Fundament fiir die unterschiedlichen
Versuche tuber den Menschen aus theologischem Blickwinkel weiter-
bauen lasst?

Jedes sich in der Zeit verstehende anthropologische Denken sucht
bisherige Wegmarkierungen der eigenen Traditionen auf und kntpft in
kritischer Weise an sie an. Dartiiber hinaus wird sie mit Wolfhart Pannen-
berg die Uberzeugung teilen, dass die Theologie ohne Rezeption human-
wissenschaftlicher Erkenntnisse kulturell und wissenschaftstheoretisch
nicht mehr anschlussfihig bleibt.>> Aber sie wird selbstbewusst ihr ei-
genes Erbe nicht verleugnen und ihrerseits Fragen an die benachbarten
Wissenschaftsdisziplinen stellen. Entgegen dem mainstream human- und
sozialwissenschaftlicher Theoriebildung insistiert eine theologische An-
thropologie auf die religiose Dimension des Menschen, die kein Derivat
genetischer oder psychosozialer Prozesse ist. Allerdings, die fraglose
Selbstverstindlichkeit, mit der Pannenberg und die theologisch bestimm-
te, anthropologische Tradition auf die religiose Dimension des Men-
schen insistiert, erscheint in dieser Weise heute nicht mehr méglich. Wir
missen andere Formen der Begriindung suchen, wohl auch deshalb, weil
die von Pannenberg genannten grundlegenden Merkmale des Mensch-
seins wie Urvertrauen, Selbstbewusstsein, Sozialitit und Identitit be-
drohte Kategorien geworden sind, die sich immer schwerer eine Trans-
zendenz erschlieBen; es fehlt die innere Erfahrung, dass das ,,Selbstsein
letztlich im Gottesbezug begriindet ist“.>*

In anderer Weise hat Otto Hermann Pesch versucht, in der Auseinan-
dersetzung mit den Humanwissenschaften Bausteine einer zeitgendssi-
schen Theologischen Anthropologie zusammenzutragen. Sein Ausgangs-
punkt ist aber ein dezidiert theologischer: Die Grunderfahrung der Siin-
de, die das Selbst- und Weltverhiltnis des Menschen bestimmt, leitet das
Nachdenken iiber den Menschen. ,,Ort und Ansatz theologischer Anth-
ropologie liegen in der Lehre von Gnade und Rechtfertigung.“> Im

SEDMAK, Clemens [Hgg.]: Der Mensch — ein ,animal rationale“? Vernunft — Kognition —
Intelligenz. Darmstadt: WBG 2004; Der Mensch — ein freies Wesen? Darmstadt: WBG 2005).
33 Vgl. dazu die groBe Studie von PANNENBERG, Wolfhart: Anthropologie in theologi-
scher Perspektive. Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1983.
>4 PANNENBERG: Anthropologie, 235.

35 PESCH, Otto Hermann: Frei sein ans Gnade. Theologische Anthropologie. Freiburg: Her-
der 1983, 36.



534 Alois Halbmayr

Vordergrund steht also keine kulturell oder gesellschaftlich dringende
Infragestellung, sondern die theologische Lehre von der Siindigkeit des
Menschen, jenes Menschen, der des rechtfertigenden Wortes der Gnade
Gottes bedarf und dieses sich nur zusprechen lassen kann. ,,Der Mensch
ist angewiesen auf Erfillung, weil er Mensch ist; und er ist angewiesen auf
Rettung, weil er sich verfehlt hat.“>¢ In theologischer Begrifflichkeit: ,,Der
Mensch braucht Grade weil er Geschapf ist [...], und er braucht Grade,
weil er Sinder ist“.57 Humanwissenschaftliche Erkenntnisse sind nach
Pesch auf diese religios bestimmte Grunderfahrung hin zu befragen und
zu kritisieren, wie sie umgekehrt helfen koénnen, die Situation des Men-
schen prizise und adiquat zu beschreiben.

Peschs Studie beeindruckt durch die selbstbewusste Zugangsweise,
doch fordert sie auch einen Preis. Den humanwissenschaftlichen Er-
kenntnissen als einem AufBlen der Theologie ist die relative Selbststin-
digkeit verweigert, sie sind allein im Lichte des Glaubens an die Liebe
Gottes bedeutsam und interpretierbar. Letztlich vermag nur der Glaube
die unverfiigbare Wiirde des Menschen und seine (Mit)Geschopflichkeit
zu begriinden. Dennoch ist zu fragen, ob mit diesen primir binnen-
theologisch durchgefiihrten Bestimmungen die Anschlussfihigkeit an die
kulturelle Moderne noch gewihrleistet ist, ob die Theologie damit nicht
ihre schopferische Kraft in der sikularen Welt preisgibt, wenn deren
Erkenntnisse keine Eigenrelevanz besitzen und primir in funktionaler
Perspektive rezipiert werden.

Von den beiden groBen dogmatischen Handbiichern, die in katholi-
scher Provenienz in den 90er Jahren als zwischenzeitliche Bestandsauf-
nahme erschienen sind, verzichtet interessanterweise eines zur Ginze auf
einen eigenen Traktat ,, Theologische Anthropologie®.?8 Dafir gibt es na-
tirlich gute Griinde, ist doch die anthropologische Dimension durch das
Offenbarungsgeschehen konstitutiv fir jegliche Theologie und Glau-
bensreflexion nicht anders méglich als Reflexion der Gott-Mensch-Be-
ziehung. Auf der anderen Seite aber ermdglicht ein eigener Traktat durch
sein besonderes Formalobjekt grundlegendere Reflexionen auf die condi-
tiones humanae, als dies in einer impliziten Analyse moglich wiire.

56 PESCH: Frei sein aus Gnade, 72.
57 PESCH: Frei sein, 72.

38 Das von Theodor SCHNEIDER herausgegebene zweibindige Handbuch der Dogmatik
(Dusseldorf: Patmos 21995) kennt keinen eigenen Traktat ,, Theologische Anthropologie®.
Hingegen nimmt sich das von Wolfgang BEINERT herausgegebene dreibindige Hand-
buch Glanbenszuginge. Lebrbuch der katholischen Dogmatik (Paderborn: Schoningh 1995)
durch Georg Langemeyer ausfithrlich dieses Themas an: Theologische Anthropologie (Bd. 1),
497-622. Langemeyer hat auch den Band Anthropolegie der Reihe ,,Texte zur Theologie®
(Dogmatik Bd. 8. Graz: Styria 1998) herausgegeben.



Welcher Mensch? 535

Langemeyer fokussiert in seinem Traktat die Anthropologie von einer
kulturellen Beschreibung her, von der unhintergehbar pluralen Situation
des Menschen. Die Pluralitit als NormgroBe verflichtigt sich bei ihm
aber nicht in monadische Atomismen, sondern wird durch die klassische
Idee zusammengehalten, nach der es auch in einer theologischen Anth-
ropologie um den ganzen Menschen gehen miisse. Die theologiege-
schichtliche Entwicklung, die kenntnisreich rezipiert wird, liefert letztlich
den entscheidenden MaBstab fiir das Verstindnis des Menschen in der
Welt von heute und gelangt so wieder in einer Binnensprache zu durch-
gehend theologisch bestimmten Aspekten des Menschen: Geschépflich-
keit, Stindigkeit und Christusformigkeit.>®

Die Erfahrungen der gegenwirtigen Lebenswelten bleiben die ent-
scheidenden Referenzgréflen bei fast allen neueren anthropologischen
Reflexionen. Hans-Joachim Héhn® entwickelt seine Gedanken vor dem
Hintergrund zwiespiltiger moderner Erfahrungen wie Daseinsangst und
Sinnverlust. Dabei wird die Bestimmung des Menschen als Bild Gottes
im Kontext der Schopfungstheologie interpretiert und auf die Grundfra-
gen nach dem Verhiltnis zur geschaffenen Mitwelt hin entfaltet. Héhn
verwendet bewusst die Form des Essays, der in einer ,,gegenwartsorien-
tierten, die Zeichen der Zeit aufspiirenden ,Exegese’ von Glauben und
Leben®¢! vielleicht groBere Verstindlichkeit und Plausibilitit vermitteln
konne als eine binnentheologische Wissenschaftssprache.

In einer ebenfalls dem nichttheologischen Publikum zuginglichen
Sprache entwirft Franz Gruber seine Skizze des christlichen Menschen-
bildes. Auch er méchte bewusst nicht deduktiv von religidsen Bestim-
mungen des Menschen ausgehen, sondern einen induktiven Weg ein-
schlagen und versuchen, ,,auf der Grundlage allgemeiner Existenzbedin-
gungen christlich-religiése Konturen des Menschen freizulegen®.6? Lezb-
lichkeit, Begiehungen, Arbeit sowie Sinn sind jene Dimensionen des Men-
schen, die auf theologische Uberlegungen hin aufgeschlossen werden.
Dieses Parallelogramm, das immer wieder an die kulturellen Erfahrungs-
muster zuriickgebunden wird, markiert die entscheidenden Felder, auf
denen sich gegenwirtige theologische Anthropologie bewihren muss.
Gruber betont die politische wie auch pragmatische Komponente des
Glaubens und kniipft in seiner Rekontextualisierung an den weltweiten

59 LANGEMEYER: Anthropologie, 604—620.

60 HOHN, Hans-Joachim: zustimmen. Der wiespiltige Grund des Daseins (Glaubensworte 1).
Wiirzburg: Echter 2001.

61 HOHN: gustimmen, 14.

62 GRUBER, Franz: Das entzanberte Geschapf. Konturen des christlichen Menschenbildes. Regens-
burg: Pustet 2003, 84.



536 Alois Halbmayr

konziliaren Prozess der vergangenen Dekade an. Demnach sind Vertei-
lungsgerechtigkeit, Frieden und Okologiefrage zentrale Themen, zu
denen sich das anthropologische Denken ebenso verhalten muss wie zu
den klassischen anthropologischen Fragen wie etwa Sinn, Liebe oder
Tod. Nur iiber eine Ethik des Lebens sowie eine neue Kultur der Acht-
samkeit und Solidaritit lasse sich die Zukunftsfihigkeit des Christentums
gewinnen.63?

Gemeinsam ist diesen anthropologischen Entwiirfen ein dreifaches
Anliegen.

Zum einen fithlen sie sich den genuin theologischen Traditionen ver-
pflichtet, nicht minder aber auch den jeweiligen konkreten Erfahrungs-
welten. Die Perspektive, von der her anthropologische Fragestellungen
thematisiert werden, entsteht durch ein Auflen, durch ein bereits Vot-
gegebenes, das sich als Aufgegebenes erweist und zu dem sich eine theo-
logische Aussage in ein Verhiltnis setzen muss. Dieser Ansatz von
kulturellen und sozialen Erfahrungen her erfordert eine prizise Analyse
gesellschaftlicher Realititen und zumindest die rudimentire Kenntnis
eines weiteren Diskurses, um Welterfahrungen tiberhaupt jenseits der be-
reits vorausgesetzten theologischen Kategorien beschreiben zu konnen.
Mit metaphysischen Konzepten, mit ausgreifenden Letztbegriindungsan-
sitzen gelangt man hier nur in Abstraktionen, weil darin die soziale Welt
blof} als sekundire GréBe erscheint und ihre Begrifflichkeit kontextlos
und mit den spatmodernen Sprach- und Sinnfiguren nahezu unvermittelt
bleiben. Mit der Einbeziehung sozialwissenschaftlicher Erkenntnisse und
Fragestellungen, wie sie die zuletzt vorgestellten Anthropologien versu-
chen, schirft die Theologie ihre Aufmerksamkeit fir die realen Bedin-
gungen menschlicher Existenz und gewinnt auch in ihrer Begrifflichkeit
an Prignanz. Das korreliert mit der in sprachphilosophischen Traditio-
nen beheimateten Einsicht, dass Bedeutungen primir in Bezug auf All-
tagserfahrungen zu gewinnen — und deshalb auf ihre Kontextualitit und
Partikularitit hin zu beschreiben sind.

Damit ist ein zweiter Aspekt gegeben. Wo soziale Welten mittels
Zeichen beschrieben und interpretiert werden, da verbietet sich das Stre-
ben nach einer letzten Einheit und Identitit, weil die Bedeutung der Zei-
chen nur in Differenz und Relation zu anderen Zeichen zu finden ist.
Das freie Spiel strategisch ungebundener Diskurse begreift Einheit nur
als unhintergehbare und gleichurspriingliche Differenz, die sie einer

63 Vgl. GRUBER: Das entzanberte Geschipf, 135£f.



Welcher Mensch? 537

theologischen Einholung aber durchaus zuginglich macht.® Wenn Dif-
ferenz und Pluralitit elementare Kennzeichen unseres Daseins sind,
dann kann es auch innerhalb der Theologie nur unterschiedliche Men-
schenbilder geben, eine theologische Anthropologie letztlich nur in ei-
nem ,,Nebeneinander mehrerer Theologischer Anthropologien“t> beste-
hen. Insgesamt ist dieser Aspekt der Pluralitit und Differenz in der
Theologiegeschichte sicherlich zu kurz gekommen, auch wenn grofe
Ausnahmen wie etwa Meister Eckhart oder Nikolaus von Kues andere
Konzepte in die theologische Landschaft gepflanzt haben. Der Fokus
auf die Einheit wird gewiss durch das fundamentale Axiom von der Ein-
zigkeit Gottes begiinstigt und die Konzentration des Heilsereignisses auf
,,die Gabe, die durch die Gnadentat des einen Menschen Jesus Christus
bewirkt worden ist“ (Rém 5,15), erzeugt einen starken Sog auf den Ein-
heitsaspekt: Der Eine bringt das Heil fiir die Vielen. Nur allzu leicht wird
dann Pluralitit als defizitir, als negatives Moment qualifiziert.

Das dritte verbindende Moment dieser Anthropologien liegt in ihrer
Weigerung, positive, normative Bestimmungen des Menschen vorlegen
zu wollen. Damit nehmen sie jenen verlorenen Faden der Geschicht-
lichkeit wieder auf, der sich in den Wesensbestimmungen zu einem diin-
nen Faden zuriick gesponnen hat. Sie kniipfen damit implizit an jene
anthropologischen Traditionen an, die mit ithrer Verweigerung norma-
tiver, ontologischer Systematik einen kleinen, wenn auch nie gerissenen
Strang innerhalb der theologischen Ubetlieferung gebildet haben. Die
Traditionen der negativen Theologie konnen fiir die Anthropologie insofern
eine Weiterentwicklung erméglichen, als sie mit Bausteinen, Skizzen und
Elementen operieren, aus denen sich wohl Bilder vom Menschen for-
mulieren lassen, aber kein fest geflgtes, definierbares christliches Men-
schenbild entwickeln lisst. Wie jede philosophische, so ist auch heute
jede theologische Anthropologie nur als negative moglich.

Die kataphantische Zuspitzung des anthropologischen Denkens
kntpft paradoxerweise an die Bestimmung des stirksten Symbols an, das
die Bibel Gber den Menschen im Laufe ihrer Erfahrungsgeschichte zu
entfalten wusste: nach dem Bilde Gottes zu sein (Gen 1,206). Sie treibt
diesen kritischen Zugang noch entschieden weiter. In vielen Untersu-
chungen hat die Exegese den Bedeutungshorizont der hebriischen Wér-

64 Vgl. dazu die Studie von HOFF, Gregor Maria: Die prekdre Identitit des Christlichen.
Die Herausforderung postModernen Differenzdenkens fiir eine theologische Hermenentik. Paderborn:
Schéningh 2001.

65 LANGEMEYER: Anthropologie, 591. Langemeyer betont, dass es in der Geschichte
der Theologie immer schon verschiedene theologische Anthropologien nebeneinander
gegeben habe, dies aber kaum ausdriicklich reflektiert wurde. Offen bleibt aber, wie viele
Anthropologien es geben und worin das MaB ihrer Unterschiede liegen konnte.



538 Alois Halbmayr

ter silim (Bild) und d'mut (Ahnlichkeit) herausgearbeitet.66 Bi/d ist dabei
durchgehend ein Relationsbegriff, mit dem Beiklang von Reprisentation
und Ahnlichkeit geschmiickt, eine stille Metapher fiir die enge Beziehung
Gottes zum Menschen. ,Ebenbild Gottes ist der Mensch, wenn er in
seinem Menschenverhiltnis Gottes unbedingtes Ja zum Menschen mit-
spricht.“67 Aussagen tiber den Menschen sind immer auch Aussagen iber
Gott. Die Bibel verbietet nun nachdriicklich, sich ein Bild von Gott zu
machen, weil er als der ganz Andere aller Wirklichkeit und allem Ver-
stehen entzogen ist und bleibt.® Wenn die Gottesbeziehung keine von
unserer Welt- und Selbsterfahrung isolierte Beziehung ist, sondern sich
in unserem Verhiltnis zu den Mitmenschen, zur Welt und zur eigenen
Existenz artikuliert, dann betrifft in logischer Konsequenz das Bilder-
verbot auch den Menschen. Sich von Gott kein Bild machen, kein festes
Konzept entwickeln, bedeutet dann die Weigerung, auf Grund der Ahn-
lichkeit oder Ebenbildlichkeit ein Bild vom Menschen zu entwerfen.®
Ebenbild erweist sich dann als ein eschatologischer, nach vorne offener
Begriff, der die bleibende Differenz zwischen den verschiedenen Bildern
zu einem offenen Horizont aufspannt. Bilder vom Menschen sind dem-
nach Zeichen, die neue Zeichen hervorbringen, nur im Entzug prisent

66 Vgl. etwa: GROB, Walter: Gen 1,26.27; 9,6: Statue oder Ebenbild Gottes? Aufgabe und
Wiirde des Menschen nach dem hebréischen und dem griechischen Wortlant. In: JBTh 15 (2000) 11—
38; DERS.: Die Gottebenbildlichkeit des Menschen nach Gen 1,26.27 in der Diskussion des letzten
Jabrzebnts. In: EL-KHOURY, Nabil u.a. (Hgg.): Lebendige Uberlieferung. Progesse der Annd-
berung und Aunslegung. FS Hermann-Josef Vogt. Beirut/Ostfildern: Schwaben-Verlag 1993,
118-136; GORG, Manfred: »Ebenbild Gottes«. — Ein biblisches Menschenbild gwischen Anspruch
und Realitat. In: BUCHER, Rainer uw.a. (Hgg.): In Wiirde leben. Interdisziplindre Studien u
Ebren von Ernst Ludwig Grasmiick. Luzern: Exodus 1998, 11-23.

67 HOHN: gustimmen, T8.

8 Dazu gibt es mittlerweile eine Fiille an Literatur. Vgl. etwa: DOHMEN, Christoph:
Das Bilderverbot. Seine Entstehung und seine Entwicklung im Alten Testament. Frankfurt a.M.:
Athendum 1985; RAINER, Michael ]J. (Hg.): Béilderverbot (= Jahrbuch politische Theologie
2). Minster: LIT 1997, NIEHR, Herbert: Gétterbilder und Bilderverbot. In: OEMING,
Manfred / SCHMID, Konrad (Hgg.): Der eine Gott und die Gitter. Polytheismus und
Monotheismus im antiken Israel. Zirich: Theologischer Verlag 2003, 227-247.

9 Zwar spricht das Neue Testament von Christus als dem Ebenbild, dem eigentli-
chen Bild Gottes (2 Kor 4,4; Kol 1,15; Hebr 1,3: Christus als ,,der Abglanz seiner Herr-
lichkeit und das Abbild seines Wesens®). Doch ist hier Bild nicht im Sinne eines Portrits
gemeint, sondern als Bild Gottes reprisentiert der Auferstandene den Schopfungswillen
Gottes, in ihm nimmt der schopferische Akt Gottes die sichtbarste Gestalt an: In ihm,
durch ihn und auf ihn hin ist alles geschaffen, wie der Kolosser-Hymnus so prizise
formuliert. In Christus zeigt sich die erneuerte Schopfung, in ihm erscheint das wahre
Bild, zu dem der Mensch bestimmt ist. Der Begriff Ebenbildlichkeit ist daher kein
ontologischer Begriff, sondern ein Relationsbegriff, er sagt etwas tber die Beziehung
Gottes zum Menschen aus. Gott als der Liebhaber des Lebens hat den Menschen als
Partner erwihlt, damit er in Freiheit am Schopfungswerk teilnehme.



Welcher Mensch? 539

und stets das Thema umkreisend, von mehreren Perspektiven her aus-
geleuchtet.” Natiirlich kommt keine Verstindigung tber unsere Welt
ohne Bilder aus, weil sich unsere sprachliche Kommunikation in Bildern
ereignet. Doch sind mit dem Bilderverbot nicht diese Bilderformen ge-
meint, sondern, eine Unterscheidung von Thomas Mann aufgreifend,
jene, die ein Bildnis meileln: fix, eindeutig und unverinderlich.

Die Ausdehnung des Bilderverbots auf den Bereich des Menschlichen
muss demnach die gleichen Konsequenzen zeitigen wie das Bilderverbot
Gottes selbst. Die ikonoklastische Komponente erweist sich dann als
Teil jenes Selbstverstindnisses, das feste, nichtrevidierbare Zuschreibun-
gen iber den Menschen verbietet; zugleich liegt ihr wiiste Bilderstiir-
merei fern, denn sie weil, dass Bilder Wege sind,’”! in denen der narrative
Reichtum theologischer Sprache zur Geltung kommt. Eine den Traditio-
nen der negativen Theologie und des Bilderverbots verpflichtete Anthro-
pologie dringt zur Differenzierung, bezieht Position, bricht Verfestigun-
gen auf — und wehrt vor allem den vielfiltigen Reduktionismen, die
gegenwirtig die Menschen am meisten bedrohen und das schwache Licht
des Gberformten Freiheitsdiskurses zum Erléschen bringen.

In dieser negativen Bestimmung ist der Freiheitsdiskurs innerhalb der
Theologischen Anthropologie neu aufzunehmen und zu positionieren.
Er kann nicht anders erfolgen als in der Verpflichtung und im Rickgriff
auf die eigene Tradition, in Kenntnis des gegenwirtigen Problemhori-
zonts und im Angesicht der Kritik, wie sie paradigmatisch von Foucault
und Agamben formuliert worden ist. Wann immer in theologischer Per-
spektive vom Menschen die Rede ist, wird also zugleich seine Geschipf-
lichkeit und Ebenbildlichkeit behauptet. Damit ist aber auch direkt deren
performativer Gehalt angesprochen, indem sich in diesen beiden zentra-
len Bestimmungen das Postulat der Freiheit artikuliert. Schépfung heil3t
in die Welt kommen als ein freies Gegentiber Gottes und in Beziehung zu
den anderen Menschen und der Mitwelt. Ebenbildlichkeit vertieft und
verstiarkt dieses fundamentale Bekenntnis, denn durch sie ist die Freiheit
als anthropologische Konstante konstitutiv in das menschliche Selbst-
verhiltnis eingeschrieben. Die Bestimmung des Menschen als eine Exis-
tenz der Freiheit darf im theologischen Denken allen Einspriichen zum
Trotz nicht aufgegeben und muss selbst in brutalsten Beraubungen kon-
trafaktisch behauptet werden. Das kann sie nur, wenn sie die von auflen

70 FREYER, Thomas: Der Mensch als ,Bild Gottes“? — Anmerkungen gu einem Vorschlag von
E. Levinas im Hinblick auf eine theologische Anthropologie. In: WOHLMUTH, Josef (Hg.): Emma-
nuel Levinas. Eine Herausforderung fiir die christliche Theologie. Paderborn: Schéningh 1998,
81-95.

"1 So der vielsagende und treffende Titel von: WERBICK, Jiirgen: Bilder sind Wege. Eine
Gotteslehre. Miinchen: Késel 1992.



540 Alois Halbmayr

an die theologische Anthropologie herangetragenen Anfragen und Ein-
wiirfe iberhaupt erst versteht und die Gefihrdungen erkennt, die dem
Menschen von heute zusetzen. Das verpflichtet zu einer Konzeption von
Freiheit, die sich weder in affirmativer, kontextloser Rhetorik verliert
noch sich einer idealistischen Abstraktion ausliefert und den Zugriffen
der Politik und den verdeckten ideologischen Interessen das letzte Wort
tiberlisst. In den folgenden abschlieBenden Uberlegungen soll daher
noch an einigen Problemfeldern kurz skizziert werden, in welche Rich-
tung die Theologische Anthropologie noch stirker ihr kritisches Poten-
tial zur Sprache bringen kann.

6. Das sinnstiftende und kritische Potential Theologischer Anthropologie

(1) Die Auseinandersetzung mit den Einspriichen Foucaults und Agam-
bens kann fiir die Theologische Anthropologie ein guter Anlass sein, sich
wieder mehr ihrer genuinen Stirken zu besinnen und ihre Anliegen mit
dem neuzeitlich zentralen Topos der Freiheit in der Weise zu vermitteln,
dass sie nicht als metaphysisches, unbewohntes Theoriegebiude er-
scheint, sondern als eine erfahrungsgesittigte, auf Zukunft hin offene
und Hoffnung schenkende Kraft, die fiir Menschen Sinn stiftet und ein
erfilltes Leben ermdéglicht. Sie ruft Vergessenes wieder ins Gedichtnis,
deckt Funktionalisierungen auf und erhilt den Diskurs dort am Leben,
wo er aus machtpolitischen Griinden abgebrochen werden soll. Es ist ein
wesentlicher Zug neuzeitlicher anthropologischer Entwiirfe, dass sie im
Windschatten von Vernunfts- und Fortschrittsoptimismus vergessen ha-
ben, was in der biblischen Anthropologie immer wieder stark betont
wird: Der Mensch ist ein Geschipf Gottes, niemals aber Schopfer. Die
Scholastik hat noch genau unterschieden zwischen c¢reare (was allein Gott
vorbehalten war) und facere (was Sache des Menschen ist). Auch wenn
dem Menschen die Erde zur Gestaltung anvertraut ist, bleibt seine Ver-
wiesenheit und Hinordnung auf Gott das primire und allem vorauslie-
gende Datum. Die breit bezeugte Sonderstellung in der Schopfung hebt
des Menschen Zugehorigkeit zur Sphire des Geschaffenen nicht auf.
Menschsein heif3t, Teil dieser Welt zu sein, ein begrenztes Wesen (das ist
der Sinn des Ausdrucks ,,Mingelwesen), vom Scheitern bedroht, der
Verginglichkeit und dem Tod unterworfen. Gerade in dieser Begrenzt-
heit sind uns die letzten Zugriffe auf den Menschen, bleibt uns seine
Funktionalisierung verwehrt, gilt es im Anschluss an Foucaults Machtkri-
tik das Pridiskursive zu stirken, die Refugien der Autonomie zu schiit-
zen und auszubauen.

(2) In den biblischen Schriften geht es um den ganger Menschen, um den
Menschen als Leib und Seele. Auch wenn die nachfolgende, vor allem



Welcher Mensch? 541

durch Augustinus geprigte theologische Tradition das platonische Den-
ken mit seiner dichotomischen Unterscheidung von Leib und Seele/
Geist weiterfihrt, bleibt die Integritit des Menschen ein fundamentales
Prinzip. Der Mensch hat nicht Leib und Seele, sondern er is# Leib und
Seele. Immer noch erweist sich die Uberwindung des metaphysischen
Dualismus als eine der gro8en Herausforderungen fiir die Theologische
Anthropologie.” Die selbstverstindliche Trennung von Kérper und See-
le, die radikale Isolierung von Teilaspekten sowie die Reduktion von
Storungen auf biophysikalische Fehlschaltungen, wie sie iiber weite Stre-
cken die moderne Medizin behertschen, treiben viele Menschen in alter-
native Medizinformen, weil sie dort als ein Ganzes, als ein verwobenes
und differenziertes Individuum wahr- und angenommen werden. Im
etablierten hoch technisierten Gesundheitswesen lauert in der Tat die
Gefahr der Biopolitik, dass das politische, soziale Leben des Individu-
ums, die Geschichte seiner Selbstwahrnehmung auf das biologische Le-
ben hin reduziert wird. Solche Entwicklungen sind ein Symptom fir die
Wichtigkeit einer integralen, ganzheitlichen Sicht des Menschen, zu der
die Theologische Anthropologie aus ihrer reichen Tradition wichtige
Erkenntnisse einbringen kann.”

(3) Wenn es der Anthropologie um den ganzen Menschen gehen muss,
dann liegt eine wichtige Aufgabe gewiss im Widerstand gegen die unter-
schiedlichen Reduktionismen, wie sie zusehends in unsere Alltagswelt
eindringen. Angesichts der Allgegenwart von Marktdenken und Kosten-
Nutzen-Kalkiil erscheint das christliche Bekenntnis zum Menschen um sei-
ner selbst willen als frommer, wohlwollender, aber letztlich vergeblicher
Wunsch. Das Bekenntnis zur volligen Zwecklosigkeit des Menschen
zihlt sicherlich zu den zentralsten Merkmalen der jidisch-christlichen
Ubetlieferung. Die ékonomischen Imperative, die sich im Zuge neo-
liberaler Wirtschafts- und Sozialpolitik immer weitere Bahnen brechen,

72 Vgl. dazu: BACHL, Gottfried: Der beschidigte Eros. Frau und Mann im Christentum.
Freiburg: Herder 1989; Concilium-Themenheft zu Kirper und Religion (Conc 2/2002).

3 Diese Ganzheitlichkeit ist aber konkret ausdifferenziert in Frausein und Mannsein.
Die Einsichten und Forschungsergebnisse der feministischen Theologie sowie der theo-
logischen Frauen- und Geschlechterforschung spielen fiir eine Theologische Anthropo-
logie daher eine zentrale, unersetzliche Rolle. Vgl. etwa RAKEL, Claudia / RIEGER-
GOERTZ, Stefanie / WALZ, Heike: .Anthropologie. In: LEICHT, Irene / RAKEL, Claudia /
RIEGER-GOERTZ, Stefanie (Hgg.): Arbeitshuch Feministische Theologie. Inhalte, Methoden und
Materialien fiir Hochschule, Erwachsenenbildung und Gemeinde. Giitersloh: Giitersloher Verlags-
haus 2003, 132-153 (dort auch weiterfithrende Literatur); O’HARA GRAFF, Ann Elisa-
beth (ed.): In the Embrace of God. Feminist Approaches to Theological Anthropology. Maryknoll:
Orbis 1995; GLIETSCH, Susanne: Geschlechtertheorie und ethisch relevante theologische Anthro-
pologie. In: ThQ 184 (2004) 18-36.



542 Alois Halbmayr

spannen die Menschen ins enge Korsett zweckrationaler Verhiltnisse,
nehmen ihnen den Eigenwert — und damit ein zentrales Stiick Identitit.”
Kant schreibt in seiner Grundlegung gur Metaphysik der Sitten:

»Im Reiche der Zwecke hat alles entweder einen Preis, oder eine Wiirde.
Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas anderes als Aqui-
valent gesetzt werden; was dagegen iiber allen Preis erhaben ist, mithin
kein Aquivalent verstattet, das hat eine Wiirde.*7s

Die Universalisierung des Preis- und (6konomisch codierten) Wertden-
kens verindert die anthropologische Selbstwahrnehmung relativ lang-
sam, dafiir aber umso nachhaltiger. Weil die gesellschaftliche Partizipa-
tion nach wie vor eng an die Erwerbsarbeit gekoppelt ist, geht mit der
Erwerbslosigkeit oft soziale AusschlieBung einher. Darf der Zugang zur
o6konomischen Leistungsmoglichkeit, also zu bezahlter Arbeit iiber An-
spruch und Zugang zu optimaler Gesundheitsvorsorge entscheiden?

Insgesamt bedarf es noch groBBer Anstrengungen, um die schleichen-
den kulturellen Verinderungen im Okonomischen Paradigma, die sich
zusehends auch im religiosen Verhiltnis festsetzen, prizise zu beschrei-
ben. Nur so lassen sich Anknipfungspunkte fiir liberzeugende Gegen-
entwiirfe gewinnen. Wer mochte bestreiten, dass die Reduktion des Men-
schen auf seine Leistungsfiahigkeit und Produktivitit seine Wirde weit-
aus schwerwiegender verletzt als viele vermeintlich gravierende Formen
der Stinde, Uber die sich Moralisten so stark ereifern kénnen?

Die vielfiltigen Reduktionismen zeigen sich in den unterschiedlichs-
ten Bereichen, augenblicklich besonders virulent in den so genannten
Biowissenschaften.”® Die Hirnforschung, die mit spektakuliren Thesen
zur Willensfreiheit groBes mediales Interesse weckt, ist eine Herausfor-
derung fiir die Philosophie, die diese auch mit beachtlichen Beitrigen
schon aufgegriffen hat.”7 Was bedeutet die ,,Entdeckung des neuronalen

74 Vgl. dazu den guten Uberblick von: SCHUI, Herbert / BLANKENBURG, Stephanie:
Neoliberalismus. Theorie, Gegner, Praxis. Hamburg: VSA Verlag 2002,

75 KANT, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 7.

76 Vgl. dazu LANGTHALER, Rudolf (Hg.): Was ist der Mensch? Ein interdisgiplinires Ge-
spréch zwischen Lebenswissenschaften, Philosophie und Theologie. Ein Wiener Symposium. Frankfurt
a.M.: Peter Lang 2004. Der Band ist vor allem durch die Wiedergabe der Diskussionen
unter den Teilnehmern héchst aufschlussreich.

77 Einen guten Uberblick bietet: ROTH, Gerhard: Fiiblen, Denken, Handeln. Wie das
Gehirn unser Verhalten stenert. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001; DERS.: Das Gehirn und seine
Wirklichkeit, Frankfurt: Suhrtkamp 1994; DERS.: Wie das Gehirn die Seele macht. Vortrag bei
den 51. Lindauer Psychothearpiewochen (http://www.lptw.de/vortraege2001 /g roth.html).
Peter Bieri hat den Hirnforschern gravierende Kategorienfehler vorgeworfen. Vgl. BIERI,
Peter: Das Handwerk der Freibeit. Uber die Entdeckung des eigenen Willens. Frankfurt a.M.:
Fischer 2003.



Welcher Mensch? 543

Codes“?8, die Rickfihrung der Willensfreiheit auf (hirn)physiologische
Prozesse,” fiir die Rede von Identitit und Autonomie? Wohl sind ent-
scheidende Begriffe und Fragen noch ungeklirt, wie etwa das Verhaltnis
von Bedeutung und mentaler Reprisentation, doch wird die Frage, ob
Geist auf einer Input-Output-Matrix tberhaupt reprisentiert werden
konne, noch fiir groBere Debatten sorgen.8 Irritierend an dieser Debatte
erscheint, dass das, was in der Tradition mit Autonomie und Verantwor-
tung beschrieben wurde, seinen Sitz nun nicht mehr in der freien Ent-
scheidung des Menschen hat, sondern in den Nervenzellen und Mole-
kiilen des Gehirns.

Charles Taylor hat in einem Interview davor gewarnt, ,,eine reduzierte
Anthropologie der Wirklichkeit* hinzunehmen und (im Hinblick auf die
Philosophie) gemeint:

,Der wichtige Auftrag fir die Philosophie besteht darin, gegen die Ver-
flachung der Welt im Allgemeinen und jener reduzierten Anthropologie im
Besonderen, die in der akademischen Welt gegenwirtig herrscht, vorzu-
gehen. Der christliche Philosoph hat den Auftrag, diese geschlossene Kon-
zeption aufzubrechen.“8!

Das wird in dhnlicher Weise wohl auch fiir die Theologin und den Theo-
logen gelten.

(4) Eine weitere Herausforderung fiir die Theologische Anthropologie in
ihrer Relation zur modernen Welt berithrt die bereits angesprochene
Verwiesenheit des Menschen auf Transgendenz. Wie ist das ganz Andere,
auf das der Mensch in seiner Erkenntnis und in seinem Handeln aus-
greift, erfahrbar? Welche Sprachformen sind dafiir zu entwickeln? Wenn

78 Das falsche Rot der Rose. Spiegel-Gesprich mit Prof. Wolf SINGER (Der Spiegel
1/2001, 154-160, hier 158).

" Vgl. LUKE, Ulrich: Zur Freibeit determiniert — gur Determination befreit? Zwischendiagnose
gur aktuellen Hirnforschungsdebatte. In: StdZ 222 (2004) 610—622; QUITTERER, Josef: Die
Freiheit, die wir meinen. Neurowissenschaft und Philosophie im Streit um die Willensfreiheit. In:
HerKorr 58 (2004) 364-368; einen guten Uberblick aus theologischer Perspektive bietet
das Heft 3 (2004) der ThG; GOLLER, Hans: Sind wir bloff Opfer unseres Gehirns? Hirnforscher
betrachten Willensfreiheit als Illusion. In: StdZ 223 (2005) 446—458.

80Vgl. etwa: ROTH, Gerhatrd: Woriiber diirfen Hirnforscher reden — und in welcher Weise? In:
DZPhil 52 (2004) 223-233; SINGER, Wolf: Der Beobachter im Gehirn. Essays zur Gehirn-
forschung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002; DERS.: Ein neues Menschenbild? Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2003; NEUNER, Peter (Hg.): Naturalisierung des Geistes — Sprachlosigkeit der Theo-
logie? Die Mind-Brain-Debatte und das christliche Menschenbild (= QD 205). Freiburg: Herder
2003. ,,Selbstinstrumentalisierung des Menschen“. Ein Gesprich mit der franzésischen Moral-
theologin Marie-Jo THIEL iiber die Biotechnologien. In: HerKorr 59 (2005) 15-19.

81 Hunger nach Transgendeng. Ein Gesprich mit dem kanadischen Philosophen Chatles
TAYLOR. In: HerKorr 58 (2004) 393-397, hier 397.



544 Alois Halbmayr

Gott ,kein Gegenstand neben anderen im aposteriorischen Erfahrungs-
bereich des Menschen, sondern der urspriingliche Grund und die abso-
lute Zukunft aller Wirklichkeit“82 ist, dann dringt die Frage in den Vor-
dergrund, wo diese Transzendentalitit in der Kategorialitit des Seins
spurbar wird und Gestalt annimmt. Peter Strasser hat die Immanenzver-
dichtung als ein Paradigma moderner Gesellschaften bezeichnet und
gefordert, sie auf moégliche Transzendenzerfahrungen hin aufzubre-
chen.® Er beklagt, dass die religitsen Fragen rationalisiert und ,alle
Schlupfwinkel der Transzendenz aufgestobert [werden], um sie alle argu-
mentativ zu verstopfen und moralisch auszuriuchern®.8* Solches schade
der Religion mehr als der atheistische religionskritische Diskurs, der sein
Gegenitiber lingst verloren habe. Strasser ist hier zuzustimmen, weil die
Kraft des Religiosen nicht allein in ihrer Fahigkeit zur Kontingenzbe-
wiltigung liegt, sondern weitaus stirker in ihrer Fihigkeit zur Kontin-
genzbegegnung. Welchen Beitrag kann insbesondere eine theologische An-
thropologie gegen die Tendenzen der Immanenzverdichtung leisten?
Bietet sie entsprechende Hilfestellungen fiir den Weg nach drauffen (Peter
Strasser), der in den Religionen breite, wenn auch gewundene Pfade ge-
legt hat? Auch hier ist an die entsprechenden Lebens- und Erfahrungs-
welten der Spitmoderne anzukniipfen, denn das Sein des Menschen ,,ist
nicht abzutrennen von dem Sinn, zu dem er sich versteht.“8> Theologi-
sche Anthropologie versteht sich daher auch als eine Hebamme, die Spu-
ren freilegt, als eine Anwiltin der verschiitteten und ausgetrockneten
Diskurse.

(5) Das konkrete Leben mit seinen Aporien und Hoffnungen ist der Ort,
an dem sich die christliche Rede von Gott als dem Schépfer und vom
Menschen als seinem freien ebenbildlichen Geschoépf bewihren und be-
wahrheiten muss. Der Blick von aullen, von den sikularen Verhiltnissen
dieser Welt her, ist kein nachrangiges Geschehen, sondern unersetzbarer
Teil der theologischen Analyse selbst und daher ein wichtiger locus theo-
logicus.® Er bindet die Theologie an die Kontexte, die ihr vorgegeben

82 RAHNER, Katl: Theologie und Anthropologie. In: Schriften zur Theologie 8. Einsie-
deln: Benzinger 1967, 43—65, hier 50.

83 Vgl. STRASSER, Peter: Journal der letzten Dinge. Frankfurt a.M.: Suhtkamp 1998;
DERS.: Der Weg nach drauflen. Skeptisches, metaphysisches und religidses Denken. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2000.

84 STRASSER: Journal, 239.

85 HABERMAS, Jirgen: Philosophische Anthropologie. In: DERS.: Kultur und Kritik.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, 89-111, hier 90.

86 Vgl. SANDER, Hans-Joachim: Das Aufien des Glanbens — eine Auntoritit der Theologie.
Das Differenzprinzip in den Loci Theologici des Melchior Cano. In: KEUL, Hildegund / SANDER,



Welcher Mensch? 545

sind und tber die sie nicht verfiigt. Die Autoritit des AuBlen impliziert
einen Abschied von den groBen Erzihlungen zugunsten kleiner, lokaler
und situativer Anthropologien, die nur in gegenseitiger Differenz und
Kritik ihren Wahrheitswert aufweisen.8” Diese kleinen, lokalen und
kontextuellen Anthropologien sind konstitutiv plural, in ihrem Hinterhof
warten keine imaginiren GroBerzidhlungen, weil dieser lingst leergefegt
ist und von unterschiedlichsten situativen Anthropologien bewohnt wird.
Was diese kleinen pluralen Anthropologien aber verbindet und zusam-
menhilt, sind die tragenden Symbole wie Geschipflichkeit und Ebenbild-
lichkeit. Diese gilt es in die kleinen, regionalen Anthropologien zu iiber-
setzen, eine eigene, grofle Metaphysik lisst sich aus ihnen nicht mehr
entwickeln. Diese Metaphern kdénnen sicherstellen, dass die verschie-
denen Entwiirfe an ihre Ursprungserfahrungen und Optionen gebunden
bleiben, vereint durch ein Band, das im freien Spiel der Krifte verbindet
und spannt, sich verknotet und l6st, die unterschiedlichen Ansitze rela-
tiviert und offenhilt, die Prisenz der konstitutiven Elemente garantiert.
Bei der Suche nach méglichen Korrelationen zwischen der reichen bibli-
sch-theologischen Tradition und den konkreten gesellschaftlichen Wirk-
lichkeiten gibt es keine Konigswege, sondern nur tastende, zogernde
Versuche, in denen die Antworten nicht als eine Trophde herumgereicht
werden kénnen. Die Theologie ist ¢/# Versuch unter mehreren und ihre
Kraft liegt in nichts anderem als in dem intuitiven Erfassen und Dar-
stellen des Ganzen, in der Bereitstellung eines tragenden Symbolsystems,
dem vielleicht besseren Argument und der hoffentlich tiberzeugenderen
Praxis.

Vielleicht lieBe sich dabei stirker an eine Traditionsfigur anknipfen,
die Foucault mit dem Begriff , Pastorat® oder ,,Pastoralmacht® umschrie-
ben hat. Im Unterschied zur Koénigsmacht, die nur befiehlt und von
ihren Subjekten Opfer verlangt, wenn die Staatsraison es erfordert, ist
die Pastoralmacht auch dazu bereit, ,sich fiir das Leben und Heil der
Herde zu opfern®.® Sie ist eine Machtform, die sich nicht nur um die
Gemeinde insgesamt kiimmert, sondern um jedes einzelne Mitglied wih-
rend seines ganzen Lebens. Freilich lauert in ihr die Gefahr der Kontrol-
lierung und der Unterwerfung, weil niemand diese Form der Macht, wie
Foucault hinzufiigt, ausiiben kénne, ohne Herz und Seele der Menschen

Hans-Joachim (Hgg.): Das Volk Gottes — ein Ort der Befreiung. Whrzburg: Echter 1988,
240-258.

87 Zum Begriff und Status lokaler bzw. kleiner Theologien vgl. SEDMAK, Clemens:
Lokale Theologien und globale Kirche. Eine erkenntnistheoretische Grundlegung. Freiburg: Herder
2000; DERS.: Theologie in nachtheologischer Zert. Mainz: Grinewald 2003, 114-126.

8 FOUCAULT: Warum ich Macht untersuche, 248; vgl. dazu auch: DERS.: Omnes et singu-
latim, 67-19.



546 Alois Halbmayr

zu erforschen, ohne zu wissen, was in ihnen vorgeht und ohne sie zu
veranlassen, ihre innersten Geheimnisse zu offenbaren. Doch es konnte
diese Warnung zugleich ein AnstoB3 sein, jene Formen von Pastoralmacht
aufzusuchen und theologisch weiterzuentwickeln, die auf den Gestind-
niszwang verzichten, das Pridiskursive und Innerste des Menschen
schiitzen und vor den verschiedensten Zugriffen sichern. Das erfordert
die Aufdeckung der subtilen Versuche, selbst in die geheimsten Winkel
des Menschen einen Anker zu werfen, um auch diese letzten unentdeck-
ten Orte noch einer 6konomischen Nutzbarmachung zu erschlieBen.

(6) Ich moéchte abschlieend an einem kleinen Beispiel zeigen, wie eine
lokale, den kritischen Traditionen und Anfragen verpflichtete Anthro-
pologie selbst entlegen anmutende Phidnomene aufgreifen und dabei
zeigen kann, dass sich in ihnen Tendenzen und Entwicklungen ankiin-
digen, die das Menschliche auf subtile Weise bedrohen, seine Wiinsche
nach einem glicklichen Leben auf die Warenférmigkeit seines Bewusst-
seins reduzieren — und ihn damit seiner Freiheit und Wiirde berauben.
Eine derzeit hiufig gesendete TV-Werbung zeigt zwei junge Minner,
die irgendwo in der sommerlichen, landschaftlich beriickenden Einéde
mit einem Toyota eine Stralle entlangfahren und plétzlich ein Auto am
Wegesrand stehen sehen.?? Eine verfiithrerische, langbeinige Frau macht
sich am Wagen zu schaffen, sie hat offenbar eine Panne. Kein Wunder,
dass sich die beiden Minner erst einmal vielsagende Blicke zuwerfen und
sich schon auf eine reizende Begegnung freuen. Sie verlangsamen das
Tempo und wollen gerade halten, da tritt der Fahrer aufs Gas und
rauscht an dem Auto, einem Toyota Corolla vorbei. Irritiert drehte sich
der Begleiter nach hinten und anschlieBend zum Fahrer, der mit der
Coolness eines Krimihelden diagnostiziert: ,Ist eine Falle! Ein Corolla
hat keine Panne.“ Die Kamera zeigt wieder die junge Frau, die verdutzt
dem davonbrausenden Auto nachblickt, sich die Maske vom Kopf reif3t
und sich als glatzképfiger Bésewicht entpuppt, der eine vermeintlich per-
fekte Falle konstruiert hat. Der Spot endet mit dem Satz eines Off-
Sprechers: ,,Der neue Toyota Corolla. Nichts ist unméglich. Toyota.*
Dieser zweifellos perfekt inszenierte, nur 30 Sekunden lange Werbe-
spot fasziniert und irritiert im gleichen Atemzug, weil er auf mehreren
Ebenen klassische Sujets der Anthropologie wie der Okonomie zitiert
und gleichzeitig zerstort. Er beutet die menschliche Hilfsbedurftigkeit
und die Hilfsbereitschaft gleichermallen aus, indem er das unentgeltliche
Helfen, d.h. die Gegenékonomie des Geschenks, an den Pranger stellt.
Verbunden werden die Ebene des Gebens und des Nehmens durch das

89 Siehe: http://www.myfunlink.de/show.php?id=232.



Welcher Mensch? 547

Opfermotiv, das selbst in doppelter Weise gebrochen wird. Die erotisch
hoch aufgeladene Szene beginnt mit einem tritben Blick der Kamera
durch leuchtend gelbe Distelblumen, die tuber ein kunstvoll gewobenes
Spinnennetz verbunden sind und bald den Blick auf das zentrale Motiv,
auf das spitere Opfer der Spinne, freigibt: das schwarze Auto und die
Frau mit kurzer Jeanshose sowie weiller, lissig gebundener Bluse. Die
geheimnisvoll, aber souverin und modern wirkende Frau bedarf einer
Hilfe (Hilfsbedurftigkeit als ein ohnehin genuin weibliches Attribut), sie
tauscht diese aber nur vor, was der Betrachter vielleicht vermutet, aber
nicht genau wissen kann. Die ebenfalls dynamisch wirkenden jungen
Minner sind in einer optimalen Situation, sie fahren das richtige Auto —
und konnen, aber miissen nicht eine gute Tat setzen. Sie folgen dem
urspriinglichen (?) oder doch nur suggerierten moralischen Impuls, der
zugleich einer gesellschaftlichen Erwartungshaltung entspricht: dem Op-
fer (victima) zu helfen, obwohl sie sich (unwissend) in eine Gefahr be-
geben. Vielleicht wollen sie aber auch nur deswegen helfen, weil dies
moglicherweise einen Sekundirgewinn verspricht. Das erotische Objekt
kann es wert sein, eine gute Tat zu setzen, also seinerseits ein Opfer
(sacrificium) zu vollbringen. Doch eine Hermeneutik des Verdachts hat
sich lingst liber die Szene gebreitet. Und plétzlich bricht die Dynamik,
es wird die Tduschung durchschaut und die Situation mit neuen Bedeu-
tungen aufgeladen. Das Zeichen ,Notsituation®, reprisentiert durch die
am Auto hantierende Frau, wird mit dem Zeichen ,Hilfeleistung® (zwei
Minner) verkniipft, aber im nichsten Augenblick mit dem Zeichen ,,Ge-
fahr“ verbunden — und dadurch ersetzt. Denn die Gefahr lauert nur dort,
wo sie mit falschen Referenzen ausgestattet ist. Die klassische Semio-
logie der Notlage (Notsituation — Hilfe — Wiederherstellung) wird durch
die neue, kapitalistisch geformte Semiologie ,Notsituation® — , Hilfe
(ersetzt durch ,,Gefahr®) — Wiederherstellung: Toyota® abgelost.

Es wird dem Zuschauer bzw. der Zuschauerin nicht verborgen blei-
ben, dass zwischen dem vermeintlichen Opfer und den vermeintlichen
Helfern ein deutliches Gefille besteht; der einen Frau in Not stehen zwei
Minner mit Handlungsalternativen gegeniiber. Ohnmacht gegen Macht.
Dabei rekurriert der Spot auf durchaus vorhandene innere Realititen,
weil sich Hilfsbedirftige ja oft als ,,gefihrlich, d.h. als anhinglich, aus-
saugend und fordernd erweisen. Die Bediirftigkeit wird negativ besetzt:
Wer in Not gerit, hat entweder etwas falsch gemacht, oder er beniitzt sie
zu seinen eigenen, moralisch fragwiirdigen Zwecken. Erlésung und Be-
freiung schafft das kaufbare Objekt. Ein Corolla hat eben keine Panne.

Eine erfolgte Hilfestellung wiirde die herrschende, kapitalistische Wa-
rendkonomie unterminieren, weil sie eine Alternative zur Macht der
Warenwelt zumindest andeuten wiirde: Man gibt, ohne eine komple-



548 Alois Halbmayr

mentire Gegengabe zu erwarten.”” Aus Notlage hilft, wer eben kann —
unabhingig davon, warum man in eine missliche Lage geraten ist. Ein
solches Verhalten wiirde die Gegendkonomie aktivieren, die Okonomie
der Verschwendung und des Geschenks. Sie ist auch jenes Modell, die
den Machtzugriffen auf das Subjekt und die Freiheit wehrt. Sie lebt von
den wenn auch noch so marginalisierten und tberformten Refugien der
Selbstbestimmung und unzerstérbaren Identitit. Weil diese subjektorien-
tierte Okonomie die mediatisierten Tauschverhiltnisse aufhebt, wird das
Opfer negativ besetzt, die Hilfsbeduirftigkeit problematisiert und auf ihre
gegenokonomische Kraft zugegriffen. So oszilliert der Spot dauernd
zwischen der Schonheit der Hilfe und der Hisslichkeit des Motivs. Kein
Gefiihl des Mitleids, keine Form des Anstands und kein Akt der Soli-
daritit ist davor gefeit, den kapitalisierten Bedirfnissen des Marktes
ausgeliefert zu werden. Die Ware macht es eben méglich: ,,Der neue
Toyota Corolla. Nichts ist unméglich. Toyota.“ Nicht eine kommuni-
kative Rationalitit, Riicksichtnahme und Hilfestellung, sondern der Kauf
des richtigen Produktes bewahrt vor Ungemach. Nicht unbedingt ein
Hoffnungszeichen, weil sich darin die fortschreitende Okonomisierung
unseres Bewusstseins bereits widerspiegelt, aber vielleicht eine Ermu-
tigung, die Debatte um den Menschen mit Heftigkeit und Engagement
zu fihren.

Eine Theologische Anthropologie, die sich den ganz konkreten, all-
tiglichen Problemen stellt und den Zeichen der Zeit verpflichtet fiihlt,
stellt die Fragen nach dem Ausgeschlossenen und Abgedunkelten, bricht
die Reduktionismen auf und bringt alternative Perspektiven sowie Mo-
delle in Theorie und Praxis ein. Sie interessiert sich fir die kleinen und
unscheinbaren Refugien innerhalb einer 6konomisierten und durchra-
tionalisierten Konsumwelt, sie entdeckt jene versteckten Orte, in denen
die Gegenékonomie des Geschenks und der Zwecklosigkeit symbolhaft
aktualisiert und vollzogen wird. Sie starkt und ermutigt diese Versuche,
damit diese nicht in sich selbst zufrieden verharren, sondern als Salz der
Erde nach auBen wirtken und das Erbe der biblischen Ubetlieferung
weiter tragen. Dass der Mensch als Geschépf und Ebenbild Gottes um
seiner selbst willen da ist und seine Funktionalisierung eine der groBten
strukturellen und individuellen Stinden darstellt, das liasst sich ein Stick
weit in eine sikulare Sprache tibersetzen und verstindlich machen. Ohne
diese Transformationsleistung bleibt die Theologische Anthropologie ein
Diskurs, der viel von seinem Potential verschenkt. Doch restlos wird
und kann diese Ubersetzung in eine rettende Formulierung nicht gelin-

% Vgl. DERRIDA, Jacques: Falschgeld. Zeit geben 1. Miinchen: Fink 1993; BATAILLE,
Georges: Die Aufhebung der Okonomie. 2. Aufl. Miinchen: Matthes & Seitz 1985.



Welcher Mensch? 549

gen, sonst wiirde sich das Theologische selbst aufheben. Aber diese
Reste des Uniibersetzbaren und Vordenklichen sind es, die eine Theolo-
gische Anthropologie unersetzlich machen und sie antreiben, in den ak-
tuellen Debatten um den Menschen das Thre einzubringen, so befremd-
lich und ungewohnt dies vielleicht auch sein mag.

Abstract

Based on Michel Foucanlt’s and Giorgio Agamben’s criticism of freedom, this article
tries to designate some of the challenges theological anthropology is facing today. It
shows that the classical modern philosophical anthropologies presuppose a concept of
freedom which plays a key role in the theological tradition, but which has lost its
plansibility and sustainability due to the faults of the 20th century. However, by
applying a negative anthropology, the central statements of biblical anthropology can
be mediated and the issue of their critical potential can be raised within a
contemporary post-modern discourse on freedom.



	Welcher Mensch? : Einige Herausforderungen gegenwärtiger Theologischer Anthropologie

