
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Welcher Mensch? : Einige Herausforderungen gegenwärtiger
Theologischer Anthropologie

Autor: Halbmayr, Alois

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760661

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760661
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Alois Halbmayr

Welcher Mensch?

Einige Herausforderungen gegenwärtiger
Theologischer Anthropologie

Die Theologische Anthropologie als eigener Traktat innerhalb des
dogmatischen Fächerkanons ist eine relativ junge Disziplin, kann aber
bereits auf eine wechselvolle Geschichte zurückblicken. Meist blieb sie ein
zweitrangiger Diskurs; selbst in ihrer Hochblüte nach dem Zweiten
Vatikanischen Konzil vermochte sie nicht aus dem Schatten der Gotteslehre

und der Christologie, die seit jeher die Herzstücke des dogmatischen

Kanons bildeten, herauszutreten. Das liegt natürlich am primären
Gegenstand der Theologie selbst, an Gott als dem Schöpfer, Erlöser und
Vollender der Welt, dessen Sein und Wirken es zu begründen und zu
erhellen gilt. Das instruktionstheoretisch bestimmte Offenbarungsmodell
hat mit seiner theozentrischen Perspektive das konkrete Gegenüber der

Offenbarung oft nur unzureichend, als abstraktes, metaphysisch
bestimmtes Objekt in den Blick bekommen. Der Mensch als Subjekt und
Empfänger des göttlichen Wortes1 war — etwa im Gegensatz zur Frage
nach der Kirchengründung — nie eine zentrale Fragestellung systematischer

Theologie. Das ist insofern etwas paradox, als mit der neuzeitlichen

philosophischen Wende zum Subjekt der Mensch und seine
apriorischen Erkenntnisbedingungen in den Mittelpunkt der Philosophie und
wissenschaftüchen Debatten gerückt waren. Die Geschichte dieser
versäumten und dann verspäteten Modernisierung in der Theologie ist
bekannt und längst geschrieben. Es war die Transzendentaltheologie, die
letztlich die Anthropologie aus dem theologischen Verlies herausführen
konnte. Ihr großes und bleibendes Verdienst liegt auch heute noch in der
beherzten Aufnahme des neuzeitlichen Fragehorizonts, der schließlich
dem anthropologischen Denken, aber nicht nur ihm, den Anschluss an
die modernen Fragestellungen und dadurch gänzlich neue Perspektiven

1 Karl Rahner war einer der ersten, der die anthropologischen Bedingungen der
Offenbarung eigens thematisierte und seine Theologie konsequent auf sie hin entfaltete.
Vgl. RAHNER, Karl: Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie. Neu
bearbeitet von J.B. Metz. München: Kösel 1963; die erste Fassung erschien im Jahre 1941;
zur Textgeschichte und zum Problemhorizont vgl. den hochinformativen Band: Karl Rahner,

Sämtliche Werke 4: Hörer des Wortes, bearbeitet von Albert RAFFELT. Freiburg: Herder
1997.



Welcher Mensch? 515

eröffnet hatte. Ohne diese Wende wären die Theologischen Anthropologien,

wie sie seit Mitte des 20. Jahrhunderts implizit und explizit vorgelegt

wurden, überhaupt nicht denkbar.2 Ihnen gelang es, den Rahmen der
Gnadenlehre zu erweitern oder zu verlassen, obwohl diese weiterhin den

Fragekanon dominierte und den Problemhorizont bestimmte.3
Doch merkwürdigerweise blieb die transzendentaltheologische

Befreiung der Anthropologie auf halbem Wege stecken. Sie kam verspätet
zum Durchbruch, just zu dem Zeitpunkt, als die philosophische Debatte
bereits die Schattenseiten moderner, vorwiegend instrumenteller
Vernunft und die Destruktivität menschlicher Subjektivität schonungslos
ausleuchtete. Die Theologie sprach noch in heilsgeschichtlicher, optimistischer

Perspektive vom anthropologischen Zeitalter4 und richtete ihren Fokus

zum einen auf die Überwindung des verhängnisvollen Dualismus
von Leib und Seele, wie er die abendländische, christlich inspirierte
Metaphysik so lange dominiert hatte,5 und zum anderen auf die entschiedene

Rezepdon des modernen Freiheitsdenkens. Die Bestimmung des

Menschen als Wesen der Offenbarung konnte das (heils)geschichtliche
Denken mit dem modernen Freiheitsverständnis überhaupt erst vermitteln,

auch wenn die Erfahrungen des 20. Jahrhunderts die Aporien einer

heilsgeschichtlichen Konzeption aufgezeigt haben.
Viel gravierender aber erwies sich die mangelnde Analyse und

selbstverständliche Verwendung des Großsubjekts Mensch. Wer oder was ist
überhaupt der Mensch? Wodurch wird er bestimmt, was sind seine
Kennzeichen und Konstitutiva? Kann er überhaupt als einheidiche Größe
definiert werden? Lassen sich in den fundamentalen Bestimmungen, wie sie

im Laufe der abendländischen Philosophiegeschichte entwickelt wurden,
noch die modernen Erfahrungen der Differenz und Pluralität integrieren?

Wie steht es um die sozialen und psychologischen, die physiologischen

und emotionalen Komponenten, die Menschen doch so elementar

bestimmen, aber für eine Theoriebildung wenig rekonstruiert und
kaum fruchtbar gemacht werden? Der Blick in die nachkonziliaren Theo-

2 Man denke nur an die große mehrbändige heilsgeschichtliche Dogmatik Mysterium
Salutis. Einsiedeln: Benzinger 1967—75.

3 Ein typisches Beispiel ist die Anthropologie von Otto Hermann Pesch, deren Nähe

zur Gnadenlehre schon im Titel zum Ausdruck kommt: PESCH, Otto Hermann: Freisein

aus Gnade. Theologische Anthropologie. Freiburg: Herder 1983.
4 Vgl. dazu: PANNENBERG, Wolfhart: Was ist der Menscht Die Anthropologie der Gegenwart

im Lichte der Theologie. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1962. Dieses äußerst
verdienstvolle Büchlein war ein gelungener Versuch, die Theologische Anthropologie mit
modernen philosophisch-anthropologischen Ansätzen ins Gespräch zu bringen.

5 Vgl. FIORENZA, Francis Peter / METZ, Johann Baptist: Der Mensch als Einheit von

Leih und Seele. In: Mysterium Salutis 2. Einsiedeln: Benzinger 1967, 584—636.



516 Alois Halbmayr

logischen Anthropologien zeigt, dass sie noch immer stark vom
transzendentaltheologischen Denken und seinen unabweisbaren Erfolgen
bestimmt sind, wiewohl sie die offenen Fragen dieser Entwürfe immer
deutlicher in den Blick bekommen. Es wächst die Uberzeugung, dass mit
dem klassischen metaphysischen Paradigma eine verbindliche Bestimmung

des modernen Menschen nicht mehr zu erreichen ist, weil jede
Aussage über den Menschen an ein kontingentes Vernunftverständnis
und an eine konkrete Sprach- und Kommunikationsgemeinschaft gebunden

ist, deren Regelsysteme die gesellschaftlichen Normen und kulturellen

Zeichensysteme ihrer Selbstaussagen bestimmen.
Von welchem Menschen kann in der Theologischen Anthropologie

daher die Rede sein? Diese Frage wird noch virulenter im Selbstverständnis

der christlichen Religion als die Beziehung des Menschen zum
anrufenden und sich offenbarenden Gott. Theologie ist ohne Anthropologie
nicht denkbar. Daher muss die anthropologische Perspektive sämtliche
Fächer der Theologie bestimmen und wie ein roter Faden durch ihre
Reflexionsgänge führen. Sie bleibt einer der unverrückbaren Referenzpunkte

allen theologischen Nachdenkens. Es könnte daher sein, dass ein
Grund für die gesellschaftliche Schwäche der Theologie in der trüben
Wahrnehmung ihrer Referenzgröße Mensch liegt, in der anthropologischen

Unterbestimmung dessen, wie sich Menschen heute erfahren und
selbst verstehen. Vielleicht liegt der Fokus der Theologie noch zu sehr
auf einem abstrakt gefassten Freiheitsdenken, das metaphysisch aufgeladen

ist und ein sicheres Refugium in der spätmodernen Unübersichtlichkeit

garantieren soll, aber mit bestimmten Erfahrungssträngen kaum
mehr vermittelbar ist. Vielleicht hat die Kategorie der Freiheit als die
wohl grundlegende anthropologische Konstante den Bedeutungsgehalt
verloren, der ihr in den theologischen Traktaten immer noch zugesprochen

wird. Man entdeckt und vertritt Freiheit, wo sich längst Unfreiheit
niedergelassen hat, man hält die Fahne der Autonomie hoch, wo bereits
subtile Heteronomie eingezogen ist. Vielfach fehlt das nötige Sensorium,
die Bedrohungen der menschlichen Integrität und Identität in ihren
verborgenen Dimensionen überhaupt in seiner Relevanz wahrzunehmen.
Aber erst eine Analyse der unterschiedlichen Verformungen und
Funktionalisierungen des Freiheitsgedankens eröffnet überhaupt die
Korrelationsmöglichkeit der Theologischen Anthropologie mit den Herausforderungen

und Problemstellungen der Zeit. Diese geben gleichsam den
Rahmen vor, auf den hin und von dem her sich das theologische Denken
positionieren muss.

Ich werde im Folgenden in erforderlicher Kürze die Metatheorien
von Michel Foucault und Giorgio Agamben präsentieren, die auf
unterschiedliche Weise den modernen Freiheitsdiskurs auf seine versteckten



Welcher Mensch? 517

Machtansprüche und Paradoxien hin analysiert sowie die vielfältigen
Formen der Selbstdestrukdon aufgedeckt haben. Für sie erweist sich das

feierliche, selbstverständliche Bekenntnis zur Freiheit des Menschen als

Chimäre, als Verblendungs- und Täuschungsmanöver, das den Zugriff
anonymer Machtverhältnisse auf die Menschen verdecken soll. Foucault
entfaltet seine Freiheitskriük als Kritik der Macht, die vor dem Hintergrund

der bürgerlich-europäischen Gesellschaft präzisiert wird, während
Agamben die Erfahrungen des Faschismus als Dreh- und Angelpunkt
seiner Theorie wählt. Beide repräsentieren zwei äußerst bedeutende und
vieldiskutierte Stränge spätmoderner Freiheits- und Subjektkritik, die für
eine Theologische Anthropologie eine konstitutive Relevanzgröße
darstellen, wenn sie den Gehalt der bibüschen Gottesrede auch im Außen
seiner selbst zur Geltung bringen und den Anfragen an ihre eigenen
Postulate nicht ausweichen will.6

Daran anschließend soll gezeigt werden, dass Foucaults und Agam-
bens Kritik ihrerseits in einen breiten Strom moderner Freiheitsbestreitung

eingebettet ist, der im 19. Jahrhundert seinen Ausgang nahm und
der Theologischen Anthropologie bis heute ein beträchtliches Reservoir
an Problemstellungen vorgelegt hat. Die Freiheitsthematik bleibt eine

Schlüsselfrage, die im abschließenden Teil die Reflexionen über eine
Grammatik der theologischen Rede vom Menschen bestimmt.

1. Freiheit als Erfindung der Macht: Michel Foucault

Am Schluss seiner bahnbrechenden Untersuchung über die neuzeitliche
Entwicklung der Wissensformen des Menschen, die er in seinem Buch
Die Ordnung der Dinge1 vorgelegt hat, formuliert Michel Foucault gleichsam

als Quintessenz einen Gedanken, der berühmt geworden ist, oft
zitiert und ebenso häufig missverstanden wurde. Foucault zeigt in diesem
frühen wichtigen Werk, dass die episteme, also das Ordnungsschema, das

dem Wissen, den Wissenschaften, der Philosophie sowie all unseren
Verständnisformen zu Grunde hegt, eine variable und kontingente Größe
darstellt. Die Erkenntnisbedingungen für unser Verständnis von Welt,
Geschichte, Vernunft, Sprache und Subjekt sind also nicht von vornherein

festgelegt und für immer fixiert, sondern ändern sich im Laufe der

6 Zur konstitutiven Bedeutung des Außen vgl. SANDER, Hans-Joachim: Die Zeichen

der Zeit erkennen und Gott benennen. Der semiottsche Charakter von Theologie. In: ThQ 182

(2002) 27-40.
7 FOUCAULT, Michel: Die Ordnung der Dinge. Eine Archäologie der Humanmssenschaften.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1974 (Les mots et les choses. Une archéologie des sciences
humaines. Paris 1966).



518 Alois Halbmayr

Zeit und erzeugen neue Kategorien und Wissensformen. Das zeigt Foucault

an Hand dreier Epochen der Neuzeit.
So begriff die Renaissance Welt und Dasein unter dem Blickwinkel

der Ähnlichkeit und Verwandtschaft (Zeichen bilden die Dinge ab), das

klassische Zeitalter, also das 16. und 17. Jahrhundert unter dem Motiv
der Repräsentation (Zeichen repräsentieren die Dinge: Natur in Identität
und Differenz) und die ihr folgende Moderne unter dem Blickwinkel
Mensch.

Die transzendentale Fragestellung, die mit Kant den entscheidenden
Ausgang nahm, überwindet die klassische Metaphysik mit ihrer ontolo-
gischen Fragestellung und zieht eine neue Perspektive in die Debatte ein.
Wie kann das endliche, begrenzte Subjekt (unendlicher) Grund seiner
selbst sein? Die Moderne, sagt Foucault, geht insofern entscheidend über
die Klassik hinaus, als sie die transzendentalen Bedingungen der
Erkenntnis nicht mehr für vorgegeben erachtet, sondern durch Sprache,
Arbeit und Natur bedingt erkennt. Die Entstehung der Humanwissenschaften,

von Foucault ausführlich rekonstruiert, spiegelt die Geburt dieser

neuen episteme wider, in der das Subjekt ins Zentrum der
Erkenntnisbedingungen rückt und zugleich zum äußeren Gegenstand, zum Objekt

der Reflexion mutiert.8 Diese Ubergänge von einer episteme zur anderen

(später wird Foucault auch von Dispositiven sprechen) dürfen wir uns
nicht als lineare Entwicklungen vorstellen, sondern als diskontinuierliche
Prozesse mit radikalen Brüchen. Die Geschichte der Wissensformen, wie
die Menschen sich selbst verstehen, ist noch nicht an ihr Ende angelangt,
sie kann, wie eine genealogische Perspektive zeigt, durch eine neue episteme

abgelöst werden. Und in diesem Kontext formuliert Foucault seinen
berühmten Satz: So wie „der Mensch eine junge Erfindung ist", so kann
es durchaus sein, dass er wieder „verschwindet wie am Meeresufer ein
Gesicht im Sand."9 Damit ist, was in der Rezeption oft übersehen wurde,
natürlich nicht der Mensch als existierendes Lebewesen gemeint,
sondern der Mensch als Wissensform, als Matrix, auf sich selbst und die

8 Foucault sagt, dass in der klassischen episteme die Natur, die menschliche Natur und
ihre Beziehungen, nur unter funktionalen und durch die Metaphysik vorgegebenen
Aspekten gesehen wurden. Die modernen Themen eines gemäß den (neuen) Gesetzen
der Ökonomie, Sprache und Biologie lebenden, sprechenden und arbeitenden Individuums,

„all jene Themen, die uns vertraut und mit der Existenz der »Humanwissenschaften«

verbunden sind, werden durch das klassische Denken ausgeschlossen" (FOUCAULT:
Die Ordnung der Dinge, 375). Insbesondere die Sprache schließe das aus, was man als

Wissenschaft vom Menschen bezeichnen könne. Erst in der Moderne kämen diese Themen

zur Geltung.
9 FOUCAULT: Die Ordnung der Dinge, 462.



Welcher Mensch? 519

Dinge dieser Welt zuzugreifen, um von dort aus die Selbstinterpretationen

und -beschreibungen zu vollziehen.
Diese These Foucaults, die er in zahlreichen weiteren Schriften

entfaltet hat, entlarvt die etablierten Freiheitsdiskurse als Konstrukte einer
Wissensform. Der Mensch, das große autonome Subjekt der
Transzendentalphilosophie und der Aufklärung, ist letztlich nicht das, was er
immer wieder von sich behauptet und bereits von den psychoanalytischen
Traditionen ans Licht gezerrt worden ist, nämlich Flerr oder Frau im
eigenen Hause zu sein. Vielmehr ist es gerade umgekehrt, bereits vorhandene

und somit vorgegebene, reflexiv nicht bewusste Ordnungen und
Erfahrungsachsen bestimmten das Subjekt, legen fest, wie und auf welche

Weise es sich und anderes zu verstehen hat, verstehen kann. Das
Individuum ist nicht autonom, sondern verschiedensten Zugriffen
ausgeliefert, anonymen Strukturen, Diskursformen und Dispositiven
unterworfen, insbesondere der Macht als dem zentralen Dispositiv.10 Die viel
beschworene Freiheit des Menschen erweist sich als Konstrukt, als fragiles,

illusionäres Gebilde, angebunden an Systemvoraussetzungen,
verstrickt in machtpolitische Verhältnisse. Die heftigen Attacken, die
Foucault immer wieder gegen den Geständniszwang der Moderne reitet,11
dienen der Untermauerung seiner These, dass es im Subjekt keine Re-

fugien der Selbstbestimmung und Freiheit, keine Oasen der Identität
gibt, sondern allein offene Wunden, in denen die Machtzugriffe ihre
Spuren ziehen. Dabei wirkt diese Macht nicht als offensichtliche oder
vordergründige Gewalt (sonst könnte man zu ihr in ein Verhältnis
treten), sondern sie arbeitet im Verborgenen, hüllt sich mal in den Mantel
der Sorge und der Zuwendung, mal in den des Drucks und der Norm;
am stärksten manifestiert sie sich in Form der Diskursivierung (Beispiel
Sexualität) und im Zwang zur Individualität. So sind die Beichte und in
ihrer säkularisierten Form die Psychoanalyse ebenso wie gerichtliche
Untersuchungen keineswegs Verfahren der Reinigung und Klärung oder
Wege zur Selbstbestimmung, sondern Formen der Unterdrückung und
Bausteine eines anonymen, machtgeleiteten Zugriffs auf die Menschen.

10 Das meint die Rede vom Menschen als sujet. Ein Dispositiv meint bei Foucault die

Verknüpfung von Diskurs und Praxis, von Wissen und Macht. Es ist ein Kräfteparallelogramm,

das die Bedingungen für die Akzeptanz bestimmter Aussagen oder eines
bestimmten Wissens schafft. Es wird durch eine Vielzahl von Elementen gebildet und
koordiniert die Machtbeziehungen. Insbesondere stiftet es (unbewusst) die Individuen an,
sich auf bestimmte Weise zu sich selbst und zur Welt zu verhalten.

11 V.a. in den drei publizierten Bänden über Sexualität und Wahrheit (I, La volonté de

savoir; 1976; II, L'usage des plaisirs, 1984; III, Se souci de soi, 1984). Band IV ist leider aus
erbrechtlichen Gründen noch immer unveröffendicht.



520 Alois Halbmayr

Gegen Ende seines Lebens hat Foucault immer wieder betont, dass er
das archäologische und in Abgrenzung zu diesem das genealogische
Studium der Macht betreibe, um ihre verborgenen und unentdeckten
Wirkweisen, die insbesondere als Bio- und Pastoralmacht auftreten,
aufzudecken und zu reflektieren. Damit verbindet sich für Foucault dann auch
die Hoffnung, dass es vielleicht doch etwas geben könnte, das den
Zugriffen und Unterwerfungen unter die Ordnung der Dinge widersteht, ja

sogar völlig entzogen erscheint. Wenn sich die Macht als Diskursivierung
und Subjektivierung zeigt, was könnte dann das Prä-Diskursive bzw. Prä-

Subjektive sein? Und vor allem: Wo wären sie zu finden? Für Hinrich
Fink-Eitel ,gibt [es] etwas, das der Macht nicht ganz unterworfen ist: das

autonome Subjekt, das ihr gegenüber einen Freiheits- und Verhaltensspielraum

hat".12 Damit wird ein Argument gestärkt, das in der Foucault-
Rezeption hoch umstritten ist: die von Foucault gegen Ende seines
Lebens leise angedeutete Hinwendung zum Subjekt.13 Diese steht erkennbar

in einem ethischen Interesse, im Dienste der Frage, ob ein gutes und
selbstbestimmtes, von strategischen Diskursen ungebundenes Leben
möglich sei und wie es aussehen könne.14 Foucault ist es in seinen
Studien nicht bloß um die Analyse der Machtphänomene gegangen, sondern
primär um die Absicht, „eine Geschichte der verschiedenen Verfahren
zu entwerfen, durch die in unserer Kultur Menschen zu Subjekten ge-

12 FINK-EITEL, Hinrich: Foucault %ur Einführung. 2. Aufl. Hamburg: Junius 1992, 125.

Fink-Eitel betont, dass fur Foucault nicht die Sexuabtät, die selbst Teil des Dispositivs
ist, Stützpunkt des Gegenangriffs sein könne, sondern „die Körper und die Lüste"
(FOUCAULT: Sexuabtät und Wahrheit 1 [Der Wille %um Wissen], 187). Aber es bleibe offen, was
unter den Körpern und Lüsten zu verstehen sei, vor allem, wie sie sich zum Begehren,
zum Sex und zur Sexuabtät verhalten. Zur Kritik der Macht vgl. insbesondere 92ff.

13 Vgl.: DREYFUS, Hubert L. / RABINOW, Paul: Michel Foucault. Jenseits von Strukturalismus

und Hermeneutik. Frankfurt: Athenäum 1987, darin v.a. das Nachwort Foucaults
(Das Subjekt und die Macht, 241-261, sowie das Interview mit Foucault (263-292);
FOUCAULT, Michel: Omnes et singulatim. Xu einer Kritik derpolitischen Vernunft. In: VOGL, Joseph
(Hg.): Gemeinschaften. Positionen %u einer Philosophie des Politischen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp,
1994, 65—93 (darin v.a. die Gegenüberstellung von Pastoralmacht und Königsmacht);
FOUCAULT, Michel: Hermeneutik des Subjekts. Vorlesungen am College de France 1981/82.
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004 (der Band ist die Transkription eines Vorlesungszyklus,
den Foucault unter dem gleichnamigen Titel am Collège de France gehalten hat).

14 Das ist die durchgängige These von Paul Rabinow, der meint, dass die
durchgehende Leithypothese von Foucaults College-de-France-Vorlesung von 1981/82 (vgl.
Anm. 12) die Verbindung der Imperative der Selbstsorge und der Selbsterkenntnis war
(vgl. RABINOW, Paul: Was ist Anthropologie? Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2004). Die Selbstsorge

war jedoch der Selbsterkenntnis vorgelagert: „Erkenntnis war kein Selbstzweck;
Erkenntnis bildete ein wesenthches Element eines glückhchen Lebens. Ihre Funktion lag
darin, zu einem solchen Leben beizutragen" (RABINOW: Anthropologie?, 13).



Welcher Mensch? 521

macht werden".15 Diese entlang der Dispositive Wissenschaft, Ökonomie

und Biologie dargestellte, verwobene Geschichte des modernen
Subjekts erfordert Konsequenzen: „Wir müssen neue Formen der Subjektivität

zustande bringen, indem wir die Art von Individualität, die man uns
jahrhundertelang auferlegt hat, zurückweisen."16 Es bedarf also eines

Freiheitsdiskurses, der die vielschichtigen, anonymisierten Uberformungen

aufdeckt und sich zu jener Gestalt weiterentwickelt, die dem Subjekt
die Freiheitsräume eröffnet, auf die hin das Individuum aus sich heraus

angelegt ist.

2. Freiheit als Modus der Unterdrückung: Giorgio Agamben

Auch von einer weiteren Seite her wird das Freiheitsdenken der
Moderne, der Gedanke an den selbstbestimmten Menschen, als Selbsttäuschung

entlarvt. Der italienische Philosoph Giorgio Agamben versucht
in seinen Arbeiten die machtpolitischen Verstrickungen des Menschen
aufzudecken und den Nachweis zu erbringen, dass die geheime Matrix
der Moderne das Lager sei.

Mit der altrömischen Figur des homo sacer findet Agamben jenes
Kategorienpaar, das den Verlauf der abendländischen Politik entscheidend
bestimmen sollte. Dieses ist nicht die Freund/Feind-Unterscheidung,
wie Carl Schmitt im Gefolge von Thomas Hobbes behauptet hatte,
sondern jenes von nacktem Leben und politischer Existenz, von Çcor] und
ßiog, von Ausschluss und Einschluss. Nirgendwo zeigt sich laut Agamben

diese fundamentale Differenzierungskategorie deutlicher als in der

Figur des homo sacer, der als nacktes Leben ,.getötet werden kann, aber nicht

geopfert werden darf"}1 Mit dem Begriff des homo sacer hatten die Römer
jemanden bezeichnet, der den Göttern ausgeliefert wurde (sacer), außerhalb

des Rechtsrahmens gestellt und damit straflos getötet werden konnte.

Mit dem Verbot der Opferung wurde sichergestellt, dass dieses getötete,

nackte Leben nicht wieder durch Ritualisierung oder Erinnerung in
die Mitte der Gesellschaft zurückkommt. Der homo sacer ist „der Gottheit
in Form des Nichtopferbaren übereignet und in Form des Tötbaren in
der Gemeinschaft eingeschlossen. Das Geben, das nicht geopfert werden kann
und dennoch getötet werden darf, ist das heilige Geben."18 Diese Vereinigung
zweier Wesenszüge, die Straflosigkeit der Tötung und die Ausschließung

15 FOUCAULT, Michel: Warum ich Macht untersuche: Die Frage des Subjekts. In: DREYFUS

/ RABINOW: Foucault 243-250, 243.
16 FOUCAULT: Warum ich Macht untersuche, 250.
17 AGAMBEN, Giorgio: Homo sacer. Die souveräne Macht und das nackte Leben. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 2002, 18.
18 AGAMBEN: Homo sacer, 92.



522 Alois Halbmayr

vom Opfer, ist aber kein Ergebnis diskursiver Praxis, sondern Produkt
und Tat einer souveränen Macht. Durch sie wird die Figur des homo sacer

überhaupt erst möglich. Denn wie im Fall des Ausnahmezustands der
Souverän ein Gesetz konstituiert, ohne ihm selbst unterworfen zu sein,
so etabliert sich die moderne Macht erst, indem sie ausschließt und tötet.
Der Mensch wird aller Rechte entkleidet, als nacktes Leben behandelt,
aber damit geschieht kein Verbrechen im Sinne des sonst geltenden
Rechtes. Entscheidend ist nun, und das zeigt Agamben an den
Konzentrationslagern der Nationalsozialisten, dass dieser Ausnahmezustand
gleichsam zur Dauer geworden ist. Das Lager als die Extremform des
homo sacer resultiert aus keinem Bruch einer Rechtsordnung, sondern
konstituiert sich als ein Teil von ihr, entstanden durch die Verhängung
eines Ausnahmezustands oder eines Kriegsrechts. Denn die souveräne
Gewalt gründet sich nicht, wie Hobbes meinte, auf einem Vertrag, „sie
gründet in der ausschließenden Einschließung des nackten Lebens in den
Staat".19 Das Lager ist demnach „der Raum, der sich öffnet, wenn der
Ausnahmezustand zur Regel zu werden beginnt ".20 Was bei Gefahr ausnahmsweise

zum Schutz von Staat und Verfassung nötig sei, die zeitlich begrenzte
Aufhebung der Rechtsordnung, werde an gewissen Orten auf Dauer
gestellt.

Entscheidend ist nun, dass auch in den modernen Gesellschaften die
Unterscheidung zwischen Ejwf] (nacktes Leben) und ßioq (politische Form
des Lebens) sukzessive eingeebnet und auf ersteres hin reduziert wird.
Rechtsstaatlich gefasste Demokratien schaffen nacktes Leben, halten
sich rechtsfreie Räume. Agamben nennt unter anderem das Stadion von
Bari im Jahre 1991 und die zones d'attente in den internationalen
Flughäfen Frankreichs als Beispiele,21 man wird in dieser Logik aber noch
weitere nennen können, etwa Guantänamo, Abu Ghraib oder die Labors
der Reproduktionsmedizin. Das sind Orte, in denen die Macht
fundamentale Ausschließungen durchführt — und schleichend in einen
Dauerzustand verwandelt. Ähnlich wie bei Foucault sichert sich die moderne
Macht den Zugriff aber nicht mit offenem Visier, sondern versteckt,
durch Biopolitik, durch die latente Verwischung des Unterschieds
zwischen Leben (Çwr]) und Politik (ßiog). Biopolitik bedrängt die Sphäre des

Politischen. Für Agamben hegt die Ambivalenz moderner Demokratien

genau darin, dass sie das heilige Leben nicht abschaffen, sondern
zersplittern, es in jedem einzelnen Körper verstreuen, „um es zum Einsatz

19 AGAMBEN: Homo sacer, 117.
20 AGAMBEN: Homo sacer, 177 (im Text ebenfalls kursiv).
21 Vgl. AGAMBEN: Homo sacer, 177—189, bes. 183f. Vgl. auch: DERS.: Mittel ohne

Zweck. Noten ^ur Politik. Berlin: Diaphanes 2001, 84ff.



Welcher Mensch? 523

in den politischen Konflikten zu machen".22 Die Einbeziehung des nackten

Lebens in den politischen Bereich bildet den ursprünglichen, wenn
auch verborgenen Kern der souveränen Macht. Man wird sogar sagen
können, dass die Produktion eines biopolitischen Körpers die ursprüngliche

Leistung der souveränen Macht ist. Tragisch erscheint, dass jede
Form politischer Souveränität homines sacri produziert, darin würden sich
Demokratie und totalitäre Staaten nicht unterscheiden. Das Lager hat
sich mittlerweile fest in das Innere aller Staaten, auch der demokratischen,

eingeschrieben und ist deshalb „der neue biopolitische nömos des
Planeten".23

Nun wird man wohl kritisch anmerken, dass Agambens Analyse nur
Randphänomene bzw. Irrwege in den Bück nimmt und dabei übersieht,
dass den Kern der demokratischen Gesellschaften nicht das Lager,
sondern z.B. die Gewaltenteilung, Menschenrechte oder die demokratischen
Verfassungen bilden. Dagegen üeße sich zumindest zweierlei einwenden:
Kennen wir nicht neue, bisher noch nie da gewesene Formen der
Ausschließung und Einengung unserer Rechte? Lauschangriff und
Gendateien bleiben Vermessungsformen, sie sind ein Angriff auf die Integrität

des Individuums. Zeigen nicht bestimmte Formen der Intensiv- und
der Reproduktionsmedizin,24 die Kartellbildung am Medienmarkt, die

Eindämmung von Freiheiten im Namen der Terrorbekämpfung, die
Deregulierungen im Namen eines neoliberalen Fortschrittsglaubens, wie
schnell Bürgerrechte einem vermeintlich höheren Zweck geopfert
werden? Biometrie und elektronisches Screening körperlicher Merkmale
erfassen etwas ganz Privates und Unmittelbares, das biologische Leben
unseres Körpers wird zur bestimmenden und entscheidenden Kategorie
und höhlt den Raum des Politischen zusehends aus. Die Bürgerrechte
geraten unter Druck:

„Seit Jahren bereits, anfangs zufällig und unterschwellig, dann immer
offener und beharrlicher, versucht man die Bürger an angeblich normale und
menschliche Vorrichtungen und Praktiken zu gewöhnen, die immer als

außergewöhnlich und unmenschlich galten."25

22 AGAMBEN: Homo sacer, 132.
23 AGAMBEN: Homo sacer, 186. Vgl. auch: DERS.: Ausnahmezustand. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1994. In seinen jüngeren Arbeiten hat Agamben seine These noch weiter
verschärft und präzisiert. Vgl. DERS.: Das Offene. Der Mensch und das Tier. Frankfurt a.M.:
Suhrkamp 2003.

24 Für einen ersten Überblick: RBINEKE, Annette: Gentechnik. Grundlagen, Methoden

und Anwendungen. Stuttgart: UTB 2004.
25 AGAMBEN, Giorgio: Körper ohne Worte. Gegen die biopolitische Tätowierung. In: SZ

10./11. Januar 2004.



524 Alois Halbmayr

Ähnlich wie für Michel Foucault, von dem zentrale Themen wie Bio-
polidk, Macht, Souveränität und Unterworfenheit (sujet) aufgegriffen
und weitergeführt werden, ist auch für Agamben die Rede von der Freiheit

und Selbstbestimmung des Menschen eine Chimäre. Sie blendet und
täuscht uns darüber hinweg, dass der Mensch eine Erfindung ist, eine

Produktion, die sich zwischen Animalischem und Humanem bewegt,
stets der Gefahr ausgeliefert, auf eine Seite hin, zum homo sacer, reduziert
zu werden.

Die Kritik der Subjektivität und des Freiheitsdenkens hat sich noch in
weitere Diskursformen ausdifferenziert, von denen das ökonomische
Paradigma gegenwärtig wohl die breiteste Aufmerksamkeit erfährt. Die von
Globalisierung und Neoliberalismus geprägte neue Arbeitswelt26 verändert

auf vergleichbar anonyme und strukturell verschleiernde Weise die

Lebensbedingungen der Menschen, wie dies dem bürgerlichen
Machtdiskurs bisher unbekannt und eher für revolutionäre Phasen kennzeichnend

war. Im Gefolge dieser neuen ökonomischen Entwicklung („It's
the economy, stupid!"27) vollzieht sich ein ungeheurer, schleichender
Wandel des modernen Selbstverständnisses, der sich besonders im
gnadenlosen Ausgriff der Systemimperative auf das Private und Intime zeigt.
Ideengeschichtlich resultiert dieser Diskurs zu einem großen Teil aus den

Aporien des modernen anthropologischen Denkens, dessen Fortschrittsoptimismus

die klassischen Dichotomien von Leib und Seele, Vernunft
und Geist nicht überwinden und deshalb keinen nachidealistischen
Freiheitsdiskurs entwickeln konnte, der die Materialität der Problematik
berücksichtigt und ihre politische Konnotation hin reflektiert hätte.28

3. Neuer Wein, alte Schläuche: Philosophische Anthropologien
im 20. Jahrhundert

Die große Krise des optimistischen neuzeitlichen Denkens setzte an der
Wende zum 19. Jahrhundert mit Hegel ein und erreichte mit Nietzsche
einen Höhepunkt. Seine fundamentale Kritik an der abendländischen
Vernunft- und Kulturgeschichte entsorgt die letzten klassischen
anthropologischen Überzeugungen auf dem Müll der abendländischen
Ideengeschichte:

26 Vgl. dazu etwa das Themenheft der Theologisch-Praktischen Quartalschrift:
Aufbruch in die schöne neue Arbeitswelt? — ThPQ 152 (2004).

27 So lautete in den USA ein erfolgreicher Slogan des Clinton/Gore-Wahlkampfes
aus dem Jahr 1992.

28 Vgl. dazu BUCHHOLZ, René: Körper — Natur — Geschichte. Materialistische Impulse für
eine nachidealistische Theologie. Darmstadt: WBG 2001.



Welcher Mensch? 525

„Erbfehler der Philosophen: - Alle Philosophen haben den gemeinsamen Fehler

an sich, dass sie vom gegenwärtigen Menschen ausgehen und durch eine

Analyse desselben ans Ziel zu kommen meinen. Unwillkürlich schwebt
ihnen »der Mensch« als eine aeterno Veritas, als ein Gleichbleibendes in allem
Strudel, als ein sicheres Maß der Dinge vor. [...] Alles aber ist geworden;
es gibt keine ewigen Tatsachen-, so wie es keine absoluten Wahrheiten gibt."29

Die Menschen haben immer an eine feste Wahrheit geglaubt und nicht
gesehen, dass sie selbst Schöpfer ihrer Götter, ihrer Überzeugungen und
ihrer Moralität sind. Sie haben sich darüber hinaus klein und schuldig
gemacht, tiefe Ressentiments (Sklavenmoral) entwickelt und die in ihnen
schlummernden dionysischen Kräfte verleugnet. Als Hauptakteur dieser
großen Deformierung entlarvt Nietzsche das Christentum, dem es gelungen

sei, das Dynamische und Kreative im Menschen, den Willen zum
Leben in Moral zu transformieren und das Starke ins Schwache
umzumünzen. Der Mensch als das „noch nicht festgestellte Tier"30 müsse
deshalb die Abhängigkeit von den überlieferten, falschen Moralvorstellungen

abschütteln und die lebensbejahenden Kräfte, die christlich dem Jenseits

vorbehalten waren, wieder für die Erde, für das Diesseits nützen.
Es liege ein offener Horizont vor uns, den es zu gestalten, ja in gewisser
Weise neu zu erobern gilt. Aber für das, wohin sich der Mensch
entwickelt, was er werden solle, dafür gibt es auch bei Nietzsche keine
realen Vorbilder, lediglich eine Idee. Im Zarathustra, nota bene ein
poetisches Werk, entwirft er eine Vision dieses neuen Menschen, den er als
Übermenschen bezeichnet, der allein aus seinen inneren Antriebskräften
lebt, vom Willen zur Macht beseelt, befreit von allen äußeren, entfremdenden

Moralvorstellungen.

„Der Mensch ist ein Seil, geknüpft zwischen Tier und Übermensch — ein
Seil über einem Abgrunde. Ein gefährliches Hinüber, ein gefährliches Auf-
dem-Wege, ein gefährliches Zurückblicken, ein gefährliches Schaudern
und Stehenbleiben. Was groß ist am Menschen, das ist, daß er eine Brücke
und kein Zweck ist: was gehebt werden kann am Menschen, das ist, dass er
ein Übergang und ein Untergang ist."31

Dieser neue Mensch, so Nietzsche, kann aber seine Moralfesseln nur
abwerfen, wenn er auch das ihnen zu Grunde liegende Prinzip auslöscht,
nämlich Gott als den Begründer und Bürgen der herrschenden Moral.
Nach Kant bedarf es Gottes ja nur mehr als Garanten der praktischen

29 NIETZSCHE, Friedrich: Menschliches, All^umenschliches. Ein Buch fürfreie Geister (Wer-
ke in drei Bänden. Hg. v. Karl SCHLECHTA). Darmstadt: WBG 1997, Bd 1, 448.

30 NIETZSCHE, Friedrich: jenseits von Gut und Böse. Vorspiel einer Philosophie der Zukunft
(Bd. 3), 623.

31 NIETZSCHE, Friedrich: Also sprach Zarathustra (Bd. 2), 281.



526 Alois Halbmayr

Vernunft, aber in dieser Form ist die Struktur der christlichen Moralität
immer noch wirksam: „Ich fürchte, wir werden Gott nicht los, weil wir
noch an die Grammatik glauben...".32 Freilich ist mit dem Tod Gottes,
wie Nietzsche im berühmten 125. Aphorismus aus der Fröhlichen Wissenschaft

schreibt, eine neue Finsternis für den Menschen verbunden, eine in
ihrer Abgründigkeit unermessliche Leere, die jedoch die Chance einer

neuen, befreiten Gestalt eröffnet: „Nicht »Menschheit«, sondern
Übermensch ist das Ziel!"33

Es liegt auf der Hand, dass diese Zertrümmerung der herkömmlichen
anthropologischen Konstanten und die Eröffnung eines potentiell
unendlichen Freiheitsraumes nicht ohne Konsequenzen geblieben sind.
Letztlich haben sich aus diesen verworrenen Konstellationen zwei
dominierende, mäanderförmige Traditionslinien entwickelt. Die eine versuchte

die Verunsicherung aufzugreifen und in einer neu ansetzenden Reflexion

nochmals an die große anthropologische Tradition anzuknüpfen
und mit den modernen Diskurslinien zu vermitteln. Den Deutungsrahmen

sollten Kultur und Natur bilden, zusammengehalten durch den
Geist, in dem sämtliche einzelwissenschaftliche Zugehensweisen
integrierbar sind. Die andere Linie ergab sich der Versuchung, diesen von
Nietzsche anvisierten, aber in seinen Konturen unbestimmten neuen,
befreiten Menschen zu definieren und hervorzubringen.

3.1 Klassische philosophische Anthropologien

Der nicht überwundene Dualismus von Geist und Natur, von Denken
und Sein, die modernen Verunsicherungen durch die rasch einsetzende

Industrialisierung, durch Evolutionstheorie und Psychoanalyse, das
gewachsene Misstrauen gegenüber Freiheit und Selbstbestimmung sowie
die Enttäuschungen über den als Krise empfundenen Verlauf der modernen

Kultur führten die eine Linie am Beginn des 20. Jahrhunderts zu
neuen Systematisierungsversuchen. Diese stellen den Menschen aus den

metaphysischen und geschichtsphilosophischen Entwürfen heraus und
positionieren ihn wieder im Kontext der Natur, jedoch nicht mehr als

Gegenüber von Natur/Kultur und Geist, sondern als Einheit von bei-
dem.

Diesem Programm fühlte sich insbesondere Max Scheler verpflichtet,
der in seiner kleinen, aber einflussreichen Schrift Die Stellung des Menschen

32 NIETZSCHE, Friedrich: Göt^endämmerung (Bd. 2), 960.
33 NIETZSCHE, Friedrich: Aus dem Nach/ass der Achtpgerjahre (Bd. 3), 440. Bemerkenswert

erscheint in diesem Zusammenhang, dass Agamben Nietzsches Programm gleichsam

umkehrt. Nicht der Übermensch, der Mächtige wird zum Signum und Nomos der
Moderne, sondern genau jener Mensch, den Nietzsche so vehement bekämpfte: der
Schwache und Ohnmächtige.



Welcher Mensch? 527

im Kosmos34 die Rückbeziehung auf die Natur entscheidend vorantreibt.
Scheler wollte in der neu gegründeten philosophischen Anthropologie,
der es um den ganzen Menschen gehen muss, die unterschiedlichen, zum
Teil widersprechenden Menschenbilder der Einzelwissenschaften zu
einem einheitlichen Bild zusammenführen. Die Wissenschaften,
insbesondere die Naturwissenschaften, hätten nur die empirischen, sinnüchen
Momente des Menschen zum Gegenstand, während die Philosophie auch
die vitalen Interessen, die Dynamik des Geistes und seinen Wüllen zur
Herrschaft thematisiere. Der Geist aber ist gleichursprünglich mit dem
menschlichen Leib, mit seiner Natur, seinen Trieben und Bedürfnissen,
doch ohne Macht und ohne Sinnrichtung. Erst durch die gegenseitige
Durchdringung von Geist und sinnlichem Trieb, indem der Geist
sinnlicher und das Leben geistiger wird, könne der Mensch zu seiner Bestimmung

finden. Der Geist bleibt das entscheidende Prinzip, weil durch ihn
Selbstbewusstsein möglich sei, er leitet den Menschen als das weltoffene
Wesen.35 Ziel ist eine Einheit der Menschheit, die aber nur durch einen
Rekurs auf Gott möglich wird.

In ähnlicher Weise begriff Helmut Plessner in seiner ebenfalls 1928
erschienen vieldiskutierten Studie Die Stufen des Organischen und der
Mensch36 den Menschen als Lebewesen, dem es im Unterschied zum Tier
möglich sei, aus sich selbst, aus seiner Mitte herauszutreten, d.h. eine

gewisse Distanz zu gewinnen und über sich zu reflektieren. Anders als

die Pflanze oder das Tier erfahrt sich der Mensch als von der Natur,
vom Körper und vom Raum dissoziiert. Diese exzentrische PositionalitäD1

ist aber nicht leicht auszuhalten, weshalb er sich immer um eine Rückkehr

in die Mitte bemühe, die er aber letztlich nicht mehr erreichen könne.

Der Mensch, sowohl umweltgebunden als auch umweltoffen, befinde
sich in einer nicht zum Ausgleich bringenden Verschränkung und müsse
sein Leben führen, was ihm nur mit Hilfe der Kultur gelinge.

Das dritte bedeutende anthropologische Werk zu Beginn des 20.

Jahrhunderts stammte von Arnold Gehlen. In seinem 1940 erschie-

34 SCHELER, Max: Die Stellung des Menschen im Kosmos. 8. Aufl. Bern: Francke 1975

(EA 1928).
35 Einen interessanten, stark an Husserl und Scheler orientierten Versuch, die

Dichotomie von Leib und Seele auf phänomenologischem Weg zu überwinden, unternimmt
FUCHS, Thomas: Leib, Kaum, Person. Entwurfeinerphänomenologischen Anthropologie. Stuttgart:
Klett-Cotta 2000.

36 PLESSNER, Helmuth: Die Stufen des Organischen und der Mensch. Einleitung in die

philosophische Anthropologie. 3. Aufl. Berlin: de Gruyter 1975 (Der Untertitel des Buches ist
wichtig, wird aber meist nicht zitiert).

37 Zum Begriff der Exzentrizität vgl. PLESSNER: Stufen, 287ff.



528 Alois Halbmayr

nenen Buch Der Mensch^ führte Gehlen viele Überlegungen von Scheler
und Plessner fort, modifizierte sie aber an einer entscheidenden Stelle.
Wohl sei der Mensch weltoffen (Scheler) und der Natur gegenüber autonom

(Plessner), doch gebe es keine Vorrangstellung des Geistes oder
eine bevorzugte Position der menschlichen Natur.39 Vielmehr müsse der
Mensch insgesamt als biologisches Sonderproblem gesehen werden.
Anthropologie habe daher von den Erkenntnissen der Erfahrungswissenschaften

und nicht von Metaphysik oder Geschichte auszugehen. Die
Forschungen der empirischen Wissenschaften würden zeigen, dass der
Mensch ein Mängelwesen sei:

„Morphologisch ist nämlich der Mensch im Gegensatz zu allen höheren
Säugern hauptsächlich durch Mängel bestimmt, die jeweils im exakt
biologischen Sinne als Unangepaßtheiten, Unspezialisiertheiten, als Primitivismen,

d.h. als Unentwickeltes zu bezeichnen sind: also wesentlich
negativ."40

Die Natur hat also den Menschen mangelhaft ausgestattet, er muss diese

Defizite kompensieren, durch Handeln, Entlastungsstrategien und Kultur.

Die Kultur wird gleichsam zur \-weiten Natur des Menschen, die es

ihm ermöglicht, „seine unvergleichliche Sonderstellung"41 zu erhalten.
Diese drei „Menschheitssonderstellungsanthropologien", wie Odo

Marquard diese Entwürfe nannte,42 konnten den Dualismus der klassischen

Anthropologie ebenso wenig überwinden wie sie letztlich die
Anfragen der Kritik des 19. Jahrhunderts in ihre Konzeptionen nur
unzureichend einzubauen vermochten. Insbesondere gelang es ihnen nicht,
den Freiheitsdiskurs entscheidend weiterzuführen. — Er blieb abstrakt
und idealistisch an problematische Begriffe gebunden und vermochte
sich nicht von den Fesseln einer naturalistischen Konzeption zu
befreien. Die Natur repräsentierte die implizite Leitgröße, auch wenn sie

mit dem erkennenden Subjekt vermittelt und die Metaphysik mehr oder
minder verabschiedet wurde.43

38 GEHLEN, Arnold: Der Mensch. Seine Natur und seine Stellung in der Welt. 7. Aufl.
Frankfurt a.M.: Athenäum 1962.

39 Vgl. GEHLEN: Der Mensch, 20—31.
40 GEHLEN: Der Mensch, 33.
41 GEHLEN: Der Mensch, 37. Dieser erkennbar biologistische Ansatz ordnet das

Individuum einem nicht näher bestimmten Sozialkörper unter, dessen Nähe zur NS-Volks-
gemeinschaft aber unverkennbar ist.

42 MARQUARD, Odo: Universalgeschichte und Multiversalgeschichte. In: DERS.: Apologie des

Zufälligen. Stuttgart: Reclam 1987, 54—75, hier 65.
43 Vgl. den profunden Überblick von: hlAEFFNER, Gerd: Philosophische Anthropologie.

3., vollst, neu bearb. Aufl. Stuttgart: Kohlhammer 2000.



Welcher Mensch? 529

3.2 Anthropolitik

Die zweite Linie brachte die vielleicht entscheidendste Zäsur im
anthropologischen Denken der Neuzeit. Sie repräsentiert die Versuche, den
Menschen nicht nur zu beschreiben, sondern neu zu erfinden.44 Damit
zog eine normative Komponente in das Menschenbild, die den Graben
zwischen Realität und Möglichkeit, zwischen fraglicher conditio hutnana

und blühender Zukunft endgültig zu schließen versuchte. Die Utopie der
Freiheit sollte den verlorenen Nimbus einer Leit- oder Orientierungsgröße

für immer abstreifen und sich in die glänzende Aura eines neuen
freien Menschen hüllen.

Wohl entpuppte sich der neue Mensch, wie er exemplarisch durch die
Französische Revolution entworfen wurde, als kein besonders attraktives
Modell, denn die vermeintliche Herrschaft der Vernunft erwies sich
nicht als Garant, den Rückfall in die Barbarei zu verhindern. Andererseits

verhieß die Verbindung von anthropologischem Denken und
konkreter politischer Macht, wenn sie denn mit den richtigen Prämissen
arbeitet, die endgültige Überwindung eines unentschiedenen, der Beliebigkeit

ausgesetzten existentiellen Selbstentwurfes. Der aufkommende
Faschismus, der sich bestimmte geistige Strömungen der Jahrhundertwende
und reichlich obskure historische Erwartungshaltungen zunutze machte,
reduzierte das anthropologische Denken auf normativ verwertbare
Versatzstücke und zwang das Freiheitsdenken somit in das enge Korsett
einer Ideologie, die den selbst gesetzten Ansprüchen des klassischen

philosophischen Denkens von innen her unterminierte. Die unmittelbare
Politisierung und Instrumentalisierung des anthropologischen Denkens
darf man zu Recht als eine „Revolte gegen die Seinsverfassung"45
bezeichnen, weil sie sich „nicht mehr an einem zu schützenden Kern des

Menschseins, sondern an einer erst noch herzustellenden Gestalt des

Menschen"46 orientierte. Die Anthropolitik (auch Anthropopolitik
genannt) impliziert natürlich ein Verbot des Abweichens, Andersseins, der
eigenen Wege. Wer sein Dasein diesem Ideal nicht unterwirft oder an-

passt, verwirkt sein Lebensrecht, wird außerhalb des gesellschaftlichen
Rahmens gestellt, wird ein homo sacer.

Die historisch wirksam gewordenen Formen der Anthropolitik haben
im Nationalsozialismus und im sowjetischen HerrschaftsStaat ihre tiefsten

Furchen gezogen. Die bevorzugten ideologischen Werkzeuge waren
im NS-Staat der Rassismus und eine völkische Ideologie, während in der

44 Vgl. dazu die aufschlussreiche Studie von STEFFENS, Andreas: Philosophie des 20.

Jahrhunderts oder Die Wiederkehr des Menschen. Leipzig: Reclam 1999, bes. 87—203.
45 STEFFENS: Wiederkehr des Menschen, 84.
46 STEFFENS: Wiederkehr des Menschen, 98.



530 Alois Halbmayr

Sowjetunion das Klassendenken im Verbund mit einer rücksichtslosen
Planwirtschaft die kritischen, marxistisch inspirierten anthropologischen
Denkversuche völlig marginaüsiert hatte. Die tragende Struktur des
konkreten anthropolitischen Denkens nährte sich von Reduktionismen, die
das Gespür für Differenz und Kontingenz gänzlich verloren hatte und
darin ihren antireligiösen Impetus zum Ausdruck brachte.

Es wird oft vergessen, dass auch die bürgerlichen Gesellschaftsformen

anthropolitische Praktiken entwickelt und erprobt haben bzw. zu
einer geheimen Matrix spätbürgerlicher und kapitalistischer Gesellschaften

geworden sind. In ihrer Dialektik der Aufklärung konnten Adorno und
Horkheimer die Vergesellschaftungsweisen des Konsumismus, wie er
sich ihnen während ihrer amerikanischen Exilszeit präsentierte, noch in
einer Sprache analysieren, die heute vergleichsweise rituell und thetisch
erscheint, von ihrer Aussagekraft aber nichts an Aktualität eingebüßt hat.

4. Anthropologien im Plural — Verweigerung von Definitionen

Die Katastrophen des 20. Jahrhunderts haben auch das anthropologische
Denken in eine tiefe Krise gestürzt. Erkenntnistheoretisch erwies es sich
den Funktionalisierungen weitgehend machdos ausgeliefert und in den
Fallstricken der instrumentellen Vernunft heillos verfangen, die mit
ihrem Zwang zum Identitätsdenken das Andere, Besondere und Unange-
passte aus ihrem Diskurs ausgeschlossen, Differenzen eingezogen und
damit alles Ungleiche eingeebnet haben. Dabei zählen Erfahrungen der
Differenz zu den grundlegenden Konstituenten der Moderne. Hier ist
nicht nur an die Ursprungsdifferenz von Leib und Seele, Geist und
Materie, Vernunft und Natur zu denken, sondern auch an die Fähigkeit der
Abstraktion und Distanz. Wo Erfahrung und Erwartung auseinander
fallen, da wächst die Sehnsucht nach Vereinigung und Klarheit, nach
Eindeutigkeit und Führung. Doch hegt die kulturelle Leistung nicht gerade
darin, diese Spannungen aushalten zu können, der Versuchung zur
Festlegung und Eindeutigkeit zu widerstehen?

In Reaktion auf die normativen Zuschreibungen und Bestimmungen
sind die jüngeren Denkmodelle und philosophischen Versuche über den
Menschen geprägt von der Verweigerung jeglicher anthropologischer
Fixierung und Normativität.47 Der Mensch, so der Grundtenor, werde
gerade dadurch definiert, dass er nicht definiert werden könne. Alle Bilder
und Vorstellungen des Menschen sind relativ, es gibt keine Anthropologie

im Singular, nur Anthropologien im Plural, die sich gegenseitig
ergänzen, korrigieren und befruchten. Wenn wir den Menschen definieren

47 Vgl. SONNEMANN, Ulrich: Negative Anthropologie. Vorstudien %ur Sabotage des Schicksals.

Hamburg: Rowohlt 1969, bes. 227-269.



Welcher Mensch? 531

und bestimmen, unterwerfen wir ihn einer Normativität, legen wir ihn
fest und verfügen über ihn. Positiv können wir überhaupt nicht wissen,
wer oder was ein Mensch sei. Selbst wie wir die Dinge unseres Daseins

richtig organisieren sollen, ist uns vielfach nur in negativer Perspektive
möglich. „Wir mögen nicht wissen", schreibt Adorno Anfang der 50er

Jahre,

„was der Mensch und was die rechte Gestaltung der menschlichen Dinge
sei, aber was er nicht sein soll und welche Gestaltung der menschlichen
Dinge falsch ist, das wissen wir, und einzig in diesem bestimmten und
konkreten Wissen ist uns das Andere, Positive, offen."48

Auch dort, wo die herkömmlichen Anthropologien sich dieser Einsicht
geöffnet hätten, wurden sehr wohl anthropologische Festlegungen
getroffen. Adorno bringt es auf den Punkt:

„Die These arrivierter Anthropologie, der Mensch sei offen — selten fehlt
ihr der hämische Seitenblick aufs Tier —, ist leer; sie gaukelt ihre eigene
Unbestimmtheit, ihr Fallissement, als Bestimmtes und Positives vor. Existenz

ist ein Moment, nicht das Ganze [...]. Daß nicht sich sagen läßt, was
der Mensch sei, ist keine besonders erhabene Anthropologie sondern ein
Veto gegen jegliche."49

Gegen dieses Verdikt Adornos ist zu Recht eingewendet worden, dass

auch in ihm implizit der Gedanke eines Wesens des Menschen sowie
einer Utopie vollendeter Freiheit, in deren Namen man das Bestehende
kritisiere, enthalten sei. Aber der entscheidende Unterschied zwischen
beiden Ansätzen liegt wohl darin, dass sich in der negativen Dialektik
schon vom Ansatz her jegliche Aufhebung der Differenz, selbst der leise
Wunsch nach Identität verbietet. An dieser Stelle begegnen sich Frankfurter

Schule und Poststrukturalismus; beide begreifen die Differenz
nicht als abgeleitetes, sekundäres Phänomen des Denkens, sondern legen
sie in den Ursprung selbst und ordnen sie ihm konstitutiv zu.

Aus diesen Überlegungen lassen sich einige Konsequenzen ziehen,
die in der Vermittlung mit den Traditionssträngen theologischer Anthropologie

von Bedeutung sein können. Zunächst ist daran zu erinnern,
dass der Begriff Mensch (als Topos) einer eigenen Hermeneutik des
Verdachts und aufrichtigen Misstrauens bedarf. Die linguistischen und
strukturalistischen Weiterentwicklungen, wie sie gerade von Michel Fou-

48 ADORNO, Theodor W.: Individuum und Organisation. Einleitungsvortrag %um
Darmstädter Gespräch 1953 (GS 8). Darmstadt: WBG 1997, 440-456, hier 456.

49 ADORNO, Theodor W.: Negative Dialektik (GS 6), 130. Vgl. auch: BÖHME, Gernot:
Anthropologie in pragmatischer Hinsicht. Darmstädter Vorlesungen. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1985.



532 Alois Halbmayr

cault vorangetrieben wurden, konnten überzeugend darlegen, dass die
Rede von dem Menschen und der Menschheit eine gefährliche, identifizierende

Chiffre ist, die das Wissen über uns selbst normiert und darin
bestimmten, meist unbekannten Machtkonstellationen unterworfen bleibt.
Vielleicht lässt sich aus dichten Beschreibungen gesellschaftlicher Realitäten,

fairen interkulturellen Vergleichen, vorurteilslosen historischen
Erkundungen und einzelwissenschaftlichen Untersuchungen mehr über den
Menschen erfahren als durch abstrakte, dem Einheitsgedanken verpflichtete

Spekulationen ideengeschichtlicher Herkunft? Die historischen
Anthropologien und die Traditionsstränge der Kulturanthropologien, die

gegenwärtig eine Hochkonjunktur erleben, verzichten auf große
Systematisierungen, sie versuchen vielmehr auf methodisch reflektierte Weise
in deskriptiven Beschreibungen nachzuvollziehen, wie Menschen gelebt
haben und leben, welche Gemeinsamkeiten und welche Unterschiede
zwischen Vergangenheit und Gegenwart, zwischen Zeiten, Kulturen und
Traditionslinien für uns feststellbar sind. Oft liefern sie äußerst
überraschende Einblicke in die Lebens- und Erfahrungswelten gänzlich diffe-
renter Lebenswelten und -Zeiten, üben eine eigentümliche Faszination
aus, weil „die prinzipielle Uneinheitlichkeit und Diskontinuität"50 nicht nur
konsequent ihr Interesse bestimmt, sondern auch Vergleichsmöglichkeiten

eröffnet. Vielleicht trifft tatsächlich zu, dass es im Horizont der
Erfahrungen des vergangenen Jahrhunderts nun darauf ankomme,
„anthropologische Denkweisen auszubilden, die es mit der Unwahrschein-
lichkeit des Menschseins aufnehmen können [...], daß Anthropologie als

philosophische Denkform selbst nur noch phänomenologisch möglich
ist".51 Aus unterschiedlichsten Traditionen und Blickweisen werden Bilder

und Vorstellungen über den Menschen zusammengetragen und
miteinander in ein Gespräch gebracht, ohne Anspruch auf eine überwölbende

Systematik, dafür aber mit dem Bemühen, an die Grenzen der

eigenen Sprachspiele zu gehen, um die Erkenntnisse der benachbarten
aufgreifen und im offenen Dialog weiterentwickeln zu können.52

50 REINHARD, Wolfgang: Lebensformen Europas. Eine historische Kulturanthropologie. München:

Beck 2004, 29. Das Buch ist ein Meisterwerk seines Faches, liefert eine Fülle an
Einsichten und verweigert sich konsequent allen Systematisierungsversuchen. Vgl. auch
VAN DÜLMEN, Richard: Kultur und Alltag in der frühen Neuheit, 3 Bde. München: C.H.
Beck 1999; DERS.: Historische Anthropologie. Entwicklung, Probleme, Aufgaben. Köln: Böhlau
2000. Ganz anders gelagert, aber ebenfalls solide und hochinformativ: WULF, Christoph
(Hg.): Horn Menschen. Handbuch Historische Anthropologie. Weinheim und Basel: Beltz 1997.

51 STEFFENS: Wiederkehr des Menschen, 309.
52 Vgl. dazu das von Heinrich Schmidinger geleitete Projekt der Österreichischen

Forschungsgemeinschaft Topo/ogien des Menschlichen. Ziel ist es, auf transdisziplinärer Basis

Standortbestimmungen des heutigen Wissens über die wesentlichen Kennzeichen des

Menschen vorzunehmen (zwei Bände sind bereits erschienen: SCHMIDINGER, Heinrich /



Welcher Mensch? 533

5. Theologische Anthropologie als negative Anthropologie

Was bedeuten nun diese Erkenntnisse für Status und Aufgabenstellung
einer Theologischen Anthropologie mit ihrer Betonung auf Geschöpf-
üchkeit und Freiheit? Welches sind die entscheidenden Eckpunkte, auf
denen sich an einem tragfähigen Fundament für die unterschiedlichen
Versuche über den Menschen aus theologischem Blickwinkel weiterbauen

lässt?

Jedes sich in der Zeit verstehende anthropologische Denken sucht
bisherige Wegmarkierungen der eigenen Traditionen auf und knüpft in
kritischer Weise an sie an. Darüber hinaus wird sie mit Wolfhart Pannenberg

die Uberzeugung teilen, dass die Theologie ohne Rezeption
humanwissenschaftlicher Erkenntnisse kulturell und wissenschaftstheoretisch
nicht mehr anschlussfähig bleibt.53 Aber sie wird selbstbewusst ihr
eigenes Erbe nicht verleugnen und ihrerseits Fragen an die benachbarten
Wissenschaftsdisziplinen stellen. Entgegen dem mainstream human- und
sozialwissenschaftlicher Theoriebildung insistiert eine theologische
Anthropologie auf die religiöse Dimension des Menschen, die kein Derivat
genetischer oder psychosozialer Prozesse ist. Allerdings, die fraglose
Selbstverständlichkeit, mit der Pannenberg und die theologisch bestimmte,

anthropologische Tradition auf die religiöse Dimension des
Menschen insistiert, erscheint in dieser Weise heute nicht mehr möglich. Wir
müssen andere Formen der Begründung suchen, wohl auch deshalb, weil
die von Pannenberg genannten grundlegenden Merkmale des Menschseins

wie Urvertrauen, Selbstbewusstsein, Sozialität und Identität
bedrohte Kategorien geworden sind, die sich immer schwerer eine
Transzendenz erschließen; es fehlt die innere Erfahrung, dass das „Selbstsein
letztlich im Gottesbezug begründet ist".54

In anderer Weise hat Otto Hermann Pesch versucht, in der
Auseinandersetzung mit den Humanwissenschaften Bausteine einer zeitgenössischen

Theologischen Anthropologie zusammenzutragen. Sein Ausgangspunkt

ist aber ein dezidiert theologischer: Die Grunderfahrung der Sünde,

die das Selbst- und Weltverhältnis des Menschen bestimmt, leitet das

Nachdenken über den Menschen. „Ort und Ansatz theologischer
Anthropologie hegen in der Lehre von Gnade und Rechtfertigung."55 Im

SEDMAK, Clemens [Hgg.]: Der Mensch - ein „animal rationale"? Vernunft — Kognition —

Intelligenz Darmstadt: WBG 2004; Der Mensch — einfreies Wesen? Darmstadt: WBG 2005).
53 Vgl. dazu die große Studie von PANNENBERG, Wolfhart: Anthropologie in theologischer

Perspektive. Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1983.
54 PANNENBERG: Anthropologie, 235.
55 PESCH, Otto Hermann: Frei sein aus Gnade. Theologische Anthropologie. Freiburg: Herder

1983, 36.



534 Alois Halbmayr

Vordergrund steht also keine kulturell oder gesellschaftlich drängende
Infragestellung, sondern die theologische Lehre von der Sündigkeit des

Menschen, jenes Menschen, der des rechtfertigenden Wortes der Gnade
Gottes bedarf und dieses sich nur zusprechen lassen kann. „Der Mensch
ist angewiesen auf Erfüllung, weil er Mensch ist; und er ist angewiesen auf
Rettung, weil er sich verfehlt hat."56 In theologischer Begrifflichkeit: „Der
Mensch braucht Gnade weil er Geschöpf ist [...], und er braucht Gnade,

weil er Sünder ist".57 Humanwissenschaftliche Erkenntnisse sind nach
Pesch auf diese religiös bestimmte Grunderfahrung hin zu befragen und
zu kritisieren, wie sie umgekehrt helfen können, die Situation des
Menschen präzise und adäquat zu beschreiben.

Peschs Studie beeindruckt durch die selbstbewusste Zugangsweise,
doch fordert sie auch einen Preis. Den humanwissenschaftlichen
Erkenntnissen als einem Außen der Theologie ist die relative Selbstständigkeit

verweigert, sie sind allein im Lichte des Glaubens an die Liebe
Gottes bedeutsam und interpretierbar. Letztlich vermag nur der Glaube
die unverfügbare Würde des Menschen und seine (Mit)Geschöpflichkeit
zu begründen. Dennoch ist zu fragen, ob mit diesen primär
binnentheologisch durchgeführten Bestimmungen die Anschlussfähigkeit an die
kulturelle Moderne noch gewährleistet ist, ob die Theologie damit nicht
ihre schöpferische Kraft in der säkularen Welt preisgibt, wenn deren
Erkenntnisse keine Eigenrelevanz besitzen und primär in funktionaler
Perspektive rezipiert werden.

Von den beiden großen dogmatischen Handbüchern, die in katholischer

Provenienz in den 90er Jahren als zwischenzeitliche Bestandsaufnahme

erschienen sind, verzichtet interessanterweise eines zur Gänze auf
einen eigenen Traktat „Theologische Anthropologie".58 Dafür gibt es
natürlich gute Gründe, ist doch die anthropologische Dimension durch das

Offenbarungsgeschehen konstitutiv für jegliche Theologie und
Glaubensreflexion nicht anders möglich als Reflexion der Gott-Mensch-Be-
ziehung. Auf der anderen Seite aber ermöglicht ein eigener Traktat durch
sein besonderes Formalobjekt grundlegendere Reflexionen auf die condi-

tiones humanae, als dies in einer impliziten Analyse möglich wäre.

56 PESCH: Frei sein aus Gnade, 72.
57 PESCH: Frei sein, 72.
58 Das von Theodor SCHNEIDER herausgegebene zweibändige Handbuch der Dogmatik

(Düsseldorf: Patmos 21995) kennt keinen eigenen Traktat „Theologische Anthropologie".
Hingegen nimmt sich das von Wolfgang BEINERT herausgegebene dreibändige Handbuch

Glaubenscytgänge. Lehrbuch der katholischen Dogmatik (Paderborn: Schöningh 1995)
durch Georg Langemeyer ausführlich dieses Themas an: Theologische Anthropologie (Bd. 1),
497-622. Langemeyer hat auch den Band Anthropologie der Reihe „Texte zur Theologie"
(Dogmatik Bd. 8. Graz: Styria 1998) herausgegeben.



Welcher Mensch? 535

Langemeyer fokussiert in seinem Traktat die Anthropologie von einer
kulturellen Beschreibung her, von der unhintergehbar pluralen Situation
des Menschen. Die Pluralität als Normgröße verflüchtigt sich bei ihm
aber nicht in monadische Atomismen, sondern wird durch die klassische
Idee zusammengehalten, nach der es auch in einer theologischen
Anthropologie um den ganzen Menschen gehen müsse. Die theologiegeschichtliche

Entwicklung, die kenntnisreich rezipiert wird, liefert letztlich
den entscheidenden Maßstab für das Verständnis des Menschen in der
Welt von heute und gelangt so wieder in einer Binnensprache zu
durchgehend theologisch bestimmten Aspekten des Menschen: Geschöpflich-
keit, Sündigkeit und Christusförmigkeit.59

Die Erfahrungen der gegenwärtigen Lebenswelten bleiben die
entscheidenden Referenzgrößen bei fast allen neueren anthropologischen
Reflexionen. Hans-Joachim Höhn60 entwickelt seine Gedanken vor dem
Hintergrund zwiespältiger moderner Erfahrungen wie Daseinsangst und
Sinnverlust. Dabei wird die Bestimmung des Menschen als Bild Gottes
im Kontext der Schöpfungstheologie interpretiert und auf die Grundfragen

nach dem Verhältnis zur geschaffenen Mitwelt hin entfaltet. Höhn
verwendet bewusst die Form des Essays, der in einer „gegenwartsorientierten,

die Zeichen der Zeit aufspürenden ,Exegese' von Glauben und
Leben"61 vielleicht größere Verständlichkeit und Plausibilität vermitteln
könne als eine binnentheologische Wissenschaftssprache.

In einer ebenfalls dem nichttheologischen Publikum zugänglichen
Sprache entwirft Franz Gruber seine Skizze des christlichen Menschenbildes.

Auch er möchte bewusst nicht deduktiv von religiösen
Bestimmungen des Menschen ausgehen, sondern einen induktiven Weg
einschlagen und versuchen, „auf der Grundlage allgemeiner Existenzbedingungen

christlich-religiöse Konturen des Menschen freizulegen".62
Leiblichkeit, Begehungen, Arbeit sowie Sinn sind jene Dimensionen des
Menschen, die auf theologische Überlegungen hin aufgeschlossen werden.
Dieses Parallelogramm, das immer wieder an die kulturellen Erfahrungsmuster

zurückgebunden wird, markiert die entscheidenden Felder, auf
denen sich gegenwärtige theologische Anthropologie bewähren muss.
Gruber betont die politische wie auch pragmatische Komponente des

Glaubens und knüpft in seiner Rekontextualisierung an den weltweiten

59 LANGEMEYER: Anthropologie, 604-620.
60 HÖHN, Hans-Joachim: zustimmen. Der zwiespältige Grund des Daseins (Glaubensworte 1).

Würzburg: Echter 2001.
61 HÖHN: zuslin"»tn, 14.
62 GRUBER, Franz: Das entzauberte Geschöpf. Konturen des christlichen Menschenbildes. Regensburg:

Pustet 2003, 84.



536 Alois Halbmayr

konziliaren Prozess der vergangenen Dekade an. Demnach sind
Verteilungsgerechtigkeit, Frieden und Ökologiefrage zentrale Themen, zu
denen sich das anthropologische Denken ebenso verhalten muss wie zu
den klassischen anthropologischen Fragen wie etwa Sinn, Liebe oder
Tod. Nur über eine Ethik des Lebens sowie eine neue Kultur der
Achtsamkeit und Solidarität lasse sich die ZukunftsFähigkeit des Christentums
gewinnen.63

Gemeinsam ist diesen anthropologischen Entwürfen ein dreifaches
Anliegen.

Zum einen fühlen sie sich den genuin theologischen Traditionen
verpflichtet, nicht minder aber auch den jeweiligen konkreten Erfahrungswelten.

Die Perspektive, von der her anthropologische Fragestellungen
thematisiert werden, entsteht durch ein Außen, durch ein bereits
Vorgegebenes, das sich als Aufgegebenes erweist und zu dem sich eine
theologische Aussage in ein Verhältnis setzen muss. Dieser Ansatz von
kulturellen und sozialen Erfahrungen her erfordert eine präzise Analyse
gesellschaftlicher Realitäten und zumindest die rudimentäre Kenntnis
eines weiteren Diskurses, um Welterfahrungen überhaupt jenseits der
bereits vorausgesetzten theologischen Kategorien beschreiben zu können.
Mit metaphysischen Konzepten, mit ausgreifenden Letztbegründungsansätzen

gelangt man hier nur in Abstraktionen, weil darin die soziale Welt
bloß als sekundäre Größe erscheint und ihre Begrifflichkeit kontextlos
und mit den spätmodernen Sprach- und Sinnfiguren nahezu unvermittelt
bleiben. Mit der Einbeziehung sozialwissenschaftlicher Erkenntnisse und
Fragestellungen, wie sie die zuletzt vorgestellten Anthropologien versuchen,

schärft die Theologie ihre Aufmerksamkeit für die realen

Bedingungen menschlicher Existenz und gewinnt auch in ihrer Begrifflichkeit
an Prägnanz. Das korreliert mit der in sprachphilosophischen Traditionen

beheimateten Einsicht, dass Bedeutungen primär in Bezug auf
Alltagserfahrungen zu gewinnen — und deshalb auf ihre Kontextualität und
Partikularität hin zu beschreiben sind.

Damit ist ein zweiter Aspekt gegeben. Wo soziale Welten mittels
Zeichen beschrieben und interpretiert werden, da verbietet sich das Streben

nach einer letzten Einheit und Identität, weil die Bedeutung der
Zeichen nur in Differenz und Relation zu anderen Zeichen zu finden ist.
Das freie Spiel strategisch ungebundener Diskurse begreift Einheit nur
als unhintergehbare und gleichursprüngliche Differenz, die sie einer

63 Vgl. GRUBER: Das entzauberte Geschöpf, 135ff.



Welcher Mensch? 537

theologischen Einholung aber durchaus zugänglich macht.64 Wenn
Differenz und Pluraütät elementare Kennzeichen unseres Daseins sind,
dann kann es auch innerhalb der Theologie nur unterschiedliche
Menschenbilder geben, eine theologische Anthropologie letztlich nur in
einem „Nebeneinander mehrerer Theologischer Anthropologien"65 bestehen.

Insgesamt ist dieser Aspekt der Pluralität und Differenz in der

Theologiegeschichte sicherüch zu kurz gekommen, auch wenn große
Ausnahmen wie etwa Meister Eckhart oder Nikolaus von Kues andere

Konzepte in die theologische Landschaft gepflanzt haben. Der Fokus
auf die Einheit wird gewiss durch das fundamentale Axiom von der
Einzigkeit Gottes begünstigt und die Konzentration des Heilsereignisses auf
„die Gabe, die durch die Gnadentat des einen Menschen Jesus Christus
bewirkt worden ist" (Rom 5,15), erzeugt einen starken Sog auf den
Einheitsaspekt: Der Eine bringt das Heil für die Vielen. Nur allzu leicht wird
dann Pluralität als defizitär, als negatives Moment qualifiziert.

Das dritte verbindende Moment dieser Anthropologien liegt in ihrer
Weigerung, positive, normative Bestimmungen des Menschen vorlegen
zu wollen. Damit nehmen sie jenen verlorenen Faden der Geschichtlichkeit

wieder auf, der sich in den Wesensbestimmungen zu einem dünnen

Faden zurück gesponnen hat. Sie knüpfen damit implizit an jene
anthropologischen Traditionen an, die mit ihrer Verweigerung normativer,

ontologischer Systematik einen kleinen, wenn auch nie gerissenen
Strang innerhalb der theologischen Überlieferung gebildet haben. Die
Traditionen der negativen Theologie können für die Anthropologie insofern
eine Weiterentwicklung ermöglichen, als sie mit Bausteinen, Skizzen und
Elementen operieren, aus denen sich wohl Bilder vom Menschen
formulieren lassen, aber kein fest gefügtes, definierbares christliches
Menschenbild entwickeln lässt. Wie jede philosophische, so ist auch heute
jede theologische Anthropologie nur als negative möglich.

Die kataphantische Zuspitzung des anthropologischen Denkens
knüpft paradoxerweise an die Bestimmung des stärksten Symbols an, das

die Bibel über den Menschen im Laufe ihrer Erfahrungsgeschichte zu
entfalten wusste: nach dem Bilde Gottes zu sein (Gen 1,26). Sie treibt
diesen kritischen Zugang noch entschieden weiter. In vielen Untersuchungen

hat die Exegese den Bedeutungshorizont der hebräischen Wör-

64 Vgl. dazu die Studie von HOFF, Gregor Maria: Die prekäre Identität des Christlichen.

Die Herausforderung postModernen Differenzdenkensfür eine theologische Hermeneutik. Paderborn:
Schöningh 2001.

65 LANGEMEYER: Anthropologie, 591. Langemeyer betont, dass es in der Geschichte
der Theologie immer schon verschiedene theologische Anthropologien nebeneinander
gegeben habe, dies aber kaum ausdrücklich reflektiert wurde. Offen bleibt aber, wie viele

Anthropologien es geben und worin das Maß ihrer Unterschiede liegen könnte.



538 Alois Halbmayr

ter säläm (Bild) und d'mut (Ähnlichkeit) herausgearbeitet.66 Bild ist dabei
durchgehend ein Relationsbegriff, mit dem Beiklang von Repräsentation
und Ähnlichkeit geschmückt, eine stille Metapher für die enge Beziehung
Gottes zum Menschen. „Ebenbild Gottes ist der Mensch, wenn er in
seinem Menschenverhältnis Gottes unbedingtes Ja zum Menschen
mitspricht."67 Aussagen über den Menschen sind immer auch Aussagen über
Gott. Die Bibel verbietet nun nachdrücklich, sich ein Bild von Gott zu
machen, weil er als der ganz Andere aller Wirklichkeit und allem
Verstehen entzogen ist und bleibt.68 Wenn die Gottesbeziehung keine von
unserer Welt- und Selbsterfahrung isolierte Beziehung ist, sondern sich
in unserem Verhältnis zu den Mitmenschen, zur Welt und zur eigenen
Existenz artikuliert, dann betrifft in logischer Konsequenz das Bilderverbot

auch den Menschen. Sich von Gott kein Bild machen, kein festes

Konzept entwickeln, bedeutet dann die Weigerung, auf Grund der
Ähnlichkeit oder Ebenbildlichkeit ein Bild vom Menschen zu entwerfen.69
Ebenbild erweist sich dann als ein eschatologischer, nach vorne offener
Begriff, der die bleibende Differenz zwischen den verschiedenen Bildern
zu einem offenen Horizont aufspannt. Bilder vom Menschen sind demnach

Zeichen, die neue Zeichen hervorbringen, nur im Entzug präsent

66 Vgl. etwa: GROß, Walter: Gen 1,26.27; 9,6: Statue oder Ebenbild Gottes? Aufgabe und
Würde des Menschen nach dem hebräischen und dem griechischen Wortlaut. In: JBTh 15 (2000) 11—

38; DERS.: Vie Gottebenbildlichkeit des Menschen nach Gen 1,26.27 in der Diskussion des letzten

Jahrzehnts. In: EL-KHOURY, Nabil u.a. (Hgg.): Lebendige Überlieferung. Prozesse der Annäherung

und Auslegung. FS Hermann-Josef Vogt. Beirut/Ostfildern: Schwaben-Verlag 1993,
118—136; GÖRG, Manfred: »Ebenbild Gottes«. — Ein biblisches Menschenbild zwischen Anspruch
und Kealität. In: BUCHER, Rainer u.a. (Hgg.): In Würde leben. Interdisziplinäre Studien zp
Ehren von Ernst Ludwig Grasmück. Luzern: Exodus 1998, 11-23.

67 HÖHN: zustimmen. 78.
68 Dazu gibt es mittlerweile eine Fülle an Literatur. Vgl. etwa: DOHMEN, Christoph:

Das Bilderverbot. Seine Entstehung und seine Entwicklung im Alten Testament. Frankfurt a.M.:
Athenäum 1985; RAINER, Michael J. (Hg.): Bilderverbot Jahrbuch politische Theologie
2). Münster: LIT 1997; NIEHR, Herbert: Götterbilder und Bilderverbot. In: OEMING,
Manfred / SCHMID, Konrad (Hgg.): Der eine Gott und die Götter. Polytheismus und
Monotheismus im antiken Israel. Zürich: Theologischer Verlag 2003, 227—247.

69 Zwar spricht das Neue Testament von Christus als dem Ebenbild, dem eigentlichen

Bild Gottes (2 Kor 4,4; Kol 1,15; Hebr 1,3: Christus als „der Abglanz seiner
Herrlichkeit und das Abbild seines Wesens"). Doch ist hier Bild nicht im Sinne eines Porträts
gemeint, sondern als Bild Gottes repräsentiert der Auferstandene den Schöpfungswillen
Gottes, in ihm nimmt der schöpferische Akt Gottes die sichtbarste Gestalt an: In ihm,
durch ihn und auf ihn hin ist alles geschaffen, wie der Kolosser-Hymnus so präzise
formuliert. In Christus zeigt sich die erneuerte Schöpfung, in ihm erscheint das wahre
Bild, zu dem der Mensch bestimmt ist. Der Begriff Ebenbildlichkeit ist daher kein
ontologischer Begriff, sondern ein Relationsbegriff, er sagt etwas über die Beziehung
Gottes zum Menschen aus. Gott als der Liebhaber des Lebens hat den Menschen als

Partner erwählt, damit er in Freiheit am Schöpfungswerk teilnehme.



Welcher Mensch? 539

und stets das Thema umkreisend, von mehreren Perspektiven her
ausgeleuchtet.70 Natürlich kommt keine Verständigung über unsere Welt
ohne Bilder aus, weil sich unsere sprachliche Kommunikation in Bildern
ereignet. Doch sind mit dem Bilderverbot nicht diese Bilderformen
gemeint, sondern, eine Unterscheidung von Thomas Mann aufgreifend,
jene, die ein Bildnis meißeln: fix, eindeutig und unveränderlich.

Die Ausdehnung des Bilderverbots auf den Bereich des Menschlichen
muss demnach die gleichen Konsequenzen zeitigen wie das Bilderverbot
Gottes selbst. Die ikonoklastische Komponente erweist sich dann als

Teil jenes Selbstverständnisses, das feste, nichtrevidierbare Zuschreibun-
gen über den Menschen verbietet; zugleich Hegt ihr wüste Bilderstürmerei

fern, denn sie weiß, das s Bilder Wege sind,71 in denen der narrative
Reichtum theologischer Sprache zur Geltung kommt. Eine den Traditionen

der negativen Theologie und des Bilderverbots verpflichtete Anthropologie

drängt zur Differenzierung, bezieht Position, bricht Verfestigungen
auf — und wehrt vor allem den vielfältigen Reduktionismen, die

gegenwärtig die Menschen am meisten bedrohen und das schwache Licht
des überformten Freiheitsdiskurses zum Erlöschen bringen.

In dieser negativen Bestimmung ist der Freiheitsdiskurs innerhalb der

Theologischen Anthropologie neu aufzunehmen und zu positionieren.
Er kann nicht anders erfolgen als in der Verpflichtung und im Rückgriff
auf die eigene Tradition, in Kenntnis des gegenwärtigen Problemhorizonts

und im Angesicht der Kritik, wie sie paradigmatisch von Foucault
und Agamben formuüert worden ist. Wann immer in theologischer
Perspektive vom Menschen die Rede ist, wird also zugleich seine Geschöpf-

lichkeit und Ebenbildlichkeit behauptet. Damit ist aber auch direkt deren

performativer Gehalt angesprochen, indem sich in diesen beiden zentralen

Bestimmungen das Postulat der Freiheit artikuHert. Schöpfung heißt
in die Welt kommen als ein freies Gegenüber Gottes und in Beziehung zu
den anderen Menschen und der Mitwelt. Ebenbildüchkeit vertieft und
verstärkt dieses fundamentale Bekenntnis, denn durch sie ist die Freiheit
als anthropologische Konstante konstitutiv in das menschhche
Selbstverhältnis eingeschrieben. Die Bestimmung des Menschen als eine Existenz

der Freiheit darf im theologischen Denken allen Einsprüchen zum
Trotz nicht aufgegeben und muss selbst in brutalsten Beraubungen
kontrafaktisch behauptet werden. Das kann sie nur, wenn sie die von außen

70 FREYER, Thomas: Der Mensch als „Bild Gottes"? — Anmerkungen %u einem Vorschlag von

E. Eevinas im Hinblick auf eine theologische Anthropologie. In: WOHLMUTH, Josef (Hg.): Emmanuel

Eevinas. Eine Herausforderung für die christliche Theologie. Paderborn: Schöningh 1998,
81-95.

71 So der vielsagende und treffende Titel von: WERBICK, Jürgen: Bilder sind Wege. Eine
Gotteslehre. München: Kösel 1992.



540 Alois Halbmayr

an die theologische Anthropologie herangetragenen Anfragen und
Einwürfe überhaupt erst versteht und die Gefährdungen erkennt, die dem
Menschen von heute zusetzen. Das verpflichtet zu einer Konzeption von
Freiheit, die sich weder in affirmativer, kontextloser Rhetorik verliert
noch sich einer idealistischen Abstraktion ausliefert und den Zugriffen
der Politik und den verdeckten ideologischen Interessen das letzte Wort
überlässt. In den folgenden abschließenden Überlegungen soll daher
noch an einigen Problemfeldern kurz skizziert werden, in welche Richtung

die Theologische Anthropologie noch stärker ihr kritisches Potential

zur Sprache bringen kann.

6. Das sinnstiftende und kritische Potential Theologischer Anthropologie

(1) Die Auseinandersetzung mit den Einsprüchen Foucaults und Agam-
bens kann für die Theologische Anthropologie ein guter Anlass sein, sich
wieder mehr ihrer genuinen Stärken zu besinnen und ihre Anliegen mit
dem neuzeitlich zentralen Topos der Freiheit in der Weise zu vermitteln,
dass sie nicht als metaphysisches, unbewohntes Theoriegebäude
erscheint, sondern als eine erfahrungsgesättigte, auf Zukunft hin offene
und Hoffnung schenkende Kraft, die für Menschen Sinn stiftet und ein
erfülltes Leben ermöglicht. Sie ruft Vergessenes wieder ins Gedächtnis,
deckt Funktionalisierungen auf und erhält den Diskurs dort am Leben,
wo er aus machtpolitischen Gründen abgebrochen werden soll. Es ist ein
wesentlicher Zug neuzeitlicher anthropologischer Entwürfe, dass sie im
Windschatten von Vernunfts- und Fortschrittsoptimismus vergessen
haben, was in der biblischen Anthropologie immer wieder stark betont
wird: Der Mensch ist ein Geschöpf Gottes, niemals aber Schöpfer. Die
Scholastik hat noch genau unterschieden zwischen creare (was allein Gott
vorbehalten war) und facere (was Sache des Menschen ist). Auch wenn
dem Menschen die Erde zur Gestaltung anvertraut ist, bleibt seine Ver-
wiesenheit und Hinordnung auf Gott das primäre und allem vorausliegende

Datum. Die breit bezeugte Sonderstellung in der Schöpfung hebt
des Menschen Zugehörigkeit zur Sphäre des Geschaffenen nicht auf.
Menschsein heißt, Teil dieser Welt zu sein, ein begrenztes Wesen (das ist
der Sinn des Ausdrucks „Mängelwesen"), vom Scheitern bedroht, der

Vergänglichkeit und dem Tod unterworfen. Gerade in dieser Begrenztheit

sind uns die letzten Zugriffe auf den Menschen, bleibt uns seine

Funktionalisierung verwehrt, gilt es im Anschluss an Foucaults Machtkritik
das Prädiskursive zu stärken, die Refugien der Autonomie zu schützen

und auszubauen.

(2) In den biblischen Schriften geht es um den ganzen Menschen, um den
Menschen als Leib und Seele. Auch wenn die nachfolgende, vor allem



Welcher Mensch? 541

durch Augustinus geprägte theologische Tradition das platonische Denken

mit seiner dichotomischen Unterscheidung von Leib und Seele/
Geist weiterführt, bleibt die Integrität des Menschen ein fundamentales

Prinzip. Der Mensch hat nicht Leib und Seele, sondern er ist Leib und
Seele. Immer noch erweist sich die Überwindung des metaphysischen
Dualismus als eine der großen Herausforderungen für die Theologische
Anthropologie.72 Die selbstverständliche Trennung von Körper und Seele,

die radikale Isolierung von Teilaspekten sowie die Reduktion von
Störungen auf biophysikalische Fehlschaltungen, wie sie über weite Strecken

die moderne Medizin beherrschen, treiben viele Menschen in
alternative Medizinformen, weil sie dort als ein Ganzes, als ein verwobenes
und differenziertes Individuum wahr- und angenommen werden. Im
etablierten hoch technisierten Gesundheitswesen lauert in der Tat die
Gefahr der Biopolitik, dass das politische, soziale Leben des Individuums,

die Geschichte seiner Selbstwahrnehmung auf das biologische
Leben hin reduziert wird. Solche Entwicklungen sind ein Symptom für die

Wichtigkeit einer integralen, ganzheitlichen Sicht des Menschen, zu der
die Theologische Anthropologie aus ihrer reichen Tradition wichtige
Erkenntnisse einbringen kann.73

(3) Wenn es der Anthropologie um den ganzen Menschen gehen muss,
dann liegt eine wichtige Aufgabe gewiss im Widerstand gegen die
unterschiedlichen Reduktionismen, wie sie zusehends in unsere Alltagswelt
eindringen. Angesichts der Allgegenwart von Marktdenken und Kosten-
Nutzen-Kalkül erscheint das christliche Bekenntnis zum Menschen um
seiner seihst willen als frommer, wohlwollender, aber letztlich vergeblicher
Wunsch. Das Bekenntnis zur völligen Zwecklosigkeit des Menschen
zählt sicherlich zu den zentralsten Merkmalen der jüdisch-christlichen
Überlieferung. Die ökonomischen Imperative, die sich im Zuge
neoliberaler Wirtschafts- und Sozialpolitik immer weitere Bahnen brechen,

72 Vgl. dazu: BACHL, Gottfried: Der beschädigte Eros. Frau und Mann im Christentum.

Freiburg: Herder 1989; Concilium-Themenheft zu Körper und Religion (Conc 2/2002).
73 Diese Ganzheitlichkeit ist aber konkret ausdifferenziert in Frausein und Mannsein.

Die Einsichten und Forschungsergebnisse der feministischen Theologie sowie der
theologischen Frauen- und Geschlechterforschung spielen für eine Theologische Anthropologie

daher eine zentrale, unersetzliche Rolle. Vgl. etwa RAKEL, Claudia / RlEGER-
GOERTZ, Stefanie / WALZ, Heike: Anthropologie. In: LEICHT, Irene / RAKEL, Claudia /
RIEGER-GoertZ, Stefanie (Hgg.): Arbeitsbuch Feministische Theologie. Inhalte, Methoden und
Materialienfür Flochschule, Erwachsenenbildung und Gemeinde. Gütersloh: Gütersloher Verlagshaus

2003, 132—153 (dort auch weiterführende Literatur); O'HARA GRAFF, Ann Elisabeth

(ed.): In the Embrace of God. Feminist Approaches to Theological Anthropology. Maryknoll:
Orbis 1995; GLIETSCH, Susanne: Geschlechtertheorie und ethisch relevante theologische Anthropologie.

In: ThQ 184 (2004) 18-36.



542 Alois Halbmayr

spannen die Menschen ins enge Korsett zweckrationaler Verhältnisse,
nehmen ihnen den Eigenwert — und damit ein zentrales Stück Identität.74

Kant schreibt in seiner Grundlegung %ur Metaphysik der Sitten:

„Im Reiche der Zwecke hat alles entweder einen Preis, oder eine Würde.

Was einen Preis hat, an dessen Stelle kann auch etwas anderes als
Äquivalent gesetzt werden; was dagegen über allen Preis erhaben ist, mithin
kein Äquivalent verstattet, das hat eine Würde."75

Die Universalisierung des Preis- und (ökonomisch codierten) Wertdenkens

verändert die anthropologische Selbstwahrnehmung relaüv langsam,

dafür aber umso nachhaltiger. Weil die gesellschaftliche Partizipation

nach wie vor eng an die Erwerbsarbeit gekoppelt ist, geht mit der
Erwerbslosigkeit oft soziale Ausschließung einher. Darf der Zugang zur
ökonomischen Leistungsmöglichkeit, also zu bezahlter Arbeit über
Anspruch und Zugang zu optimaler Gesundheitsvorsorge entscheiden?

Insgesamt bedarf es noch großer Anstrengungen, um die schleichenden

kulturellen Veränderungen im ökonomischen Paradigma, die sich
zusehends auch im religiösen Verhältnis festsetzen, präzise zu beschreiben.

Nur so lassen sich Anknüpfungspunkte für überzeugende
Gegenentwürfe gewinnen. Wer möchte bestreiten, dass die Reduktion des
Menschen auf seine Leistungsfähigkeit und Produktivität seine Würde weitaus

schwerwiegender verletzt als viele vermeintlich gravierende Formen
der Sünde, über die sich Moralisten so stark ereifern können?

Die vielfältigen Reduktionismen zeigen sich in den unterschiedlichsten

Bereichen, augenblicklich besonders virulent in den so genannten
Biowissenschaften.76 Die Hirnforschung, die mit spektakulären Thesen
zur Willensfreiheit großes mediales Interesse weckt, ist eine Herausforderung

für die Philosophie, die diese auch mit beachtlichen Beiträgen
schon aufgegriffen hat.77 Was bedeutet die „Entdeckung des neuronalen

74 Vgl. dazu den guten Überblick von: SCHUI, Herbert / BLANKENBURG, Stephanie:
Neoliberalismus. Theorie, Gegner, Praxis. Hamburg: VSA Verlag 2002.

75 KANT, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, BA 77.
76 Vgl. dazu LANGTHALER, Rudolf (Hg.): Was ist der Mensch? Ein interdisziplinäres

Gespräch zwischen Eebenswissenschaften, Philosophie und Theologie. Ein Wiener Symposium. Frankfurt
a.M.: Peter Lang 2004. Der Band ist vor allem durch die Wiedergabe der Diskussionen
unter den Teilnehmern höchst aufschlussreich.

77 Einen guten Überblick bietet: ROTH, Gerhard: Fühlen, Denken, Handeln. Wie das

Gehirn unser Verhalten steuert. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2001; DERS.: Das Gehirn und seine

Wirklichkeit, Frankfurt: Suhrkamp 1994; DERS.: Wie das Gehirn die Seele macht. Vortrag bei

den 51. Eindauer Psychothearpiewochen (http://www.lptw.de/vortraege2001 /g_roth.html).
Peter Bieri hat den Hirnforschern gravierende Kategorienfehler vorgeworfen. Vgl. BlERI,
Peter: Das Handwerk der Freiheit. Über die Entdeckung des eigenen Willens. Frankfurt a.M.:
Fischer 2003.



Welcher Mensch? 543

Codes"78, die Rückführung der Willensfreiheit auf (hirn)physiologische
Prozesse,79 für die Rede von Identität und Autonomie? Wohl sind
entscheidende Begriffe und Fragen noch ungeklärt, wie etwa das Verhältnis
von Bedeutung und mentaler Repräsentation, doch wird die Frage, ob
Geist auf einer Input-Output-Matrix überhaupt repräsentiert werden
könne, noch für größere Debatten sorgen.80 Irritierend an dieser Debatte
erscheint, dass das, was in der Tradition mit Autonomie und Verantwortung

beschrieben wurde, seinen Sitz nun nicht mehr in der freien
Entscheidung des Menschen hat, sondern in den Nervenzellen und Molekülen

des Gehirns.
Charles Taylor hat in einem Interview davor gewarnt, „eine reduzierte

Anthropologie der Wirklichkeit" hinzunehmen und (im Flinblick auf die
Philosophie) gemeint:

„Der wichtige Auftrag für die Philosophie besteht darin, gegen die
Verflachung der Welt im Allgemeinen und jener reduzierten Anthropologie im
Besonderen, die in der akademischen Welt gegenwärtig herrscht, vorzugehen.

Der christliche Philosoph hat den Auftrag, diese geschlossene
Konzeption aufzubrechen."81

Das wird in ähnlicher Weise wohl auch für die Theologin und den Theologen

gelten.

(4) Eine weitere Herausforderung für die Theologische Anthropologie in
ihrer Relation zur modernen Welt berührt die bereits angesprochene
Verwiesenheit des Menschen auf Transzendenz Wie ist das ganz Andere,
auf das der Mensch in seiner Erkenntnis und in seinem Handeln
ausgreift, erfahrbar? Welche Sprachformen sind dafür zu entwickeln? Wenn

78 Das falsche Rot der Rose. Spiegel-Gespräch mit Prof. Wolf SINGER (Der Spiegel
1/2001, 154-160, hier 158).

79 Vgl. LÜKE, Ulrich: Zur Freiheit determiniert — zur Determination befreit? Zwischendiagnose

Zur aktuellen Hirnforschungsdebatte. In: StdZ 222 (2004) 610—622; QUITTERER, Josef: Die
Freiheit, die wir meinen. Neurowissenschaft und Philosophie im Streit um die Willensfreiheit. In:
HerKorr 58 (2004) 364-368; einen guten Überblick aus theologischer Perspektive bietet
das Heft 3 (2004) der ThG; GOLLER, Hans: Sind wir bloß Opfer unseres Gehirns? Hirnforscher
betrachten Willensfreiheit als Illusion. In: StdZ 223 (2005) 446—458.

80 Vgl. etwa: ROTH, Gerhard: Worüber dürfen Hirnforscher reden — und in welcher Weise? In:
DZPhil 52 (2004) 223-233; SINGER, Wolf: Der Beobachter im Gehirn. Essays %ur

Gehirnforschung. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2002; DERS.: Ein neues Menschenbild? Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2003; NEUNER, Peter (Hg.): Naturalisierung des Geistes — Sprachlosigkeit der Theologie?

Die Mind-Brain-Debatte und das christliche Menschenbild QD 205). Freiburg: Herder
2003. „Selbstinstrumentalisierung des Menschen". Ein Gespräch mit der französischen Moral-
theologin Marie-Jo THIEL über die Biotechnologien. In: HerKorr 59 (2005) 15-19.

81 Hunger nach Transzendenz Ein Gespräch mit dem kanadischen Philosophen Charles
TAYLOR. In: HerKorr 58 (2004) 393-397, hier 397.



544 Alois Halbmayr

Gott „kein Gegenstand neben anderen im aposteriorischen Erfahrungsbereich

des Menschen, sondern der ursprüngliche Grund und die absolute

Zukunft aller Wirklichkeit"82 ist, dann drängt die Frage in den
Vordergrund, wo diese Transzendentalität in der Kategorialität des Seins

spürbar wird und Gestalt annimmt. Peter Strasser hat die Immanenzverdichtung

als ein Paradigma moderner Gesellschaften bezeichnet und
gefordert, sie auf mögliche Transzendenzerfahrungen hin aufzubrechen.83

Er beklagt, dass die religiösen Fragen rationalisiert und „alle
Schlupfwinkel der Transzendenz aufgestöbert [werden], um sie alle
argumentativ zu verstopfen und moralisch auszuräuchern".84 Solches schade
der Religion mehr als der atheistische religionskritische Diskurs, der sein

Gegenüber längst verloren habe. Strasser ist hier zuzustimmen, weil die
Kraft des Religiösen nicht allein in ihrer Fähigkeit zur Kontingenzbewältigung

hegt, sondern weitaus stärker in ihrer Fähigkeit zur Kontingenz

begegnung. Welchen Beitrag kann insbesondere eine theologische
Anthropologie gegen die Tendenzen der Immanenzverdichtung leisten?
Bietet sie entsprechende Hilfestellungen für den Weg nach draußen (Peter
Strasser), der in den Religionen breite, wenn auch gewundene Pfade
gelegt hat? Auch hier ist an die entsprechenden Lebens- und Erfahrungswelten

der Spätmoderne anzuknüpfen, denn das Sein des Menschen „ist
nicht abzutrennen von dem Sinn, zu dem er sich versteht."85 Theologische

Anthropologie versteht sich daher auch als eine Hebamme, die Spuren

freilegt, als eine Anwältin der verschütteten und ausgetrockneten
Diskurse.

(5) Das konkrete Leben mit seinen Aporien und Hoffnungen ist der Ort,
an dem sich die christliche Rede von Gott als dem Schöpfer und vom
Menschen als seinem freien ebenbildlichen Geschöpf bewähren und
bewahrheiten muss. Der Blick von außen, von den säkularen Verhältnissen
dieser Welt her, ist kein nachrangiges Geschehen, sondern unersetzbarer
Teil der theologischen Analyse selbst und daher ein wichtiger locus theo-
logicus.86 Er bindet die Theologie an die Kontexte, die ihr vorgegeben

82 RAHNER, Karl: Theologie und Anthropologie. In: Schriften zur Theologie 8. Einsiedeln:

Benzinger 1967, 43-65, hier 50.
83 Vgl. STRASSER, Peter: Journal der letzten Dinge. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998;

DERS.: Der Weg nach draußen. Skeptisches, metaphysisches und religiöses Denken. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 2000.
84 STRASSER: Journal, 239.
85 HABERMAS, Jürgen: Philosophische Anthropologie. In: DERS.: Kultur und Kritik.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1973, 89—111, hier 90.
86 Vgl. SANDER, Hans-Joachim: Das Außen des Glaubens — eine Autorität der Theologie.

Das Differen^prin^ip in den Loa Theologici des Melchior Cano. In: KEUL, Hildegund / SANDER,



Welcher Mensch? 545

sind und über die sie nicht verfügt. Die Autorität des Außen impliziert
einen Abschied von den großen Erzählungen zugunsten kleiner, lokaler
und situativer Anthropologien, die nur in gegenseitiger Differenz und
Kritik ihren Wahrheitswert aufweisen.87 Diese kleinen, lokalen und
kontextuellen Anthropologien sind konstitutiv plural, in ihrem Hinterhof
warten keine imaginären Großerzählungen, weil dieser längst leergefegt
ist und von unterschiedlichsten situativen Anthropologien bewohnt wird.
Was diese kleinen pluralen Anthropologien aber verbindet und
zusammenhält, sind die tragenden Symbole wie Geschöpflichkeit und Ebenbildlichkeit.

Diese gilt es in die kleinen, regionalen Anthropologien zu
übersetzen, eine eigene, große Metaphysik lässt sich aus ihnen nicht mehr
entwickeln. Diese Metaphern können sicherstellen, dass die verschiedenen

Entwürfe an ihre Ursprungserfahrungen und Optionen gebunden
bleiben, vereint durch ein Band, das im freien Spiel der Kräfte verbindet
und spannt, sich verknotet und löst, die unterschiedlichen Ansätze
relativiert und offenhält, die Präsenz der konstitutiven Elemente garantiert.
Bei der Suche nach möglichen Korrelationen zwischen der reichen
biblisch-theologischen Tradition und den konkreten gesellschaftlichen
Wirklichkeiten gibt es keine Königswege, sondern nur tastende, zögernde
Versuche, in denen die Antworten nicht als eine Trophäe herumgereicht
werden können. Die Theologie ist ein Versuch unter mehreren und ihre
Kraft liegt in nichts anderem als in dem intuitiven Erfassen und
Darstellen des Ganzen, in der Bereitstellung eines tragenden Symbolsystems,
dem vielleicht besseren Argument und der hoffentlich überzeugenderen
Praxis.

Vielleicht ließe sich dabei stärker an eine Traditionsfigur anknüpfen,
die Foucault mit dem Begriff „Pastorat" oder „Pastoralmacht" umschrieben

hat. Im Unterschied zur Königsmacht, die nur befiehlt und von
ihren Subjekten Opfer verlangt, wenn die Staatsraison es erfordert, ist
die Pastoralmacht auch dazu bereit, „sich für das Leben und Heil der
Herde zu opfern".88 Sie ist eine Machtform, die sich nicht nur um die
Gemeinde insgesamt kümmert, sondern um jedes einzelne Mitglied während

seines ganzen Lebens. Freilich lauert in ihr die Gefahr der Kontrollierung

und der Unterwerfung, weil niemand diese Form der Macht, wie
Foucault hinzufügt, ausüben könne, ohne Herz und Seele der Menschen

Hans-Joachim (Hgg.): Das Volk Gottes — ein Ort der Befreiung. Würzburg: Echter 1988,
240-258.

87 Zum Begriff und Status lokaler bzw. kleiner Theologien vgl. SEDMAK, Clemens:
Lokale Theologien und globale Kirche. Eine erkenntnistheoretische Grundlegung. Freiburg: Herder
2000; DERS.: Theologie in nachtheologischer Zeit. Mainz: Grünewald 2003, 114—126.

88 FOUCAULT: Warum ich Macht untersuche, 248; vgl. dazu auch: DERS.: Omnes et singu-

latim, 67—79.



546 Alois Halbmayr

zu erforschen, ohne zu wissen, was in ihnen vorgeht und ohne sie zu
veranlassen, ihre innersten Geheimnisse zu offenbaren. Doch es könnte
diese Warnung zugleich ein Anstoß sein, jene Formen von Pastoralmacht
aufzusuchen und theologisch weiterzuentwickeln, die auf den
Geständniszwang verzichten, das Prädiskursive und Innerste des Menschen
schützen und vor den verschiedensten Zugriffen sichern. Das erfordert
die Aufdeckung der subtilen Versuche, selbst in die geheimsten Winkel
des Menschen einen Anker zu werfen, um auch diese letzten unentdeck-
ten Orte noch einer ökonomischen Nutzbarmachung zu erschließen.

(6) Ich möchte abschließend an einem kleinen Beispiel zeigen, wie eine

lokale, den kritischen Traditionen und Anfragen verpflichtete Anthropologie

selbst entlegen anmutende Phänomene aufgreifen und dabei

zeigen kann, dass sich in ihnen Tendenzen und Entwicklungen ankündigen,

die das Menschliche auf subtile Weise bedrohen, seine Wünsche
nach einem glücklichen Leben auf die Warenförmigkeit seines Bewusst-
seins reduzieren — und ihn damit seiner Freiheit und Würde berauben.

Eine derzeit häufig gesendete TV-Werbung zeigt zwei junge Männer,
die irgendwo in der sommerlichen, landschaftlich berückenden Einöde
mit einem Toyota eine Straße entlangfahren und plötzlich ein Auto am
Wegesrand stehen sehen.89 Eine verführerische, langbeinige Frau macht
sich am Wagen zu schaffen, sie hat offenbar eine Panne. Kein Wunder,
dass sich die beiden Männer erst einmal vielsagende Blicke zuwerfen und
sich schon auf eine reizende Begegnung freuen. Sie verlangsamen das

Tempo und wollen gerade halten, da tritt der Fahrer aufs Gas und
rauscht an dem Auto, einem Toyota Corolla vorbei. Irritiert drehte sich
der Begleiter nach hinten und anschließend zum Fahrer, der mit der
Coolness eines Krimihelden diagnostiziert: „Ist eine Falle! Ein Corolla
hat keine Panne." Die Kamera zeigt wieder die junge Frau, die verdutzt
dem davonbrausenden Auto nachblickt, sich die Maske vom Kopf reißt
und sich als glatzköpfiger Bösewicht entpuppt, der eine vermeintlich
perfekte Falle konstruiert hat. Der Spot endet mit dem Satz eines Off-
Sprechers: „Der neue Toyota Corolla. Nichts ist unmöglich. Toyota."

Dieser zweifellos perfekt inszenierte, nur 30 Sekunden lange Werbespot

fasziniert und irritiert im gleichen Atemzug, weil er auf mehreren
Ebenen klassische Sujets der Anthropologie wie der Ökonomie zitiert
und gleichzeitig zerstört. Er beutet die menschliche Hilfsbedürftigkeit
und die Hilfsbereitschaft gleichermaßen aus, indem er das unentgeltliche
Helfen, d.h. die Gegenökonomie des Geschenks, an den Pranger stellt.
Verbunden werden die Ebene des Gebens und des Nehmens durch das

89 Siehe: http://www.myfunlink.de/show.php?id=232.



Welcher Mensch? 547

Opfermotiv, das selbst in doppelter Weise gebrochen wird. Die erotisch
hoch aufgeladene Szene beginnt mit einem trüben Blick der Kamera
durch leuchtend gelbe Distelblumen, die über ein kunstvoll gewobenes
Spinnennetz verbunden sind und bald den Blick auf das zentrale Motiv,
auf das spätere Opfer der Spinne, freigibt: das schwarze Auto und die
Frau mit kurzer Jeanshose sowie weißer, lässig gebundener Bluse. Die
geheimnisvoll, aber souverän und modern wirkende Frau bedarf einer
Flilfe (Hilfsbedürftigkeit als ein ohnehin genuin weibliches Attribut), sie

täuscht diese aber nur vor, was der Betrachter vielleicht vermutet, aber
nicht genau wissen kann. Die ebenfalls dynamisch wirkenden jungen
Männer sind in einer optimalen Situation, sie fahren das richtige Auto —

und können, aber müssen nicht eine gute Tat setzen. Sie folgen dem

ursprünglichen oder doch nur suggerierten moralischen Impuls, der
zugleich einer gesellschaftlichen Erwartungshaltung entspricht: dem Opfer

(victima) zu helfen, obwohl sie sich (unwissend) in eine Gefahr
begeben. Vielleicht wollen sie aber auch nur deswegen helfen, weil dies

möglicherweise einen Sekundärgewinn verspricht. Das erotische Objekt
kann es wert sein, eine gute Tat zu setzen, also seinerseits ein Opfer
(sacrificium) zu vollbringen. Doch eine Hermeneutik des Verdachts hat
sich längst über die Szene gebreitet. Und plötzlich bricht die Dynamik,
es wird die Täuschung durchschaut und die Situation mit neuen Bedeutungen

aufgeladen. Das Zeichen „Notsituation", repräsentiert durch die

am Auto hantierende Frau, wird mit dem Zeichen „Hilfeleistung" (zwei
Männer) verknüpft, aber im nächsten Augenblick mit dem Zeichen
„Gefahr" verbunden — und dadurch ersetzt. Denn die Gefahr lauert nur dort,
wo sie mit falschen Referenzen ausgestattet ist. Die klassische Sémiologie

der Notlage (Notsituation - Hilfe — Wiederherstellung) wird durch
die neue, kapitalistisch geformte Sémiologie „Notsituation" — „Hilfe"
(ersetzt durch „Gefahr") — „Wiederherstellung: Toyota" abgelöst.

Es wird dem Zuschauer bzw. der Zuschauerin nicht verborgen bleiben,

dass zwischen dem vermeintlichen Opfer und den vermeintlichen
Helfern ein deutliches Gefalle besteht; der einen Frau in Not stehen zwei
Männer mit Handlungsalternativen gegenüber. Ohnmacht gegen Macht.
Dabei rekurriert der Spot auf durchaus vorhandene innere Realitäten,
weil sich Hilfsbedürftige ja oft als „gefährlich", d.h. als anhänglich,
aussaugend und fordernd erweisen. Die Bedürftigkeit wird negativ besetzt:
Wer in Not gerät, hat entweder etwas falsch gemacht, oder er benützt sie

zu seinen eigenen, moralisch fragwürdigen Zwecken. Erlösung und
Befreiung schafft das kaufbare Objekt. Ein Corolla hat eben keine Panne.

Eine erfolgte Hilfestellung würde die herrschende, kapitalistische
Warenökonomie unterminieren, weil sie eine Alternative zur Macht der
Warenwelt zumindest andeuten würde: Man gibt, ohne eine komple-



548 Alois Halbmayr

mentäre Gegengabe zu erwarten.90 Aus Notlage hilft, wer eben kann —

unabhängig davon, warum man in eine missliche Lage geraten ist. Ein
solches Verhalten würde die Gegenökonomie aktivieren, die Ökonomie
der Verschwendung und des Geschenks. Sie ist auch jenes Modell, die
den Machtzugriffen auf das Subjekt und die Freiheit wehrt. Sie lebt von
den wenn auch noch so marginalisierten und überformten Refugien der
Selbstbestimmung und unzerstörbaren Identität. Weil diese subjektorientierte

Ökonomie die mediatisierten Tauschverhältnisse aufhebt, wird das

Opfer negativ besetzt, die Hilfsbedürftigkeit problematisiert und auf ihre
gegenökonomische Kraft zugegriffen. So oszilliert der Spot dauernd
zwischen der Schönheit der Hilfe und der Hässlichkeit des Motivs. Kein
Gefühl des Mitleids, keine Form des Anstands und kein Akt der
Solidarität ist davor gefeit, den kapitalisierten Bedürfnissen des Marktes
ausgeliefert zu werden. Die Ware macht es eben möglich: „Der neue
Toyota Corolla. Nichts ist unmöglich. Toyota." Nicht eine kommunikative

Rationalität, Rücksichtnahme und Hilfestellung, sondern der Kauf
des richtigen Produktes bewahrt vor Ungemach. Nicht unbedingt ein
Hoffnungszeichen, weil sich darin die fortschreitende Ökonomisierung
unseres Bewusstseins bereits widerspiegelt, aber vielleicht eine
Ermutigung, die Debatte um den Menschen mit Heftigkeit und Engagement
zu führen.

Eine Theologische Anthropologie, die sich den ganz konkreten,
alltäglichen Problemen stellt und den Zeichen der Zeit verpflichtet fühlt,
stellt die Fragen nach dem Ausgeschlossenen und Abgedunkelten, bricht
die Reduktionismen auf und bringt alternative Perspektiven sowie
Modelle in Theorie und Praxis ein. Sie interessiert sich für die kleinen und
unscheinbaren Refugien innerhalb einer ökonomisierten und
durchrationalisierten Konsumwelt, sie entdeckt jene versteckten Orte, in denen
die Gegenökonomie des Geschenks und der Zwecklosigkeit symbolhaft
aktualisiert und vollzogen wird. Sie stärkt und ermutigt diese Versuche,
damit diese nicht in sich selbst zufrieden verharren, sondern als Salz der
Erde nach außen wirken und das Erbe der biblischen Überlieferung
weiter tragen. Dass der Mensch als Geschöpf und Ebenbild Gottes um
seiner selbst willen da ist und seine Funktionalisierung eine der größten
strukturellen und individuellen Sünden darstellt, das lässt sich ein Stück
weit in eine säkulare Sprache übersetzen und verständlich machen. Ohne
diese Transformationsleistung bleibt die Theologische Anthropologie ein
Diskurs, der viel von seinem Potential verschenkt. Doch restlos wird
und kann diese Übersetzung in eine rettende Formulierung nicht gelin-

90 Vgl. DERRIDA, Jacques: Falschgeld. Zeit gehen 1. München: Fink 1993; BATAILLE,
Georges: Die Auflehung der Ökonomie. 2. Aufl. München: Matthes & Seitz 1985.



Welcher Mensch? 549

gen, sonst würde sich das Theologische selbst aufheben. Aber diese
Reste des Unübersetzbaren und Vordenklichen sind es, die eine Theologische

Anthropologie unersetzlich machen und sie antreiben, in den
aktuellen Debatten um den Menschen das Ihre einzubringen, so befremdlich

und ungewohnt dies vielleicht auch sein mag.

Abstract
Based on Michel Foucault's and Giorgio Agamben's critiâsm offreedom, this article

tries to designate some of the challenges theological anthropology is facing today. It
shorn that the classical modern philosophical anthropologies presuppose a concept of
freedom which plays a key role in the theological tradition, but which has lost its

plausibility and sustainability due to the faults of the 20th century. However, by

applying a negative anthropology, the central statements of biblical anthropology can

be mediated and the issue of their critical potential can be raised within a

contemporary post-modern discourse on freedom.


	Welcher Mensch? : Einige Herausforderungen gegenwärtiger Theologischer Anthropologie

