
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Funktion und Begründung von Menschenrechten in Martha Nussbaums
capabilities approach : eine kritische Bestandsaufnahme

Autor: Müller, Jörn

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760660

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760660
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jörn Müller

Funktion und Begründung von
Menschenrechten in Martha Nussbaums

capabilities approach

Eine kritische Bestandsaufnahme

Unter den gegenwärtig virulenten moralphilosophischen Theorien des

guten Lebens nimmt Martha Nussbaums Fähigkeitenansatz (capabilities

approach) eine prominente Stellung ein: Kaum ein anderes Konzept
vereinigt ethische Grundsatzüberlegungen in so konsequenter Weise mit
einem politischen Anliegen. Ihr Ansatz geht von der Prämisse aus, daß es

das Ziel politischer Planung ist, „für jeden Bürger des Staates die

Voraussetzungen zu schaffen, die es ihm ermöglichen, ein gutes menschliches

Leben zu wählen und zu führen."1 Um dieser Aufgabe gerecht zu
werden, bedarf es somit einer Reflexion über das gute menschliche
Leben: Den konkreten politischen Überlegungen ist also notwendig eine
ethische Theorie vorgeschaltet.2 Diese Vorgehensweise erinnert deutlich
an die aristotelischen Pragmatien (Nikomachische Ethik und Politik), in
denen die Ethik als ein Teil der Politik verstanden wird, der Ethik jedoch
eine grundlegende Funktion für das Gesamtprojekt zukommt, indem sie

in einem ersten Schritt das gelingende menschliche Leben (eudaimonia) im
Umriß zu bestimmen hat. Auf der Basis dieser Überlegungen hat Nuss-
baum Ansätze zu einem politischen Ordnungsentwurf entwickelt, den sie

selbst mit dem Terminus „aristotelische Sozialdemokratie" gekennzeichnet
hat.3 Dieser dezidierte ethische und politische Neo-Aristotelismus

1 NUSSBAUM, Martha: Gerechtigkeit oder Das gute Gehen. Hg. v. H. Pauer-Studer. Frankfurt

a.M.: Suhrkamp 1999 [ab hier mit dem Kürzel „GgL" zitiert], 86.
2 Vgl. GgL, 87: „Die Aufgabe des Staates kann aber nicht unabhängig von einer

substantiellen Konzeption des menschbch Guten und losgelöst von der Frage verstanden
werden, was es bedeutet, wahrhaft menschlich zu leben und zu handeln. Zu dieser
Konzeption gelangt man durch eine bestimmte Art ethischer Untersuchung." Vgl. GgL, 91:

„Die distributive Aufgabe muß auf einer umfassenden Konzeption des menschlichen
Guten und der guten menschüchen Lebensführung beruhen."

3 Vgl. NUSSBAUM, Martha: Aristotelian Social Democracy. In: DOUGLASS, R.B. / MARA,
G.M. / RICHARDSON, H.S. (Eds.): Uberalism and the Good. New York/London: Routledge
1990, 203—252. Daß Nussbaum diesem Konzept mutatis mutandis bis heute treu
geblieben ist, zeigen ihre jüngsten Ausführungen zur Thematik: Aristotelische
Sozialdemokratie. Die Verteidigung universaler Werte in einerpluralistischen Welt. In: NIDA-RÜMELIN, J.



Funktion und Begründung von Menschenrechten 493

mit seiner Fokussierung auf einen substantiellen Begriff des Guten hat
ihr nun immer wieder den Vorwurf eingetragen, letztlich doch auf einen
moderne und liberale Vorstellungen negierenden moralischen Perfektionismus

zu verfallen, der den Raum der individuellen Suche nach dem
Guten unzulässig einenge und im politischen Sektor paternalistische
Konsequenzen nach sich ziehe.4 Der primäre Rekurs auf den Begriff des

Menschen bzw. der menschlichen Natur (statt auf den der Person) und
auf das Konzept des Guten (statt auf das Rechte bzw. Gerechte) würde
auch prima facie vermuten lassen, daß sie in einen Widerspruch zum
modernen Liberalismus gerät. Nussbaum selbst sieht hingegen ihren
Fähigkeitenansatz als ein mit der liberalen Tradition Rawls'scher Ausprägung

durchaus vereinbares Modell, in dem eine erfolgreiche Integration
des Guten und des Rechten angestrebt werde.5

Ziel meiner Ausführungen ist es, diesen Anspruch in Form eines
Testfalls bzw. einer Nagelprobe kritisch zu prüfen, nämlich im Hinblick
auf das Verhältnis von Fähigkeiten und Menschenrechten. Schon 1985
hatte Bernard Wilhams im Hinblick auf die Cambridger Tanner lectures

von Amartya Sen die Forderung formuliert, das Verhältnis von Fähigkeiten

und Rechten näher zu beleuchten.6 Insofern Rechte, und a fortiori
Menschenrechte, bei aller Umstrittenheit des zugrunde hegenden
Begriffsgehalts als konstitutives Moment hberaler Vorstellungen gelten

/ THIERSE, W. (Hgg.): Martha C. Nussbaum. Für eine aristotelische Sozialdemokratie. Essen:
Klartext Verlag 2002, 17-40.

4 Kritik an Nussbaums perfektionistischer Aristoteles-Auslegung findet sich zuerst
bei CHARLES, David: Perfectionism in Aristotle's Political Theory: Reply to Martha Nussbaum. In:
Oxford Studies in Ancient Philosophy, suppl. vol. 1, 1988, 185—206. Der Paternalismus-Vor-
wurf ist gegen ihr Konzept recht häufig erhoben worden; vgl. z.B. SCHERER, Christiane:
Das menschliche und das gute menschliche Leben. In: DZP 41 (1993) 905-920, hier 914—917,
sowie GUTSCHKER, Thomas: Aristotelische Diskurse. Aristoteles in derpolitischen Philosophie des

20. Jahrhunderts. Stuttgart/Weimar: J.B. Metzler 2002, 452—456.
5 Nussbaum betont bei aller an Rawls geübten Kritik zunehmend die Kompatibilität

und Komplementarität ihres Ansatzes mit seinem Konzept; letztlich sieht sie sich selbst
als Vertreterin einer liberalen Konzeption. Zur Rechtfertigung dieses Anspruchs und zur
Zurückweisung des Vorwurfs einer anti-liberalen Haltung vgl. exemplarisch NUSSBAUM,
Martha: The Good as Discipline, the Good as Freedom. In: CROCKER, D.A. / LINDEN, T.
(Eds.): Ethics of Consumption: The Good Ufe, Justice and Global Stewardship. Lanham: Rowman
and Littlefield 1997, 312-341 [= GDGFJ.

6 Vgl. WILLIAMS, Bernard: The Standard of Diving: Interests and Capabilities. In:
HAWTHORN, G. (Hg.): The Standard of Living. Cambridge: CUP 1987, 94—102, hier 100: „I am
not very happy myself with takings rights as the starting point. The notion of a basic
human right seems to me obscure enough, and I would rather come at it from the
perspective of basic human capabilities. I would prefer capabilities to do the work, and if
we are going to have a language or rhetoric of rights, to have it delivered from them,
rather than the other way round. But I think that there remains an unsolved problem:
how we should see the relations between these concepts."



494 Jörn Müller

können, handelt es sich um eine regelrechte „Gretchenfrage" für das

generelle Verhältnis von neoaristotelischen Autoren zum Liberalismus:
Man denke nur daran, daß Alasdair Mclntyre die Überzeugung von der
Existenz und Gültigkeit der Menschenrechte despektierlich mit dem
Glauben an Einhörner und Hexen auf eine Stufe gestellt hat.7 Die
Beantwortung dieser Gretchenfrage durch Nussbaum wird in folgenden
Schritten in unternommen:

(1) Darstellung zentraler Momente des Fähigkeitenansatzes, unter
besonderer Betonung des Konzepts der capabilities und der von Nussbaum
entwickelten Fähigkeitenliste,

(2) Rekonstruktion der zentralen Ausführungen von Nussbaum zu
Menschenrechten bzw. zum Verhältnis von Fähigkeiten und Menschenrechten,

(3) Problematisierung und Bewertung der Verknüpfung von
Menschenrechten und Fähigkeitenansatz, gerade im Hinblick auf Nussbaums
Verhältnis zum Liberalismus.

Den Abschluß bilden einige Überlegungen, wie man die
begründungstheoretischen Probleme für Menschenrechte im Fähigkeitenansatz
in Anknüpfung an Ernst Tugendhat überwinden könnte (4).

1. Grund^üge des Fähigkeitenansatzes

Ausgangspunkt des Nussbaum'schen Ansatzes ist eine anthropologische
Reflexion: Um das gute menschliche Leben zu erfassen, bedarf es einer
Klärung dessen, was es heißt, ein Mensch zu sein. Nussbaums Zugang
zum Begriff der menschlichen Natur ist nun keineswegs szientistisch-
deskriptiv, sondern stellt den Versuch dar, auf der Basis menschlicher
Selbstauslegungen in Philosophie und Literatur transkulturell geteilte
Auffassungen über die Bedingungen des Menschseins zu fixieren.8 Die
auf diese Weise ermittelte Anthropologie ist somit von Anfang an eva-
luativ geprägt. Als fundamentale Erfahrungsbereiche menschlicher Existenz,

welche die Grundstruktur der menschlichen Lebensform umschreiben,9

nennt sie u.a.: Sterblichkeit, Körperlichkeit, kognitive Fähigkeiten
(Wahrnehmen, Vorstellen, Denken), Freude und Schmerz, praktische

7 Vgl. MACiNTYRE, Alasdair: After Virtue. A Study in Moral Theory. London: Duckworth

21985, 69.
8 Zur normativen Bedeutung und inhaltlichen Ausgestaltung des Begriffs der

menschlichen Natur bei Nussbaum vgl. MÜLLER, Jörn: Das normative Verständnis der

menschlichen Natur hei Martha C. Nussbaum. In: PhJ 110 (2003) 311—329.
9 Zur Verknüpfung dieser Erfahrungsbereiche mit der aristotelischen Tugendlehre

vgl. GgL, 230-234.



Funktion und Begründung von Menschenrechten 495

Vernunft, Soziabilität, Humor und Spiel, starkes Getrenntsein.10 Auf
einer korrespondierenden zweiten Ebene werden für jede einzelne dieser
konstitutiven Bedingungen des Menschseins grundlegende Fähigkeiten
(capabilities) bestimmt, über die ein Mensch verfügen muß, um in diesen

Erfahrungsbereichen jeweils ein gutes Leben führen zu können: So
entsteht die Fähigkeitenliste, die eine „starke vage Konzeption des Guten"11
darstellt. Die Fähigkeiten werden von Nussbaum weitgehend verstanden
als einem individuellen Träger inhärierende Eigenschaften, deren
Realisierung bzw. Aktualisierung in Form von Tätigkeiten (functionings) mit
einem guten menschlichen Leben identisch ist.

Nussbaum unterscheidet drei Stufen von Fähigkeiten:
(a) G(rund)-Fähigkeiten (basic capabilities)-. Dabei handelt es sich um

angeborene Anlagen bzw. Entwicklungspotenziale, die durch angemessene

Schulung und Erziehung sowie durch geeignete äußere Ressourcen
zur Entfaltung gebracht werden können. Ihr Vorhegen ist Grundlage
und Voraussetzung für die beiden weiteren Fähigkeitsstufen, sie sind

sozusagen Fähigkeiten zum Erwerb von Fähigkeiten:

„Ein Mensch besitzt die G-Fähigkeit, die Tätigkeit A auszuüben, dann und
nur dann, wenn dieser Mensch eine individuelle Konstitution hat, die so
beschaffen ist, daß er nach der angemessenen Ausbildung, dem angemessenen

Zeitraum und anderen notwendigen instrumenteilen Bedingungen
die Tätigkeit A ausführen kann."12

(b) I(nterne)-Fähigkeiten (internal capabilities): „Ein Mensch hat zum
Zeitpunkt t dann und nur dann die I-Fähigkeit, die Tätigkeit A auszu-

10 Nussbaum hat ihre Fähigkeitenliste getreu dem von ihr postulierten Entwurfscharakter

immer wieder überarbeitet, wobei die von Anfang an vertretenen Grundkonzepte

zunehmend detaillierter ausgearbeitet worden sind; für die erste Version der
Fähigkeitenliste vgl. GgL, 49—58 und 190—202, sowie für eine neuere Fassung: Women and
Human Development. The Capabilities Approach, Cambridge: CUP 2001 [ab hier: „WHD"],
70-86. In den neueren Fassungen wird die Zweistufigkeit der früheren Listen mit ihrer
Unterscheidung von Ebene A (Angabe der konstitutiven Bedingungen des Menschseins
bzw. der Grundstruktur der menschlichen Lebensform) und B (Spezifizierung der den
Bereichen von A zugeordneten menschlichen Grundfähigkeiten) zugunsten einer einzigen

Auflistung von central human capabilities aufgegeben. Zu dieser Entwicklung vgl. BRU-
KAMP, Kirsten: Clements of Eudaimonia: Capabilities and Functionings. In: KALLHOFF, A.
(Hg.): Martha C. Nussbaum: Ethics and Political Philosophy. Eecture and Colloquium in Münster
2000. Münster: LIT 2001, 93-103.

11 Vgl. hierzu GgL, 28 sowie 45-49, wo sich auch eine der bei Nussbaum häufig
anzutreffenden Kontrastierungen mit Rawls und seiner „schwachen Theorie des Guten"
findet.

12 GgL, 109.



496 Jörn Müller

üben, wenn dieser Mensch zum Zeitpunkt t so ausgestattet ist, daß er
unter den geeigneten Umständen eine Handlung A wählen kann."13

I-Fähigkeiten bezeichnen also entwickelte innere Handlungsdispositionen

bzw. Vermögen körperlicher, geistiger oder charakterlicher Art,
deren Realisierung bei förderlichen äußeren Umständen möglich ist.

(c) K(ombinierte)-Fähigkeiten (combined capabilities; früher: external
capabilities)-. Dabei handelt es sich um I-Fähigkeiten im Verbund mit geeigneten

äußeren Umständen, etwa den zur Ausübung bestimmter Fähigkeiten

erforderlichen materiellen Ressourcen: Die K-Fähigkeit, Klavier zu
spielen, setzt neben der erlernten I-Fähigkeit der Beherrschung des

Instruments zusätzlich die Verfügbarkeit eines intakten Klaviers voraus.14

In der aktuellsten Fassung der Fähigkeitenliste, die sich im Anhang zu
diesem Text findet, handelt es sich nach Nussbaum um K-Fähigkeiten.

Welche Funktion teilt Nussbaum nun dieser Liste zu? Lag der Akzent
in früheren Arbeiten generell darauf, daß die Liste spezifiziert, welche
Fähigkeiten als Voraussetzungen für ein wirklich gutes menschliches
Leben vorliegen müssen15 (wodurch das Projekt in die Nähe perfektionis-
tischer Moralvorstellungen gerückt wurde), charakterisiert Nussbaum sie

in jüngster Zeit immer dezidierter als Kern einer politischen Konzeption:
Die Liste bezeichne, wie sich Nussbaum in Anlehnung an die Rawls'sche
Formulierung der primary goods ausdrückt, zentrale menschliche Güter,
die jeder Mensch wolle, unabhängig davon, welche anderen Ziele er
sonst noch verfolge.16 Insofern Nussbaum den Staat als die primäre
Instanz sieht, die ihre Bürger (u.a. durch ein entsprechendes Erziehungsund

Bildungswesen) zur Ausbildung von I-Fähigkeiten zu bringen und
diese durch Einrichtung geeigneter Umstände (z.B. durch eine
angemessene Güterverteilung) in den Status von K-Fähigkeiten zu versetzen
hat, wird hieraus eine normative politische Leitvorstellung: Die Qualität

13 GgL, 103.
14 Zu dieser begrifflichen Bestimmung der internen und externen bzw. kombinierten

Fähigkeiten vgl. GgL, 63.
15 Die Tendenz geht hierbei sogar in Richtung der Aussage, „daß bei einem Leben,

dem eine dieser Fähigkeiten fehlt ernsthaft bezweifelt werden kann, ob es ein wirklich
menschliches ist" (GgL, 58) bzw. „daß ein Leben ohne diese Fähigkeiten zu verarmt und
verkümmert wäre, um überhaupt ein menschliches zu sein." (GgL, 196) Dies wirft einige
ernsthafte Probleme hinsichtlich des Status bestimmter Gruppen von Behinderten in
Nussbaums Ansatz auf; vgl. hierzu MÜLLER, Jörn: Menschenrechte und Behinderung in Martha
Nussbaums FähigkeitensatIn: KODALLE, K.—M. (Hg.): Homo Perfectus? Behinderung und
menschliche Existenz (Kritisches Jahrbuch der Philosophie: Beiheft 5), Jena: Königshausen
& Neumann 2004, 29—41. In neueren Arbeiten formuliert sie etwas vorsichtiger: „a life
that lacks any one of these capabilities, no matter what else it has, will fall short of being
a good human life." (Sex and Soda!Justice, Oxford: OUP 1999 [= SSJ], 42, Hervorh. J.M.)

16 Vgl. zu dieser Annäherung der Fähigkeiten an die primary goods-. WHD, 74f. und 88f.



Funktion und Begründung von Menschenrechten 497

staatlicher Ordnungsmodelle läßt sich daran messen, inwieweit sie ihren
Bürgern durch die Schaffung von K-Fähigkeiten in den genannten
Bereichen die Überschreitung der Schwelle zum guten Leben ermöglichen.
Die Fähigkeitenliste steckt somit auch einen normativen politischen
Zielrahmen ab, den Nussbaum sukzessiv realisiert sehen möchte: Auf nationaler

Ebene durch verfassungsrechtliche Garantien der Grundlagen aller
in ihr verzeichneten Fähigkeiten; auf internationalem Terrain durch die

Etablierung eines overlapping consensus hinsichdich der Liste als Richtlinie
für Entwicklungspolitik oder als kritische Instanz gegenüber nationalen
bzw. lokalen politischen und sozialen Ordnungsarrangements.17 Mit
diesem Verständnis der Fähigkeitenliste zeichnet sich schon eine deutliche
funktionale Nähe zu den Menschenrechten ab, die ebenfalls häufig als

moralische Ansprüche gegenüber sozialen bzw. staadichen Institutionen
konzeptualisiert werden: Die Menschenrechte figurieren dann als
„Legitimations- und Kritikinstanz für staatliches Handeln"18, und nationale
bzw. globale Institutionensysteme werden „im Hinblick auf ihren relativen

Beitrag zur Erfüllung der Menschenrechte"19 bewertet.

2. Fähigkeiten und Menschenrechte

Nussbaums Einsicht in eine mögliche Verbindung von Fähigkeiten und
Grund- bzw. Menschenrechten ist in ihren frühen Arbeiten eher
angedeutet als ausgeführt, wie das Beispiel ihres Aufsatzes zur aristotelischen
Sozialdemokratie von 1990 zeigt. Am ehesten wird die Notwendigkeit
des rechtlichen Schutzes von individuellen Freiräumen im Hinblick auf
die Fähigkeit des starken Getrenntseins gesehen, also „die Fähigkeit, sein

eigenes Leben in seiner eigenen Umgebung und seinem eigenen Kontext
zu leben"20, und zwar als ein von allen anderen Menschen unterschiedenes

Individuum:

„Die Konzeption braucht einen Katalog von Grundrechten, um den
Begriff des starken Getrenntseins näher zu definieren. Aber wir sollten
ausdrücklich darauf hinweisen, daß diese Rechte nicht als der natürliche und
mehr oder weniger apriorische Ausgangspunkt für das politische Denken
aufgefaßt werden. [...] Ihre Berechtigung ergibt sich aus der Rolle, die sie

17 Zu diesen politischen Perspektiven vgl. WHD, 104f.
18 HUBER, Wolfgang: Art. „Menschenrechte/Menschenwürde". In: TRE 22 (1992) 577—

602, hier 599.
19 POGGE, Thomas: Menschenrechte als moralische Ansprüche an globale Institutionen. In:

GOSEPATH, St. / LOHMANN, G. (Hgg.): Philosophie der Menschenrechte. Frankfurt a.M.:

Suhrkamp 1998, 378-400, hier 379.
20 GgL, 58.



498 Jörn Müller

beim Schutz einer Lebensweise spielen, die die Bürger übereinstimmend
als gut für sie als Menschen einschätzen."21

Damit wird nicht nur die absolute Priorität des Guten betont, sondern
den Grundrechten ein lediglich subsidiär-instrumenteller Charakter im
Hinblick auf den Schutz einer einzigen Fähigkeit eingeräumt. Offensichtlich

sah Nussbaum zu diesem Zeitpunkt das liberale Moment ihrer
Konzeption hinreichend dadurch gewährleistet, daß die Wahl, welche seiner

Fähigkeiten der erwachsene Bürger aktivieren möchte, ihm selbst
überlassen bleibt: Niemand wird zu einer tätigen Verwirklichung (functioning
genötigt, so daß zumindest prima facie eine nicht-interventionistische
Haltung gegenüber der individuellen Entscheidungsfreiheit gewahrt
bleibt.22 Diese bloß instrumenteile Rolle der Grundrechte zum Schutz
des guten Lebens gegen externe Intervention übersieht jedoch, daß

Grund- und Menschenrechte nicht bloß im Sinne negativer Freiheit (als
Freiheit von etwas), sondern auch als positive Freiheit (als Freiheit zu
etwas) verstanden werden können.23 Allerdings vermutete Nussbaum
schon 1990, daß eine Weiterentwicklung der Erkenntnisse zur
Entscheidungsfreiheit und zum starken Getrenntsein zur Aufstellung eines Katalogs

von menschlichen Grundrechten führen könnte.24 Vorläufig konstatierte

sie jedoch, daß der Ansatz „das Ziel hat, die Menschen zu einer

guten Lebensführung zu befähigen, anstatt natürliche Rechte zu
schützen",25 und stellte damit einen organischen Zusammenhang von Fähigkeiten

und Rechten tendenziell in Abrede.
Nicht nur ihre zunehmende Auseinandersetzung mit John Rawls,

sondern auch ihr wachsendes Interesse an feministischen Fragestellungen
haben mittlerweile zu einer Revision von Nussbaums Haltung in

puncto Grund- bzw. Menschenrechte geführt. Gerade die Erfahrungen
mit der massiven Diskriminierung von Frauen in Entwicklungsländern
haben sie offensichtlich dazu veranlaßt, sich verstärkt Gedanken darüber
zu machen, welche elementaren Rechte durch den erforderten Erwerb,

21 GgL, 79.
22 Vgl. GgL, 40£: „Die Konzeption zielt nicht direkt darauf ab, Menschen dazu zu

bringen, auf eine ganz bestimmte Weise zu funktionieren. Sie zielt vielmehr darauf ab,
Menschen hervorzubringen, die zu bestimmten Tätigkeiten befähigt sind und die sowohl
die Ausbildung als auch die Ressourcen haben, um diese Tätigkeiten auszuüben, falls sie

dies wünschen. Die Entscheidung ist ihnen überlassen. [...] Die Regierung fördert
Fähigkeiten und überläßt den Rest den Bürgern selbst." (Hervorh. v. Nussbaum).

23 Vgl. zu dieser Unterscheidung TUGENDHAT, Ernst: Die Kontroverse um die

Menschenrechte. In: GOSEPATH, St. / LOHMANN, G. (Hgg.): Philosophie der Menschenrechte.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998, 48-61, hier 54f.
24 Vgl. GgL, 80.
25 GgL, 69.



Funktion und Begründung von Menschenrechten 499

die Erhaltung und die Ausübung der einzelnen Fähigkeiten involviert
sind. Dadurch haben in die neueren Formulierungen der Fähigkeitenliste
vermehrt Rechte Eingang gefunden, die sich auch nicht auf den Bereich
des starken Getrenntseins beschränken. Dabei sind die Rechte nicht
spiegelbildlich einer einzelnen Fähigkeit zugeordnet, sondern ein und
dasselbe Recht kann unter verschiedener Akzentsetzung bei mehreren
Fähigkeiten involviert sein. Die genaue Zuordnung von Fähigkeiten und
Rechten ist der im Anhang abgedruckten Liste zu entnehmen.

Dies sind deudiche Zeichen dafür, daß die language of rights seit dem
Ende der 90er Jahre eine zunehmend prominentere Rolle in Nussbaums
Ansatz bekleidet. Dies indiziert einen intensivierten konzeptuellen
Zusammenhang von Fähigkeiten und Menschenrechten.26

Nussbaums Überlegungen gehen dabei von folgenden Unterscheidungen

aus: Man kann den Menschenrechtsbegriff grundlegend in
zweifacher Weise ausdeuten, nämlich entweder als vorpositives, moralisches
Recht oder als kodifizierten juridischen Rechtsanspruch. Während Nuss-
baum die erste Auslegung mit ihren G-Fähigkeiten in Verbindung bringt
(wie gleich noch darzustellen sein wird), verknüpft sie die juridische
Deutung der Menschenrechte mit den K-Fähigkeiten. In dieser zweiten
Fassung weist der Rechtsanspruch ihrer Auffassung zufolge noch einmal
in sich zwei Ebenen auf, die man schlagwortartig als de iure- und de facto-
Ebene bezeichnen könnte. Auf der de iure-Ebene bezeichnet er den
juridisch fixierten Anspri^h eines Individuums A auf X, der aber durch
äußere Hindernisse effektiv blockiert sein kann. Hiervon unterscheidet
Nussbaum ein de/arfo-Verständnis, das dann erfüllt ist, wenn der
Normadressat in Form des Staates diesen Rechtsanspruch nicht nur im Wortlaut

anerkennt, sondern auch aktiv zu seiner Realisierung beiträgt. Auf
dieser zweiten Ebene sieht Nussbaum eine Äquivalenzbeziehung
zwischen K-Fähigkeiten und Rechten, da beide als Zielkoordinaten öffentlicher

bzw. staatlicher Planung erscheinen:27 Sie sprechen Maßnahmen

an, die der Staat oder die Gesellschaft zur Unterstützung und Ermöglichung

der Ausbildung, des Erhalts sowie der faktischen Ausübung von
grundlegenden menschlichen Fähigkeiten zu ergreifen hat. Damit ist das

frühere, auf die Sicherung negativer Freiheit beschränkte Verständnis
von Rechten in Nussbaums Fähigkeitenansatz gesprengt: Rechte
verhelfen dem Individuum zu positiven Freiheitsdimensionen. Man könnte

26 Vgl. für die folgende Darstellung die grundlegenden Ausführungen von Nussbaum
in WHD, 96—101, sowie: Capabilities and Human Rights. In: Fordham Law Review 66

(1997) 273-300 [= CHR].
27 Vgl. CHR, 293: „It is in this sense that capabilities and rights should be seen as

equivalent: For I have said, combined capabilities are the goals of public planning."



500 Jörn Müller

sagen, daß hierdurch erstmals im Fähigkeitenansatz nicht nur die liberalen

Freiheitsrechte (status negativus), sondern auch die politischen
Partizipationsrechte (status activus) und die sozialen Leistungsrechte (status positivus)

akzentuiert zum Tragen kommen.28 Dies findet seinen Ausdruck
nicht zuletzt darin, daß Rechte mit den verschiedenen Formen von
Fähigkeiten in Verbindung gebracht werden. In diesem Sinne formuliert
Nussbaum:

„There are some areas in which the best way of thinking about rights is to
see them as, what I have called, combined capabilities to function in
various ways. The right to political participation, the right to religious free
exercise, the freedom of speech, the freedom to seek employment outside
the home, and the freedom from unwarranted search and seizure are all
best thought of as human capacities to function in ways that we then go
on to specify."29

K-Fähigkeiten und Menschenrechte stehen in einem Verhältnis wechselseitiger

Illumination bzw. Explikation: Die Rechte spezifizieren
Voraussetzungen zur Sicherung des Fähigkeitenraumes und stellen somit
normative Schlußfolgerungen aus dem capability-Gedanken dar; umgekehrt
verdeutlichen die Fähigkeiten, welche Implikationen mit der faktischen
Garantie von Rechten verbunden sind.30 Nach Nussbaum konvergieren
also die zentralen menschlichen Fähigkeiten und die Menschenrechte
(und somit auch die Fähigkeitenliste und die Menschenrechtskataloge)
im Hinblick auf ihren normativen Grundgehalt: Sie bezeichnen jeweils
ein vollständiges System von Freiheiten (total system of liberties) ,31

Daneben reklamiert sie nun auch noch einen begründungstheoretischen

Zusammenhang zwischen Menschenrechten und G-Fähigkeiten.
Die grundlegende moralische Normativität der Menschenrechte ist
traditionell mit dem Gedanken verbunden, daß es sich um besonders dringliche

und gerechtfertigte Ansprüche handelt, die jeder Mensch qua
Menschsein in gleichem Maße, d.h. in vollkommener Absehung von
sonstigen Umständen besitzt. Den tieferen Sinn der Anerkennung von
Menschenrechten lokalisiert Nussbaum nun in deren Charakter als

Grundbedürfnisse, über die jedes menschliche Individuum verfügt. Hier

28 Zur Unterscheidung dieser drei Status, die ursprünglich auf Georg Jellinek zurückgeht,

vgl. exemplarisch LOHMANN, Georg: Menschenrechte 3wischen Moral und Recht. In:
DERS. / GOSEPATH, St. (Hgg.): Philosophie der Menschenrechte. Frankfurt a.M.: Suhrkamp
1998, 62-95, hier 64.

29 CHR, 292f.
30 Vgl. CHR, 294: „In short, thinking in terms of capabilities gives us a benchmark in

thinking about what it is really to secure a right to someone."
31 Vgl. CHR, 300, und SSJ, 102f.



Funktion und Begründung von Menschenrechten 501

sieht sie einen Konnex mit den G-Fähigkeiten, die ebenfalls als

grundlegende „Bedürfnisse nach Tätigkeiten" (needs for functioning2 beschrieben

werden können, die zwar noch einer weiteren Entwicklung bedürfen
(in Gestalt der Transformation in I- bzw. K-Fähigkeiten), aber über die

jeder Mensch als Mensch in unentwickeltem Zustand verfügt. In Nuss-
baums Worten:

„Human rights used in this sense lie very close to what I have called ,basic
capabilities', since typically human rights are thought to derive from some
actual feature of human persons, some untrained power in them that
demands or calls for support from the world."33

Die Begründung dafür, dass jemand über ein natürliches Recht verfügt,
liegt dann in dem Verweis auf eine solche naturale Vorgegebenheit, die

jedoch noch einer weiteren Entwicklung bedarf. Dieser normative
Gehalt der G-Fähigkeiten, der sozusagen im Menschenrechtsgedanken
aufgehoben ist,34 kann bei Nussbaum seit ihren frühesten Arbeiten nachgewiesen

werden: G-Fähigkeiten implizieren einen moralischen Anspruch
darauf, entwickelt zu werden.35

Neben dieser fähigkeitenbasierten Begründungsfigur für die Anerkennung

von Menschenrechten findet sich jedoch noch eine weitere, die v.a.
seit Mitte der 90er Jahre von Nussbaum immer stärker in den Vordergrund

gestellt wird. Als Hintergrund hierfür ist eine partielle Abkehr von
Aristoteles und eine intensivierte Hinwendung zur Stoa bzw. zu Kant
namhaft zu machen: Bei letzteren findet sie den Gedanken einer jedem
Menschen unabhängig von Nationalität und gesellschaftlichem Status
zukommenden Würde, die ihre Anerkennung als mit jedem anderen
Menschen gleichwertiges moralisches Subjekt mit entsprechenden Rechten
umfasst.36 Die Menschenrechte werden also mit der universellen
Menschenwürde begründet, eine Argumentations figur, die in deutlichem

32 Vgl. GgL, 112.
33 CHR, 293.
34 Vgl. CHR, 296: „So, appealing to rights communicates more than appealing to

basic capabilities: it says what normative conclusions we draw from the fact of the basic

capabilities."
35 Vgl. hierzu GgL, 110: „Ist das Vorhandensein der G-Fähigkeit bzw. der G-Fähigkeiten

sowohl hinreichend als auch notwendig, um das Interesse des Gesetzgebers auf
sich zu ziehen? Ich neige dazu, dies zu bejahen. Wir können kein anderes positives Kriterium

finden, das dafür so geeignet wäre." Nussbaum betont, daß es sich bei diesem
Anspruch der Fähigkeiten auf Entwicklung und tätige Verwirklichung nicht primär um eine

metaphysische Konzeption, sondern vor allem „um einen grundlegenden und
weitverbreiteten empirischen Gedanken handelt, der an vielen Orten und zu vielen Zeiten unseren

täglichen Praktiken und Urteilen zugrunde liegt" (GgL, 206).
36 Vgl. hierzu SSJ, 23f.



502 Jörn Müller

Kontrast zur aristotelischen Abwertung von Frauen und Sklaven steht.
Diese Menschenwürde wird nun von Nussbaum primär mit der Fähigkeit
des Menschen in Verbindung gebracht, sein eigenes Leben rational und
planvoll gestalten zu können, also source of agency zu sein.37 Hier greift
Nussbaum in vielerlei Hinsicht Kantisches Gedankengut auf: Diese Dig-
nität des Menschen als autonom seine Zwecke wählendes Wesen fordert
uns eine Achtung ab, die bestimmte Verbote (z.B. das der Instrumentalisierung)

und Gebote bzw. Pflichten ihm gegenüber begründet. In einer
der neueren Arbeiten formuliert sie deshalb das principle of each person as

end als leitendes Prinzip ihres Konzepts: „It [sei. politics] should treat
each of them as ends, as sources of agency and worth in their own right,
with their own plans to make and their own lives to live, therefore as

deserving of all necessary support for their equal opportunity to be such

agents."38

3. Fähigkeiten und Liberalismus: Probleme in Nussbaums

Begründung der Menschenrechte

Die beiden von Nussbaum vorgenommenen Verknüpfungen des

Menschenrechtsgedankens mit K- und G-Fähigkeiten werfen jeweils eigene
Probleme auf. Im Hinblick auf das Verhältnis von Menschenrechten und
K-Fähigkeiten wäre hier z.B. das Eigentumsrecht zu diskutieren: Um
einen gesellschaftlichen Zustand zu erreichen, in dem eine möglichst
große Zahl von Individuen zur Überschreitung der Schwelle zum guten
Leben befähigt wird (dies wird von Nussbaum als threshold principle
bezeichnet), sind ggf. extensive materielle Umverteilungen von Gütern
erforderlich. Nussbaum plädiert deshalb auch lediglich für eine begrenzte
Unverletzlichkeit (limited inviolability) des Rechtes auf persönliches Eigentum.

Letztlich muß nur gewährleistet sein, daß der Betroffene nicht unter

die Schwelle des guten Lebens abfallt.39

Ich möchte mich im Folgenden auf die Begründungsproblematik, also

auf die Verknüpfung des Menschenrechtsgedankens (1) mit den G-
Fähigkeiten bzw. (2) mit der auf menschücher Autonomie gründenden
Menschenwürde, konzentrieren. Diese zwei von Nussbaum für die uni-

37 Vgl. zu diesen Begriff von Menschenwürde WHD, 72f.
38 WHD, 58.
39 Vgl. GDGF, 335. Gerade das Eigentumsrecht hat offensichtlich bei Nussbaum

einen rein instrumenteilen Charakter. Zur Kritik an den möglichen Auswirkungen des

„Schwellenprinzips" vgl. BOBONICH, Christopher: Internal Realism, Human Nature, and
Distributive Justice: A Response to Martha Nussbaum. In: Modern Philology 90 (1993), suppl.
vol., 74—92. Die hiermit involvierte generelle Infragestellung von Eigentumsrechten würde

zweifelsfrei nicht von allen liberalen Theoretikern goutiert werden.



Funktion und Begründung von Menschenrechten 503

verseile Anerkennung der Menschenrechte verwendeten Begründungsfi-
guren weisen nämlich ein von ihr selbst nicht hinreichend reflektiertes
Spannungsverhältnis auf, das einen Indikator für Probleme in der
Tiefenstruktur des aktuellen Fähigkeitenansatzes und in seinem Verhältnis
zum Liberaüsmus bildet. Worin diese Spannung zwischen den beiden
Begründungsfiguren besteht, läßt sich am besten an einem Beispiel
verdeutlichen. Nussbaum diskutiert selbst das Problem des permanent
capability-surrender, also der irreversiblen Auslöschung von Fähigkeiten: Wie
sind Fälle zu beurteilen, in denen erwachsene Bürger ohne äußeren
Druck und im vollen Besitz ihrer geistigen Kräfte freiwillig bestimmte
Fähigkeiten, die in Nussbaums Liste spezifiziert sind, unwiderruflich
ausmerzen wollen? Nussbaum läßt keinen Zweifel daran, daß in einem
solchen Fall eine staatliche Intervention zum Schutz bzw. zum Erhalt der
zugrunde hegenden Fähigkeit auch gegen den Willen des Betroffenen
legitim oder ggf. sogar geboten ist.40 Der Schutz von Fähigkeiten stellt
grundsätzlich ein eminentes Staatsinteresse dar, auch wenn damit in die
Autonomie des einzelnen Bürgers eingegriffen wird.41 Nussbaums
Konzeption überläßt es somit zwar den Bürgern, über die jeweilige Aktualisierung

ihrer vorhandenen K-Fähigkeiten zu entscheiden, aber der
Erwerb der Fähigkeiten (im Rahmen einer staatlich regulierten Erziehung)
sowie ihre Aufrechterhaltung im Erwachsenenalter sind nahezu
obligatorisch. Auch die Versicherung Nussbaums, ihr Ansatz wahre die
Autonomie der Bürger dadurch, daß diesen die Aktualisierung ihrer Fähigkeiten

völlig freigestellt sei, erfährt in diesem Kontext eine deutliche
Relativierung: Wenn zum Erhalt der Fähigkeit eine regelmäßige
Ausübung der Tätigkeit erforderlich ist, so kann diese Tätigkeit in bestimmten

Fällen verpflichtend von den Bürgern gefordert werden.42 Die Wahl-

40 Vgl. hierzu WHD, 93: „What should we say when adults, apparendy without
coercion, want to sign away a major capability in a permanent way? Frequently, though
certainly not always, we will judge that interference is justified to protect the capability."
Für entsprechende Beispiele vgl. WHD, 93—95. Generell kann z.B. trotz der von Nussbaum

reklamierten Religionsfreiheit die praktische Umsetzung eigener religiöser Vorstellungen

der Prüfung unterzogen werden, inwiefern dadurch essentielle Fähigkeiten
unterminiert werden; ggf. müssen auch hier die Fähigkeiten gegen die Entscheidung ihrer
Träger geschützt werden (z.B. im Falle eines Beitritts zu einer Sekte, in der bestimmte
Fähigkeiten vollständig ausgemerzt werden sollen); vgl. WHD, 198.

41 Vgl. WHD, 198—206, wo Nussbaum den Schutz von Fähigkeiten als compelling state

interest charakterisiert. Dies richtet sich in erster Linie gegen die Mißachtung oder
Auslöschung von Fähigkeiten durch (religiöse) Gruppen, aber die Beispiele in WHD, 93—95,

verdeutlichen, in welchem Sinne dieser Schutz von Fähigkeiten auch gegenüber dem
persönlichen Träger derselben forciert werden kann.

42 Vgl. zu dieser Thematik WHD, 91—93, bes. 93: „In short: we may sometimes have

reasons to protect capability by requiring a limited degree of functioning." In diesem
Kontext stellt Nussbaum beispielsweise Überlegungen an, inwiefern die Teilnahme an



504 Jörn Müller

freiheit des Individuums findet also ihre Grenzen nicht bloß in den

Rechtsansprüchen anderer, sondern auch im Verhältnis zu den eigenen
Fähigkeiten. Läßt sich dies mit dem Gedanken der zweiten
Begründungsfigur, also der absoluten Achtung vor anderen Menschen als autonom

zwecksetzenden Wesen, denen wir gerade in Anerkennung dieser
Autonomie als sources of agency unveräußerliche Menschenrechte zusprechen,

vereinbaren?
Das angesprochene Verbot der Auslöschung eigener zentraler Fähigkeiten

läßt eher den Eindruck entstehen, als wenn Nussbaum hier
subkutan mit einem Begriff der Pflichten gegen sich selbst operiert, die dem
individuellen Handeln Grenzen setzen. Und bei näherem Hinsehen
offenbart sich tatsächlich eine Tendenz zur Hypostasierung der menschlichen

Fähigkeiten als Träger von moralischen Ansprüchen:

„The basic intuition from which the capability approach begins [...] is that
certain human abilities exert a moral claim that they should be developed.
[...] We begin, then, with a sense of the worth and dignity of basic human

powers, thinking of them as claims to a chance for functioning, claims that
give rise to correlated social and political duties."43

Selbst wenn man diese und ähnliche Passagen, in denen die Fähigkeiten
selbst als Träger von Wert und Würde gekennzeichnet werden,44 als

façon de parier sehen möchte, die sich letztlich auf das zugrunde liegende
menschliche Individuum zurückbeziehen läßt, wird deutlich, daß die
Fähigkeiten bei Nussbaum absolute und unhintergehbare, intrinsisch werthafte

Güter darstellen, die den Raum moralischer und politischer
Deliberation abstecken. Damit lassen sich aber die Menschenrechte nicht im
Rückgang auf individuelle Autonomie und Handlungsfreiheit im
Allgemeinen, sondern nur im Hinblick auf Wahlfreiheit innerhalb des bereits
als werthaft vorausgesetzten Fähigkeitenraums begründen. Folgerichtig
reformuliert Nussbaum ihr zentrales rechtliches principle of each person as
end auch als principle of each person's capability.45 Diese Reformulierung ist
nun insofern signifikant, als sie letztlich die begründungstheoretische
Priorität der Fähigkeiten für die Menschenrechte gegenüber der Achtung
für die Person bzw. für die in der Autonomie wurzelnde Menschenwürde

Wahlen zur Aufrechterhaltung der Fähigkeit political control over one's environment von
staatlicher Seite aus forciert werden sollte.

43 WHD, 83f.
44 Vgl. z.B. WHD, 74 („The central capabilities [...] are held to have value in

themselves, in making the life that includes them fully human.") sowie WHD, 204 („the
claims of the other human capabilities").

45 Vgl. WHD, 74.



Funktion und Begründung von Menschenrechten 505

anzeigt.46 Ein instruktives Beispiel ist in diesem Zusammenhang auch
Nussbaums Begründung für die Respektierung der freien Religionsausübung:

Im Zentrum ihres Arguments steht der hohe intrinsische Wert
religiöser Fähigkeiten, während die Achtung der Person (respectforpersons)

lediglich als subsidiär begründendes Moment ins Spiel kommt.47
Ist also die zweite Nussbaum'sche Begründungsfigur für die

Menschenrechte, der Respekt für die Menschenwürde, eher ein Fremdkörper
in ihrem Projekt? Nicht unbedingt, nur muß er, wie Nussbaum selbst an
einigen Stellen betont, in einer gegenüber der klassischen liberalen
Tradition erweiterten Lesart verstanden werden: Die Würde des Menschen
liegt nicht bloß in seiner Rationalität und Autonomie, sondern auch in
anderen Fähigkeiten, die aus seiner Natur als empirisches Wesen
resultieren:

„My political conception of the person is Aristotelian rather than Kantian
[...]: that is, it emphasizes need as well as ability, and sees human dignity as

residing in animality as well as in rationality. Or rather, it sees rationality as

a part of our animality, and dignity residing in the whole of animality
rather than only in its rational aspect."48

Auch wenn Nussbaum hier selbst den Personbegriff verwendet und ihn
als politisches Konzept deklariert, steht doch immer noch deutlich die

reichhaltige Anthropologie, die sie in Auseinandersetzung mit Aristoteles
bereits in The Fragility ofGoodness entwickelt hat, im Hintergrund.49

46 In diesem Zusammenhang wäre auch zu fragen, inwieweit sich die auf die menschliche

Autonomie berufende Begründung für Menschenwürde und Menschenrechte nicht
auf eine der beiden zentralen, von Nussbaum selbst als „architektonisch" bezeichneten
Fähigkeiten in ihrer Liste zurückführen läßt, nämlich auf die praktische Vernunft. Die
Beschreibungen, die Nussbaum von ihr gibt, legen dies teilweise sehr nahe, indem ein
möglicher Unterschied zwischen der Fähigkeit zur Lebensplanung und der moralischen
Autonomie im engeren Sinne tendenziell verwischt wird. Dann würde diese zweite
Argumentationsfigur letztlich in der ersten aufgehen, welche die Menschenrechte auf die als

grundlegende menschliche Bedürfnisse verstandenen G-Fähigkeiten bezieht.
47 Vgl. WHD, 179-181.
48 NUSSBAUM, Martha: Lore, Literature, and Human Universals. Comments on the Papers.

In: KALLHOFF, A. (Ed.): Martha C. Nussbaum: Ethics and Political Philosophy. Lecture and
Colloquium in Münster 2000. Münster: LIT 2001, 129—152, hier 140. Damit einher geht auch
ein um affektive Momente erweitertes Verständnis von Rationalität, wie GUTSCHKER:
Aristotelische Diskurse (Anm. 4), 413—418, überzeugend nachweist. Vgl. auch ihre Kritik an
der Stoa und Kant im Vorwort zu ihrer Neuauflage von „The Fragility of Goodness"

(Cambridge: CUP 2001) hinsichtlich einer zu starken Dichotomie zwischen Menschen
und Tieren: „animality itself in all its forms, deserves respect. Indeed, we ought to recognize

that our human forms of intelligence and emotion are determinations of animality,
not something apart from or to be contrasted with animality" (xxiii).

49 Vgl. MÜLLER: Das normative Verständnis (Anm. 8), 319-322, zu den zentralen
Grundmotiven der Nussbaum'schen Anthropologie.



506 Jörn Müller

Diese empirisch-anthropologisch aufgeladene Fassung der Menschenwürde

geht nun durchaus konform mit der ersten Begründungsfigur von
Nussbaum, die auf menschliche Grundbedürfnisse als Grundlage für die
Rede von Menschenrechten verweist. Sie kreiert jedoch ein Spannungsfeld

mit liberalen Grundideen, da es sich um eine normativ gefärbte
Anthropologie handelt, die das Menschsein nicht bloß aus seinen
Anfangsbedingungen, sondern primär aus seinen Vollendungsgestalten (truly
human functioning) heraus begreift. Darin unterscheidet sich der Ansatz von
Nussbaum etwa von der Begründung der Menschenrechte bei Otfried
Höffe: Auch Höffe geht davon aus, daß die Menschenrechte einen
universalen, kulturunabhängigen Begriff des Menschen voraussetzen. Er
möchte jedoch anstelle einer inhaltlich reichen und normativ gefaßten
Anthropologie lediglich eine Partial- bzw. Minimalanthropologie mit
einem möglichst hohen Grad an Unbestimmtheit zugrunde legen, so daß

transzendentale Anfangsbedingungen bzw. Interessen (und nicht der
inhaltsschwere Begriff eines wahrhaft humanen Menschseins — truly human

functioning — bei Nussbaum) den Dreh- und Angelpunkt seines Modells
bilden.50

Durch die mit dieser „Maximalanthropologie" verbundene Betonung
des gleichberechtigten Wertes aller Fähigkeiten für das gelungene
Leben51 werden die Bemühungen von Nussbaum um eine Harmonisierung
des Rechten und des Guten empfindlich beeinträchtigt. Wie das Beispiel
des permanent capability-surrender zeigt, wird der individuelle
Entscheidungsspielraum durch ihre substantielle Theorie des Guten in höherem
Maße eingeengt, als sie dies in ihren neueren Arbeiten konzedieren
möchte: Die von ihr in jüngerer Zeit behauptete starke oder gar absolute
Priorität von Menschen- und Grundrechten gegenüber staatlichen
Eingriffen in ihrem Konzept kann immer dann außer Kraft gesetzt werden,
wenn das höherrangige Ziel des Erhalts von Fähigkeiten auf dem Spiel
steht.52 Damit verfällt sie jedoch genau auf das Verhaltensmuster, das sie

50 Vgl. HÖFFE, Otfried: Ein transzendentaler Tausch. Zur Anthropologie der Menschenrechte.

In: PhJ 99 (1992) 1-28, sowie DERS.: Transzendentaler Tausch. Eine Eegitimationsfigur für
Menschenrechte? In: GOSEPATH, St. / LOHMANN, G. (Hgg.): Philosophie der Menschenrechte.

Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1998, 29—47.
51 Von der Fähigkeitenliste in toto sagt Nussbaum, „daß bei einem Leben, dem eine

dieser Fähigkeiten fehlt, ernsthaft bezweifelt werden kann, ob es ein wirklich menschliches

ist" (GgL, 58). In WHD, 12, betont sie, daß es keine lexikalische Ordnung
zwischen den Fähigkeiten gibt: „My view holds that all the capabilities are equally
fundamental."

52 Um ihre Zugehörigkeit zum Liberalismus auszudrücken, formuüert sie ihre liberale
Leitidee (citizens as choosers) wie folgt: „There is a distinctive human good expressed in
the freedom we give our fellow citizens to make choices that we ourselves may hold to
be profoundly wrong" (GDGF, 336). Die hiermit verbundene Wahlfreiheit des



Funktion und Begründung von Menschenrechten 507

anderen, von ihr als antiliberal eingestuften neoaristotelischen Ansätzen
vorwirft: den Eingriff in die subjektive Entscheidungsfreiheit von Individuen

zugunsten eines höherrangig angesiedelten objektiven Gutes.53 Die
markierten Schwierigkeiten betreffen hierbei nicht nur das Verhältnis des

Fähigkeitenansatzes zu dezidiert liberalen Modellen, sondern auch interne

Spannungen in Nussbaums neuerdings von ihr so titulierten
Aristotelian/Kantian liberalismA

Ein weiteres begründungstheoretisches Problem für Nussbaums

Konzept ist das folgende: Wenn das alleinige Vorhandensein von G-Fä-
higkeiten einen normativen Anspruch auf ihre Entwicklung und Förderung

begründen würde, müßten auch menschliche Anlagen gefördert
werden, die moralisch problematisch anmuten, wie z.B. empirisch belegbare

Aggressionstendenzen. Nussbaum ignoriert dieses Problem keineswegs,

aber ihre Lösung hierfür, daß nämlich diese Tendenzen und
Anlagen eben Gegenstand einer moralischen Bewertung sind, die erst über
ihre weitere Förderung entscheidet,55 vermag nicht wirklich zu befriedigen,

da dann die Prinzipien der moralischen Evaluation die eigentliche
Grundlage für die Zuerkennung von Normativität wären. Dies steht
jedoch zumindest in partiellem Widerspruch zu ihren sonstigen Versicherungen,

daß das bloße Vorhandensein der G-Fähigkeiten schon die
Normativität in ihrem Gefolge hat.

Zur Bewertung sei soviel gesagt: Die von Nussbaum vollzogene
wechselseitige Explikation von Menschenrechten und K-Fähigkeiten im
Hinblick auf die aus ihnen zu ziehenden praktischen und politischen
Schlußfolgerungen wirkt recht plausibel, hinkt jedoch auf der
begründungstheoretischen Seite. Wenn Nussbaum Prädikate von Menschenrechten

wie Universalität und Kategorizität auf Fähigkeiten übertragen
bzw. die Fähigkeitenliste funktional an die Stelle von Menschenrechtskatalogen

setzen möchte,56 bedarf es einer Vertiefung ihrer Überlegungen

in diesem Bereich.

Individuums geht jedoch, selbst wenn dies keinen Schaden für andere nach sich zieht,
nach Nussbaum eben gerade nicht so weit, daß jemand seine ausgebildeten Fähigkeiten
nach Beheben zerstören darf.

53 Vgl. ihre Kritik am marxistischen und am naturrechtlichen Neo-Aristotelismus:
„Both countenance some governmental interference with the choice of individuals so

long as the good is the goal. Neither one regards the political liberties and the liberty of
conscience as having an absolute priority" (GDGF, 330).

54 Vgl. SSJ, 24.
55 Vgl. WHD, 83: „Not all actual human abilities exert a moral claim, only the ones

that have been evaluated as valuable from an ethical viewpoint."
56 Vgl. WHD, 202: „In legal terms, [...] the central capabilities are like a list of

fundamental rights that might be embodied in constitutional guarantees."



508 Jörn Müller

4. Begründungstheoretische Anschlußüberlegungen

Im Folgenden sollen einige Anregungen präsentiert werden, wie das
skizzierte begründungstheoretische Dilemma im Blick auf Menschenrechte
unter Wahrung der Grundintuidonen und -intentionen des Fähigkeitenansatzes

möglicherweise gelöst werden kann. Als Leitfaden für diese

Vorschläge dienen hierbei die Überlegungen von Ernst Tugendhat zur
Begründung und inhaltlichen Ausgestaltung von Menschenrechten.57
Diese Anknüpfung bietet sich an, da die zwei Ansätze m.E. im Hinblick
auf ihre Zielsetzungen und Konsequenzen eine deutliche Schnittmenge
aufweisen, insofern es um die Behandlung von Menschenrechten geht.
Beide Konzepte laufen letztlich auf eine liberal-soziale Auffassung der
Menschenrechte hinaus, welche sozioökonomischen Rechten eine zentrale

Bedeutung beimißt: Die in der klassischen „republikanischen"
Tradition gegenüber den negativen Abwehrrechten und den politischen Par-

üzipationsrechten zurückgestuften oder gänzlich in Abrede gestellten
sozialen Leistungsrechte sind sowohl für Tugendhat als auch für Nuss-
baum unverzichtbare Bestandteile ihrer Konzeption. Beiden Ansätzen
gemeinsam ist nämlich die Einsicht, daß die beiden ersten Rechtstypen
gar nicht unabhängig vom ersten realisiert werden können: Ein gehaltvoller

Begriff von positiver Freiheit setzt grundsätzlich das Vorhandensein

von ausreichenden materiellen Ressourcen sowie die Fähigkeit, diese
auch für die eigenen Zwecke nutzbar zu machen, voraus. Menschenrechte

schaffen also nicht bloß negativ geschützte Freiräume, sondern
„Eigenräume des Sichentfaltens und Gedeihens".58 Bezeichnenderweise
halten deshalb sowohl Tugendhat als auch Nussbaum Einschränkungen
im Eigentumsrecht bzw. distributive Umverteilungen genau dann für
legitim, wenn dadurch die Wahrnehmung von fundamentalen Menschenrechten

für bisher benachteiligte Gruppen überhaupt erst ermöglicht
oder in erheblichem Umfang befördert werden kann. Dies ist ein
Indikator dafür, daß bei beiden Theorien eine umfassendere Konzeption
sozialer Gerechtigkeit im Hintergrund steht, für das die Menschenrechte
ein unverzichtbares Minimalprogramm bilden.

Als gemeinsamen Ausgangspunkt beider Theorien für die Frage nach
den Menschenrechten kann man m.E. den Begriff des Bedürfnisses
nehmen. Schließlich begründet Nussbaum, wie wir gesehen haben, den nor-

57 Vgl. hierzu v.a. die 17. Vorlesung („Menschenrechte") in: TUGENDHAT, Ernst:
Vorlesungen über Ethik. Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1993, 336-363 [= VE], sowie seinen
Artikel: Die Kontroverse um die Menschenrechte (s. Anm. 23).

58 Vgl. TUGENDHAT: Die Kontroverse um die Menschenrechte, 58. Die Nähe Tugendhats
zu Nussbaums Verknüpfung von menschlichem Gedeihen („human flourishing") und
Menschenrechten ist unübersehbar.



Funktion und Begründung von Menschenrechten 509

mativen Anspruch darauf, daß G-Fähigkeiten entwickelt werden, mit der
Idee, daß sie auch als „Bedürfnisse nach Tätigkeit" (needs for functioning)
zu verstehen sind. Tugendhat konstatiert: „Grundlegend für die Frage,
welche Rechte man hat, kann aber nur der Begriff des Bedürfnisses (oder
Interesses) sein."59 Der Unterschied hegt nun darin, daß Tugendhat in
Bezug auf die Menschenrechte spezifiziert, daß es sich um normative
Folgerungen aus „moralisch anzuerkennenden Grundbedürfnissen des

Individuums" handelt, d.h. um solche Rechte, die bei einer unparteilichen

Betrachtung als wünschenswert erscheinen. Genau aus diesen
Rechten erwächst dann auch die moralische Verpflichtung des Einzelnen
wie auch der Gemeinschaft bzw. des Staates, sie zu schützen — was
nichts anderes heißt, als zur Erfüllung der entsprechenden Grundbedürfnisse

beizutragen, soweit das Individuum nicht aus eigenen Kräften
dazu in der Lage ist.60 Mit dem Einbringen der unparteilichen Beurteilung

als auschlaggebendem normativem Moment für die Verrechtlichung
von Grundbedürfnissen wird zweierlei geleistet, was in Nussbaums
Fähigkeitenansatz vernachlässigt ist:

1. Die Gefahr eines naturalistischen Fehlschlusses vom Sein auf das

Sollen wird vermieden. Genau diesem Vorwurf setzt sich Nussbaum
letztlich aus, wenn sie als normative Basis der Entwicklung von Fähigkeiten

(und damit der Erfüllung von Bedürfnissen nach Tätigkeiten)
primär das natürliche Vorhandensein der G-Fähigkeiten betont. Dies liefert
aus sich heraus noch kein Kriterium dafür, welche Bedürfnisse und
Ansprüche des Individuums legitim sind.

2. Es wird deutlich, daß man Rechte nicht in dem Sinne „hat", wie
man bei der Geburt über eine bestimmte körperliche Ausstattung
verfügt. Die Rede von „natürlichen" Rechten, die in Übersetzung auf das

Fähigkeitenvokabular auch bei Nussbaum Resonanz findet, ist in der
jüngeren Debatte um Menschenrechte zunehmend in Frage gestellt worden.

Tugendhat betont hingegen, daß auch moralische (und damit
vorpositive) Rechte „verliehen" sind, also auf einer wechselseitigen Zusprechung

unter den Teilnehmern einer moralischen Gemeinschaft
beruhen.61 Menschenrechte sind also keine bloßen Verlängerungen der
menschlichen Natur, auch wenn sie inhaltlich — wie das bei Nussbaum

59 VE, 358.
60 Vgl. VE, 348f.: „Obwohl der Begriff des Rechts auf dem der Verpflichtung

aufruht, ist es inhaltlich so, daß die Pflichten aus den Interessen und Bedürfnissen und den
aus diesen folgenden Rechten sich ergeben: die Rechte folgen aus den Bedürfnissen, wenn
dies bei unparteilicher Beurteilung als wünschenswert erscheint" (Hervorh. v. Tugendhat).

61 Vgl. zu Tugendhats Kritik am naturrechtlichen Verständnis der Menschenrechte:
VE, 344-346.



510 Jörn Müller

der Fall ist — zweifelsfrei auf die natürlichen Bedürfnisse oder Fähigkeiten

des Menschen zurückzubeziehen sind.
Unter Zugrundelegung dieses Verständnisses verschwindet eine

immanente Schwierigkeit, die sich bei Nussbaum v.a. im Hinblick auf den
Fall des permanent capability-surrender gezeigt hat. Dieser wird primär dann
zum Problem, wenn die Fähigkeiten und ihre Verwirklichung in leicht
hypostasierender Form als Güter bzw. Werte an sich gefaßt werden.
Wenn die Konzeption der Menschenrechte auf der Rede von einem un-
hintergehbaren absoluten Wert beruht, der im bzw. durch den Menschen
realisiert wird, muß dieser konsequenterweise auch ggf. vor seinem Träger

selbst geschützt werden. Meiner Auffassung nach hegt diese (tendenziell

metaphysische) Unterbauung der Menschenrechte mit der
aufgezeigten Unvereinbarkeit von Autonomie und interventionistischem
Schutz der Fähigkeiten bei Nussbaum zwar faktisch, aber nicht aus
systemimmanenten Gründen vor. Wenn man den Kantischen Anteil ihrer
Überlegungen in Richtung der von Tugendhat vorgeschlagenen „Moral
der universellen und gleichen Achtung aller" ausbaut, wäre in Verfolgung
ihrer Grundintentionen etwa folgender Gedankengang möglich: Jemanden

achten heißt, ihn als Subjekt morahscher Rechte anzuerkennen.62
Das fundamentalste morahsche Recht, das zugleich alle in der Fähig-
keitenhste von Nussbaum konkretisierten Momente einschließt, ist das

Recht auf ein gutes Leben: Das Bedürfnis nach einem guten Leben kann
zweifelsfrei als moralisch legitim (d.h. aus unparteilicher Beurteilung
heraus als wünschenswert) gelten, so daß eine Pflicht zur Unterstützung
des Individuums in der Erfüllung dieses Bedürfnisses, also in seinem
Glücksstreben, vorliegt. Was bei Kant im Vergleich mit den negativen
Pflichten gegenüber der Person eine zurückgestufte Pflicht war,63 wird
hier zum zentralen Element der subjektiven Rechte, wodurch auch der
Akzent von Nussbaum (und Tugendhat) auf den sozialen bzw.
ökonomischen Rechten plausibel wird. Aufzugeben ist hingegen die Idee der

Fähigkeiten (bzw. ihrer Verwirklichungen) als in sich bzw. absolut
werthafter Größen, durch die sich die Achtung vor dem Individuum und
seinem Streben nach einem guten Leben überhaupt erst begründen ließe.
Wenn man Tugendhat folgt, kann die Berufung auf einen absoluten Wert
zur Unterbauung der Menschenrechte letztlich ohne Verlust gestrichen
werden.64 Der inhaltliche Gewinn einer solchen Streichung in Nuss-

62 Vgl. VE, 363.
63 Vgl. I. KANT: GMS, 2. Abschnitt, A 429-430, wo notwendige und verdienstliche

Pflichten unterschieden werden, wobei die Beförderung der Glückseligkeit anderer eine

„bloß" verdienstliche Pflicht ist.
64 Vgl. hierzu VE, 345.



Funktion und Begründung von Menschenrechten 511

baums Konzept wäre, daß die von ihr selbst angestrebte Kompatibilität
mit dem Liberalismus erheblich gesteigert würde, insofern eine
interventionistische bzw. paternalistische Haltung gegenüber dem individuellen
Glücksstreben ausgeschlossen wäre: Nach der Ausbildung der I-Fähig-
keiten und bei Schaffung ausreichender äußerer Bedingungen zu ihrer
Realisierung wäre der Einzelne auch in seinem Verhältnis zu ihnen selbst
autonom. Inwieweit er also sein Recht auf das ihm ermöglichte gute
Leben wahrnimmt oder sich ihrer sogar mutwillig und unwiderruflich
beraubt, läge letztlich vollauf in seiner Entscheidung.

Eine solche Begründung von Menschenrechten würde nun nicht
mehr primär auf der von Nussbaum propagierten „starken Theorie des

Guten" beruhen, sondern auf einer Moral der universellen und gleichen
Achtung aller.65 Die „starke Theorie des Guten" hat, wie die Nuss-
baum'sche Verknüpfung von Menschenrechten und K-Fähigkeiten zeigt,
ihre unbestreitbaren Vorzüge in der Konkretisierung dessen, worin ein

gutes Leben besteht und was das Recht auf ein gutes Leben somit
sinnvollerweise umfassen müßte. Die begründungstheoretische Basis dieses
Rechts auf ein gutes Leben ist jedoch gerade nicht in dieser Theorie des

Guten selbst zu finden, sondern in der Rede von moralisch
anerkennungswürdigen Grundbedürfnissen. Wenn man dem Fähigkeitenansatz
dieses Konzept zu Grunde legt, kann er in seinen normativen und
politischen Konsequenzen weitgehend im Einklang mit Nussbaums
Intentionen aufrecht erhalten werden, ohne in die geschilderten Dilemmata
und in einen expüzitem Widerspruch zum Liberalismus zu geraten.

65 Vgl. zu diesem Konzept v.a. die fünfte Vorlesung von Tugendhat in: VE, 79-97.



512 Jörn Müller

Anhang: Menschliche Fähigkeiten und Menschenrechte

Central human functional capabilities Human rights and freedoms
1. Life: Being able to live to the end of a

human life of normal length
2. Bodily health: Being able to have

good health
- health and nutrition rights

3. Bodily integrity: Being able to move
freely from place to place; having one's

bodüy boundaries treated as sovereign;
having opportunities for sexual
satisfaction and for choice in matters of
reproduction

- mobility rights
- reproductive rights (e.g. unimpeded access

to contraception)

4. Senses, imagination and thought:
Being able to use the senses, to imagine,
to think, and reason

- right to education
- freedom of expression in political and
artistic speech
- freedom of religious exercise

5. Emotions: Being able to have
attachments to things and people
6. Practical reason: Being able to form a

conception of the good and to engage in
critical reflection about the planning of
one's life

- liberty of conscience

7. Affiliation:
A) Being able to live with and toward
others, to recognize and show concern
for other human beings, to engage in
various forms of social interaction
B) Having the social bases of self-respect
and non-humiliation; being able to be
treated as a dignified being whose worth
is equal to that of others

A) - freedom of assembly and political
speech
B) - freedom from discrimination on the
basis of race, sex, sexual orientation,
religion, caste, ethnicity or national origin

8. Other species: Being able to live with
concern for and in relation to animals,
plants, and the world of nature
9. Play: Being able to laugh, to play, to
enjoy recreational activities
10. Control over one's environment
[Strong separateness]
A) Political
B) Material

A) - right to political participation
- freedom of speech and association
B) - property rights

- right to seek employment
- freedom from unwarranted search and

seizure

66 Die nachfolgende Aufstellung orientiert sich an GgL, 201f., an den neuesten

Fassungen der Fähigkeitenliste in: WHD, 78-80, und SSJ, 41 f., sowie an den Ausführungen
zu „Women's Human Rights: The Problem Areas" in: SSJ, 87-103.



Funktion und Begründung von Menschenrechten 513

Abstract
This article focuses on the relationship between capabilities and human rights in
Martha Mussbaum's ethical theory by delineating the basic concepts of her capabilities

approach as well as scrutinizing her growing interest in the language of rights.
Nussbaum's recourse to human rights is somewhat flawed because she presents two

dijferrent strategies for theirjustification, which are to a certain degree inconsistent:
One the one hand, she understands human rights as normative conclusions from the

existence of untrained basic capabilities, on the other hand she operates with a
Kantian conception of autonomy and personhood as the basis of human rights. Her
treatment of cases ofpermanent capability-surrender especially reveals this contradiction

and also shows that her stance is not as liberal as she tends to portray it. Some

considerations on the question of how human rights could be justified more convincingly

within the capabilities approach conclude the argument.


	Funktion und Begründung von Menschenrechten in Martha Nussbaums capabilities approach : eine kritische Bestandsaufnahme

