
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie im Hinblick auf eine
christliche Religionstheologie

Autor: Jahae, Raymond

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760659

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Raymond Jahae OMI

Bemerkungen zur kantischen

Religionsphilosophie im Hinblick auf eine
christliche Religionstheologie

Zu den meist diskutierten Themen der zeitgenössischen Theologie
gehört das rechte Verhältnis des Christentums zu den nichtchristlichen
Religionen.1 Der Ausgangspunkt der Debatte über dieses Thema liegt im
traditionellen Glaubenssatz, außerhalb Christi und seiner Kirche sei kein
Heil. Dieser Satz ruft zwei Reihen von Problemen auf. Die erste betrifft
die offenkundige Frage nach der Heilsmöglichkeit außerhalb des

Christentums. Können wir uns ernsthaft vorstellen, es gebe nur eine einzige
wahre Religion bzw. nur eine einzige Religion, die zum Heile führt?
Führt nicht gerade der christliche Glaube an einen Gott, der das Heil
aller will, notwendigerweise zur uneingeschränkten Anerkennung der
Wahrheit und der Heilsbedeutung der nichtchristlichen Religionen? Was
soll aber das Christsein noch, wenn seine Heilsnotwendigkeit fallengelassen

wird? Die zweite Reihe von Problemen, die der erwähnte
Glaubenssatz aufruft, betrifft das menschliche Vermögen, religiöse Wahrheit
bzw. Heilswahrheit zu erkennen. Können wir denn überhaupt sagen, ob
eine Religion wahr oder unwahr, der einzige Heilsweg oder eben nur ein

möglicher nebst anderen sei? Ist der Mensch denn imstande, sichere

Aussagen über das Absolute zu machen? Wie könnte er solche Aussagen
verantworten?

In der Debatte über diese und ähnliche Streitpunkte taucht
regelmäßig der Name Immanuel Kants auf.2 Die vorliegende Abhandlung
geht der Frage nach, ob bzw. inwieweit die christliche Theologie sich zur
Klärung ihres Verhältnisses zu den nichtchristlichen Religionen der
Philosophie Kants bedienen kann. Im ersten Teil wird die kantische
Religionsphilosophie dargestellt, im zweiten Teil wird sie mit Bück auf das

Problem einer christlichen Würdigung der Vielfalt der Religionen
befragt. Kant ist unseres Erachtens insoweit zuzustimmen, als er fordert,

1 Vgl. den Überblick über die Entwicklung der Theologie in der Nachkonzilszeit bei
RATZINGER, Joseph: Glaube — Wahrheit — Tolerant^. Das Christentum und die Weltreligionen.

Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder 2003, 93—98.
2 Siehe etwa die so genannte pluralistische Religionstheologie von HlCK, John: An

Interpretation of Religion. Human Responses to the Transcendent. New Haven/London: Yale
University Press 1989.



472 Raymond Jahae

daß Religion — eine jede Religion — die Auseinandersetzung mit der
Vernunft — sowohl der theoretischen als auch der praktischen Vernunft —

aushalten können muß. Im Gegensatz zu Kant ist aber zu sagen, daß
Vernunft nicht einfach a priori sagen kann, wie Religion auszuschauen
hat. Die Vernunft hat sich vielmehr der geschichtlich gewachsenen
Religionen anzunehmen, um im Gespräch mit ihnen sie auf ihre Vernünftigkeit

hin zu prüfen und ihre Wahrheit bzw. Unwahrheit herauszustellen.

Grundlage einer christlich-theologischen Perspektive auf das Phänomen

der Vielfalt der Religionen ist also eine Vernunft, die sich der
geschichtlichen Erfahrung öffnet.

1. Die Religionsphilosophie Kants

Kants Religionsphilosophie, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen

Vernunft, muß vom Ganzen seiner „kritischen Philosophie" her verstanden

werden, namentlich von seiner Erkenntnistheorie, seiner Metaphysik
und seiner praktischen Philosophie her. Sie bilden die Grundlage dessen,
was nach Kant „vernunftgemäß" über Gott gesagt werden kann.

a) Die Unfähigkeit der theoretischen Vernunft %ur Gotteserkenntnis

Der Ausgangspunkt der kritischen Philosophie Kants ist die Erkenntnistheorie.

In der Kritik der reinen Vernunft entwickelt Kant seine Antwort
auf die Frage: „Was kann ich wissen?". Es geht dabei um theoretische
Erkenntnis, die Erkenntnis dessen, was ist — im Unterschied zur
praktischen Erkenntnis, der Erkenntnis dessen, was sein soll bzw. getan werden

muß. Die Antwort auf die genannte Frage bildet zugleich die Grundlage

einer kritisch gesicherten Metaphysik.
Kant schränkt den Bereich dessen, was mit Sicherheit erkannt werden

kann, auf die empirisch erfahrbare Wirklichkeit ein. Die aus der Sinnenwelt

kommenden Eindrücke werden in Raum und Zeit situiert und durch
den „Verstand" gemäß seinen zwölf Kategorien (etwa jener der
Kausalität) derart miteinander verbunden, daß ein Urteil möglich wird. Der
Verstand „konstruiert" sozusagen den Gegenstand seiner Erkenntnis.
Dieser Sachverhalt bedeutet, daß man unterscheiden muß zwischen dem,
was das Erkannte an sich ist, und der Weise, in der es uns erscheint, d.h.

von uns erkannt bzw. konstruiert wird. Das „Ding an sich" bleibt
unerkannt; was erkannt wird, ist die „Erscheinung". Was nach Kants
Erkenntnisbegriff erkannt werden kann, ist die materielle Natur. Sie wird
erkannt als eine Welt mechanisch sich bewegender und aufeinander
einwirkender Körper, deren Wirklichkeit mathematisch beschrieben werden
kann.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 473

Die verschiedenen Verstandeserkenntnisse bzw. Erscheinungen
stehen nicht beziehungslos nebeneinander. Es ist ein Bedürfnis der
„Vernunft", denkend Einheit unter den unterschiedlichen Verstandeserkenntnissen

herzustellen. Das geschieht durch die „transzendentalen Ideen",
durch welche die Verstandeserkenntnisse in einem gegenseitigen
Zusammenhang miteinander verbunden werden. Die betreffenden Ideen sind
die Seele, die Welt und Gott. Der erstgenannten wird die Einheit des

denkenden Subjektes unterlegt, der zweiten die Einheit der Erscheinungen

und der dritten die Einheit der Bedingung aller Gegenstände des

Denkens. Die Vernunft denkt die drei transzendentalen Ideen
ausschließlich im Hinblick auf die Ordnung der Verstandeserkenntnisse.
Das Denken dieser Ordnung ermöglicht die Erweiterung solcher
Erkenntnisse. Den drei transzendentalen Ideen kann ob ihres bloß „regulativen"

Charakters — sie dienen nur dem Denken der Einheit der
Verstandeserkenntnis — freilich keine „objektive Wirklichkeit" zugeschrieben
werden, insofern sie nicht erkannt werden können. Die Wirklichkeit
kann ihnen aber auch nicht abgesprochen werden. In dieser Frage muß
sich die theoretische bzw. spekulative Vernunft des Urteils enthalten.

Letzteres führt Kant zu einer kritischen Prüfung der herkömmlichen
Gottesbeweise.3 Was in ihnen auf dem Spiele steht, ist die Existenz eines

singulären, notwendigen, unendlichen Wesens als des der Welt enthobenen

Grundes der Welt. Der Gottesbeweise gibt es nach Kant drei: den

„physikotheologischen", den „kosmologischen" und den „ontologi-
schen". Letztlich ist der erste auf den zweiten zurückzuführen, und der
zweite auf den dritten. Der physikotheologische Gottesbeweis setzt an
beim Staunen über die wunderbare Ordnung der Natur, von der er auf
die Existenz eines weisen Schöpfers derselben schließt. Dieser Schluß ist
aber nicht innerlich mit dem erwähnten Staunen verbunden. Der verborgene

Kerngehalt des physikotheologischen Gottesbeweises ist der
Gedanke, daß die Welt kontingent ist und deswegen ein notwendiges Sein

voraussetzt, ohne das sie nicht existieren kann. Dieser Gedanke aber ist
der Ausgangspunkt des kosmologischen Gottesbeweises, auf den der

physikotheologische demnach zurückzuführen ist. Aber der kosmologi-
sche Gottesbeweis ist ebenso wenig wie der physikotheologische ein in
sich stehendes Ganzes. Der kosmologische Gottesbeweis identifiziert
das von der Kontingenz der Welt vorausgesetzte notwendige Sein als

eine unendliche, allumfassende Wirklichkeit: Gott. Diese — logischerwei-

3 Eine gründliche Studie der Problematik der Gottesbeweise in Kants Philosophie
bietet SALA, Giovanni Battista: Kant und die Frage nach Gott. Gottesbeweise und Gottes-

beweiskritik in den Schriften Kants Kantstudien. Ergänzungshefte 122). Berlin/New York:
De Gruyter 1990.



474 Raymond Jahae

se keineswegs zwingende — Identifikation ist nach Kant dem ontologi-
schen Gottesbeweis eigen. Der kosmologische Gottesbeweis hängt also

am Anspruch des ontologischen Gottesbeweises, ein in sich Notwendiges

finden zu können.4 Dem ontologischen Gottesbeweis zufolge
impliziert der Begriff des Unendlichen seine Existenz: Seine Seinsfülle könne

nicht als nicht seiend gedacht werden. Dagegen ist aber einzuwenden,
daß kein Begriff aus sich heraus die Existenz seines Gehalts impliziert.
Ein notwendiges Sein, so Kant, läßt sich zumindest von uns Menschen

gar nicht denken bzw. begreiflich machen. Der Begriff des Notwendigen
ist also nicht mit dem des Unendlichen gleichzusetzen.

Kant meint so gezeigt zu haben, daß der ontologische Gottesbeweis
nichtig ist, und damit auch den beiden anderen Gottesbeweisen, die ja -
Kant zufolge — vom ontologischen abhängig sind, den Boden entzogen
zu haben. Letztlich haben wir es nach Kant bei den Gottesbeweisen mit
dem zu tun, was er „transzendentalen Schein" nennt: Die Vernunft maßt
sich Erkenntnisse an in einem Bereich, der über die sinnliche Erfahrung
hinausgeht und von dem folglich — nach Kants Prämissen - gar keine
theoretische Erkenntnis möglich ist. Die Gottesbeweise wenden die

Kausalitätskategorie auf einen Bereich an, auf den sie gar nicht anzuwenden

ist, nämlich auf den Bereich des Nichtempirischen. Damit werden
nach Kant die Grenzen der Vernunft überschritten. Man kann also nicht
von der Welt oder von ihren Dingen auf eine Ursache derselben außerhalb

der Welt schließen.
All das soll uns aber nicht dazu verführen, die Bedeutung der Gottesidee

für die theoretische Vernunft zu unterschätzen. Entgegen dem
anfänglich in der Kritik der reinen Vernunft erzeugten Eindruck gründen die
Verstandeserkenntnisse der Welt der sinnlichen Erfahrung sich nämlich
nicht in sich selbst. Kant gesteht ein, daß die transzendentalen Ideen den

Verstandesgebrauch bestimmen, insofern Verstandeserkenntnisse nur in
einer gegenseitigen Einheit gegeben sein können. Logischerweise muß
dabei der Gottesidee eine herausragende Rolle zukommen, da durch diese

Idee die höchstmögliche gedankliche Einheit der Erkenntnis hergestellt

wird. Durch diese Idee wird die Welt als ein zweckmäßig geordnetes

Ganzes gedacht.

4 DISSE, Jörg: Kleine Geschichte der abendländischen Metaphysik. Von Platon bis Hegel.

Darmstadt: WBG 2001, 242, hebt hervor, daß das, was die Kritik der reinen Vernunft unter
dem Begriff des kosmologischen Gottesbeweises verhandelt, eine Konstruktion Kants
ist, für die man in der Philosophiegeschichte vergeblich ein Äquivalent sucht. Eine Kritik
der kantischen Kritik des kosmologischen Gottesbeweises findet sich bei SCHMUCKER,

Josef: Das Problem der Kontingent^ der Welt. Versuch einerpositiven Aufarbeitung der Kritik Kants

am kosmologischen Argument QD 43). Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder 1969.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 475

Das nun ist die Voraussetzung dafür, daß wir einen praktischen
Umgang mit der Welt entfalten, nämlich handelnd in der Welt unsere praktischen

Zwecke — letzten Endes moralische Zwecke — verfolgen können.
Es sind letztlich diese Zwecke, die uns in unserem Umgang mit der Welt
leiten. Unsere Verstandeserkenntnisse kommen somit in der Folge
unseres praktischen Umgangs mit der Welt zustande. So gesehen, ist die
theoretische Vernunft bei aller förmlichen Unterschiedenheit von der

praktischen Vernunft dieser untergeordnet.

In der Teleologie der Kritik der Urteilskraft (1790) erneuert Kant seine

Kritik an dem, was er in der Kritik der reinen Vernunft den „physiko-
theologischen Gottesbeweis" genannt hatte, also am Rückschluß von der
anscheinend zweckmäßig geordneten Wirklichkeit der Natur auf einen
allmächtigen, weisen und guten Schöpfergott, der alles zum Behuf des

Menschen gewirkt und eingerichtet haben soll. In der Kritik der Urteilskraft

wird diese Argumentation unter dem Namen „Physikotheologie"
diskutiert. Die bloße Beobachtung der Natur, so Kant, gestattet es nicht,
Zwecke in der Natur anzunehmen. Insofern die Behauptung von Zwecken

in der Natur nicht kritisch zu sichern ist, ist sie untaugüch als

Grundlage eines Ausweises der Existenz eines allmächtigen, weisen und

guten Schöpfergottes. Die bloße Beobachtung der Natur kann aus sich
heraus auch kein Ziel für die Natur bzw. fürs Ganze der Wirklichkeit
angeben. Insofern die theoretische Naturbetrachtung keinen dem All
zugrunde hegenden, umfassenden „Plan" aufweisen kann, gibt es für sie

keine legitime Möglichkeit, von einem Gott im erwähnten Sinne zu
sprechen.

b) Die Existent Gottes als Postulat derpraktischen Vernunft

Die Vernunft umfaßt neben der theoretischen auch die praktische
Vernunft, bzw. sie kann sowohl theoretisch als auch praktisch gebraucht
werden: Neben der Erkenntnis dessen, was ist, gibt es die Erkenntnis
dessen, was getan werden — bzw. sein — soll. Letzterer sind charakteristische

Einsichten zur Gottesfrage abzugewinnen.
In der Grundlegung %ur Metaphysik der Sitten (1785) betont Kant, daß die

Erkenntnis dessen, was getan werden soll, in keiner Weise von der
„Erfahrung", d.h. von unseren Gefühlen, die dem Verlangen nach Glück
und der Abneigung vor Leid entsprechen, abhängt. Sie sind samt und
sonders „empirisch" und daher zufällig, mithin nicht „vernünftig",
universal. Sie können kein — definitionsgemäß allgemein gültiges — Sittengesetz

begründen. Sittlich verpflichtend kann nur das sein, was als solches
für alle redlichen Wesen einsichtig ist, also das Vernünftige.



476 Raymond J ahae

Die Vernunft sucht einen „kategorischen Imperativ". Die Antwort,
die sie findet, lautet nach Kant: „Handle immer nach jener Maxime, von
der du zugleich wollen kannst, daß sie ein allgemeines Gesetz werde".
Der kategorische Imperativ impliziert, daß man ein anderes vernünftiges
Wesen — normalerweise geht es um einen anderen Menschen — jederzeit
nicht bloß als Mittel (zur Verwirklichung eigener Ziele), sondern auch als

Zweck in sich selbst behandle. Die Sittlichkeit besteht im Grunde darin,
daß man sich in all seinem Wollen bzw. Handeln vom kategorischen
Imperativ bestimmen läßt.

Die vertiefte Reflexion auf die Möglichkeitsbedingungen des

Sittengesetzes führt Kant dazu, die Wirklichkeit der Freiheit, die Unsterblichkeit

der Seele und die Existenz Gottes zu postulieren. Durch die praktische

Vernunft soll also dem, was die theoretische Vernunft allenfalls als

möglich ansehen kann, Wirklichkeit eingeräumt werden.
Das leuchtet ohne Weiteres ein, sofern es um den Begriff der Freiheit

geht. Vom Sittengesetz kann nur die Rede sein für ein Wesen, das das

Gesetz erkennt und ihm zu gehorchen weiß. Einem Gesetze gehorchen
kann aber nur ein freies Wesen. Die praktische Vernunft muß also die
Wirklichkeit der Freiheit postulieren.

Was das Postulat der Unsterblichkeit der Seele angeht, so folgt es aus
der Tatsache, daß die vollständige Übereinstimmung mit dem Gesetze
der Vernunft einem nicht bloß vernünftigen, sondern ebenso natürlichen
Wesen — eben dem Menschen — nur in einem Prozeß unendlicher
Annäherung möglich ist. Denn der Wille eines solchen Wesens ist zur Heiligkeit

aufgefordert, d.h. er soll sich ausschließlich von der Vernunft
bestimmen lassen, aber er bleibt gleichzeitig der natürlichen Sinnlichkeit
mit ihren Begehren ausgesetzt. Er kann die Heiligkeit, wozu er
aufgefordert ist, folglich nur durch unendliche Annäherung, d.h. in einer
unendlichen Existenz verwirklichen. Die sittliche Pflicht kann also nur als

sinnvoll — möglich — gedacht werden, indem die Unsterblichkeit der
Seele postuliert wird.

Die Existenz Gottes muß postuliert werden als die Voraussetzung der

Verwirklichung dessen, was Kant das höchste Gut nennt. Das höchste
Gut ist dann verwirklicht, wenn zwischen Sittlichkeit und Glück eine

Entsprechung besteht, d.h. wenn derjenige, der dem Sittengesetze
entsprechend lebt, glücklich ist. Die Verwirklichung des höchsten Gutes gilt
Kant als eine Forderung der Vernunft: Die Vernunft fordert, daß der

tugendhaft lebende Mensch glücklich sei. Die Erfüllung dieser Forderung

setzt voraus, daß die Natur der Vernunft entspreche: Die Natur soll
dem vernünftig, d.h. sittlich lebenden Menschen sozusagen wohlgesinnt
sein. Das ist in der Wirklichkeit, wie wir sie erfahren, jedoch nicht der
Fall. Es gibt keinen inneren Zusammenhang zwischen Sittlichkeit und



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 477

Glück. Die Gesetze der Natur stehen den Gesetzen der Moral gleichgültig

gegenüber. Der Forderung einer Entsprechung zwischen
Sittlichkeit und Glück soll jedoch Genüge getan werden. Das ist aber nur
möglich, wenn ein Gott ist, d.h. ein allmächdger, guter, gerechter und
weiser Schöpfer und Richter der Welt, der die Natur gemäß der Vernunft
ordnet, so daß der Gerechte glücklich sein kann. So wird durch die
praktische Vernunft die Existenz Gottes postuliert.

Diese Argumentation — die sich von der Forderung der Verwirklichung

des höchsten Gutes zum Postulat der Existenz Gottes bewegt —

finden -wir in jeder der drei „Kritiken" Kants: in der Kritik der reinen

Vernunft, in der Kritik derpraktischen Vernunft (1788) und in der Kritik der

Urteilskraft.

Alle Spekulation über das Wesen Gottes, die über das Gesagte
hinausgeht, wird von Kant zurückgewiesen, insofern sie der kritischen
Prüfung durch die Vernunft nicht standhält. Von Gott kann nur das

ausgesagt werden, was aufgrund des Begriffes der Verwirklichung des

höchsten Gutes über ihn gesagt werden muß.

Der „moralische Gottesbeweis" Kants unterscheidet sich stark von den
herkömmlichen „spekulativen" Gottesbeweisen.5 Ihnen zufolge führt die
Reflexion auf das, was ist, bzw. auf den Begriff desselben zur
Anerkennung der Existenz Gottes im Sinne einer unendlichen Seinsfülle. Der
„moralische Gottesbeweis" — in der Terminologie der Kritik der Urteilskraft

die „Ethikotheologie" — Kants hingegen ist im Grunde ein Aufweis
der praktischen Bedeutung des Gottesglaubens für das menschliche
Leben: Die sittliche Anstrengung bzw. das Leben überhaupt hat nur Sinn,
insofern ein Gott im Sinne eines allmächtigen, weisen, guten und gerechten

Weltschöpfers sei. Umgekehrt formuliert: Die Affirmation Gottes
entspringt der Frage nach dem Sinn des menschlichen Daseins, nicht der
Reflexion auf den Grund des Seins. Dementsprechend wird die Existenz
Gottes nicht „gewußt", sondern „geglaubt".

Demgemäß meint Kant, daß seine „Ethikotheologie" nicht nur innerlich

kohärenter ist als die der Reflexion aufs Sein bzw. auf die Natur
entspringende Theologie, sondern auch besser als diese dem tatsächlichen
Gottesbewußtsein des religiösen Menschen entspricht. Die Frage nach
dem Grund der Wirklichkeit ist an sich nicht sonderlich bedeutsam. Sie

ist es nur im Zusammenhang mit der Frage nach der Bestimmung des

Menschen — also mit der Frage: „Was darf ich hoffen?". Die praktische
Vernunft setzt voraus, daß die sittliche Anstrengung des Menschen,
durch die jeder Mensch als Zweck in sich anerkannt wird, nicht ins Leere

5 Zum Ganzen der Problematik der Gottesbeweise in Kants Denken, siehe das oben

(Anm. 3) genannte Werk.



478 Raymond Jahae

geht. Das kann aber nicht gewußt, sondern nur erhofft werden. Der
Grund einer solchen Hoffnung kann schließlich nur der Glaube an einen
Gott sein, der für Sein und Sinn des menschlichen Lebens einsteht.

Kant unterstreicht, daß der Gottesglaube die Moral nicht begründet.
Das Faktum der moralischen Pflicht als solcher sowie ihr konkreter
Inhalt können nicht auf zufällige - etwa bloß geschichtlich offenbarte, im
Grunde vernünftig uneinsichtige, also willkürliche — Willensentscheide
Gottes zurückgeführt werden. Solche können nie verpflichtend für den
Menschen sein. Die Moral ist autonom; die Vernunft ist unsere moralische

Gesetzgeberin. Sobald jedoch erkannt ist, daß die Moral, obzwar
formal und materiell autonom, den Gottesglauben voraussetzt, insofern
nur er den Sinn der moralischen Existenz zu sichern vermag, sind die
moralischen Gesetze als Gebote Gottes, und ist folglich Gott als
moralischer Gesetzgeber anzusehen.

c) „Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft"

Was Kant in seinen drei großen Kritiken über die Affirmation der
Wirklichkeit Gottes gesagt hat, bildet die Grundlage für seine philosophische
Reflexion auf die Religion: Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen

Vernunft (1793). Der Ausgangspunkt dieses Werkes ist die Einsicht, daß
rechtes sittliches Handeln nur sinnvoll sein kann, insofern ein Gott ist,
da nur ein solcher die Verwirklichung des höchsten Gutes verbürgen
kann. Gemäß dieser Einsicht führt Moral aus sich heraus zur Religion.
Soweit sie „innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft" bleibt, besteht
die Religion im Wesentlichen darin, daß die moralischen Gesetze als

Gebote Gottes angesehen werden.
Kants Religionsphilosophie versucht weniger, die bestehenden — oder

einige bestehende — Religionen zu beschreiben und zu analysieren, als

darzutun, welche Religionspraxis als der Vernunft gemäß und welche als

der Vernunft widerstreitend anzusehen ist. Es handelt sich also um eine
Form der Religionskritik.6 Für Kant ist die Vernunft die Norm der
Religion. Es handelt sich dabei um jene Vernunft, deren Möglichkeiten und
Grenzen Kant in seinen drei Kritiken ausgearbeitet hat. Es ist eine
Vernunft, die nur das als sichere Einsicht anerkennt und zuläßt, was sie a

priori und als notwendig einsieht. Das bedeutet unter anderem, daß in der
Geschichte gewachsene und auf geschichtliche Tatsachen sich gründende
Wahrheiten keine Rolle spielen bei der Beantwortung der Frage, was

6 Siehe die religionsphilosophische Einordnung des Denkens Kants bei GREISCH,

Jean: Le buisson ardent et les lumières de la raison. L'invention de la philosophie de la religion. Tome
I: Héritage et héritiers du XIX' siècle Philosophie & Théologie). Paris: Cerf 2002, 307—

325.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 479

Religion ist bzw. zu sein hat. Gegenstand der Religionsphilosophie und
der Religionskritik Kants ist im Grunde nur das Christentum.

Das Christentum ist insofern vernunftgemäß, als es die rechte
Gottesverehrung mit der Erfüllung der ethischen Pflicht identifiziert. Nun
ist es offensichtlich, daß der Mensch die ethische Pflicht nicht immer
erfüllt. Diese Tatsache ruft im Lichte der Veranlagung des Menschen zum
Guten geradezu unausweichlich die Frage nach dem moralischen Bösen,
dessen Wie und Woher auf. Unstrittig ist für Kant, daß der Mensch nur
insofern böse im moralischen Sinne des Wortes genannt werden kann,
als er aus freien Stücken böse handelt. Es kann also nicht die Rede
davon sein, daß er in irgendwelcher Weise zum Bösen fremdbestimmt ist.
Er selbst ist es, der das Gesetz nicht um des Gesetzes willen, sondern
aus anderen Gründen, nämlich solchen, die der Selbstliebe entsprechen,
befolgt oder schlichtweg ihm zuwiderhandelt. In diesem Zusammenhang
weist Kant — entgegen einer bestimmten Auslegung der christlichen
Erbsündenlehre — den Gedanken zurück, daß ein Mensch die Schuld, die
durch die erste Sünde der Menschheitsgeschichte auf dieser lastet, von
seinen Vorfahren erben könnte.

Insofern die rechte Gottesverehrung vernünftigerweise in nichts
anderem als der Erfüllung der ethischen Pflicht bestehen kann, ist das der

Religion innewohnende Ideal des Gott wohlgefälligen Menschen nichts
anderes als der Gedanke eines ethisch vollkommenen, d.h. in allem dem
Sittengesetze entsprechenden Menschen. Dieses Ideal ist nach Kant um
so ansprechender, als es sich um einen Menschen handelt, der seine
Gottestreue bzw. seine sittliche Vollkommenheit durch große
Versuchungen und Prüfungen hindurch eventuell bis zum Martertode durchhält.

Auf diese Weise entwickelt Kant ein eigentümliches Christusbild,
das man eine „Christologie innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft"
nennen könnte.7 Er betont, daß das genannte Ideal nur insofern seine

Funktion der moralischen Erbauung des Menschen ausüben kann, als es

die moralische Anstrengung des gottgefälligen Menschen nicht dadurch
abschwächt, daß es ihn — etwa aufgrund seiner vermeintlich göttlichen
Natur — als der Sünde unfähig vorstellt. Kant meint, das Ideal könne und
solle in uns wirksam werden, obschon wir die sittliche Vollkommenheit
nur durch unendliche Annäherung verwirklichen können. Wesendich sei,
daß unsere moralische Gesinnung sich der göttlichen angleiche. Die
herkömmliche Erlösungsvorstellung, nach der ein Unschuldiger — eben
Christus — anstelle des Sünders dessen Sündenschuld Gott gegenüber

7 Zur „philosophischen Christologie" Kants siehe TlLLIETTE, Xavier: Le Christ des

philosophes. Du Maître de sagesse au divin Témoin Ouvertures 10). Namur: Culture et Vérité
1993, 75-82.



480 Raymond Jahae

tilgt, witd von Kant abgelehnt. Er meint, daß die Sinnesänderung dessen,
der sich vom Bösen zum Guten bekehrt, die Strafe, der er sich aufgrund
seiner Sünde zu unterziehen hat, bereits in sich enthält, insofern er ein
Leben im Leiden um des Guten willen antritt.

Die moralische Vollkommenheit des Menschen muß sich in dessen
sozialen Beziehungen verwirklichen. Diese Einsicht führt Kant zum
Begriff eines unter ethischen Gesetzen lebenden Volkes, eben des Volkes
Gottes. Der Begriff entspricht für Kant dem, was theologisch „Kirche"
heißt. Qua historische Wirklichkeit beruht die Kirche auf einem
„Kirchenglauben". Dieser unterscheidet sich von dem reinen Vernunftglauben

dadurch, daß er die Gottesverehrung nicht ausschließlich durch
die Moralität bestimmt sein läßt. Der Kirchenglaube beruht auf einer in
der Geschichte ergangenen, in einer heiligen Schrift festgehaltenen
Offenbarung Gottes. Insofern diese Vorschriften enthält, die nicht
vernünftig einsichtig sind, ist sie nach Kant jedoch nicht verpflichtend. Es
handelt sich um zufällige, „statutarische" Gesetze, im Unterschied zu
den notwendigen moralischen Gesetzen. Die statutarischen Gesetze
entsprechen nach Kant der Beschränktheit derer, die meinen, der Gottheit
noch anders als durch Moralität — etwa durch das Vollbringen bestimmter

Rituale, durch das die Gottheit günstig gestimmt werden soll — dienen
bzw. gefallen zu müssen. Es gibt viele Formen des Offenbarungsglaubens.

Sie sind für Kant keineswegs alle von vornherein akzeptabel. Es
hat sich vielmehr zu zeigen, daß sie mit der Vernunft und dem Maßstab,
den sie für die wahre Religion abgibt, verträglich seien. Umgekehrt
formuliert: Die Vernunft bzw. der Vernunftglaube gibt die Norm der
Auslegung des Offenbarungsglaubens ab. Das Ideal ist für Kant, daß der

Offenbarungsglaube sich in einen reinen Vernunftglauben verwandle.
Kant betrachtet das Christentum als „natürliche" Religion, insofern

es — bzw. derjenige, auf den es sich als auf seinen geschichtlichen
Ursprung beruft — das rechte GottesVerhältnis mit dem Vollbringen der
moralischen Pflicht identifiziert. Das Christentum versteht sich aber
nicht aus der Vernunft heraus als rein moralische Religion; es versteht
sich vielmehr aus einer geschichtlichen Offenbarung heraus und
bestimmt sich dementsprechend als „statutarische" Religion. Genauer
gesagt: Das Christentum als „natürliche" Religion besteht in mehreren
Formen „statutarischer" Religion — man denke hier an die unterschiedlichen
Glaubensrichtungen bzw. Konfessionen. Insofern sie sich nicht bloß von
der Vernunft bestimmen lassen, sind sie ständig der Gefahr des Abrut-
schens in den Aberglauben ausgesetzt. Kant weist in diesem Zusammenhang

etwa auf die Ambivalenz des Wunderglaubens hin. Die Tatsächlichkeit

von Wundern kann von unserem Verstand bzw. unserer
Vernunft gar nicht mit Sicherheit festgestellt werden. Angebliche Wunder



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 481

dürfen auf keinen Fall zur Motivation des sittlichen Verhaltens werden,
so daß man ein in der Offenbarung enthaltenes Gebot nur deswegen
vollbringt, weil man es als von Gott verordnet betrachtet, insofern man
es durch begleitende Wunder von ihm bestätigt glaubt. Die sittliche
Pflicht muß als in sich vernünftig erkannt und deswegen, also um ihrer
selbst willen getan werden. Schlechterdings verpönt ist die Vorstellung,
man könne und solle Gott gewisse Dienste leisten, um von ihm wiederum

gewisse Gunsterweise zu erhalten. Ebenso ist jene Scheinfrömmigkeit

zu vermeiden, die von Gottes Gnade alles erwartet, was der Mensch
selbst tun soll, aber nicht tun will bzw. nicht tun zu können vorgibt, so
daß er sich selbst von seiner moralischen Pflicht dispensiert. Schließlich
soll man den Fanatismus in Glaubens fragen — in Streitigkeiten hinsichtlich

der rechten Glaubenslehre — mit dem ganzen Haß- und Gewaltpotential,

den er in sich trägt, dadurch ausmerzen, daß man gewissenhaft
danach fragt, inwieweit man der Wahrheit, die man verteidigt, gewiß ist.

2. Die Bedeutung der kantischen Peligionsphilosophiefür eine

christliche Peligionstheologie

a) Philosophische Bemerkungen %um Problem der Gotteserkenntnis und der Heils¬

hoffnung

Kant gibt aus rein philosophischer Perspektive eine Antwort auf die zwei
Fragen, um welche die zeitgenössische theologische Debatte über die

Legitimität der Vielfalt der Religionen kreist: die Frage der Möglichkeit
der Erkenntnis des Absoluten und die Frage der Heilsmöglichkeit in den
verschiedenen Religionen. Die Antwort auf die erste Frage lautet: Die
Erkenntnis der uns erscheinenden Wirklichkeit erlaubt uns keine sicheren

Aussagen über das Absolute, aber die Erkenntnis unserer moralischen

Pflicht impliziert eine bestimmte Theologie — nämlich das Gottesbild

des Theismus. Die Antwort auf die zweite Frage lautet: Heil ist
grundsätzlich möglich, nicht nur im Christentum, sondern auch in den
nichtchristlichen Religionen und sogar im Atheismus. Denn das Heil des

Menschen hängt gar nicht an einer bestimmten Religion, sondern
ausschließlich an seiner Moralität: Sie entscheidet darüber, ob er des Heiles
würdig ist. Diese Ansicht führt jedoch nicht zu einem religiösen
Relativismus. Kant hält an einem Kriterium zur Beurteilung der Religion fest.
Das Kriterium ist eben der Ernst des sittlichen Imperativs. Wo Religiosität

diesen Ernst schwächt, ist sie ipso facto falsch; wo sie ihn stärkt bzw.
wo sie ihn als ihre tragende Mitte versteht, ist sie recht.

Inwieweit können diese Ansichten Kants aus philosophischer
Perspektive als befriedigend gelten?



482 Raymond J ahae

1. Vorab ist zu sagen, daß Kant die tatsächlich existierenden
Religionen nicht zu Wort kommen läßt. Er versucht nicht, sie in ihrer jeweiligen

Kernaussage zu erfassen, um sich dann kritisch mit ihnen
auseinanderzusetzen. Er entwickelt vielmehr ein normatives Bild von Religion,
dem sich jede Religiosität unterwerfen soll: Er sagt, was „die Religion
innerhalb der Grenzen der bloßen Vernunft" zu sein hat. Die konkrete
Gestalt der Religion ist im Grunde unerheblich, solange sie nur der
moralischen Anstrengung des Menschen dient. Konkret läuft das darauf
hinaus, daß jede Religion, die den Menschen angeblich höheren Zwecken
opfert, als falsch anzusehen ist, eine Religion aber, die den Menschen —

jeden Menschen — als Zweck an sich betrachtet, als „vernünftig", d.h. als

legitim gelten kann. Das ist für Kant das Kriterium „wahrer" Religion.
Kant betrachtet die Vernunft als ein dem Menschen a priori

gegenwärtiges Medium im kognitiven und praktischen Umgang mit Welt und
Leben. Es ist die Frage, inwieweit das zutrifft. A priori gegeben ist uns
der Unterschied zwischen wahr und falsch, zwischen gut und böse: Er ist
die Voraussetzung jeglicher Verständigung. Damit ist der konkrete Inhalt
des Wahren und des Guten aber keineswegs schon bestimmt. Dieser
stellt sich vielmehr erst in der Auseinandersetzung mit der geschichtlichen

Erfahrung heraus. Es ist in dieser Auseinandersetzung, daß sich
die Vernunft inhaltlich bestimmt.8 Sie hat sich den in der Geschichte
gewachsenen Institutionen gegenüber zunächst rezeptiv zu verhalten, um
sie in einem zweiten Schritt hinsichtlich ihrer Vernünftigkeit zu prüfen.
Auf die Problematik der Frage nach der Wahrheit in der Vielfalt der

Religionen angewandt, bedeutet das, daß die Vernunft zuerst den
geschichtlich gewachsenen Religionen die Möglichkeit geben soll, sich
auszusprechen, um sodann abzuwägen, inwieweit sie den Ansprüchen der
Vernunft genügen. Insofern Kants Religionsphilosophie das nicht tut, ist
sie als problematisch anzusehen. Auf diese Weise verbaut sie sich den

Zugang zu historisch gewachsener Einsicht.
Das bedeutet aber nicht, daß Kants Kriterium zur Beurteilung der

Religion ungültig ist. Es läßt sich kritisch begründen, daß der Mensch als

Zweck an sich anzuerkennen ist. In jedem Willensakt will der Mensch
schließlich sich selbst, so daß er sich selbst über jeden anderen Wert
erhebt. Und insofern die Kommunikation unter den Menschen auf das
gemeinsame Finden und Anerkennen der Wahrheit zielt, setzt sie die
gegenseitige Anerkennung der Kommunikationspartner als Subjekte eines
freien Willens, also als Zwecke an sich, voraus. Philosophisch gesehen,
sind die Religionen also daran zu messen, ob bzw. inwieweit sie den

8 Das wird wiederholt herausgestellt von LADRIÊRE, Jean: Sens et vérité en théologie.

L'articulation du sens III Cogitatio Fidei 237). Paris: Cerf 2004, 101-174.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 483

Menschen als Zweck an sich behandeln. Kants Kriterium zur Beurteilung

der Religionen ist deshalb tragfähig, aber es ist die Frage, ob es das

einzige ist. Kann man aus philosophischer Perspektive nicht mehr über
die Wahrheit bzw. Falschheit der Religion sagen — insbesondere
hinsichtlich ihrer Idee des Absoluten und hinsichtlich ihrer Fleilsbedeutung?

2. Zum Problem der Gotteserkenntnis läßt sich feststellen, daß der

von Kant vertretene Agnostizismus der theoretischen Vernunft
philosophiegeschichtlich große Wirkung gezeitigt hat. Für die meisten
Philosophen hat die klassische Metaphysik, und mit ihr die traditionelle
„natürliche Theologie", ihre Überzeugungskraft verloren. Falls die
zeitgenössische Philosophie sich die Gottesfrage überhaupt noch stellt, so

geschieht das meistens im Rahmen der Frage des Menschen nach Sinn
oder Heil. Dabei spielt Kants „Ethikotheologie" unvermindert eine

wichtige Rolle. Bei einigen zeitgenössischen Philosophen finden sich
dennoch Ansätze einer natürlichen Theologie im traditionellen Sinne des

Wortes. Im katholischen Raum geschieht das etwa bei N. Clarke und J.
Ladrière.9 Unbeeindruckt von Kants Kritik der Gottesbeweise, halten
sie, in Anknüpfung an die Metaphysik des hl. Thomas von Aquin, daran
fest, daß sich das Universum der Seienden in ihrer Verwiesenheit
aufeinander einer einzigen Seinsquelle verdankt, die als solche weder mit
einem endlichen Seienden noch mit dem Universum im ganzen
gleichzusetzen ist, sondern diesem transzendent und souverän gegenübersteht.
Auf diese Weise erhält der Monotheismus eine philosophische Begründung.

Ladrière verbindet seine metaphysische Theologie mit einer
„Ethikotheologie" in der Spur des Denkens E. Lévinas':10 In der Begegnung mit
dem Anderen bezeugt sich der ethische Imperativ, den Anderen unbedingt

zu achten, ein Imperativ, der in seiner Unbedingtheit auf die
Wirklichkeit des Absoluten hinweist. Während Kant sich von der
„Ethikotheologie" zur „Physikotheologie" bewegt, geht Ladrière hingegen den

Weg von der metaphysischen Gotteslehre zum moralischen Gottesbeweis.

Der Weg Ladrières ist zu bevorzugen. Denn Kants „moralischer
Gottesbeweis" kommt kaum ohne einen „spekulativen", d.h. eine
unabhängige, beim Sein der Welt und des Menschen ansetzende Gotteslehre,
aus. Kants Ethikotheologie macht deutlich, daß Religion, verstanden als

der Glaube an einen allmächtigen und gerechten Schöpfer der Welt,

9 LADRIÈRE: Sens et vérité en théologie, 21—46; CLARKE, Nortis: Explorations in
Metaphysics. Being- God - Person. Notre Dame/London: University of Notre Dame Press 1994,
150-182.

10 Ein ähnlicher zweifacher Weg zu Gott findet sich bei WELTE, Bernhard:
Religionsphilosophie. Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder 1978, 45—142.



484 Raymond Jahae

menschlich sinnvoll ist, insofern sie dem Bedürfnis der Vernunft nach
der Vollendung des Menschen entspricht. Aber ein solcher Glaube hat
kaum Bestand, wenn er nicht auf reale, positive Anzeichen des Daseins
Gottes hinweisen kann. Die Hoffnung auf Gott bedarf einer ontolo-
gischen Begründung. Es gibt keine Ethikotheologie ohne Ontotheologie.

Die vorgestellte Argumentation Clarkes und Ladrières scheint uns
logisch stringent zu sein und auch in ihrem metaphysischen Aspekt der
kantischen Gottesbeweiskritik standzuhalten. Diese besagt, daß die
spekulativen Gottesbeweise letztlich nichts anderes als eine reine Begriffsanalyse

sind. Das trifft für die Metaphysik des hl. Thomas von Aquin
aber nicht zu. Sie ist eine Reflexion auf das Sein der Seienden. Einer
solchen drängt sich der Monotheismus auf. Versuche, die Gottesfrage
spekulativ anzugehen, finden in der zeitgenössischen katholischen Theologie

freilich kaum Beachtung. Dabei spielt wahrscheinlich die von Pascal,

Kant und Heidegger prominent vorgetragene Aversion gegen die

metaphysische Gotteslehre eine wichtige Rolle: Sie entbehre jeglicher
Grundlage in der menschlichen Erfahrung und berühre die konkrete
Existenz des Menschen nicht. Es ist aber fraglich, ob diese Kritik die
metaphysische Gotteslehre tatsächlich trifft. Nach G. Isaye gibt es so
etwas wie eine „Metaphysik der Einfachen".11 Im Wesentlichen besteht sie

in der sich dem Menschen spontan aufdrängenden Einsicht, daß sich das

Universum der Seienden dem freien Willen eines einzigen Urhebers
verdankt, der zugleich der moralische Gesetzgeber und Richter der
Menschen ist. Im Grunde ist die „natürliche Theologie" nichts anderes als die
intellektuelle Auslegung dieser „Metaphysik der Einfachen". Der onto-
theologische Aspekt dieser Metaphysik hat etwa im achten Psalm
Ausdruck gefunden. Dort zeigt sich, daß die Ontotheologie nichts mit
blutleerer, lebensfremder Spekulation zu tun hat, sondern im Gegenteil einer
tiefmenschlichen Erfahrung, nämlich dem Staunen über das Wunder des

Daseins von Weltall und Mensch, entspringt. Mit dieser Erfahrung
verbindet sich dem Psalm zufolge ein Bewußtsein existentieller Geborgenheit

in Gottes Hand.
3. Was läßt sich aus philosophischer Perspektive zu Kants Auffassung

der Heilshoffnung des Menschen sagen?
Nach Kant ist die Heilshoffnung nur möglich im Gottesglauben. Das

ist nicht deswegen der Fall, weil etwa der Gottesglaube als solcher —

bzw. eine bestimmte geschichtliche Religion — Ursache des Heils des

11 Siehe ISAYE, Gaston: L'affirmation de l'être et les sciences positives Horizon 16).

Paris/Namur: Lethielleux/Presses Universitaires de Namur 1987, 228-252. Diese
Metaphysik der Einfachen ähnelt sich dem „physikotheologischen Gottesbeweis", dem die
Kritik der reinen Vernunft die Beweiskraft zwar abspricht, aber dem sie dennoch zugesteht,
daß er auf dem ersten Blick höchst plausibel ist.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 485

Menschen wäre, sondern deswegen, weil der Sinn des menschlichen
Daseins, namentlich des sittlichen Lebenswandels, nur durch einen Gott
verbürgt werden kann. In der kantischen Religionsphilosophie wird die

Religion gänzlich auf ihre Funktion für den Menschen reduziert. Gott
wird nicht um seiner selbst willen, sondern einzig und allein um der
Erfüllung des menschlichen Heilsstrebens willen gesucht. Ein offener Blick
auf die Welt der Religionen zeigt, daß das ihrem Selbstverständnis
widerspricht. Ihrem Selbstverständnis nach wissen sich die Religionen einer
Selbstkundgabe des Göttlichen verdankt. Jede Instrumentalisierung
desselben um des Menschen willen ist ihnen fremd. Kant ist aber nichts-
destotrotz zuzustimmen, wenn er einen inneren Zusammenhang
zwischen Religion und menschlicher Heilsfrage sieht, insofern in jeder
Religion von der Hinwendung zum Göttlichen erwartet wird, daß sie das

Menschsein zu seiner Wahrheit oder Erfüllung bringt. In concreto sieht das

in jeder Religion freilich anders aus. Gerade hier stellt sich die Wahr-
heits frage.

Inhaltlich kennt das Heil nach Kant zwei Aspekte: den sittlichen
Lebenswandel und das Glück. Jener soll dieses begründen, was allerdings
nur durch die Vermittlung göttlichen Handelns möglich ist. Gott ist nach
Kant ausschließlich für die der Moralität der Menschen angemessene
Verteilung der Glückseligkeit zuständig. Mit dem Ethos des Menschen
hat Gott nichts zu tun — außer der Tatsache, daß das Sittengesetz trotz
der moralischen Autonomie des Menschen in der „Religion innerhalb
der Grenzen der bloßen Vernunft" als göttliches Gesetz gelten kann und
wird. Wie die Motivation des sittlichen Handelns kein vermeintliches
Dekret Gottes, sondern nur die Vernunft sein kann, so kann das Handeln

des Menschen nicht auf göttliches Einwirken, sondern nur auf die
menschliche Verantwortung zurückgeführt werden. Das ist auch gut so.
Wäre es anders, so verlöre der sittliche Imperativ seine Strenge. Auch
das Faktum der offensichtlich unausrottbaren moralischen Schwäche des
Menschen darf diesen nicht dazu verführen, Hilfe von Gott zu erbeten
in dem Sinne, daß der Mensch seine moralische Verantwortung auf Gott
abschöbe.

Hier stellt sich allerdings die Frage, wie die Hoffnung auf Heil für
den Menschen aufrechterhalten werden kann, wenn er offensichtlich
nicht in der Lage ist, das Böse aus eigener Kraft auszutilgen, „von
außen" aber keine Hilfe zur moralischen Besserung erwarten kann. Ist er
nicht zur Hoffnungslosigkeit verurteilt, wenn es keine „Erlösung von
dem Bösen" gibt? Sie kann nur von einem Gott erwartet werden. Sie
beinhaltet zweierlei. Erstens soll der geschichtliche Schaden, der menschliche

Schuld verursacht hat, wieder gut gemacht werden. Das läßt sich

gemäß der kantischen Vorstellung eines allmächtigen, guten und gerech-



486 Raymond Jahae

ten Schöpfergottes, der „am Ende der Zeit" die menschliches Glück
ermöglichende Korrespondenz zwischen Natur und Vernunft herstellt,
denken.12 Zweitens soll der Mensch durch das erwähnte Erlösungsgeschehen

als Freiheitswesen das Gute zu wählen und zu tun lernen. Der
Mensch kann gar nicht „wider Willen" gerettet werden — in der
Vorstellung einer Rettung des Menschen wider seinen Willen wird das
Menschsein des Menschen aufgehoben. Er kann und soll, wie Kant es

fordert, nur durch seinen guten Willen gerettet werden. Aber möglicherweise

kann der Wille des Menschen sich — sich selbst! — dank einer
Gnadeninitiative „von außen" auf das Gute ausrichten.

Um des Heiles des Menschen willen ist eine solche Gnadeninitiative
notwendig.13 Ebenso heilsnotwendig ist die positive Antwort des
Menschen auf sie. Hier bricht das Problem der Heilsbedeutung der verschiedenen

Religionen in aller Schärfe auf. Aufgrund des Gesagten ist es

jedenfalls deutlich, daß man aus philosophischer Perspektive nicht abstrakt
eine Gleichberechtigung aller Religionen postulieren darf — weder im
Hinblick auf die Idee des Absoluten noch im Hinblick auf das Heil des

Menschen. Sie wird auch von Kant entschieden abgelehnt. Die Religionen

sind im Hinblick auf ihre Idee des Absoluten und auf ihren Beitrag
zum Heil des Menschen gewissen Maßstäben unterworfen, die der
kritischen Vernunft zugänglich sind. Zu diesen Maßstäben gehören die
Anerkennung des Menschen als eines Zweckes an sich, der Monotheismus
und das Verständnis von Heil im Sinne der Einheit von Moralität und
Glück. Was Letzteres anbelangt, gebietet der nüchterne Blick auf die
Wirklichkeit uns zu sagen: Nicht nur die Glückseligkeit, sondern ebenso
die Moralität kann sich der Mensch nur von eine Gnadeninitiative Gottes

erhoffen.

b) Theologische Bemerkungen 3um Problem der Gotteserkenntnis und der Heilshoffnung

Inwieweit kann die christliche Theologie Kants Beitrag zur Erhellung des

Problems der Wahrheit in der Vielfalt der Religionen zustimmen?
1. Aus christlich-theologischer Perspektive verdient die Tatsache, daß

Kant sich überhaupt um ein angemessenes philosophisches Verständnis

12 Auf diesen Gedanken wird viel Wert gelegt von J.B. Metz. Siehe etwa METZ,
Johann Baptist: Im Eingedenken fremden Leids. Zu einer Basiskategorie christlicher Gottesrede. In:
DERS. / REIKERSTORFER, Johann / WERBICK, Jürgen: Gottesrede Religion -
Geschichte — Gesellschaft 1). Münster: LIT 1996, 3-20; DERS.: Gott. Wider den Mythos von der

Einigkeit der Zeit. In: PETERS, Tiemo / URBAN, Claus (Hgg.): Ende der Zeit? Die Provokation
der Bede von Gott. Mainz: Matthias Grünewald 1999, 32—49.

13 LADRIÈRE, Jean: Lafoi chrétienne et le destin de la raison Cogitatio Fidei 238). Paris:
Cerf 2004, 353-355, betont die Notwendigkeit, Kants Religionsphilosophie zu ergänzen
durch eine Reflexion auf die geschichtlichen Bedingungen der Heilswirklichkeit.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 487

der Religion im Allgemeinen und des Christentums im Besonderen
bemüht, Anerkennung. Dieses Bemühen entspricht genuin christiicher
Tradition. Dem Neuen Testament zufolge ist die vernünftige
Glaubensverantwortung eine unverzichtbare Aufgabe des chrisdichen Denkens
(vgl. 1 Petr 3,15). Einige Glaubensinhalte gelten als universal einsichtig,
bedürfen also keiner besonderen Offenbarung. In der Linie unserer
bisherigen philosophischen Überlegungen bestätigt das Neue Testament,
das in dieser Hinsicht weiter geht als Kant, die Möglichkeit dessen, was
traditionell „natürliche Gotteserkenntnis" heißt, wie auch die Möglichkeit

der Erkenntnis des Willens bzw. der Gebote Gottes (vgl. Rom.
1,18—32). Das Erste Vatikanische Konzil hat die Möglichkeit der
Gotteserkenntnis mit den Mitteln der natürlichen Vernunft mittels der Erkenntnis

der endlichen Wirklichkeit ausdrücklich bestätigt.14 Diese Gotteserkenntnis

schlägt sich nieder im „theistischen", auch von Kant vertretenen

Gottesbild: Gott ist der absolut einzige Urheber (Schöpfer) der Welt
des Endlichen und der moralische Gesetzgeber und Richter der Menschheit;

er ist allmächtig, weise, gut, gerecht usf. Mit den natürlichen Mitteln
der Vernunft, d.h., abgesehen vom Glauben an die Offenbarung, wie sie
sich in der Geschichte Israels und im Geschick Jesu Christi vollzogen
hat, läßt sich in der Tat nicht mehr über Gott sagen. Die Trinitätslehre
konnte nur aufgrund übernatürhcher Offenbarung formuliert werden.

Diese theologischen Ausführungen zur Möglichkeit der Gotteserkenntnis

entsprechen dem, was wir bereits aus philosophischer Perspektive

über Kants Umgang mit diesem Problem gesagt haben. Wie steht es

aus theologischer Sicht mit Kants Darstellung des Heilsverlangens des

Menschen?
2. Der Begriff des Heiles wird von Kant wenig benutzt. Er spricht

eher von der Glückseligkeit. Diese ist der Gegenstand menschlichen
Verlangens, aber die vernunftgemäße Voraussetzung dafür, daß der
Mensch sie erlangt, ist seine moralische Vollkommenheit. Über den
Inhalt bzw. die konkrete Gestalt der Glückseligkeit will Kant sich nicht
äußern, da das menschliche Verlangen in keinem begrenzten Gehalte
Erfüllung findet. Letzteres ist philosophisch wie auch theologisch richtig.
Dennoch kann und muß die Theologie über Kants Agnostizismus
hinsichtlich des Heilsbegriffs hinausgehen. Denn auch wenn sie das Heil qua
materielle Gestalt nicht bestimmen kann, so kann und muß sie es doch
förmlich als Gemeinschaft mit Gott bestimmen.15 Das ist eine Offen-

14 Vgl. DS 3004.
15 Siehe dazu SECKLER, Max: Salut par Dieu ou salut en Dieu? Da conception chrétienne du

salut entre théo-sotérique et auto-sotérique. In: LEUBA, Jean-Louis (Hg.): Le salut chrétien. Unité et



488 Raymond Jahae

barungswahrheit: Das Heil besteht darin, daß Gott sich durch Christus
im Heiligen Geiste dem Menschen schenkt und sich darin als Liebe
offenbart, die den Menschen zur Erwiderung der Selbstgabe Gottes in
der Liebe einlädt. Diese Offenbarungswahrheit läßt sich aber auch
insofern philosophisch einsichtig machen, als deutlich ist, daß der Mensch
nur dadurch „heil" sein kann, daß sich das Sein in seiner Quelle, Gott
also, als gut und dem Menschen wohlgesinnt erweist, so daß er sich ihm
in Liebe hingeben kann. Heil ist also Liebe: Es besteht in Gottes Selbsterweis

als Liebe an den Menschen und in der entsprechenden Antwort
des Menschen in der Liebe. Liebe kennt in der materiellen, geschichtlichen

Wirklichkeit keine fest umrissene Gestalt, sondern drückt sich in
jeweils unterschiedlichen Taten der Liebe aus. Heil in der Gemeinschaft
mit Gott ist jetzt schon möglich, kann seine Vollendung aber erst „am
Ende der Zeit" finden.

Aus diesen Überlegungen ergeben sich wichtige Konsequenzen für
unser Verständnis der Voraussetzungen des Heiles.16 Sie sind anders zu
sehen, als es in der kantischen Philosophie geschieht. Kant betrachtet die
moralische Vollkommenheit im Sinne der konsequenten Beachtung des

Sittengesetzes als die hinreichende Voraussetzung dafür, daß der Mensch
das Heil erlangt. Diese Auffassung entbehrt nicht jeder theologischen
Legitimität. Die moralische Vollkommenheit kann tatsächlich als die

Voraussetzung des Heiles gelten. Das ist etwa Mt 25,31—45 zu entnehmen.
Aber gerade dieser Text zeigt, daß Moralität sich nicht auf ein abstraktes
Gesetz, sondern auf die geschichtliche Begegnung mit dem leibhaften
Menschen stützt. Das läßt sich auch philosophisch einsichtig machen.
Denn es ist in der Begegnung mit dem konkreten Menschen, daß das

Bewußtsein der intrinsischen Güte oder Würde desselben durchbricht.
Dem Bewußtsein des Gesetzes, ihn unbedingt zu achten, hegt das
Bewußtsein der intrinsischen Güte der menschlichen Person zugrunde. Ihm
entspricht ein Verlangen nach Gemeinschaft mit derselben bzw. nach
Gemeinschaft mit dem Guten schlechthin, dem Absoluten: ein Verlangen

nach jener Liebe, die Gott selbst ist. Dieses Verlangen, als Verlangen
nach personaler Gemeinschaft mit Gott in und durch Gemeinschaft mit
dem Menschen, ist theologisch, aber wohl auch philosophisch die eigentliche

Voraussetzung des Heiles.

diversité des conceptions à travers l'histoire Jésus et Jésus-Christ 66). Paris: Desclée 1995,
251-296.

16 Zur theologischen und theologiegeschichtlichen Begründung der folgenden
Überlegungen, vgl. WALGRAVE, Jan: L'universalité du salut dans la perspective catholique. In: VAN
CANGH, Jean-Marie (Hg.): Universalité du salut et regard pluraliste Relais - Études 1).
Paris: Desclée 1986, 89—106.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 489

Im Hinblick auf dieses Thema ist aus theologischer Sicht noch mehr
zu Kants Philosophie zu sagen. Wir haben bereits darauf hingewiesen,
daß der Mensch die moralische Vollkommenheit, die Kant mit Recht als

die Voraussetzung des Heiles betrachtet, oft nicht erreicht, folglich die

Hoffnung auf Heil verlieren muß, wenn sein Wille nicht zum Guten
bekehrt wird. Das lehrt die Erfahrung. Diese läßt sich von der pauli-
nischen Tradition her erhellen, in der es heißt, daß das Böse ohne die
freie Zustimmung des Individuums zwar keinen Halt hat, aber dennoch
der Freiheit des Individuums vorausgeht und insofern eine reale Macht
über es ausübt.17 Der Mensch — so läßt sich die paulinische Aussage
verstehen — wird hineingeboren in eine Welt, in der die Erfahrung des Bösen

in einem selbst wie im anderen das Bewußtsein der intrinsischen
Güte des Menschen verdunkelt, mithin die Liebe zum Menschen und zu
Gott erschwert und den Willen zum Bösen anstiftet. Es ist fraglich, ob
der Mensch ohne eine „von außen" erbrachte Erlösung vom Bösen Heil
erreichen kann. Sie ist so zu verstehen, daß sie den Willen des Menschen
erst zur Fähigkeit, sich für das Gute zu entscheiden, befreit. Eine solche

Erlösung ist im Christusereignis geschehen. Denn in Christus begegnen
wir einem sündenlosen Menschen, einem Menschen also, der ganz aus
der Liebe und für sie lebt, damit Gott selbst unverhüllt offenbart und so
das Vertrauen im Menschen und die Liebe zu Gott wiederherstellt.
Christus ist in seinem selbsdosen Einsatz zum Heile der Menschen,
gerade auch der Sünder, als Offenbarung der unerschütterlichen Liebe
Gottes zu allen Menschen ein untrügliches Zeichen der intrinsischen
Güte und der unzerstörbaren Würde des Menschen. So wird die Freiheit
des Menschen für das Gute freigesetzt.

In unseren philosophischen Überlegungen kamen wir zum Schluß,
daß der Mensch als ein Zweck an sich zu gelten hat. Sein Wert übersteigt
jeden anderen. Das setzt das Seinsollen eines jeden Menschen voraus.
Letzteres wird in der christlichen Heilsbotschaft vollends ernst genommen.

Denn sie ist strikt universal. Grundsätzlich ist keiner vom Heile
ausgeschlossen, da es ja gerade auch den Sündern zugesagt bzw.
ermöglicht wird.

3. Im Gesagten haben wir die Heilsbedeutung des Christentums in
Auseinandersetzung mit der kantischen Religionsphilosophie ausgearbeitet.

Was können wir nun schließlich über Kants Sicht der Heilsbedeutung

der nichtchristlichen Religionen sagen?
Für Kant ist ein jeder Mensch, der vernünftig, d.h. gemäß dem

vernünftig einsichtigen Sittengesetze lebt, des Heiles würdig. Es kommt also

17 Siehe dazu SCHLIER, Heinrich: Grundlage einerpaulinischen Theologie. Freiburg i.Br./
Basel/Wien: Herder 1978, 55-121.



490 Raymond J ahae

nicht primär auf das Halten bestimmter Lehren, das Vollbringen
bestimmter Riten usw. an, wenngleich all das nicht unwichtig ist. Es hat
Bedeutung, insofern es die Moral beeinflußt. Grundsätzlich aber gilt, daß
ein Mensch in jeder Religion des Heiles würdig werden bzw. im Heile
sein kann, insofern Moral und religiöser Glaube förmlich voneinander
unterschieden sind und nur die Moral über das Heil entscheidet.

Wie bereits öfters gesagt, ist Kant zuzustimmen, wenn er die Morali-
tät zur Voraussetzung des Heiles macht, aber das Problem ist eben, daß
die Moralität in vielen Fällen nicht erreicht wird. Heil setzt demnach
einen moralischen Neubeginn für die Menschheit voraus. Ein solcher ist
ihr in Christo gegeben. In ihm ist Heil eine universale Möglichkeit. Es
kann nicht a priori ausgeschlossen werden, daß andere Religionen ebenso
— gleichwertige - Heilswege sind. Letzteres kann aber auch nicht a priori
vorausgesetzt werden. Das zeigt sich nicht nur etwa im philosophischen
Gespräch mit Kant, sondern gilt auch aus theologischer Perspektive. Die
Hl. Schrift, sowohl im Alten als auch im Neuen Testament, enthält an
vielen Stellen eine Kampfansage an die falsche Religion. Diese besteht
namentlich in Vielgötterei, in der Verehrung endlicher Wesen und gar
menschlicher Artefakte und in damit verbundener Immoralität. Dabei
wird ständig an die Vernunft des Menschen appelliert: Er soll sich
eingestehen, was doch offensichtlich ist, nämlich, daß das, was er verehrt,
ihm nicht hilft, sondern ihn ins Verderben stürzt. Im Grunde kennt die
Hl. Schrift also kein anderes Kriterium zur Unterscheidung der wahren
von der falschen Religion als Kant: die Vernunft. Wir haben ja auch kein
anderes. Ebenso wenig wie das Christentum sich selbst der Kritik der
Vernunft entziehen darf, kann es zur Ausformung einer theologischen
Perspektive auf die nichtchristlichen Religionen auf dieses Kriterium
verzichten. Es geht nicht an, in wichtigen, ja entscheidenden Fragen der
Menschheit sich des Urteils über Wahrheit und Wert zu enthalten — es

sei denn, es geht um Fragen, die vernünftig wirklich nicht zu entscheiden
sind. Es bleibt aber mindestens das Vernunftkriterium gelten, nach dem
eine Religion, die den Menschen einem vermeintlichen höheren Ziel
opfern zu müssen meint, als falsch anzusehen ist.18 Denn der Mensch ist,
wie gezeigt, Zweck an sich.

Ein bleibendes Verdienst der Religionsphilosophie Kants besteht
darin, daß sie Religion nicht vor der Vernunft immunisiert, sondern im
Gegenteil der Kritik derselben aussetzt. Nur Religion, die diese Kritik
aushält, verdient es, ernst genommen zu werden. Das ist freilich nicht erst
von Kant entdeckt worden, sondern vom Christentum selbst her erfor-

18 Vgl. SCHILLEBEECKX, Edward: Menschen. Die Geschichte von Gott. Freiburg i.Br./
Basel/Wien: Herder 1990, 209-209.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 491

derlich.19 Dabei ist dann wohl zu bedenken, daß Vernunft nicht von
vornherein die Antworten auf die entscheidenden religiösen Fragen des

Menschen geben kann, sondern die geschichtlich gewachsenen Antworten

auf diese Fragen hören muß, um sich im Gespräch mit ihnen ein
Urteil zu bilden.

Abstract
This article investigates Immanuel Kant's contribution to a Christian "theology of
religions". An important claim of Kant's is that all religions must be exposed to the

critique of reason. Accordingly, in the interreligious dialogue we cannot dispense with

a monotheistic faith in which the human being is recognised as an aim in itself.
However, reason as Kant understands it has no access to insights that can only be

gained by historical experience. Keason has to open itself to such insights in order to
be able to understand and to critically assess the various religions.

19 RATZINGER, Joseph: Der Gott des Glaubens und der Gott der Philosophen. Ein Beitrag

?um Problem der theologia naturalis, München/Zürich: Schnell & Steiner 1960, zeigt, daß das

Christentum von seinen Anfangen an die philosophische Religionskritik ernst genommen
hat. Siehe dazu auch das oben (Anm. 1) genannte Werk Kardinal Ratzingers.


	Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie im Hinblick auf eine christliche Religionstheologie

