Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie im Hinblick auf eine
christliche Religionstheologie

Autor: Jahae, Raymond

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760659

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760659
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

RAYMOND JAHAE OMI

Bemerkungen zur kantischen
Religionsphilosophie im Hinblick auf eine
christliche Religionstheologie

Zu den meist diskutierten Themen der zeitgendssischen Theologie ge-
hort das rechte Verhiltnis des Christentums zu den nichtchristlichen Re-
ligionen.! Der Ausgangspunkt der Debatte iiber dieses Thema liegt im
traditionellen Glaubenssatz, aullerhalb Christi und seiner Kirche sei kein
Heil. Dieser Satz ruft zwei Reihen von Problemen auf. Die erste betrifft
die offenkundige Frage nach der Heilsmoglichkeit auBlerhalb des Chris-
tentums. Konnen wir uns ernsthaft vorstellen, es gebe nur eine einzige
wahre Religion bzw. nur eine einzige Religion, die zum Heile fiihrt?
Fihrt nicht gerade der christliche Glaube an einen Gott, der das Heil
aller will, notwendigerweise zur uneingeschrinkten Anerkennung der
Wahrheit und der Heilsbedeutung der nichtchristlichen Religionen? Was
soll aber das Christsein noch, wenn seine Heilsnotwendigkeit fallenge-
lassen wird? Die zweite Reihe von Problemen, die der erwihnte Glau-
benssatz aufruft, betrifft das menschliche Vermégen, religiose Wahrheit
bzw. Heilswahrheit zu erkennen. Kénnen wir denn iiberhaupt sagen, ob
eine Religion wahr oder unwahr, der einzige Heilsweg oder eben nur ein
moglicher nebst anderen sei? Ist der Mensch denn imstande, sichere
Aussagen tber das Absolute zu machen? Wie kénnte er solche Aussagen
verantworten?

In der Debatte uber diese und dhnliche Streitpunkte taucht regel-
miflig der Name Immanuel Kants auf.?2 Die vorliegende Abhandlung
geht der Frage nach, ob bzw. inwieweit die christliche Theologie sich zur
Klirung ihres Verhaltnisses zu den nichtchristlichen Religionen der Phi-
losophie Kants bedienen kann. Im ersten Teil wird die kantische Reli-
gionsphilosophie dargestellt, im zweiten Teil wird sie mit Blick auf das
Problem einer christlichen Wirdigung der Vielfalt der Religionen be-
fragt. Kant ist unseres Erachtens insoweit zuzustimmen, als er fordert,

1 Vgl. den Uberblick iiber die Entwicklung der Theologie in der Nachkonzilszeit bei
RATZINGER, Joseph: Glaube — Wabrheit — Tolerang. Das Christentum und die Weltreligionen.
Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder 2003, 93-98.

2 Siehe etwa die so genannte pluralistische Religionstheologie von HICK, John: A»
Interpretation of Religion. Human Responses to the Transcendent. New Haven/London: Yale
University Press 1989.



472 Raymond Jahae

daf} Religion — eine jede Religion — die Auseinandersetzung mit der Ver-
nunft — sowohl der theoretischen als auch der praktischen Vernunft —
aushalten konnen muf3. Im Gegensatz zu Kant ist aber zu sagen, daf3
Vernunft nicht einfach a priori sagen kann, wie Religion auszuschauen
hat. Die Vernunft hat sich vielmehr der geschichtlich gewachsenen Reli-
gionen anzunehmen, um im Gesprich mit ihnen sie auf ihre Verniinf-
tigkeit hin zu prifen und ihre Wahrheit bzw. Unwahrheit herauszustel-
len. Grundlage einer christlich-theologischen Perspektive auf das Phino-
men der Vielfalt der Religionen ist also eine Vernunft, die sich der ge-
schichtlichen Erfahrung 6ffnet.

1. Die Religionsphilosophie Kants

Kants Religionsphilosophie, Die Religion innerhalb der Grengen der blofen
Vernunft, mul3 vom Ganzen seiner ,kritischen Philosophie® her verstan-
den werden, namentlich von seiner Erkenntnistheorie, seiner Metaphysik
und seiner praktischen Philosophie her. Sie bilden die Grundlage dessen,
was nach Kant ,vernunftgemi“ iiber Gott gesagt werden kann.

a) Die Unfihigkeit der theoretischen Vernunft 3ur Gotteserkenntnis

Der Ausgangspunkt der kritischen Philosophie Kants ist die Erkenntnis-
theorie. In der Kritik der reinen Vernunft entwickelt Kant seine Antwort
auf die Frage: ,Was kann ich wissen?“. Es geht dabei um theoretische
Erkenntnis, die Erkenntnis dessen, was ist — im Unterschied zur prak-
tischen Erkenntnis, der Erkenntnis dessen, was sein soll bzw. getan wet-
den muB. Die Antwort auf die genannte Frage bildet zugleich die Grund-
lage einer kritisch gesicherten Metaphysik.

Kant schrinkt den Bereich dessen, was mit Sicherheit erkannt werden
kann, auf die empirisch erfahrbare Wirklichkeit ein. Die aus der Sinnen-
welt kommenden Eindriicke werden in Raum und Zeit situiert und durch
den ,,Verstand®“ gemil seinen zwolf Kategorien (etwa jener der Kau-
salitit) derart miteinander verbunden, daf} ein Utrteil méglich wird. Der
Verstand ,konstruiert” sozusagen den Gegenstand seiner Erkenntnis.
Dieser Sachverhalt bedeutet, dal} man unterscheiden mul3 zwischen dem,
was das Erkannte an sich ist, und der Weise, in der es uns erscheint, d.h.
von uns erkannt bzw. konstruiert wird. Das ,,Ding an sich® bleibt un-
erkannt; was erkannt wird, ist die ,,Erscheinung®. Was nach Kants Er-
kenntnisbegriff erkannt werden kann, ist die materielle Natur. Sie wird
erkannt als eine Welt mechanisch sich bewegender und aufeinander ein-
witkender Korper, deren Wirklichkeit mathematisch beschrieben werden
kann.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 473

Die verschiedenen Verstandeserkenntnisse bzw. Erscheinungen ste-
hen nicht beziehungslos nebeneinander. Es ist ein Bediirfnis der ,,Ver-
nunft®, denkend Einheit unter den unterschiedlichen Verstandeserkennt-
nissen herzustellen. Das geschieht durch die ,transzendentalen Ideen,
durch welche die Verstandeserkenntnisse in einem gegenseitigen Zusam-
menhang miteinander verbunden werden. Die betreffenden Ideen sind
die Seele, die Welt und Gott. Der erstgenannten wird die Einheit des
denkenden Subjektes unterlegt, der zweiten die Einheit der Erschei-
nungen und der dritten die Einheit der Bedingung aller Gegenstinde des
Denkens. Die Vernunft denkt die drei transzendentalen Ideen aus-
schlieBlich im Hinblick auf die Ordnung der Verstandeserkenntnisse.
Das Denken dieser Ordnung ermdglicht die Erweiterung solcher Er-
kenntnisse. Den drei transzendentalen Ideen kann ob ihres bloB3 ,,regula-
tiven Charakters — sie dienen nur dem Denken der Einheit der Ver-
standeserkenntnis — freilich keine ,,objektive Wirklichkeit* zugeschrieben
werden, insofern sie nicht erkannt werden konnen. Die Wirklichkeit
kann ihnen aber auch nicht abgesprochen werden. In dieser Frage muf}
sich die theoretische bzw. spekulative Vernunft des Urteils enthalten.

Letzteres fithrt Kant zu einer kritischen Prifung der herkémmlichen
Gottesbeweise.> Was in ihnen auf dem Spiele steht, ist die Existenz eines
singuliren, notwendigen, unendlichen Wesens als des der Welt entho-
benen Grundes der Welt. Der Gottesbeweise gibt es nach Kant drei: den
»physikotheologischen®, den ,kosmologischen® und den ,ontologi-
schen®. Letztlich ist der erste auf den zweiten zuriickzufiihren, und der
zweite auf den dritten. Der physikotheologische Gottesbeweis setzt an
beim Staunen tber die wunderbare Ordnung der Natur, von der er auf
die Existenz eines weisen Schopfers derselben schlieBt. Dieser Schluf3 ist
aber nicht innerlich mit dem erwihnten Staunen verbunden. Der verboz-
gene Kerngehalt des physikotheologischen Gottesbeweises ist der Ge-
danke, daf} die Welt kontingent ist und deswegen ein notwendiges Sein
voraussetzt, ohne das sie nicht existieren kann. Dieser Gedanke aber ist
der Ausgangspunkt des kosmologischen Gottesbeweises, auf den der
physikotheologische demnach zuriickzufiithren ist. Aber der kosmologi-
sche Gottesbeweis ist ebenso wenig wie der physikotheologische ein in
sich stehendes Ganzes. Der kosmologische Gottesbeweis identifiziert
das von der Kontingenz der Welt vorausgesetzte notwendige Sein als
eine unendliche, allumfassende Wirklichkeit: Gott. Diese — logischerwei-

3 Eine griindliche Studie der Problematik der Gottesbeweise in Kants Philosophie
bietet SALA, Giovanni Battista: Kant und die Frage nach Gott. Gottesbeweise und Gottes-
beweiskritik in den Schriften Kants (= Kantstudien. Erginzungshefte 122). Berlin/New York:
De Gruyter 1990.



474 Raymond Jahae

se keineswegs zwingende — Identifikation ist nach Kant dem ontologi-
schen Gottesbeweis eigen. Der kosmologische Gottesbeweis hingt also
am Anspruch des ontologischen Gottesbeweises, ein in sich Notwen-
diges finden zu kénnen.* Dem ontologischen Gottesbeweis zufolge im-
pliziert der Begriff des Unendlichen seine Existenz: Seine Seinsfiille kon-
ne nicht als nicht seiend gedacht werden. Dagegen ist aber einzuwenden,
daBl kein Begriff aus sich heraus die Existenz seines Gehalts impliziert.
Ein notwendiges Sein, so Kant, 1it sich zumindest von uns Menschen
gar nicht denken bzw. begreiflich machen. Der Begriff des Notwendigen
ist also nicht mit dem des Unendlichen gleichzusetzen.

Kant meint so gezeigt zu haben, dal der ontologische Gottesbeweis
nichtig ist, und damit auch den beiden anderen Gottesbeweisen, die ja —
Kant zufolge — vom ontologischen abhingig sind, den Boden entzogen
zu haben. Letztlich haben wir es nach Kant bei den Gottesbeweisen mit
dem zu tun, was er ,,transzendentalen Schein® nennt: Die Vernunft mal3t
sich Erkenntnisse an in einem Bereich, der tiber die sinnliche Erfahrung
hinausgeht und von dem folglich — nach Kants Primissen — gar keine
theoretische Erkenntnis mdglich ist. Die Gottesbeweise wenden die
Kausalitatskategorie auf einen Bereich an, auf den sie gar nicht anzuwen-
den ist, nimlich auf den Bereich des Nichtempirischen. Damit werden
nach Kant die Grenzen der Vernunft iiberschritten. Man kann also nicht
von der Welt oder von ihren Dingen auf eine Ursache derselben aufler-
halb der Welt schlieBen.

All das soll uns aber nicht dazu verfiithren, die Bedeutung der Gottes-
idee fir die theoretische Vernunft zu unterschitzen. Entgegen dem an-
finglich in der Kritik der reinen Vernunft erzeugten Eindruck griinden die
Verstandeserkenntnisse der Welt der sinnlichen Erfahrung sich nimlich
nicht in sich selbst. Kant gesteht ein, daf} die transzendentalen Ideen den
Verstandesgebrauch bestimmen, insofern Verstandeserkenntnisse nur in
einer gegenseitigen Einheit gegeben sein konnen. Logischerweise muf3
dabei der Gottesidee eine herausragende Rolle zukommen, da durch die-
se Idee die hochstmdgliche gedankliche Einheit der Erkenntnis herge-
stellt wird. Durch diese Idee wird die Welt als ein zweckmiBig geord-
netes Ganzes gedacht.

* DISSE, Jotrg: Kleine Geschichte der abendlindischen Metaphysik. Von Platon bis Hegel.
Darmstadt: WBG 2001, 242, hebt hervor, daB das, was die Kritik der reinen 1V ernunft unter
dem Begriff des kosmologischen Gottesbeweises verhandelt, eine Konstruktion Kants
ist, fiir die man in der Philosophiegeschichte vergeblich ein Aquivalent sucht. Eine Kritik
der kantischen Kritik des kosmologischen Gottesbeweises findet sich bei SCHMUCKER,
Josef: Das Problem der Kontingenz der Welt. Versuch einer positiven Aufarbeitung der Kritik Kants
am kosmologischen Argument (= QD 43). Freibutg i.Br./Basel/Wien: Herder 1969.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 475

Das nun ist die Voraussetzung dafiir, daBB wir einen praktischen Um-
gang mit der Welt entfalten, nimlich handelnd in der Welt unsere prakti-
schen Zwecke — letzten Endes moralische Zwecke — verfolgen kénnen.
Es sind letztlich diese Zwecke, die uns in unserem Umgang mit der Welt
leiten. Unsere Verstandeserkenntnisse kommen somit in der Folge un-
seres praktischen Umgangs mit der Welt zustande. So gesehen, ist die
theoretische Vernunft bei aller féormlichen Unterschiedenheit von der
praktischen Vernunft dieser untergeordnet.

In der Teleologie der Kritik der Urteilskraft (1790) erneuert Kant seine
Kritik an dem, was er in der Kritik der reinen Vernunft den ,,physiko-
theologischen Gottesbeweis* genannt hatte, also am RiickschluB3 von der
anscheinend zweckmilBig geordneten Wirklichkeit der Natur auf einen
allmichtigen, weisen und guten Schopfergott, der alles zum Behuf des
Menschen gewirkt und eingerichtet haben soll. In der Kritzk der Urteils-
kraft wird diese Argumentation unter dem Namen ,,Physikotheologie®
diskutiert. Die bloBe Beobachtung der Natur, so Kant, gestattet es nicht,
Zwecke in der Natur anzunehmen. Insofern die Behauptung von Zwe-
cken in der Natur nicht kritisch zu sichern ist, ist sie untauglich als
Grundlage eines Ausweises der Existenz eines allmichtigen, weisen und
guten Schépfergottes. Die bloBe Beobachtung der Natur kann aus sich
heraus auch kein Ziel fir die Natur bzw. fiirs Ganze der Wirklichkeit
angeben. Insofern die theoretische Naturbetrachtung keinen dem All zu-
grunde liegenden, umfassenden ,,Plan“ aufweisen kann, gibt es fiir sie
keine legitime Moglichkeit, von einem Gott im erwihnten Sinne zu spre-
chen.

b) Die Existeng Gottes als Postulat der praktischen Vernunft

Die Vernunft umfal3t neben der theoretischen auch die praktische Ver-
nunft, bzw. sie kann sowohl theoretisch als auch praktisch gebraucht
werden: Neben der Erkenntnis dessen, was ist, gibt es die Erkenntnis
dessen, was getan werden — bzw. sein — soll. Letzterer sind charakteristi-
sche Einsichten zur Gottesfrage abzugewinnen.

In der Grundlegung zur Metaphysik der Sitten (1785) betont Kant, dal die
Erkenntnis dessen, was getan werden soll, in keiner Weise von der ,,Ex-
fahrung®, d.h. von unseren Gefiihlen, die dem Verlangen nach Glick
und der Abneigung vor Leid entsprechen, abhingt. Sie sind samt und
sonders ,,empirisch® und daher zufillig, mithin nicht ,,verniinftig“, uni-
versal. Sie konnen kein — definitionsgemil allgemein giiltiges — Sittenge-
setz begriinden. Sittlich verpflichtend kann nur das sein, was als solches
fiir alle redlichen Wesen einsichtig ist, also das Verniinftige.



476 Raymond Jahae

Die Vernunft sucht einen ,kategorischen Imperativ®. Die Antwort,
die sie findet, lautet nach Kant: ,Handle immer nach jener Maxime, von
der du zugleich wollen kannst, daB3 sie ein allgemeines Gesetz werde®.
Der kategorische Imperativ impliziert, daB man ein anderes verniinftiges
Wesen — normalerweise geht es um einen anderen Menschen — jederzeit
nicht blof3 als Mittel (zur Verwirklichung eigener Ziele), sondern auch als
Zweck in sich selbst behandle. Die Sittlichkeit besteht im Grunde darin,
daBl man sich in all seinem Wollen bzw. Handeln vom kategorischen
Imperativ bestimmen lafB3t.

Die vertiefte Reflexion auf die Moglichkeitsbedingungen des Sitten-
gesetzes fuhrt Kant dazu, die Wirklichkeit der Freiheit, die Unsterblich-
keit der Seele und die Existenz Gottes zu postulieren. Durch die prakti-
sche Vernunft soll also dem, was die theoretische Vernunft allenfalls als
moglich ansehen kann, Wirklichkeit eingeraumt werden.

Das leuchtet ohne Weiteres ein, sofern es um den Begriff der Freiheit
geht. Vom Sittengesetz kann nur die Rede sein fiir ein Wesen, das das
Gesetz erkennt und ihm zu gehorchen weill. Einem Gesetze gehorchen
kann aber nur ein freies Wesen. Die praktische Vernunft muf3 also die
Wirklichkeit der Freiheit postulieren.

Was das Postulat der Unsterblichkeit der Seele angeht, so folgt es aus
der Tatsache, daB die vollstindige Ubereinstimmung mit dem Gesetze
der Vernunft einem nicht bloB verniinftigen, sondern ebenso natiirlichen
Wesen — eben dem Menschen — nur in einem ProzeB unendlicher Anni-
herung méglich ist. Denn der Wille eines solchen Wesens ist zur Heilig-
keit aufgefordert, d.h. er soll sich ausschlieBlich von der Vernunft be-
stimmen lassen, aber er bleibt gleichzeitig der natiirlichen Sinnlichkeit
mit ihren Begehren ausgesetzt. Er kann die Heiligkeit, wozu er aufge-
fordert ist, folglich nur durch unendliche Anniherung, d.h. in einer un-
endlichen Existenz verwirklichen. Die sittliche Pflicht kann also nur als
sinnvoll — moglich — gedacht werden, indem die Unsterblichkeit der
Seele postuliert wird.

Die Existenz Gottes muf} postuliert werden als die Voraussetzung der
Verwirklichung dessen, was Kant das hochste Gut nennt. Das hochste
Gut ist dann verwirklicht, wenn zwischen Sittlichkeit und Glick eine
Entsprechung besteht, d.h. wenn derjenige, der dem Sittengesetze ent-
sprechend lebt, glicklich ist. Die Verwirklichung des hochsten Gutes gilt
Kant als eine Forderung der Vernunft: Die Vernunft fordert, dal der
tugendhaft lebende Mensch glicklich sei. Die Erfillung dieser Forde-
rung setzt voraus, daf} die Natur der Vernunft entspreche: Die Natur soll
dem vernunftig, d.h. sittlich lebenden Menschen sozusagen wohlgesinnt
sein. Das ist in der Wirklichkeit, wie wir sie erfahren, jedoch nicht der
Fall. Es gibt keinen inneren Zusammenhang zwischen Sittlichkeit und



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 477

Glick. Die Gesetze der Natur stehen den Gesetzen der Moral gleich-
giiltig gegeniiber. Der Forderung einer Entsprechung zwischen Sitt-
lichkeit und Glick soll jedoch Geniige getan werden. Das ist aber nur
moglich, wenn ein Gott ist, d.h. ein allmichtiger, guter, gerechter und
weiser Schépfer und Richter der Welt, der die Natur gemil3 der Vernunft
ordnet, so da3 der Gerechte gliicklich sein kann. So wird durch die prak-
tische Vernunft die Existenz Gottes postuliert.

Diese Argumentation — die sich von der Forderung der Verwirkli-
chung des hochsten Gutes zum Postulat der Existenz Gottes bewegt —
finden wir in jeder der drei ,,Kritiken* Kants: in der Kritik der reinen 1 er-
nunft, in der Kritik der praktischen Vernunft (1788) und in der Kritik der Ur-
teilskraft.

Alle Spekulation tiber das Wesen Gottes, die iiber das Gesagte hi-
nausgeht, wird von Kant zuriickgewiesen, insofern sie der kritischen
Priifung durch die Vernunft nicht standhilt. Von Gott kann nur das
ausgesagt werden, was aufgrund des Begriffes der Verwirklichung des
héchsten Gutes iiber thn gesagt werden muf.

Der ,,moralische Gottesbeweis“ Kants unterscheidet sich stark von den
herkémmlichen ,,spekulativen® Gottesbeweisen.’ Thnen zufolge fithrt die
Reflexion auf das, was ist, bzw. auf den Begriff desselben zur Aner-
kennung der Existenz Gottes im Sinne einer unendlichen Seinsfiille. Der
,moralische Gottesbeweis“ — in der Terminologie der Kritik der Urteils-
kraft. die ,,Ethikotheologie® — Kants hingegen ist im Grunde ein Aufweis
der praktischen Bedeutung des Gottesglaubens fiir das menschliche Le-
ben: Die sittliche Anstrengung bzw. das Leben iiberhaupt hat nur Sinn,
insofern ein Gott im Sinne eines allmichtigen, weisen, guten und gerech-
ten Weltschopfers sei. Umgekehrt formuliert: Die Affirmation Gottes
entspringt der Frage nach dem Sinn des menschlichen Daseins, nicht der
Reflexion auf den Grund des Seins. Dementsprechend wird die Existenz
Gottes nicht ,,gewul3t“, sondern ,,geglaubt®.

Demgemill meint Kant, daB3 seine ,,Ethikotheologie® nicht nur inner-
lich kohirenter ist als die der Reflexion aufs Sein bzw. auf die Natur ent-
springende Theologie, sondern auch besser als diese dem tatsichlichen
Gottesbewultsein des religisen Menschen entspricht. Die Frage nach
dem Grund der Wirklichkeit ist an sich nicht sonderlich bedeutsam. Sie
ist es nur im Zusammenhang mit der Frage nach der Bestimmung des
Menschen — also mit der Frage: ,,Was darf ich hoffen?“. Die praktische
Vernunft setzt voraus, daB3 die sittliche Anstrengung des Menschen,
durch die jeder Mensch als Zweck in sich anerkannt wird, nicht ins Leere

5 Zum Ganzen der Problematik der Gottesbeweise in Kants Denken, siche das oben
(Anm. 3) genannte Werk.



478 Raymond Jahae

geht. Das kann aber nicht gewul}t, sondern nur erhofft werden. Der
Grund einer solchen Hoffnung kann schlieBlich nur der Glaube an einen
Gott sein, der fir Sein und Sinn des menschlichen Lebens einsteht.

Kant unterstreicht, da3 der Gottesglaube die Moral nicht begriindet.
Das Faktum der moralischen Pflicht als solcher sowie ihr konkreter In-
halt konnen nicht auf zufillige — etwa blof3 geschichtlich offenbarte, im
Grunde verniinftig uneinsichtige, also willkiirliche — Willensentscheide
Gottes zurlickgefihrt werden. Solche kénnen nie verpflichtend fiir den
Menschen sein. Die Moral ist autonom; die Vernunft ist unsere mora-
lische Gesetzgeberin. Sobald jedoch erkannt ist, dal3 die Moral, obzwar
formal und materiell autonom, den Gottesglauben voraussetzt, insofern
nur er den Sinn der moralischen Existenz zu sichern vermag, sind die
moralischen Gesetze als Gebote Gottes, und ist folglich Gott als mora-
lischer Gesetzgeber anzusehen.

¢) ,,Die Religion innerbalb der Grengen der blofien Vernunft

Was Kant in seinen drei groBen Kritiken iiber die Affirmation der Wirk-
lichkeit Gottes gesagt hat, bildet die Grundlage fiir seine philosophische
Reflexion auf die Religion: Die Religion innerhalb der Grengen der blofen 1 er-
nunft (1793). Der Ausgangspunkt dieses Werkes ist die Einsicht, dal3
rechtes sittliches Handeln nur sinnvoll sein kann, insofern ein Gott ist,
da nur ein solcher die Verwirklichung des hochsten Gutes verbiirgen
kann. Gemil} dieser Einsicht fiihrt Moral aus sich heraus zur Religion.
Soweit sie ,innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft® bleibt, besteht
die Religion im Wesentlichen darin, dafl die moralischen Gesetze als
Gebote Gottes angesehen werden.

Kants Religionsphilosophie versucht weniger, die bestehenden — oder
einige bestehende — Religionen zu beschreiben und zu analysieren, als
darzutun, welche Religionspraxis als der Vernunft gemifl und welche als
der Vernunft widerstreitend anzusehen ist. Es handelt sich also um eine
Form der Religionskritik.6 Fir Kant ist die Vernunft die Norm der Reli-
gion. Es handelt sich dabei um jene Vernunft, deren Méglichkeiten und
Grenzen Kant in seinen drei Kritiken ausgearbeitet hat. Es ist eine Ver-
nunft, die nur das als sichere Einsicht anerkennt und zuldBt, was sie «
priori und als notwendig einsieht. Das bedeutet unter anderem, daf3 in der
Geschichte gewachsene und auf geschichtliche Tatsachen sich griindende
Wahrheiten keine Rolle spielen bei der Beantwortung der Frage, was

¢ Siche die religionsphilosophische Einordnung des Denkens Kants bei GREISCH,
Jean: Le buisson ardent et les lumiéres de la raison. L invention de la philosophie de la religion. Tome
I: Héritage et héritiers du XIX* siécle (= Philosophie & Théologie). Paris: Cerf 2002, 307—
325,



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 479

Religion ist bzw. zu sein hat. Gegenstand der Religionsphilosophie und
der Religionskritik Kants ist im Grunde nur das Christentum.

Das Christentum ist insofern vernunftgemil, als es die rechte Got-
tesverehrung mit der Erfilllung der ethischen Pflicht identifiziert. Nun
ist es offensichtlich, dal3 der Mensch die ethische Pflicht nicht immer er-
fillt. Diese Tatsache ruft im Lichte der Veranlagung des Menschen zum
Guten geradezu unausweichlich die Frage nach dem moralischen Bésen,
dessen Wie und Woher auf. Unstrittig ist fir Kant, daB der Mensch nur
insofern bése im moralischen Sinne des Wortes genannt werden kann,
als er aus freien Stiicken bose handelt. Es kann also nicht die Rede da-
von sein, daB} er in irgendwelcher Weise zum Bosen fremdbestimmt ist.
Er selbst ist es, der das Gesetz nicht um des Gesetzes willen, sondern
aus anderen Griinden, nimlich solchen, die der Selbstliebe entsprechen,
befolgt oder schlichtweg ihm zuwiderhandelt. In diesem Zusammenhang
weist Kant — entgegen einer bestimmten Auslegung der christlichen Erb-
sindenlehre — den Gedanken zuriick, dall ein Mensch die Schuld, die
durch die erste Stinde der Menschheitsgeschichte auf dieser lastet, von
seinen Vorfahren erben konnte.

Insofern die rechte Gottesverehrung verniinftigerweise in nichts an-
derem als der Erfiillung der ethischen Pflicht bestehen kann, ist das der
Religion innewohnende Ideal des Gott wohlgefilligen Menschen nichts
anderes als der Gedanke eines ethisch vollkommenen, d.h. in allem dem
Sittengesetze entsprechenden Menschen. Dieses Ideal ist nach Kant um
so ansprechender, als es sich um einen Menschen handelt, der seine
Gottestreue bzw. seine sittliche Vollkommenheit durch groBe Versu-
chungen und Prifungen hindurch eventuell bis zum Martertode durch-
hilt. Auf diese Weise entwickelt Kant ein eigentiimliches Christusbild,
das man eine ,,Christologie innerhalb der Grenzen der blofen Vernunft
nennen konnte.” Er betont, dal das genannte Ideal nur insofern seine
Funktion der moralischen Erbauung des Menschen austliben kann, als es
die moralische Anstrengung des gottgefilligen Menschen nicht dadurch
abschwicht, dal es ihn — etwa aufgrund seiner vermeintlich géttlichen
Natur — als der Stinde unfihig vorstellt. Kant meint, das Ideal kénne und
solle in uns wirksam werden, obschon wir die sittliche Vollkommenheit
nur durch unendliche Annidherung verwirklichen kénnen. Wesentlich sei,
dal unsere moralische Gesinnung sich der gottlichen angleiche. Die
herkémmliche Erlésungsvorstellung, nach der ein Unschuldiger — eben
Christus — anstelle des Siinders dessen Siindenschuld Gott gegeniiber

7 Zur ,philosophischen Christologie® Kants siehe TILLIETTE, Xavier: Le Christ des

philosophes. Du Maitre de sagesse an divin Témoin (= Ouvertures 10). Namur: Culture et Vérité
1993, 75-82.



480 Raymond Jahae

tilgt, wird von Kant abgelehnt. Er meint, dal die Sinnesinderung dessen,
der sich vom Bésen zum Guten bekehrt, die Strafe, der er sich aufgrund
seiner Siinde zu unterziehen hat, bereits in sich enthilt, insofern er ein
Leben im Leiden um des Guten willen antritt.

Die moralische Vollkommenheit des Menschen muf3 sich in dessen
sozialen Beziehungen verwirklichen. Diese Einsicht fithrt Kant zum Be-
griff eines unter ethischen Gesetzen lebenden Volkes, eben des Volkes
Gottes. Der Begriff entspricht fiir Kant dem, was theologisch ,,Kirche*
heit. Qua historische Wirklichkeit beruht die Kirche auf einem ,Kir-
chenglauben®. Dieser unterscheidet sich von dem reinen Vernunft-
glauben dadurch, daf3 er die Gottesverehrung nicht ausschlieBlich durch
die Moralitit bestimmt sein li3t. Der Kirchenglaube beruht auf einer in
der Geschichte ergangenen, in einer heiligen Schrift festgehaltenen Of-
fenbarung Gottes. Insofern diese Vorschriften enthilt, die nicht ver-
niinftig einsichtig sind, ist sie nach Kant jedoch nicht verpflichtend. Es
handelt sich um zufillige, ,,statutarische” Gesetze, im Unterschied zu
den notwendigen moralischen Gesetzen. Die statutarischen Gesetze ent-
sprechen nach Kant der Beschrinktheit derer, die meinen, der Gottheit
noch anders als durch Moralitit — etwa durch das Vollbringen bestimm-
ter Rituale, durch das die Gottheit giinstig gestimmt werden soll — dienen
bzw. gefallen zu missen. Es gibt viele Formen des Offenbarungsglau-
bens. Sie sind fiir Kant keineswegs alle von vornherein akzeptabel. Es
hat sich vielmehr zu zeigen, dal sie mit der Vernunft und dem Mal3stab,
den sie fir die wahre Religion abgibt, vertriglich seien. Umgekehrt for-
muliert: Die Vernunft bzw. der Vernunftglaube gibt die Norm der Aus-
legung des Offenbarungsglaubens ab. Das Ideal ist fir Kant, dal der
Offenbarungsglaube sich in einen reinen Vernunftglauben verwandle.

Kant betrachtet das Christentum als ,,natirliche® Religion, insofern
es — bzw. derjenige, auf den es sich als auf seinen geschichtlichen Ur-
sprung beruft — das rechte Gottesverhiltnis mit dem Vollbringen der
moralischen Pflicht identifiziert. Das Christentum versteht sich aber
nicht aus der Vernunft heraus als rein moralische Religion; es versteht
sich vielmehr aus einer geschichtlichen Offenbarung heraus und be-
stimmt sich dementsprechend als ,statutarische Religion. Genauer ge-
sagt: Das Christentum als ,,natirliche” Religion besteht in mehreren For-
men ,,statutarischer” Religion — man denke hier an die unterschiedlichen
Glaubensrichtungen bzw. Konfessionen. Insofern sie sich nicht blof3 von
der Vernunft bestimmen lassen, sind sie stindig der Gefahr des Abrut-
schens in den Aberglauben ausgesetzt. Kant weist in diesem Zusammen-
hang etwa auf die Ambivalenz des Wunderglaubens hin. Die Tatsich-
lichkeit von Wundern kann von unserem Verstand bzw. unserer Ver-
nunft gar nicht mit Sicherheit festgestellt werden. Angebliche Wunder



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 481

dirfen auf keinen Fall zur Motivation des sittlichen Verhaltens werden,
so daB man ein in der Offenbarung enthaltenes Gebot nur deswegen
vollbringt, weil man es als von Gott verordnet betrachtet, insofern man
es durch begleitende Wunder von ihm bestitigt glaubt. Die sittliche
Pflicht muf} als in sich vernunftig erkannt und deswegen, also um ihrer
selbst willen getan werden. Schlechterdings verpont ist die Vorstellung,
man koénne und solle Gott gewisse Dienste leisten, um von ihm wiede-
rum gewisse Gunsterweise zu erhalten. Ebenso ist jene Scheinfrémmig-
keit zu vermeiden, die von Gottes Gnade alles erwartet, was der Mensch
selbst tun soll, aber nicht tun will bzw. nicht tun zu kénnen vorgibt, so
daB} er sich selbst von seiner moralischen Pflicht dispensiert. SchlieBlich
soll man den Fanatismus in Glaubensfragen — in Streitigkeiten hinsicht-
lich der rechten Glaubenslehre — mit dem ganzen Hal3- und Gewaltpo-
tential, den er in sich trigt, dadurch ausmerzen, dall man gewissenhaft
danach fragt, inwieweit man der Wahrheit, die man verteidigt, gewil ist.

2. Die Bedeutung der kantischen Religionsphilosophie fiir eine
christliche Religionstheologie

a) Philosophische Bemerkungen um Problem der Gotteserkenntnis und der Heils-
hoffnung

Kant gibt aus rein philosophischer Perspektive eine Antwort auf die zwei
Fragen, um welche die zeitgendssische theologische Debatte tiber die
Legitimitit der Vielfalt der Religionen kreist: die Frage der Moglichkeit
der Erkenntnis des Absoluten und die Frage der Heilsméglichkeit in den
verschiedenen Religionen. Die Antwort auf die erste Frage lautet: Die
Erkenntnis der uns erscheinenden Wirklichkeit eflaubt uns keine siche-
ren Aussagen uUber das Absolute, aber die Erkenntnis unserer morali-
schen Pflicht impliziert eine bestimmte Theologie — nimlich das Gottes-
bild des Theismus. Die Antwort auf die zweite Frage lautet: Heil ist
grundsatzlich moglich, nicht nur im Christentum, sondern auch in den
nichtchristlichen Religionen und sogar im Atheismus. Denn das Heil des
Menschen hidngt gar nicht an einer bestimmten Religion, sondern aus-
schlieBlich an seiner Moralitit: Sie entscheidet dariiber, ob er des Heiles
wirdig ist. Diese Ansicht fihrt jedoch nicht zu einem religiésen Relati-
vismus. Kant hilt an einem Kriterium zur Beurteilung der Religion fest.
Das Kriterium ist eben der Ernst des sittlichen Imperativs. Wo Religio-
sitat diesen Ernst schwiacht, ist sie 7pso facto falsch; wo sie ihn stirkt bzw.
wo sie ihn als ihre tragende Mitte versteht, ist sie recht.

Inwieweit kénnen diese Ansichten Kants aus philosophischer Per-
spektive als befriedigend gelten?



482 Raymond ]ahae

1. Vorab ist zu sagen, dal Kant die tatsichlich existierenden Reli-
gionen nicht zu Wort kommen li3t. Er versucht nicht, sie in ihrer jewei-
ligen Kernaussage zu erfassen, um sich dann kritisch mit ihnen auseinan-
derzusetzen. Er entwickelt vielmehr ein normatives Bild von Religion,
dem sich jede Religiositit unterwerfen soll: Er sagt, was ,,die Religion
innerhalb der Grenzen der bloBen Vernunft® zu sein hat. Die konkrete
Gestalt der Religion ist im Grunde unerheblich, solange sie nur der mo-
ralischen Anstrengung des Menschen dient. Konkret liuft das darauf hi-
naus, daB jede Religion, die den Menschen angeblich héheren Zwecken
opfert, als falsch anzusehen ist, eine Religion aber, die den Menschen —
jeden Menschen — als Zweck an sich betrachtet, als ,,verniinftig®, d.h. als
legitim gelten kann. Das ist fir Kant das Kriterium ,,wahrer” Religion.

Kant betrachtet die Vernunft als ein dem Menschen a priori gegen-
wirtiges Medium im kognitiven und praktischen Umgang mit Welt und
Leben. Es ist die Frage, inwieweit das zutrifft. A priori gegeben ist uns
der Unterschied zwischen wahr und falsch, zwischen gut und bose: Er ist
die Voraussetzung jeglicher Verstindigung. Damit ist der konkrete Inhalt
des Wahren und des Guten aber keineswegs schon bestimmt. Dieser
stellt sich vielmehr erst in der Auseinandersetzung mit der geschicht-
lichen Erfahrung heraus. Es ist in dieser Auseinandersetzung, dal3 sich
die Vernunft inhaltlich bestimmt.? Sie hat sich den in der Geschichte ge-
wachsenen Institutionen gegeniiber zunichst rezeptiv zu verhalten, um
sie in einem zweiten Schritt hinsichtlich ihrer Verniinftigkeit zu priifen.
Auf die Problematik der Frage nach der Wahrheit in der Vielfalt der
Religionen angewandt, bedeutet das, dall die Vernunft zuerst den ge-
schichtlich gewachsenen Religionen die Moglichkeit geben soll, sich aus-
zusprechen, um sodann abzuwigen, inwieweit sie den Anspriichen der
Vernunft gentigen. Insofern Kants Religionsphilosophie das nicht tut, ist
sie als problematisch anzusehen. Auf diese Weise verbaut sie sich den
Zugang zu historisch gewachsener Einsicht.

Das bedeutet aber nicht, daB Kants Kriterium zur Beurteilung der
Religion ungiiltig ist. Es 148t sich kritisch begriinden, da3 der Mensch als
Zweck an sich anzuerkennen ist. In jedem Willensakt will der Mensch
schlieBlich sich selbst, so dal3 er sich selbst tiber jeden anderen Wert er-
hebt. Und insofern die Kommunikation unter den Menschen auf das ge-
meinsame Finden und Anerkennen der Wahrheit zielt, setzt sie die ge-
genseitige Anerkennung der Kommunikationspartner als Subjekte eines
freien Willens, also als Zwecke an sich, voraus. Philosophisch gesehen,
sind die Religionen also daran zu messen, ob bzw. inwieweit sie den

8 Das wird wiederholt herausgestellt von LADRIERE, Jean: Sens ez vérité en théologie.
Larticulation du sens III (= Cogitatio Fidei 237). Paris: Cerf 2004, 101-174.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 483

Menschen als Zweck an sich behandeln. Kants Kriterium zur Beurtei-
lung der Religionen ist deshalb tragfihig, aber es ist die Frage, ob es das
einzige ist. Kann man aus philosophischer Perspektive nicht mehr tiber
die Wahrheit bzw. Falschheit der Religion sagen — insbesondere hin-
sichtlich ihrer Idee des Absoluten und hinsichtlich ihrer Heilsbedeutung?

2. Zum Problem der Gotteserkenntnis 146t sich feststellen, daf3 der
von Kant vertretene Agnostizismus der theoretischen Vernunft philoso-
phiegeschichtlich grofle Wirkung gezeitigt hat. Fiir die meisten Philo-
sophen hat die klassische Metaphysik, und mit ihr die traditionelle
»natiitliche Theologie, ihre Uberzeugungskraft verloren. Falls die zeit-
gendssische Philosophie sich die Gottesfrage iberhaupt noch stellt, so
geschieht das meistens im Rahmen der Frage des Menschen nach Sinn
oder Heil. Dabei spielt Kants ,,Ethikotheologie“ unvermindert eine
wichtige Rolle. Bei einigen zeitgendssischen Philosophen finden sich
dennoch Ansitze einer natiirlichen Theologie im traditionellen Sinne des
Wortes. Im katholischen Raum geschieht das etwa bei N. Clarke und ]J.
Ladriére.? Unbeeindruckt von Kants Kritik der Gottesbeweise, halten
sie, in Anknipfung an die Metaphysik des hl. Thomas von Aquin, daran
fest, daB3 sich das Universum der Seienden in ihrer Verwiesenheit auf-
einander einer einzigen Seinsquelle verdankt, die als solche weder mit
einem endlichen Seienden noch mit dem Universum im ganzen gleich-
zusetzen ist, sondern diesem transzendent und souverin gegentiibersteht.
Auf diese Weise erhilt der Monotheismus eine philosophische Begriin-
dung.

Ladriére verbindet seine metaphysische Theologie mit einer ,,Ethiko-
theologie® in der Spur des Denkens E. Lévinas™10 In der Begegnung mit
dem Anderen bezeugt sich der ethische Imperativ, den Anderen unbe-
dingt zu achten, ein Imperativ, der in seiner Unbedingtheit auf die Wirk-
lichkeit des Absoluten hinweist. Wihrend Kant sich von der ,,Ethiko-
theologie® zur ,,Physikotheologie® bewegt, geht Ladri¢re hingegen den
Weg von der metaphysischen Gotteslehre zum moralischen Gottes-
beweis. Der Weg Ladriéres ist zu bevorzugen. Denn Kants ,,moralischer
Gottesbeweis” kommt kaum ohne einen ,,spekulativen®, d.h. eine unab-
hingige, beim Sein der Welt und des Menschen ansetzende Gotteslehre,
aus. Kants Ethikotheologie macht deutlich, da3 Religion, verstanden als
der Glaube an einen allmichtigen und gerechten Schopfer der Wel,

9 LADRIERE: Sens et vérité en théologie, 21—-46; CLARKE, Notris: Explorations in Meta-
physics. Being — God — Person. Notre Dame/London: University of Notre Dame Press 1994,
150-182.

10 Ein dhnlicher zweifacher Weg zu Gott findet sich bei WELTE, Bernhard: Refigions-
philosaphie. Freiburg i.Br./Basel/Wien: Herder 1978, 45-142.



484 Raymond Jahae

menschlich sinnvoll ist, insofern sie dem Bediirfnis der Vernunft nach
der Vollendung des Menschen entspricht. Aber ein solcher Glaube hat
kaum Bestand, wenn er nicht auf reale, positive Anzeichen des Daseins
Gottes hinweisen kann. Die Hoffnung auf Gott bedarf einer ontolo-
gischen Begriindung. Es gibt keine Ethikotheologie ohne Ontotheologie.

Die vorgestellte Argumentation Clarkes und Ladriéres scheint uns lo-
gisch stringent zu sein und auch in ihrem metaphysischen Aspekt der
kantischen Gottesbeweiskritik standzuhalten. Diese besagt, daf} die spe-
kulativen Gottesbeweise letztlich nichts anderes als eine reine Begriffs-
analyse sind. Das trifft fir die Metaphysik des hl. Thomas von Aquin
aber nicht zu. Sie ist eine Reflexion auf das Sein der Seienden. Einer
solchen dringt sich der Monotheismus auf. Versuche, die Gottesfrage
spekulativ anzugehen, finden in der zeitgendssischen katholischen Theo-
logie freilich kaum Beachtung. Dabei spielt wahrscheinlich die von Pas-
cal, Kant und Heidegger prominent vorgetragene Aversion gegen die
metaphysische Gotteslehre eine wichtige Rolle: Sie entbehre jeglicher
Grundlage in der menschlichen Erfahrung und bertihre die konkrete
Existenz des Menschen nicht. Es ist aber fraglich, ob diese Kritik die
metaphysische Gotteslehre tatsichlich trifft. Nach G. Isaye gibt es so et-
was wie eine ,,Metaphysik der Einfachen®.!! Im Wesentlichen besteht sie
in der sich dem Menschen spontan aufdringenden Einsicht, dal} sich das
Universum der Seienden dem freien Willen eines einzigen Urhebers ver-
dankt, der zugleich der moralische Gesetzgeber und Richter der Men-
schen ist. Im Grunde ist die ,,natiirliche Theologie® nichts anderes als die
intellektuelle Auslegung dieser ,,Metaphysik der Einfachen®. Der onto-
theologische Aspekt dieser Metaphysik hat etwa im achten Psalm Aus-
druck gefunden. Dort zeigt sich, dafl die Ontotheologie nichts mit blut-
leerer, lebensfremder Spekulation zu tun hat, sondern im Gegenteil einer
tiefmenschlichen Erfahrung, nimlich dem Staunen tber das Wunder des
Daseins von Weltall und Mensch, entspringt. Mit dieser Erfahrung ver-
bindet sich dem Psalm zufolge ein BewuBtsein existentieller Geborgen-
heit in Gottes Hand.

3. Was liBt sich aus philosophischer Perspektive zu Kants Auffas-
sung der Heilshoffnung des Menschen sagen?

Nach Kant ist die Heilshoffnung nur méglich im Gottesglauben. Das
ist nicht deswegen der Fall, weil etwa der Gottesglaube als solcher —
bzw. eine bestimmte geschichtliche Religion — Ursache des Heils des

1 Siehe ISAYE, Gaston: L'affirmation de létre et les sciences positives (= Hotizon 16).
Paris/Namur: Lethielleux/Presses Universitaires de Namur 1987, 228—-252. Diese Meta-
physik der Einfachen ihnelt sich dem ,,physikotheologischen Gottesbeweis®, dem die
Kritik der reinen Vernunft die Beweiskraft zwar abspricht, aber dem sie dennoch zugesteht,
daB er auf dem ersten Blick hochst plausibel ist.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 485

Menschen wire, sondern deswegen, weil der Sinn des menschlichen Da-
seins, namentlich des sittlichen Lebenswandels, nur durch einen Gott
verbiirgt werden kann. In der kantischen Religionsphilosophie wird die
Religion ginzlich auf ihre Funktion fiir den Menschen reduziert. Gott
wird nicht um seiner selbst willen, sondern einzig und allein um der Er-
filllung des menschlichen Heilsstrebens willen gesucht. Ein offener Blick
auf die Welt der Religionen zeigt, da3 das ihrem Selbstverstindnis wider-
spricht. Threm Selbstverstindnis nach wissen sich die Religionen einer
Selbstkundgabe des Géttlichen verdankt. Jede Instrumentalisierung des-
selben um des Menschen willen ist ihnen fremd. Kant ist aber nichts-
destotrotz zuzustimmen, wenn er einen inneren Zusammenhang zwi-
schen Religion und menschlicher Heilsfrage sieht, insofern in jeder
Religion von der Hinwendung zum Géottlichen erwartet wird, daf3 sie das
Menschsein zu seiner Wahrheit oder Erfillung bringt. In concrefo sieht das
in jeder Religion freilich anders aus. Gerade hier stellt sich die Wahr-
heitsfrage.

Inhaltlich kennt das Heil nach Kant zwei Aspekte: den sittlichen Le-
benswandel und das Gliick. Jener soll dieses begriinden, was allerdings
nur durch die Vermittlung géttlichen Handelns moglich ist. Gott ist nach
Kant ausschlieBlich fiir die der Moralitit der Menschen angemessene
Verteilung der Gliickseligkeit zustindig. Mit dem Ethos des Menschen
hat Gott nichts zu tun — auBler der Tatsache, daB3 das Sittengesetz trotz
der moralischen Autonomie des Menschen in der ,Religion innerhalb
der Grenzen der bloBen Vernunft® als gottliches Gesetz gelten kann und
wird. Wie die Motivation des sittlichen Handelns kein vermeintliches
Dekret Gottes, sondern nur die Vernunft sein kann, so kann das Han-
deln des Menschen nicht auf géttliches Einwirken, sondern nur auf die
menschliche Verantwortung zuriickgefithrt werden. Das ist auch gut so.
Wire es anders, so verlore der sittliche Imperativ seine Strenge. Auch
das Faktum der offensichtlich unausrottbaren moralischen Schwiche des
Menschen darf diesen nicht dazu verfihren, Hilfe von Gott zu erbeten
in dem Sinne, dafl der Mensch seine moralische Verantwortung auf Gott
abschébe.

Hier stellt sich allerdings die Frage, wie die Hoffnung auf Heil fiir
den Menschen aufrechterhalten werden kann, wenn er offensichtlich
nicht in der Lage ist, das BGse aus eigener Kraft auszutilgen, ,,von
auBen® aber keine Hilfe zur moralischen Besserung erwarten kann. Ist er
nicht zur Hoffnungslosigkeit verurteilt, wenn es keine ,,Erlésung von
dem Bosen® gibt? Sie kann nur von einem Gott erwartet werden. Sie be-
inhaltet zweierlei. Erstens soll der geschichtliche Schaden, der mensch-
liche Schuld verursacht hat, wieder gut gemacht werden. Das lift sich
gemil} der kantischen Vorstellung eines allmichtigen, guten und gerech-



486 Raymond Jahae

ten Schopfergottes, der ,,am Ende der Zeit*“ die menschliches Glick et-
moglichende Korrespondenz zwischen Natur und Vernunft herstellt,
denken.!? Zweitens soll der Mensch durch das erwihnte Erlésungs-
geschehen als Freiheitswesen das Gute zu wihlen und zu tun lernen. Der
Mensch kann gar nicht ,,wider Willen* gerettet werden — in der Vor-
stellung einer Rettung des Menschen wider seinen Willen wird das
Menschsein des Menschen aufgehoben. Er kann und soll, wie Kant es
fordert, nur durch seinen guten Willen gerettet werden. Aber moglicher-
weise kann der Wille des Menschen sich — sich selbst! — dank einer Gna-
deninitiative ,,von aullen auf das Gute ausrichten.

Um des Heiles des Menschen willen ist eine solche Gnadeninitiative
notwendig.!3 Ebenso heilsnotwendig ist die positive Antwort des Men-
schen auf sie. Hier bricht das Problem der Heilsbedeutung der verschie-
denen Religionen in aller Schirfe auf. Aufgrund des Gesagten ist es je-
denfalls deutlich, daB3 man aus philosophischer Perspektive nicht abstrakt
eine Gleichberechtigung aller Religionen postulieren darf — weder im
Hinblick auf die Idee des Absoluten noch im Hinblick auf das Heil des
Menschen. Sie wird auch von Kant entschieden abgelehnt. Die Religio-
nen sind im Hinblick auf ihre Idee des Absoluten und auf ihren Beitrag
zum Heil des Menschen gewissen MaBstiben unterworfen, die der kriti-
schen Vernunft zuginglich sind. Zu diesen MaB3stiben gehoren die Aner-
kennung des Menschen als eines Zweckes an sich, der Monotheismus
und das Verstindnis von Heil im Sinne der Einheit von Moralitit und
Gliick. Was Letzteres anbelangt, gebietet der niichterne Blick auf die
Wirklichkeit uns zu sagen: Nicht nur die Glickseligkeit, sondern ebenso
die Moralitit kann sich der Mensch nur von eine Gnadeninitiative Got-
tes erhoffen.

b) Theologische Bemerkungen um Problem der Gotteserkenntnis und der Heilshoffnung

Inwieweit kann die christliche Theologie Kants Beitrag zur Erhellung des
Problems der Wahrheit in der Vielfalt der Religionen zustimmen?

1. Aus christlich-theologischer Perspektive verdient die Tatsache, daf3
Kant sich tiberhaupt um ein angemessenes philosophisches Verstindnis

12 Auf diesen Gedanken wird viel Wert gelegt von J.B. Metz. Siehe etwa METZ,
Johann Baptist: Im Eingedenken fremden Leids. Zu einer Basiskategorie christlicher Gottesrede. In:
DERS. / REIKERSTORFER, Johann / WERBICK, Jirgen: Gottesrede (= Religion — Ge-
schichte — Gesellschaft 1). Miunster: LIT 1996, 3—20; DERS.: Gott. Wider den Mythos von der
Ewigkeit der Zeit. In: PETERS, Tiemo / URBAN, Claus (Hgg.): Ende der Zeit? Die Provokation
der Rede von Gott. Mainz: Matthias Griinewald 1999, 32—49,

13 LADRIERE, Jean: La foi chrétienne et le destin de la raison (= Cogitatio Fidei 238). Paris:
Cetrf 2004, 353-355, betont die Notwendigkeit, Kants Religionsphilosophie zu erginzen
durch eine Reflexion auf die geschichtlichen Bedingungen der Heilswirklichkeit.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 487

der Religion im Allgemeinen und des Christentums im Besonderen
bemiiht, Anerkennung. Dieses Bemiihen entspricht genuin christlicher
Tradition. Dem Neuen Testament zufolge ist die verniinftige Glaubens-
verantwortung eine unverzichtbare Aufgabe des christlichen Denkens
(vgl. 1 Petr 3,15). Einige Glaubensinhalte gelten als universal einsichtig,
bediirfen also keiner besonderen Offenbarung. In der Linie unserer bis-
herigen philosophischen Uberlegungen bestitigt das Neue Testament,
das in dieser Hinsicht weiter geht als Kant, die Moglichkeit dessen, was
traditionell ,natiirliche Gotteserkenntnis® heil3t, wie auch die Méglich-
keit der Erkenntnis des Willens bzw. der Gebote Gottes (vgl. Rom.
1,18-32). Das Erste Vatikanische Konzil hat die Méglichkeit der Gottes-
erkenntnis mit den Mitteln der natirlichen Vernunft mittels der Erkennt-
nis der endlichen Wirklichkeit ausdriicklich bestitigt.'4 Diese Gotteser-
kenntnis schligt sich nieder im ,,theistischen®, auch von Kant vertrete-
nen Gottesbild: Gott ist der absolut einzige Urheber (Schépfer) der Welt
des Endlichen und der moralische Gesetzgeber und Richter der Mensch-
heit; er ist allmichtig, weise, gut, gerecht usf. Mit den natiirlichen Mitteln
der Vernunft, d.h., abgesehen vom Glauben an die Offenbarung, wie sie
sich in der Geschichte Israels und im Geschick Jesu Christi vollzogen
hat, liBt sich in der Tat nicht mehr iiber Gott sagen. Die Trinititslehre
konnte nur aufgrund tbernatiirlicher Offenbarung formuliert werden.

Diese theologischen Ausfithrungen zur Moglichkeit der Gotteser-
kenntnis entsprechen dem, was wir bereits aus philosophischer Perspek-
tive iber Kants Umgang mit diesem Problem gesagt haben. Wie steht es
aus theologischer Sicht mit Kants Darstellung des Heilsverlangens des
Menschen?

2. Der Begriff des Heiles wird von Kant wenig benutzt. Er spricht
eher von der Gliickseligkeit. Diese ist der Gegenstand menschlichen
Verlangens, aber die vernunftgemiBe Voraussetzung dafir, daBl der
Mensch sie etlangt, ist seine moralische Vollkommenheit. Uber den In-
halt bzw. die konkrete Gestalt der Glickseligkeit will Kant sich nicht
duBlern, da das menschliche Verlangen in keinem begrenzten Gehalte Er-
fullung findet. Letzteres ist philosophisch wie auch theologisch richtig.
Dennoch kann und muf3 die Theologie iiber Kants Agnostizismus hin-
sichtlich des Heilsbegriffs hinausgehen. Denn auch wenn sie das Heil gua
materielle Gestalt nicht bestimmen kann, so kann und muf} sie es doch
formlich als Gemeinschaft mit Gott bestimmen.!> Das ist eine Offen-

14 ygl. DS 3004.

15 Siehe dazu SECKLER, Max: Salut par Dieu ou salut en Dien? La conception chrétienne du
salut entre théo-sotérique et auto-sotérigue. In: LEUBA, Jean-Louis (Hg.): Le salut chrétien. Unité et



488 Raymond Jahae

barungswahrheit: Das Heil besteht darin, dal Gott sich durch Christus
im Heiligen Geiste dem Menschen schenkt und sich darin als Liebe
offenbart, die den Menschen zur Erwiderung der Selbstgabe Gottes in
der Liebe einlidt. Diese Offenbarungswahrheit 1iBt sich aber auch in-
sofern philosophisch einsichtig machen, als deutlich ist, dal3 der Mensch
nur dadurch ,heil” sein kann, dal} sich das Sein in seiner Quelle, Gott
also, als gut und dem Menschen wohlgesinnt erweist, so dal} er sich ihm
in Liebe hingeben kann. Heil ist also Liebe: Es besteht in Gottes Selbst-
erweis als Liebe an den Menschen und in der entsprechenden Antwort
des Menschen in der Liebe. Licbe kennt in der materiellen, geschicht-
lichen Wirklichkeit keine fest umrissene Gestalt, sondern driickt sich in
jeweils unterschiedlichen Taten der Liebe aus. Heil in der Gemeinschaft
mit Gott ist jetzt schon moglich, kann seine Vollendung aber erst ,,am
Ende der Zeit” finden.

Aus diesen Uberlegungen ergeben sich wichtige Konsequenzen fiir
unser Verstindnis der Voraussetzungen des Heiles.!¢ Sie sind anders zu
sehen, als es in der kantischen Philosophie geschieht. Kant betrachtet die
moralische Vollkommenheit im Sinne der konsequenten Beachtung des
Sittengesetzes als die hinreichende Voraussetzung dafiir, daB3 der Mensch
das Heil erlangt. Diese Auffassung entbehrt nicht jeder theologischen
Legitimitit. Die moralische Vollkommenheit kann tatsichlich als die Vo-
raussetzung des Heiles gelten. Das ist etwa Mt 25,31-45 zu entnehmen.
Aber gerade dieser Text zeigt, daBl Moralitit sich nicht auf ein abstraktes
Gesetz, sondern auf die geschichtliche Begegnung mit dem leibhaften
Menschen stiitzt. Das lifit sich auch philosophisch einsichtig machen.
Denn es ist in der Begegnung mit dem konkreten Menschen, daB3 das
BewuBtsein der intrinsischen Giite oder Wiirde desselben durchbricht.
Dem BewuBtsein des Gesetzes, ihn unbedingt zu achten, liegt das Be-
wuBtsein der intrinsischen Giite der menschlichen Person zugrunde. Ihm
entspricht ein Verlangen nach Gemeinschaft mit derselben bzw. nach
Gemeinschaft mit dem Guten schlechthin, dem Absoluten: ein Verlan-
gen nach jener Liebe, die Gott selbst ist. Dieses Verlangen, als Verlangen
nach personaler Gemeinschaft mit Gott in und durch Gemeinschaft mit
dem Menschen, ist theologisch, aber wohl auch philosophisch die eigent-
liche Voraussetzung des Heiles.

diversité des conceptions a travers I'bistoire (= Jésus et Jésus-Christ 66). Paris: Desclée 1995,
251-296.

16 Zur theologischen und theologiegeschichtlichen Begriindung der folgenden Uber-
legungen, vgl. WALGRAVE, Jan: L’universalité du salut dans la perspective catholiqgue. In: VAN
CANGH, Jean-Marie (Hg.): Universalité du salut et regard pluraliste (= Relais — Etudes 1).
Paris: Desclée 1986, 89-106.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 489

Im Hinblick auf dieses Thema ist aus theologischer Sicht noch mehr
zu Kants Philosophie zu sagen. Wir haben bereits darauf hingewiesen,
daBl der Mensch die moralische Vollkommenheit, die Kant mit Recht als
die Voraussetzung des Heiles betrachtet, oft nicht erreicht, folglich die
Hoffnung auf Heil verlieren muf3, wenn sein Wille nicht zum Guten
bekehrt wird. Das lehrt die Erfahrung. Diese 1iBt sich von der pauli-
nischen Tradition her erhellen, in der es heiBt, dal das Bose ohne die
freie Zustimmung des Individuums zwar keinen Halt hat, aber dennoch
der Freiheit des Individuums vorausgeht und insofern eine reale Macht
uber es ausiibt.!” Der Mensch — so liBt sich die paulinische Aussage ver-
stehen — wird hineingeboren in eine Welt, in der die Erfahrung des Bo-
sen in einem selbst wie im anderen das BewuBtsein der intrinsischen
Giite des Menschen verdunkelt, mithin die Liebe zum Menschen und zu
Gott erschwert und den Willen zum Bésen anstiftet. Es ist fraglich, ob
der Mensch ohne eine ,,von aulen® erbrachte Erlésung vom Bdsen Heil
erreichen kann. Sie ist so zu verstehen, daB} sie den Willen des Menschen
erst zur Fihigkeit, sich fir das Gute zu entscheiden, befreit. Eine solche
Erlosung ist im Christusereignis geschehen. Denn in Christus begegnen
wir einem stiindenlosen Menschen, einem Menschen also, der ganz aus
der Liebe und fiir sie lebt, damit Gott selbst unverhillt offenbart und so
das Vertrauen im Menschen und die Liebe zu Gott wiederherstellt.
Christus ist in seinem selbstlosen Einsatz zum Heile der Menschen, ge-
rade auch der Sunder, als Offenbarung der unerschiitterlichen Liebe
Gottes zu allen Menschen ein untriigliches Zeichen der intrinsischen
Gite und der unzerstorbaren Wiirde des Menschen. So wird die Freiheit
des Menschen fiir das Gute freigesetzt.

In unseren philosophischen Ubertlegungen kamen wir zum Schlu3,
daBl der Mensch als ein Zweck an sich zu gelten hat. Sein Wert Gbersteigt
jeden anderen. Das setzt das Seinsollen eines jeden Menschen voraus.
Letzteres wird in der christlichen Heilsbotschaft vollends ernst genom-
men. Denn sie ist strikt universal. Grundsitzlich ist keiner vom Heile
ausgeschlossen, da es ja gerade auch den Siindern zugesagt bzw. er-
moglicht wird.

3. Im Gesagten haben wir die Heilsbedeutung des Christentums in
Auseinandersetzung mit der kantischen Religionsphilosophie ausgearbei-
tet. Was kénnen wir nun schlieBlich iiber Kants Sicht der Heilsbedeu-
tung der nichtchristlichen Religionen sagen?

Fir Kant ist ein jeder Mensch, der verniinftig, d.h. gemil3 dem ver-
nunftig einsichtigen Sittengesetze lebt, des Heiles wiirdig. Es kommt also

17 Siehe dazu SCHLIER, Heinrich: Grundziige einer paulinischen Theologie. Freiburg i.Br./
Basel/Wien: Herder 1978, 55-121.



490 Raymond Jahae

nicht primir auf das Halten bestimmter Lehren, das Vollbringen be-
stimmter Riten usw. an, wenngleich all das nicht unwichtig ist. Es hat
Bedeutung, insofern es die Moral beeinfluB3t. Grundsitzlich aber gilt, dal3
ein Mensch in jeder Religion des Heiles wiirdig werden bzw. im Heile
sein kann, insofern Moral und religiéser Glaube férmlich voneinander
unterschieden sind und nur die Moral iiber das Heil entscheidet.

Wie bereits 6fters gesagt, ist Kant zuzustimmen, wenn er die Morali-
tit zur Voraussetzung des Heiles macht, aber das Problem ist eben, da3
die Moralitit in vielen Fillen nicht erreicht wird. Heil setzt demnach
einen moralischen Neubeginn fiir die Menschheit voraus. Ein solcher ist
ihr in Christo gegeben. In ihm ist Heil eine universale Méglichkeit. Es
kann nicht & priori ausgeschlossen werden, daB3 andere Religionen ebenso
— gleichwertige — Heilswege sind. Letzteres kann aber auch nicht a priori
vorausgesetzt werden. Das zeigt sich nicht nur etwa im philosophischen
Gesprich mit Kant, sondern gilt auch aus theologischer Perspektive. Die
HI. Schrift, sowohl im Alten als auch im Neuen Testament, enthilt an
vielen Stellen eine Kampfansage an die falsche Religion. Diese besteht
namentlich in Vielgétterei, in der Verehrung endlicher Wesen und gar
menschlicher Artefakte und in damit verbundener Immoralitit. Dabei
witd stindig an die Vernunft des Menschen appelliert: Er soll sich ein-
gestehen, was doch offensichtlich ist, namlich, dal3 das, was er verehrt,
ihm nicht hilft, sondern ihn ins Verderben stirzt. Im Grunde kennt die
HI. Schrift also kein anderes Kriterium zur Unterscheidung der wahren
von der falschen Religion als Kant: die Vernunft. Wir haben ja auch kein
anderes. Ebenso wenig wie das Christentum sich selbst der Kritik der
Vernunft entziehen darf, kann es zur Ausformung einer theologischen
Perspektive auf die nichtchristlichen Religionen auf dieses Kriterium ver-
zichten. Es geht nicht an, in wichtigen, ja entscheidenden Fragen der
Menschheit sich des Urteils iber Wahrheit und Wert zu enthalten — es
sei denn, es geht um Fragen, die verniinftig wirklich nicht zu entscheiden
sind. Es bleibt aber mindestens das Vernunftkriterium gelten, nach dem
eine Religion, die den Menschen einem vermeintlichen héheren Ziel
opfern zu missen meint, als falsch anzusehen ist.!® Denn der Mensch ist,
wie gezeigt, Zweck an sich.

Ein bleibendes Verdienst der Religionsphilosophie Kants besteht da-
rin, daB sie Religion nicht vor der Vernunft immunisiert, sondern im Ge-
genteil der Kritik derselben aussetzt. Nur Religion, die diese Kritik aus-
hilt, verdient es, ernst genommen zu werden. Das ist freilich nicht erst
von Kant entdeckt worden, sondern vom Christentum selbst her erfor-

18 Vgl. SCHILLEBEECKX, Edward: Menschen. Die Geschichte von Gott. Freiburg i.Br./
Basel/Wien: Herder 1990, 209-209.



Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie 491

derlich.!” Dabei ist dann wohl zu bedenken, dall Vernunft nicht von
vornherein die Antworten auf die entscheidenden religiosen Fragen des
Menschen geben kann, sondern die geschichtlich gewachsenen Antwor-
ten auf diese Fragen héren mufB}, um sich im Gesprich mit ihnen ein

Urteil zu bilden.

Abstract

This article investigates Immanuel Kant’s contribution to a Christian “theology of
religions”. An important claim of Kant’s is that all religions must be exposed to the
critique of reason. Accordingly, in the interreligions dialogue we cannot dispense with
a monotheistic faith in which the human being is recognized as an aim in itself.
However, reason as Kant understands it has no access to insights that can only be
gained by bistorical experience. Reason has to open itself to such insights in order to
be able to understand and to critically assess the various religions.

19 RATZINGER, Joseph: Der Gott des Glaubens und der Gott der Philosophen. Ein Beitrag
zum Problem der theologia naturalis, Minchen/Zirich: Schnell & Steiner 1960, zeigt, daf3 das
Christentum von seinen Anfingen an die philosophische Religionskritik ernst genommen
hat. Siehe dazu auch das oben (Anm. 1) genannte Werk Kardinal Ratzingers.



	Bemerkungen zur kantischen Religionsphilosophie im Hinblick auf eine christliche Religionstheologie

