
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Die frühen Beziehungen J.M. Bocheskis OP (1902-1995) zur
thomistischen Bewegung

Autor: Gombik, Czesaw

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760658

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760658
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


CZESLAW GLOMBIK

Die frühen Beziehungen
J.M. Bochenskis OP (1902-1995)

zur thomistischen Bewegung

Jözef M. Bochenskis Leben lässt sich in vier Perioden gliedern, die sich
nach seinen jeweils wechselnden Forschungsinteressen unterscheiden
lassen. Die erste umfasst die 30er Jahre und wird von ihm selbst als seine
neuthomistische Zeit bezeichnet.1 Dabei betont er, dass die Gliederung
nicht „rein" sei, da die aufeinander folgenden Perioden nicht nur nicht
scharf voneinander abgehoben seien, „sondern einander sogar weit
überlappen". Er selbst hat darauf verwiesen, dass einige seiner wichtigsten

Forschungsarbeiten zur Geschichte der Logik, die bereits der zweiten,

nämlich logikgeschichtlichen Periode zugehören müssten, noch vor
dem 2. Weltkrieg, also in seiner neuthomistischen Zeit, entstanden sind.

In der Tat, ein Blick in den Forschungs- und Publikationsertrag Pater
Bochenskis überzeugt davon, dass unter den in jener Zeit verfassten
Arbeiten2 solche zur Logik relativ zahlreich sind. Dies sind eigenständige,
in verschiedenen Sprachen redigierte Schriften, auf die auch die damalige
philosophische Kritik in Polen aufmerksam wurde. In der zweiten Hälfte
der 30er Jahre schloss Bochenski die französische Version seiner
Abhandlung über die Logik Theophrasts ab — „wahrscheinlich die beste

monographische Studie, die zu schreiben mir je gelungen ist", notierte er
zu dieser Arbeit,3 deren Drucklegung jedoch erst viele Jahre später
erfolgte. 1937 gab er in Rom in lateinischer Übersetzung altgriechische
Logiktexte heraus, die Werken von Aristoteles, Porphyrius, Theophrast
und der Stoiker entnommen waren. Ein Jahr später erschien in Lwow
seine Habilitationsschrift A.us der Geschichte der Logik modaler Sät^e, in der
Teile der logischen Arbeiten Theophrasts um modallogische Studien
scholastischer Autoren ergänzt wurden. Dies sind lediglich ein paar Bei-

1 Vgl- J.M. BOCHENSKI: Wspomnienia. In: DERS.: Dsjeta sybrane (Gesammelte Werke),
Bd. 11. Krakow 1993, 309.

2 Eine Bibliographie der Arbeiten J.M. Bochenskis für die Jahre 1932—1962, die leider
unvollständig ist, enthält der Band Contributions to Logic and Methodology in Honor ofJ.M.
Bochenski, hg. v. Anna-Teresa TYMIENIECKA in Zusammenarbeit mit Charles PARSONS.

Amsterdam 1965, IX-XVIII.
3 J.M. BOCHENSKI: Wspomnienia, 126.



Die frühen Beziehungen Bochenskis zur thomistischen Bewegung 455

spiele für grössere philosophiegeschichtliche Arbeiten aus der neutho-
mistischen Periode Bochenskis.

Die Konventionalität der Periodisierungsversuche

Der Umstand, dass Bochenski in der neuthomistischen ersten Etappe
seiner wissenschaftlichen Tätigkeit Arbeiten zu verschiedenen Problematiken

veröffentlichte, dass also eine Überschneidung der einzelnen
Entwicklungsphasen vorhegt, führt zu den typischen Schwierigkeiten, wie sie

oft bei Periodisierungsbemühungen auftreten, wenn versucht wird, die
Lebensgeschichte eines Menschen zu ordnen und in Phasen einzuteilen.
Soll die Gliederung des bekannten Materials den tatsächlichen Verlauf
der Ereignisse darstellen — obwohl diese sich nicht in jedem Falle klar
abzeichnen, sondern eher in Graden auswachsen als voneinander abheben

—, so muss man sich mit einer gewissen Konventionalität der beim
Periodisierungsversuch angewandten Prozeduren abfinden. Diese relative

Konventionalität ist aber nicht gleichbedeutend mit Arbitrarität und
damit Sinnlosigkeit des Vorgeschlagenen.

„Kann man die Geschichte auch nicht objektiv gliedern", schreibt Wladys-
law Tatarkiewicz (1886—1980), „so kann man dies wenigstens in sinnvoller
Weise tun. Eine letztlich gute Periodisierung ist nie arbiträr: Ist sie nicht
durch die Fakten bestimmt, dann zumindest durch die Zweckmässigkeit
eben dieser, und keiner anderen Einteilung".4

Im Falle Bochenskis weisen dessen Lebensumstände, aber auch die von
ihm bis zu den 40er Jahren verfassten Arbeiten eindeutig daraufhin, dass

er als junger Ordensmann, Kaplan und Gelehrter vor allem Neuthomist
war. „Neuthomist war ich", so sagt er von sich selbst, „bis zum Weltkrieg

und natürlich während dieses Krieges. Noch in meiner Europäischen

Philosophie der Gegenwart stelle ich den Thomismus von Maritain, Gilson
und Garrigou an die erste Stelle".5 Bochenski empfahl den Thomismus
auch in seinen späteren Arbeiten. In einer Darstellung dieser Lehre, in
der er die wesentlichen philosophischen Prinzipien ohne Beweise und
frei von Polemik in einfacher Gestalt zusammenfasst, schreibt er 1950,
er wolle mit dieser Veröffentlichung den Leser „zu einem ernsthafteren
Studium des Thomismus" ermuntern. Den Thomismus zu kennen, so
seine Belehrung, gehöre sich, denn im Augenblick „zählt er zu den

4W. TATARKIEWICZ: Dira %adania periody^acji (Zwei Aufgaben der Periodisierung).
In: DERS.: Pisma %ebrane (Gesammelte Schriften), Bd. I: Droga do fitloyofii i inne ro^prany

filo%oßc%ne (Der Weg zu Philosophie und andere philosophische Abhandlungen). Wars-
zawa 1971, 89.

5 J.M. BOCHENSKI: Wspomnienia, 311.



456 Czeslaw Glombik

blühendsten Strömungen menschlichen Denkens: Er besitzt sogar mehr
Denker, zahlreichere Zentren und eine bedeutendere Anzahl von
Zeitschriften als irgendeine andere philosophische Schule".6

Die Tatsachen sprechen also dafür, den ersten Abschnitt der
wissenschaftlichen Entwicklung Bochenskis seine neuthomistische Periode zu
nennen. In jener Zeit nämlich durchdrang der Thomismus seine Arbeiten

und sein Wirken in der katholischen Kirche in und ausserhalb
Polens. Seine Publikationen und Vorträge sollten der intellektuellen Vertiefung

der Weltanschauung der Gläubigen und der Gewinnung möglichst
breiter Intellektuellenkreise für die neuen Ideen der katholischen
Philosophie dienen. Die von ihm als Thomist unternommenen Untersuchungen

zur Geschichte der Logik sollten sein Interesse für den Thomismus
keineswegs schwächen oder gar verdrängen. Im Gegenteil, sein Vordringen

zu bis dahin unbekannten Logiktexten mittelalterlicher Meister
bestärkte Bochenski in der Überzeugung, dass auch die Jahrhunderte des

Mittelalters das zeitgenössische Denken bereichern können. Seine bereits
in der zweiten Hälfte der 30er Jahre auf die Geschichte der Logik
gerichteten Anstrengungen waren also nicht nur Ausdruck einer neuen
Erkenntnisfaszination. Die frühen logischen Studien Bochenskis waren
vielmehr darauf gerichtet, den Thomismus zu stärken, der katholischen
Philosophie wissenschaftliche Präzision zu verleihen und ihr eine
hinsichtlich ihrer Argumentationsinstrumente besser entwickelte Struktur zu
geben, um sie zu einer gleichberechtigten, schöpferischen wie kritischen
Mitwirkung an den weit fortgeschrittenen Arbeiten im Bereich der
formalen Logik und an den spezifischen Aufgaben der Philosophie des 20.

Jahrhunderts zu befähigen.

In Richtung des Thomismus

Dass Bochenski auf den Thomismus stiess, war nicht Folge bewusster
Suche nach neuen Werten und hatte auch nichts mit jugendlichem Drang
nach Religiösitätsvertiefung zu tun. Auch seine Studienjahre an polnischen

Hochschulen, die Bochenski sechs Jahre kosteten und ihm die
Universitäten in Lwow und Posen kennen zu lernen erlaubten, brachten
ihn der Kirche nicht näher. In seiner Autobiographie (vgl. Selbstdarstel-

lung) schrieb er über sich, er sei damals bewusster Agnostiker gewesen
und hätte entschieden und konsequent mit dem Glauben seiner Mutter
gebrochen. In seinen Wspomnienia (Erinnerungen) stellt er diese Situation
noch deutlicher dar:

6 J.M. BOCHENSKI: ABC tomi^mu. Londyn 1950, 9.



Die frühen Beziehungen Bochenskis zur thomistischen Bewegung 457

„Ich bin damals weder Katholik noch Christ oder überhaupt Gläubiger
gewesen. Mehr noch, ich hatte eine Aversion gegen religiöse Terminologie
und Symbolik [...]. Noch ein Jahr vor meinem Eintritt ins Priesterseminar
hätte ich den Gedanken, katholischer Geistlicher zu werden, für absurd
erachtet."7

Obwohl er seine Studien in Polen unter Betreuung hervorragender
Gelehrter wie etwa des Soziologen Florian Znaniecki (1882—1958) oder des

Rechtsphilosophen Czeslaw Znamierowski (1888—1967) betrieben hatte,
hielt er lapidar fest, er habe sie wenig arbeitsam verbracht und sie hätten
ihm insgesamt wenig gegeben. So ist in seiner Selbstdarstellung zu lesen:

„Wenn ich eine Bilanz meiner sechsjährigen juristisch-nationalökonomischen
Studien mache [...], so fallt diese ziemlich bescheiden aus. Ich habe

leider nicht viel gelernt: Es haben sich aber doch zwei Sachen aus ihnen
ergeben. Die eine ist die Vorliebe zur exakten Formulierung, die ich bei
den Juristen [...] lernte. Die andere ist das Verständnis für die Geschichte
der Ideen. Denn mein Studium an beiden Universitäten war sehr stark
historisch ausgerichtet. Wenn ich also zum Historiker geworden bin und
zwar zu einem, der immer zu analysieren versuchte, so verdanke ich es

wahrscheinlich diesen Studien."8

Eine Wende in der geistigen Haltung Bochenskis, in seinen bisherigen
Anschauungen und Interessen trat 1926 ein. Diese hatte religiösen
Charakter und führte zu zwei Entscheidungen, die für seinen weiteren
Lebensweg von grösster Bedeutung waren. Die erste war die Bekehrung
zum Christentum, die zweite machte ihn zum Kleriker und führte ihn
zum Dominikanerorden. Die Rückkehr zum Christentum erlaubte ihm,
sich ernsthaft mit Philosophie in jener Form zu befassen, wie sie in
Polen und in anderen europäischen Zentren katholischer Studien in
Gestalt des Thomismus zutage trat. Vom Orden sagt er, dieser habe ihm
das Beste gegeben, was er zu bieten hatte: eine hervorragende Schule
wissenschaftlicher Arbeit. „Er machte aus mir einen Menschen, der dieses

Namens würdig ist, einen Mitwirkenden. Wäre ich nicht in ihn
eingetreten", schrieb Bochenski, „ich hätte meine reifen Jahre
wahrscheinlich vergeudet, wie ich die vorangegangenen vergeudet hatte".9

Die von ihm durchlebte Wende rechnet Bochenski zu den wichtigsten

Veränderungen in seinem Leben. Sind die Folgen dieser Wandlung
auch gut bekannt, so hegen die sie herbeiführenden Motive weniger
offen. Bochenski selbst macht ihre eindeutige Erfassung zumindest nicht

7 J.M. BOCHENSKI: Wspomnietiia, 55.

8J.M. BOCHENSKI: Selbstdarstellung. In: L.J. PONGRATZ (Hg.): Philosophie in Selbstdar-

Stellungen. Hamburg 1975, 12—13.
9 J.M. BOCHENSKI: Wspomnienia, 71.



458 Czeslaw Glombik

leichter. Über die eigenen Forschungsinteressen wie auch über die
Entwicklung seiner wissenschaftlichen Überzeugungen und die von ihm
betriebene Philosophie hat er sich mehrfach geäussert. Von seiner religiösen

Entwicklung indessen sprach er eher sparsam. Jedenfalls stellte er sie

nicht in Gestalt einer ausgebauten Reflexion dar; dieser Frage widmete er

lediglich Randbemerkungen, die aus seinen verschieden Texten (Erinnerungen,

populärwissenschaftliche Arbeiten, Vorträgen und reiche
Privatkorrespondenz) erst zu gewinnen sind.

Die Erinnerungsberichte Bochenskis zeigen, dass das Jahr seiner
religiösen Wende für ihn die Zeit einer tiefen Krise seiner sozialpolitischen
Anschauungen sowie einer Enttäuschung über die Möglichkeiten einer
weiteren Einrichtung seines Privatlebens war. Der in Polen bestehenden

politischen Ordnung stand er ablehnend gegenüber, und zum in jener
Zeit, d.h. im Mai 1926, von Jözef Pilsudski (1867-1935) geführten
Staatsstreich meinte er ebenfalls, dass dieser keine Besserung bringen
könne, hob er doch die parlamentarische Ordnung auf, um ein autoritäres

Regime zu installieren. Die Regierungen, schrieb er, „waren zumeist
in den Händen Halbgebildeter, die Armut war erschreckend, die Barbari-
sierung des politischen Stils und infolgedessen auch die des Lebens

waren furchtbar". In seiner Selbstdarstellung ergänzt er: „Wir waren alle

dagegen. Die sozialpolitische Lage schien uns ganz verzweifelt. In unseren

Augen musste die Gesellschaft zugrunde gehen".10 Zu seiner
pessimistischen Sicht der sozialen Probleme kamen die ebenfalls negativen
Erfahrungen aus seinen Studienjahren. Von diesen Jahren meinte er, sie

vergeudet zu haben, und er war schon fast der Überzeugung, er
vergeude, wenn es so weiter gehe, auch sein reifes Leben. So wurde es für
Bochenski zum Gebot, sich zu fassen, um irgendeinen Halt zu finden,
der seinem Leben Ordnung und seinem Weltverständnis ein Fundament
gibt.

Dass er diesen Halt in der katholischen Kirche fand, verdankte er vor
allem einigen hervorragenden Kaplänen, die zu treffen ihm beschieden
war. Im Kontakt mit ihnen reifte seine Entscheidung, im Juni 1926 in
das Posener Priesterseminar einzutreten, sich dem Dominikanerorden
anzuschliessen, sich der thomistischen Philosophie zuzuwenden und sich

später, im Juni 1932, zum Priester weihen zu lassen. Diese Entscheidungen

erachtete er als völlig rational, frei von unkontrolliertem Entzücken
oder mystischer Neigung. Über seine Berufung schrieb er, dass sie

„ein Akt des Berufenen ist, der — zweifellos mit Gottes Hilfe vollzogen —

ein rein rationaler Akt ist. Der Mensch kommt in einem bestimmten
Augenblick zu dem Schluss, er könne Gott am besten im Orden dienen.

10 J.M. BOCHENSKI: Selbstdarstellung, 14.



Die frühen Beziehungen Bochenskis zur thomistischen Bewegung 459

Berufung ist also ein Syllogismus und nichts weiter. Sie ist oder sollte es

doch sein, Ergebnis eines Vernunftschlusses, und nicht eines der
Unvernunft".11

Es fügte sich so, dass Bochenski mit Klerikern zusammentraf, die nicht
nur ausgezeichnete Theologen und katholische Philosophen waren,
sondern zudem dem engen Kreis der polnischen Neuthomisten der Zeit
zwischen den Weltkriegen angehörten. Neuthomisten im strengen Sinne
des Wortes „und dieses Namens würdig", wie Bochenski es ausrückte,
gab es in Polen wenige, obgleich der Thomismus hier zahlreiche Anhänger

hatte. Es war dies ein enger Kreis, der lediglich aus einigen
Persönlichkeiten bestand, welche aber aktiv waren und sich durch schöpferische

Einstellung zur thomistischen Tradition wie zu den zeitgenössischen

Aufgaben des Katholizismus auszeichneten. Unter diesen wenigen

polnischen Neuthomisten fand Bochenski seine Erzieher und Lehrer
wie auch seine späteren wissenschaftlichen Mitarbeiter. In den
katholischen Lehrstätten, im Priesterseminar in Posen und an der Theologischen

Fakultät der Universität im schweizerischen Freiburg, wohin er
gesandt wurde, fand er religiös wie intellektuell anspruchsvolle Kreise. In
diesen Hochschulen erwarb er umfangreiches Wissen, begann sich
ernsthaft mit Philosophie zu befassen — vor allem mit Philosophiegeschichte,

aber noch nicht mit systematischer Philosophie. Am wichtigsten

aber war: Er begann, Thomas von Aquin kennen zu lernen und
erwies sich als dessen Ideen zugänglich, so dass man ihn bereits zu
Beginn der 30er Jahre nach seinen eigenen Worten einen „noch sehr

naiven, aber begeisterten Thomisten" nennen konnte.12
Unter den Kaplänen und Gelehrten, denen Bochenski am meisten

verdankt, befanden sich — unter den Polen — Pater Jacek Woroniecki OP
(1878—1949), ein grosser katholischer Philosoph und Theologe und nach
Bochenskis Meinung die hervorragendeste Gestalt im Kreis der polnischen

Neuthomisten; des Weiteren Aleksander Zychliriski (1889—1945)
und Kazimierz Kowalski (1896—1972), angesehene Professoren des

Posener Seminars, von denen der erste mit der Tiefe seiner
theologischen Gedanken stark auf Bocheriski wirkte, der zweite indessen sein
Interesse für Thomas weckte, während schliesslich Stanislaw Janasik
(1882—1942), der Kirchenrecht lehrende damalige Rektor des Seminars,
von Bocheriski sowohl wegen seines fundierten Wissens als auch wegen
seiner Rechtschaffenheit und seines praktischen Sinnes geschätzt wurde.
Diese Persönlichkeiten, mit Ausnahme des ausserhalb von Posen
bleibenden Woroniecki, schufen im dortigen Seminarium eine, wie Bo-

11 J.M. BOCHENSKI: Wspomnienia, 69.
12 J.M. BOCHENSKI: Selbstdarstellung, 14.



460 Czesfaw Glombik

chenski festhält, „in fast jeder Hinsicht ausgezeichnete geistliche Schule",

eine wirkliche Gemeinschaft, die sich durch die Authentizität ihres

religiösen Lebens und, was ihm gleich wichtig schien, durch die Achtung
des Menschen auszeichnete.

Seine Meister an der Freiburger Universität sowie am „Angelicum"
waren vor allem der Metaphysiker und Mediävist Gallus M. Manser
(1866—1949), den der polnischer Dominikaner als hervorragendsten
Kenner der Philosophie des Thomas erachtete, sowie der flämische
Professor für Kosmologie und Psychologie Marc de Munnynck (1871—

1945), der als exzellenter Dozent galt und Promotor der 1931 von
Bochenski mit der Arbeit Die Lehre vom Ding an sich bei Stras^ewski erlangten
Würde eines Doktors der Philosophie war. Unter den Gelehrten des

„Angelicum" war Reginald Garrigou-Lagrange (1877—1964) der Theologe,

dessen sich Bochenski am häufigsten und herzlich gern erinnerte.
Er war der äusserst seltene Fall eines katholischen Geistlichen, so
schrieb Bochenski, der sich für einen Thomisten hielt und als solcher

galt, obwohl er seiner Grundhaltung und Methode nach eher an einen —

und hierin liegt die ganze Besonderheit dieser Gestalt — fast
hundertprozentigen Hegelianer erinnerte, was Pater Garrigou, wie Bochenski
meint, nicht hinderte, recht bedeutenden Einfluss auf die Philosophie
jener Zeit zu nehmen. Bochenski schätzte den Umstand sehr, dass er
diesen Kaplan in Rom hören konnte, der — ohne es zu wissen — eigentlich

Hegel doch so nahe stand: „Nichts hat mich mehr in der

Überzeugung bestärkt: Das erste, was man nicht tun sollte, ist Hegelianer
sein".13

Die Kontakte mit so hervorragenden und zugleich in ihrer Persönlichkeit

verschiedenen Lehrern mussten Bochenski bereichern. Im Laufe
seiner philosophischen und theologischen Studien traf er Gelehrte, die
ihm den Weg zu Thomas und zu selbständigen philosophiegeschichtlichen

Forschungen erschlossen, was ihm erlaubte, den Thomismus mit
Enthusiasmus zu propagieren.

Der Thomismus und die Interpretation der zeitgenössischen Bedürfnisse
katholischen Denkens

Die thomistische Orientierung Bochenskis schlug sich in seinen frühen
Veröffentlichungen und in der aktiven Teilnahme an den Beratungen
internationaler philosophischer Kongresse nieder. Sie fand ihren
Ausdruck in redaktionell-editorischen Arbeiten und in der Organisation
eines Thomistischen Bundes Slawischer Länder in Nachfolge des 1934 in

13 J.M. BOCHENSKI: Wspomnienia, 87.



Die frühen Beziehungen Bochenskis zur thomistischen Bewegung 461

Posen stattfindenden Internationalen Kongresses für Thomistische
Philosophie.14

Erstmals griff Bochenski den Thomismus im 1932 veröffentlichten
Aufsatz Problem katolicys^nu w Polsce (Das Problem des Kathoüzismus in
Polen) auf. Damals begann er auch seine editorische Tätigkeit. Anders
aber als seine im gleichen Jahr als dritter Band der von Kazimierz
Kowalski15 initiierten Serie „Studia Gnesnensia" erschienene Doktorarbeit,
veröffentlichte er den genannten Aufsatz in der Monatsschrift „Droga".
Diese Zeitschrift enthielt recht Diverses und brachte ihr Interesse
sowohl der romantischen Tradition in Polen wie auch Erscheinungen aus
dem Bereich der avantgardistischen und experimentellen Weltliteratur
entgegen, hatte aber nichts mit den katholisch verstandenen Parolen
einer moralischen Erneuerung der Gesellschaft gemein.16 Der Autor des

Aufsatzes trat in ihr zudem unter dem Pseudonym Jözef Ursyn auf.17

Dass Bochenski unter erdachtem Namen ein Periodikum nutzte, das

— seinem Untertitel gemäss — einfach „der Frage des polnischen Lebens"
gewidmet war, erklärt sich aus dem Charakter des Adressatenkreises dieses

Textes: Er war vor allem an den Teil der polnischen Intellektuellen
der Zwischenkriegszeit gerichtet, der ausserhalb des Katholizismus
stand. Seine Darlegung führte er aus, indem er von sozialen Gegebenheiten

ausging und deren Erklärung präsentierte. Dabei griff er
offensichtliche und allgemein bekannte Fakten auf, stiess dann aber zu
solchen vor, die weniger bekannt waren und der Aufmerksam des
durchschnittlichen Beobachters gemeinhin entgingen. Was er das Problem des

Katholizismus in Polen nannte, verband er nicht mit der Frage, ob Polen
katholisch sei. Er problematisierte die Art des in Polen bestehenden
Katholizismus und die an ihn gekoppelten Inhalte. Die erste der in dem
erwähnten Aufsatz enthaltenen wesentlichen Feststellungen Bochenskis

war denn auch: Der Katholizismus als in diesem Land vorherrschende
Religion hat rein statischen Charakter. Dazu führt er aus:

14 Vgl. Miçd^ynarodouy Kongres Tomistyc^ny n> Po^tianiu. „Verbum" 1 (1934), Nr. 3, 340;
auch „Bulletin thomiste" 11 (1934), Bd. 4, Nr. 4, 331-332.

15 Die Entstehung dieser Serie, ihr Programm und ihre Leistungen beschreibt J.
WOLLSCHLAEGER: Studia Gnesnensia. „Przewodnik Katolicki" 1967, Nr. 51.

16 Über Genese und Evolution des Programms dieser Zeitschrift, in der die Ansicht
von der Notwendigkeit aktiven kulturbildenden Verhaltens der gesellschaftlichen Eliten
ständig präsent war, schreibt S. JAWORSKI: Od „Drogi" do „Pionu" (O ks^taltowaniu sit sana-

çyjnegoprogram« ,upanstwowienia' literatuiy). „Rocznik Komisji Historycznoliterackiej Polskiej
Akademii Nauk", PAN — Oddzial w Krakowie, Bd. 5 (1967), 105—148.

17 Vgl. J. URSYN: Problem katolicysgnu w Polsce. „Droga" 11 (1932), Nr. 9, ITS—785;

abgedruckt in: J.M. BOCHENSKI: Sens syäa i inne eseje (Der Sinn des Lebens und andere

Essays). Krakow 1993, 110—124 (Die Zitate entstammen diesem Abdruck).



462 Czeslaw Glombik

„Der Katholizismus stellt sich dem durchschnittlichen gläubigen Polen als

eine Menge moralischer Verbote und kultischer Gebote dar. Darüber, was
in dieser Religion positiv und schöpferisch ist, über ihr Lebensideal und
dessen praktische Anwendung weiss niemand etwas".18

Die zweite Feststellung Bochenskis war: Bekennt das polnische Volk und
ein gewisser Teil der dem Landadel entstammenden Intellektuellen auch
einen statischen Katholizismus, so identifiziert sich doch der weitaus grössere

Teil der Intellektuellen mit keiner Art Katholizismus. In diesen
Kreisen kam es besonders in den letzten Jahren zu einer Loslösung von
der Kirche. Die Existenz Gottes an sich gilt zwar noch als ziemlich
wahrscheinlich. Die Unsterblichkeit der Seele beispielsweise löst aber
schon häufiger Diskussionen aus. Über theologische Wahrheiten spricht
man überhaupt nicht: Für einen durchschnittlichen Angehörigen der
polnischen Intellektuellenkreise, so meint Bochenski, ist dies reine Mythologie.

Bezeichnend ist dabei, dass ein hoher Prozentsatz dieser Intellektuellen

äusserlich nicht mit der Kirche bricht. Die Situation ist also
dergestalt, so weist er nach, dass sich in der polnischen Gesellschaft zwei
Lager herausgebildet haben: das der statischen, aber gläubigen Katholiken

auf der einen Seite, und das der nicht gläubigen, jedoch in ihrer
Mehrheit bei der Kirche „eingeschriebenen" auf der anderen.

Der interessanteste Teil der Ausführungen Bochenskis betrifft eine
dritte Gruppierung. Er hielt sie für deutlich schwerer erfassbar, aber
dennoch für existent und zudem aktiv. Er nannte diese Gruppierung den
dynamischen Katholizismus. Darüber schrieb er:

„Er ist eine geschlossene Weltanschauung und ein geschlossenes religiöses
System, das alle Lebensbereiche erfasst, ein weit entwickeltes eigenes
philosophisches Denken besitzt und jedem, der ihn näher kennen lernt, ein
Lebensideal präsentiert, über dessen Wert man diskutieren kann, das aber
zweifellos eines der den Menschen am stärksten beeinflussenden Ideale ist,
unabhängig von der Epoche und dem Land, in dem er lebt".19

Diesen Katholizismus fand Bochenski im zeitgenössischen Thomismus.
Beachtung verdient der Kontext, in dem Bochenski sich auf den

Thomismus beruft. Zeigt er doch, wie Bochenski den Thomismus verstand
und welche Floffnungen er auf ihn setzte. Der Thomismus war für ihn
Ausdruck der schöpferischsten Kräfte des Katholizismus im 20.
Jahrhundert. Gestützt auf die Philosophie gab er dem Weltverständnis eine

Gesamtperspektive und verlangte vom gläubigen Menschen eine bewuss-
te und geistlich vertiefte Haltung gegenüber dem Absoluten. Die auf

18 Ebd., 113.
19 Ebd., 118.



Die frühen Beziehungen Bochenskis zur thomistischen Bewegung 463

dem Grund des dynamischen Katholizismus erneuerte thomistische
Philosophie betrachtete er als eine

„der mächtigsten zeitgenössischen philosophischen Schulen, die fast alle
Probleme der Logik, Kriteriologie, Psychologie, Naturphilosophie, Axiologie

einschliesslich Ästhetik und Ethik sowie eine überreiche Literatur
umfasst, die nicht selten auf hohem wissenschaftlichen Niveau steht."20

Für Bochenski war entscheidend, dass der dynamische Katholizismus und
der mit ihm zusammenhängende Thomismus nicht nur im intellektuellen
und religiösen Leben Deutschlands oder Frankreichs vorhanden waren,
sondern auch in Polen, was, wie er glaubte, den polnischen Intellektuellen

die Chance gab, authentisches katholisches Denken kennen zu lernen
und sich anzueignen.

Die von ihm 1934 und 1935 in den Spalten des „Ateneum Kap-
lanskie" veröffentlichten Texte betreffen den Thomismus bereits
unmittelbar. Es sind dies drei Aufsätze von geringem Umfang, die unter
dem gemeinsamen wiederholten Titel Z ruchu tomistyc^nego (Aus der
thomistischen Bewegung) erschienen. Der erste von ihnen betrifft das

Problem der Ursächlichkeit. Bochenski erachtete die Auffassung, wie sie

in der damaligen Diskussion von Neuthomisten (unter ihnen Munnynck)
präsentiert wurde, als der Argumentation des Thomas von Aquin
adäquat. Er wertete dies als eine Stärkung der Position der Neuthomisten
und sah darin eine Chance zum Erfolg in der Diskussion, an der sich die
Neuthomisten lebhaft beteiligten.

„In ihrem Licht zeigt sich", schreibt Bochenski, „wie klar Leo XIII. die
Zukunft sah, wenn er der Kirche gebot, ein Instrument der Vertiefung und
Verteidigung des Glaubens beim hl. Thomas zu suchen. Die grosse
Weltanschauung, die wir ihm verdanken, widersteht nach wie vor allen Angriffen

und löst alle Problem am besten."21

Der zweite Aufsatz entstand unter dem Einfluss einer Veröffentlichung
von Witold Rubczynski (1864—1938) und der Überzeugung dieses
Krakauer Philosophen,22 im Neuthomismus zwei Richtungen zu
unterscheiden: die durch die Anschauungen von Oswald Külpe (1862—1915)

inspirierten Anhänger des kritischen Realismus einerseits und die
Parteigänger des direkten Realismus andererseits. Dem stellte Bochenski eine

20 Ebd., 119.
21 J.M. BOCHENSKI: Z ruchu tomistyc^nego. „Ateneum Kaplanskie" 20 (1934), Bd. 33, 79.
22 Vgl. W. RUBCZYNSKI: Zrognicowanie kierunköw neotomistycgriych (Die Differenzierung

der neuthomistischen Richtungen). „Przegl^d Powszechny" 47 (1930), Bd. 186, 23-48,
175-197.



464 Czeslaw Glombik

Vision des Thomismus als innerlich konsolidiertes und homogenes Lager
gegenüber.

„Man muss sich heute darüber völlig im Klaren sein", repliziert Bochenski,
„dass die Spaltung, die zwischen diesen beiden Richtungen existierte, heute

in diesem Grade nicht mehr vorhanden ist, dass ich allein den Namen
Neuthomismus für weniger geeignet halte, irgendeine Gruppe zu bezeichnen.
Wir sind heute alle Neuthomisten, während wir andererseits alle Thomis-
ten sind, ohne Zusätze."23

Der dritte Aufsatz dieser Serie erschien nach fast zweijähriger
Unterbrechung. Die Gelegenheit, das Wort zu ergreifen, lieferte das Problem
„christliche Philosophie". Von katholischen Philosophen, Thomisten wie
Neuthomisten, heiss diskutiert, zeigte es sich — bei weitestgehender
Vereinfachung der dargestellten Probleme — in Gestalt zweier scharf um-
rissener und scheinbar paradox gegensätzlicher Standpunkte. Auf der
einen Seite wurde behauptet, es gäbe keinen Grund, von „chrisdicher
Philosophie" zu sprechen, genau so wenig wie man von „christlicher
Botanik" oder „christlicher Geometrie" reden könne. Auf der andern
Seite wurde diese „christliche Philosophie" nicht nur als real existent und
zu rationaler Verteidigung fähig betrachtet, sondern als einzige des

Namens würdige Philosophie. Der Grund für die Stellungnahme Bochenskis

zu dieser Frage hängt mit der Parallele zusammen, die er zwischen
dem erlebten Zeitraum und dem der klassischen Scholastik herstellt.

Schon allein die Möglichkeit, so weit auseinander liegende Jahrhunderte

zu vergleichen, überzeugte ihn von der Notwendigkeit, historische
Studien zu den weiterhin — unter dem Gesichtspunkt der Geschichte der

Logik — unzureichend bekannten Handschriften des 13. Jahrhunderts zu
betreiben. Dies bereicherte ihn um die Erfahrung, dass in der
Vergangenheit erkannte Wahrheiten für die zeitgenössische katholische
Philosophie erstaunlich aktuell und wesentlich sein können. Obwohl die
Diskussion um das Problem einer christlichen Philosophie noch voll in
Gang war, wurde Bochenski schnell klar, dass die Interessen unserer
Epoche jenen des 13. Jahrhunderts recht ähnlich sind: Noch heute

beschäftigt alle die Frage nach dem Verhältnis von Vernunft und Glaube.

Bochenski nahm noch andere Ähnlichkeiten zwischen den beiden
Epochen wahr, wie etwa bestimmte Forschungsthemen. So erfolgte der
Umbruch in der Philosophie des 13. Jahrhunderts unter dem starken
Druck einer neuen Logik. Bochenski bemerkt daher:

„Auch heute stehen wir in der Zeit einer gewaltigen Entwicklung der
Logik, und es ist wahrscheinlich, dass diese Entwicklung nicht stark, doch

23 J.M. BOCHENSKI: Z ruchu tomistyc^nego, 501.



Die frühen Beziehungen Bochenskis zur thomistischen Bewegung 465

heilsam Einfluss nimmt auf unser Problem. Dennoch hat die neue Logik
noch keinerlei Einfluss auf die erwähnte Diskussion, da die Thomisten in
Westeuropa sich bisher nicht für sie interessierten."24

Bochenski sollte sein Urteil über die Einstellung der Thomisten zur
neuesten Logik, der sog. Logistik, sehr bald positiv korrigieren dürfen.
Schon Ende 1935 kann er schreiben, dass die Forschungsergebnisse dieser

Disziplin schliesslich auch von katholischen Gelehrten wahrgenommen

und als Bereicherung für das katholische Denken angesehen
würden.25 Optimisdsch notierte er, dass die neue logische Disziplin schon in
die Didaktik einer Reihe katholischer und staatlicher Hochschulen
Eingang gefunden habe, und wies mit grosser Genugtuung auf den Umstand
hin, dass die slawischen Länder, nämlich die damalige Tschechslowakei
und Polen, in diesen Innovationen führend seien. In Prag lehrte Artur
Pavelka (1903—1997), ein tschechischer Naturwissenschaftler thomisti-
scher Orientierung, Logistik; an der Universität Wilna befasste sich mit
ihr Antoni Korcik (1892—1969) und an der Theologischen Fakultät der
Krakauer Jagiellonen-Universität führte sie Jan Salamucha (1903—1944).
Als letzterer eine Arbeit publizierte, in der er den Gottesbeweis ex motu

von Thomas formalisierte und dessen logische Voraussetzungen
aufzeigte,26 kommentierte Bochenski diese Arbeit mit den Worten: „Diese
kleine, aber überaus präzise geschriebene scharfsinnige Studie ist
überhaupt die erste Anwendung moderner Methoden auf scholastische
Studien und macht als solche dem katholischen Denken in Polen Ehre."27

Die Erwähnung von Pavelka, Gymnasialprofessor in Prag und wichtiger

Mitarbeiter der in Olmütz in den Jahren 1929—1948 herausgegebenen
Zeitschrift „Filosofickä revue", erlaubt auf die Verbindungen
hinzuweisen, die Bochenski zu tschechischen Neuthomisten, vor allem zu den
Olmützer Dominikanern pflegte. Von den tschechischen Neuthomisten
hatte er immer eine hohe Meinung. Ersten Kontakt nahm er mit ihnen
während der Beratungen des im Oktober 1932 in Prag stattfindenden
Internationalen Thomistenkongresses auf. Mit dem Prager Kongress als

erstem Thomistentreffen solchen Ranges in einem slawischen Land28

24 J.M. BOCHENSKI: Z ruchu tomistycsyiego. „Ateneum Kaplanskie" 21 (1935), Bd. 36,
215-216.

25 J.M. BOCHENSKI: Noiva dysgplina filotpficspa. „PrzegEd Katolicki" 73 (1935), Nr.
39, 634-635.

26 Vgl. J. SALAMUCHA: Dowöd ,ex motu' na istnienie Boga. Anali^a logic^na argumentacji s'w.

Tomas^a £ Akwinu (Der Beweis ex motu für die Existenz Gottes des hi. Thomas von
Aquin). „Collectanea Theologica" 15 (1934), H. 1, 53—90.

27 J.M. BOCHENSKI: Nowa dysgplinajilo^oficspia, 635.
28 Zu den slawischen thomistischen Kongressen sowie zu den Entwicklungsrealien

des tschechischen und polnischen Neuthomismus vgl. C. GlombiK: 'Yomiym cyasöw nadyi-



466 Czeslaw Glombik

begann Bochenski seine aktive Beteiligung an der internationalen
Zusammenarbeit von Gelehrten. In den 30er Jahren dienten seine

Kongressreferate, -berichte und redaktionell-organisatorischen Arbeiten
an Konferenzenmaterialien vor allem der Verbreitung des Thomismus,
der Modernisierung seiner Interpretationen sowie der ganzheitlichen
Reformierung der Art und Weise des katholischen philosophischen und
theologischen Denkens durch Anwendung der Logik.

In Prag trat Bochenski mit einem Referat über die Rolle der neuesten
Logik bei der Umgestaltung der zeitgenössischen Metaphysik auf.29 Seine
Reflexionen zum Kongress und seine Bemerkungen zum tschechischen
Neuthomismus legte er in einem umfangreichen Bericht vor, der im
polnischen Schrifttum erschien.30 Das Thema des Vortrags von Bochenski
war durch die Thematik der Prager Beratungen bestimmt: Es ging um die

Bestimmung der Möglichkeit der Metaphysik, besonders um Thomas
von Aquins Konzeption des realen Seins. Die Darstellung der Errungenschaften

der Logik ist dagegen vor allem eine Bestätigung seiner
Selbstbildungstätigkeit auf diesem Forschungsgebiet, die u.a. damit zusammenhing,

dass Bochenski Schriften polnischer Logiker entdeckte. In die
Bahn dieser Studien trat er erst im schweizerischen Freiburg. Die Werke
polnischer Gelehrter, auf die er sich damals berief, waren die 1929
erschienenen Ulementy teoriipot(nania, logiki formalnej i metodologii nauk
(Elemente der Erkenntnistheorie, formalen Logik und Wissenschaftsmethodologie)

von Tadeusz Kotarbinski (1886-1981) sowie die 1920
veröffentlichte Studie von Jan Lukasiewicz (1878—1956) O logice tröjwartoscio-

wej (Über dreiwertige Logik).
Allein die Organisation des Prager Kongresses erachtete Bochenski

als eine grosse Leistung der tschechischen Thomisten. In seinem Bericht
hob er hervor, dass das Treffen eine ansehnliche Gruppe bekannter
katholischer thomistischer Philosophen zusammenführte, deren Vorträge,
wie etwa der des deutschen Jesuiten Erich Przywara (1899—1972), grosse
Hörermengen in die gastlichen Mauern der Philosophischen Fakultät der
Karls-Universität zog. In wahrhaftiges Staunen versetzte ihn die bereits
erwähnte Zeitschrift „Filozofickä revue", die sich, wie er bemerkte,
„ausschliesslich der Verbreitung thomistischen Gedankengutes" widmete.

Bochenski war von ihrer hohen Auflage und der ausgebauten inneren
Struktur überrascht und betrachtete die Gewinnung eines breiten Kreises

ei. Slowianskie kottgresy tomistyc^ne Praga 1932; Poznan 1934. Katowice 1994; DERS.: (Hesky

novotomismus trcatych let. Iniciativy-kulturni kontext-polemiky. Übers, v. Burian: Olomouc 1995.
29 Vgl. J.M. BOCHENSKI: La métaphysique et la logique moderne. In: M. HABÂN (ed.) Sbor-

nik Me^närodnich Tomistickych Konferenä v Pratze 1932. Olomouc 1933, 151—160.
30 Vgl. T.M. Bochenski: Kottens filorofii tomistvcvnej w Pradtre. „Ateneum Kaplanskie" 19

(1933), Bd. 31, 80-87,183-189.



Die frühen Beziehungen Bochenskis zur thomistischen Bewegung 467

auch weltlicher Mitarbeiter als grosse Leistung der Redaktion. Er war
überzeugt, dass dieses unterschiedliche, zugleich aber wertvolle
Autorenensemble bewirkt hatte, dass die „Filozofickâ revue" sich „hohen
Ansehens in allen Kreisen" erfreute. Seine Reflexionen über das Olmützer
Periodikum schloss er mit der Feststellung: „Vorerst können wir [die
polnischen Thomisten] nicht einmal von etwas ähnlichem träumen".31
Als die Zeitschrift ins sechste Jahr ihres Erscheinens ging und unter
Vorsitz ihres Gründers und Redakteurs Metodej Habän (1899—1984)
einen internationalen Redaktionsbeirat berief, fand sich in diesem auch
Bochenski. In der Vierteljahresschrift veröffentlichte er einige Aufsätze
und Kommentare.32 Aus einem erhaltenen Brief von Habän geht hervor,
dass er dem Redakteur der Zeitschrift auch andere Materialien zukommen

liess, die dann von der Redaktion genutzt wurden.33 Man kann
annehmen, dass die „Filozofickâ revue" wegen ihres hohen Niveaus und
ihrer eindeutig deklarierten thomistischen Orientierung für Bochenski
eines der Vorbilder war, als er 1939 gemeinsam mit Andrzej Gmurowski
(1901—1944) das in seinem Charakter ähnliche Periodikum „Polski
Przegl^d Tomistyczny" (Polnische Thomistische Rundschau) gründete.
Leider liess der Krieg nur das Erscheinen zweier Hefte der Zeitschrift
zu.

Eine überraschende Aktivität in der Verbreitung des Thomismus
legte Bochenski im Anschluss an die Arbeiten des Internationalen
Kongresses für Thomistische Philosophie an den Tag, der in den letzten
Augusttagen des Jahres 1934 in Posen stattgefunden hatte. Wegen der
thematischen Zusammenhänge zwischen diesem Kongress und dem um
zwei Jahre früheren Prager Kongress, wurden die Treffen der Thomisten
von Moldau und Warthe slawische Thomistentreffen genannt. In Posen

war Bochenski nicht als Redner aufgetreten. Sein Name tauchte indessen
in der vom Kongress angenommenen Schlusserklärung auf, die u.a. die

Gründung der Soäetas Thomistorum Regionär» Slavorum kundgab. Es ist
übrigens verwunderlich, dass über diesen wichtigen Beschluss des

Posener Kongresses weder der Kongressband34 noch die polnische
Presse in ihren zahlreichen Berichten nach dem Kongress informierte.
Allein im Warschauer „Verbum" erschien eine Notiz, dass die
Kongressteilnehmer die Treffen polnischer, tschechischer, slowakischer und

31 Ebd., 80.
32 In chronologischer Ordnung zusammengestellt bei H. PAVLINCOVÄ: Filozofickâ

revue 1929—1948. Bibliografie tasopisu olomouckjch dominikanü. Praha—Brno 1994, 50.
33 Korrespondenz J.M. Bochenskis. Brief von M. Habän, datiert vom 27. Oktober

1934 in Olomouc.
34 Vgl. Magister Thomas Doctor Communis: Ksiçga pamiqtkowa Miçd^ynarodowego

Kongresu Filo^pfii Tomistyc^nej w Po^naniu. In: Studia Gnesnensia, Bd. 12. Gniezno 1935.



468 Czeslaw Glombik

jugoslawischer Thomisten fortzusetzen beschlossen, was die ins Leben
gerufene Societas Thomistorum Regionum Slavorum begünstigen und organisatorisch

sichern sollte.35

Ausgeglichen wurde das Fehlen entsprechender Nachrichten in der

polnischen Presse jedoch durch das Organ der Société Thomiste „Bulletin
thomiste", dessen Redaktion damals in Saulchoir ihren Sitz hatte. Die
französische Zeitschrift informierte nicht nur über den in Posen zu Ende

gegangenen Kongress, sondern veröffentlichte auch den vollen Wortlaut
des Kommuniqués über die Gründung der erwähnten Societas. „Dank der
Anwesenheit vieler tschechoslowakischer und kroatischer Thomisten",
berichtete die Redaktion, „könnten Gespräche aufgenommen werden,
die die Gründung eines Thomistenverbandes der slawischen Tänder mit Sitz in
Lwow zum Ziel haben. Das ,Bulletin thomiste' ist über diese Initiative
erfreut und wünscht ihr Erfolg".36

Als oberstes Ziel des gegründeten Verbandes galt die Entwicklung
der Forschung und die Propagierung thomistischen philosophischen und
theologischen Denkens in den slawischen Ländern. Dem sollte die
Organisation weiterer thomistischer Kongresse und Konferenzen dienen, aber
auch die Gründung einer offiziellen lateinsprachigen Zeitschrift, dann
die aktive Verbreitung des Thomismus durch Publikationen und
Vortragstätigkeit. Das Kommuniqué schloss mit einem Hinweis zu
Kontaktmöglichkeiten für an der Arbeit des Verbandes interessierte Personen
und der Information, dass in den Gründungsvorstand Konstanty Mi-
chalski (1879—1947) als Präsident sowie Pater Bochenski als Sekretär
berufen worden sind.

Will man in aller Kürze umreissen, was diese Organisation bezweckte
und wie Bochenski damals ihre Aufgaben verstand, dann lässt sich am
ehesten sagen: Man wollte den Thomismus zur intellektuellen
Rationalisierung der katholischen Kirche nutzen, besonders zur Modernisierung
des Katholizismus in Polen. Die Motive der Gründung der Societas und
deren Programm kommentierend, erklärte Bochenski kein halbes Jahr
nach dem Posener Kongress im Polnischen Institut in Rom vor den
versammelten Kaplänen, dass

„die thomistische Bewegung in Polen nichts anderes ist und sein will als

eine der Teiltendenzen jener grossen Bewegung zur Vertiefung des
Katholizismus in Polen. Diese Bestimmung scheint mir ungemein wichtig, und

35 Vgl. Anm. 14.
36 Vgl. Bulletin thomiste 11(1934), Bd. 4, Nr. 4, 332.



Die frühen Beziehungen Bochenskis zur thomistischen Bewegung 469

den polnischen Thomisten, mit denen ich darüber sprach, liegt sehr daran,
dass sie in dieser Hinsicht verstanden werden".37

Die praktischen Schritte, die er im Laufe dieses Treffens und in seinen

Veröffentlichungen vorschlug, betrafen ein auf die polnischen Intellektuellen

ausgerichtetes offensives Wirken, um diese für die Sache des

Glaubensverständnisses zu gewinnen. Ziel war zudem der Widerstand

gegen weltanschauliche Bedrohungen, die Schaffung von Zentren
wissenschaftlicher theologischer Arbeit, die Gründung thomistischer Zirkel
und die Sättigung des Buchmarktes mit populärwissenschaftlichen Werken

bei gleichzeitiger Sorge für die Entstehung monographischer Studien
zu Problemen des Thomismus.38 Die Sprache dieser Ausführungen ist
ebenfalls divers und typisch für den uneinheitlichen Charakter der
Aufgaben: geradezu militaristisch anmutende Begriffe über die Notwendigkeit

einer kämpferischen Vorbereitung der Mitarbeiter, über den Kampf,
über eine scharfe Waffe gegen Widersacher waren vermischt mit dem Aufruf
zur Katholitfsierung der Katholiken, zur Festigung der liturgischen Bewegung, zu
einem thomistischen Durchdenken der Glaubensgeheimnisse.

Zweifellos war dies Thomismus. Allerdings ein die weltanschaulichen
Aufgaben exponierender Thomismus. Die immer noch neuscholastische
Tradition verflocht sich hier mit bereits neuthomistischen Bestrebungen.
Es war dies kein Paläothomismus, sondern ein Enthusiasten-Thomis-
mus, der einherging mit einer Attitüde, die Bochenski selbst „hurra-
thomistisch" zu nennen geneigt war.39 Den Weg der Bereicherung
thomistischen Denkens durch Studien zur Geschichte der Logik schlug
Bochenski gerade erst ein. Zur analytischen Philosophie war es noch
weit. Vielleicht war dies der Grund, weswegen er später seine Beziehungen

zum Thomismus nicht zu stark gewichten wollte, ja sie in seinen

späten Lebensjahren sogar als Phase im Kontinuum der Wandlungen zu
betrachten bereit war, denen sein philosophisches Denken unterlegen
hatte.

Abstract
Bochenski's connections with Thomist thought were already visible in his earliest

writings in the early '30s and continued well into the post-war era. The evolution of
his attitude towards Thomism calls for special attention since the Thomism

37 J.M. BOCHENSKI: Zadania tomi^mu u> Po/sce, 3 (Maschinenschrift des Vortrags mit
dem zusätzlichen Vermerk „21. März 1935 im Polnischen Institut in Rom" in den
Archivalien Pater Bochenskis).

38J.M. BOCHENSKI: W sprawie uprystçpniania sw. Tomas^a (in der Frage der Zugäng-
lichmachung des hl. Thomas). „Ateneum Kaplanskie" 22 (1936), Bd. 37, 508—512.

39 J.M. BOCHENSKI: Wspomnienia, 68.



470 Czeslaw Glombik

Bochenski openly criticised in his lateryears and the Thomism to which he subscribed

were two different systems.

Bochenski construed the Thomism of the mid-warperiod, which he initially
followed, as an ideologically offensive movement, whose majorgoal was a Catholic reeducation

mainly for the Polish intelligentsia. Undoubtedly, it was a kind of Thomism,
but one dominated by a particular outlook: the neoscholastic tradition intertwined
here with neo-Thomist tendencies. It was not the so-calledpaleo-Thomism. It was an
enthusiastic Thomism which Bochenski, criticising his own early philosophical views,

called "hurrah-Thomism". At that time he had only just embarked on intensive

Thomist studies. His contacts with deep Thomist thought were enhanced by historio-

philosophical studies (Konstanty Michalski, Martin Grabmann) and by the

developments of analytic philosophy, especially by its Polish representatives (Jan

Lukasiewicz Boleslaw Sobocinski). It was in such studies that he saw a chance for
Thomism to be renewed by logic.


	Die frühen Beziehungen J.M. Bocheńskis OP (1902-1995) zur thomistischen Bewegung

