Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin im Kontext
seiner Theologie : historische und systematische Fragen

Autor: Pesch, Otto Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760657

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

OTTO HERMANN PESCH

Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von
Aquin im Kontext seiner Theologie

Historische und systematische Fragen*

1. Das unsterbliche Euddmonismus-Problem
1. Die ,,Neunte Sinfonie“ eines Thomisten

Im Jahre 1933 startete die ,,Deutsche Thomas-Ausgabe® (DThA): Lateini-
scher Text, deutsche Ubersetzung, philosophie- und theologiegeschicht-
liche Anmerkungen, systematischer Kommentar.! Anfangs dachte man, in
wenigen Jahren das Gesamtwerk abschlieBen zu kénnen. Der Krieg un-
terbrach das Projekt. Hernach wandelten sich Zielgruppen, das Team der
Kommentatoren (zu denen inzwischen auch Benediktiner und Redemp-
toristen gestoBen waren), die wissenschaftlichen Zielsetzungen der Kom-
mentierung, die Schriftleitung und ihre Mitarbeiter — und noch einmal die
Kommentatoren.? Die DThA kénnte tatsidchlich im wortlichen Sinne ein
Jahrhundertwerk werden. Es fehlen noch 6 Binde. Unter diesen — diese
ironische Vorhersage wage ich — wird Band 9 tber ,,Ziel und Handeln des
Menschen® (STh I-II 1-21) der letzte sein, der erscheinen und das Ge-
samtwerk kronen wird. Dies nicht nur, weil da im Blick auf die Quistio-
nen 6-21 die moderne Diskussion um die menschliche Freiheit zwischen
Philosophie, Theologie und Naturwissenschaften (Hirnforschung) aufzu-
nehmen ist, sondern zuerst einmal wegen der historischen, systematisch-
theologischen und am Ende auch kontroverstheologischen Probleme um
die Quistionen 1-5 mit dem Thema der ,,Glickseligkeit (beatitudo) als

* Vortrag bei der Session der Académie Internationale des Sciences Religieuses vom
28. August bis 1. September 2004 in Mainz, deren Thema war: Béatitude eschatologique
et bonheur humain. Der Beitrag erscheint gleichzeitig in der Dokumentation der Session:
PESCH, Otto Hermann / VAN CANGH, Jean-Marie (sous la ditection de): Béatitude escha-
tologique et bonbeur humain (= Publications de ’Académie des Sciences Religieuses). Diffu-
sion par Editions du Cerf, Paris.

1 Titel des 1.Bandes: DIE DEUTSCHE THOMAS-AUSGABE. Vollstindige, ungekiirzte
deutsch-lateinische Ausgabe der SUMMA THEOLOGICA. Schriftleitung: P. Heinrich Maria
Christmann O.P. Walberberg bei Kéln. Salzburg/Leipzig: Anton Pustet 1933.

2 Zu diesen Verinderungen vgl. jetzt das Vorwort der Schriftleitung in Bd.12. Graz/
Wien: Pichler-Styria 2004.



428 Otto Hermann Pesch

Schliisselbegriff der Lehre vom menschlichen Handeln. Ein kinftiger
Kommentator von Band 9 weill zumindest — auch wenn er sich kaum
noch extensiv durchquilen wird —, dass ein anderer berithmter Kommen-
tator, Santiago Ramirez, vor Jahrzehnten allein zu den ersten 5 Quistio-
nen einen dreibindigen ,, Traktat“ geschrieben hat — zugleich eine Bilanz
der neuthomistischen Diskussion um dieses Thema.3

Kurzum: Wer als Thomasforscher und/oder Thomist die beatitudo-
Lehre des Thomas darlegt, schreibt gleichsam seine ,,Neunte Sinfonie* —
und es ist bekannt, dass Komponisten nach Beethoven, die es bis zu ei-
ner Achten Sinfonie gebracht haben (Bruckner, Mahler, Dvorak, Schos-
takowitsch u.a.), an die nachfolgende mit Gefiihlen zwischen Hemmung
und Panik herangingen. Diese Neunte Sinfonie eines Thomisten werde
ich hier natiirlich nicht komponieren — auch nicht in Form eines Parti-
cells. Ich will streng bei unserem Tagungsthema bleiben, bei der Span-
nung zwischen im Glauben erdffneter Suche nach ewiger Glickseligkeit
und irdischer Suche nach Gliick in diesem Leben. Aber ein Blick in den
groBeren Zusammenhang bei Thomas muf sein — um die Fremdheit die-
ses Gedankengangs bewul3t zu machen und durch sie hindurch den Bei-
trag des Thomas in Frage an uns und Anregung fiir uns zu erschlieBen.
So erklirt sich die weitere Gliederung unserer Ubetlegungen.

2. Aschrei — makdrios/ makarismés — beatus/ beatitudo — eudaimon/ endaimonia

Zunichst zur Terminologie.* Schon die Septuaginta tibersetzt das nicht
deklinierbare hebriische aschres (Ps 1,1; 32[31],1f. u.6.) mit dem entspre-
chend deklinierten makdrios, also mit demselben Wort, das auch die ,,Se-
ligpreisungen® der Bergpredigt einleitet. Dieses wiederum wird in der
lateinischen Bibel in beiden Fillen mit beatus wiedergegeben. Die zuge-
horigen Substantive makarismds und entsprechend beatitudo begegnen nur
selten — im N'T nur Réom 4,6.9. Thomas konnte weder Hebriisch noch
Griechisch, hilt sich also in Begriffsbildung und spontaner Assoziation
an den Wortlaut seiner lateinischen Bibel.

Beides, Begriffsbildung und spontane Assoziation, sind aber bei Tho-
mas zusatzlich vorgeprigt durch die frithscholastische Diskussion, durch
Augustinus, durch Aristoteles und durch Boéthius, der in diesem Fall als
Aristoteles-Interpret fungiert. Bei Augustinus nimmt die beatitudo eine

3 RAMIREZ, Jacobus (Santiago) M.: De hominis beatitudine tractatus theologicus ad primam
secundae Summae Theologicae (0q.1-5) S.Thomae Agq. concinnatus. 1. Salamanca 1942; 11-111,
Madrid 1943-1947.

4 Nihere Hinweise dazu und Literatur bei EICKELSCHULTE: Beatitudo (siche im Fol-
genden), 165-171.



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 429

beherrschende Stellung ein.> Wichtiger ist, dass er beatitudo mit felicitas
gleichsetzt. Das tut Aristoteles gerade nicht: Er unterscheidet zwischen
der makaridtes als der hochsten Form der exdaimonia, wie sie nur den Go6t-
tern zukomme, und der den Sterblichen méglichen exdaimonia.® Der be-
wusst synonyme Gebrauch beider Worte bei Thomas’ hat Folgen fir
unsere Frage.

3. Ein Blick in die Bibliothek3

> Vgl. auch den Beitrag von HALL, Stuart G.: St.Gregory of Nyssa on the Beatitudes of
Jesus. In: PESCH / VAN CANGH (Ed.): Béatitude eschatologique (siche Anm.*), 95-106.

6 Vgl. Eth.Nic. K 8: 1178 b 21ff.; ebenso A 12: 1101 b 23-25.

7Vgl. In Eth 1 lect.18: ed. Marietti n.220; Compendium theologiae 11 9: n.575.

8 Im Folgenden beziehe ich mich — in Ankniipfung und Einspruch — auf folgende
Beitrige der Forschung (in der Reihenfolge ihres Erscheinens): DEMAN, Thomas-Albert:
Eudémonisme et charité en théologie morale. In: EThL 29 (1953) 41-57; WICKI, Nikolaus: Die
Lehre von der himmlischen Seligkert in der mittelalterlichen Scholastik von Petrus Lombardus bis
Thomas von Aquin (= Studia Friburgensia N.F. 9). Fribourg: Universititsverlag 1954;
GIUNDON, Roger: Béatitude et théologie morale chez Saint Thomas d'Agquin. Origines, inter-
prétation. Ottawa: Editons de I"Université 1956; PINCKAERS, Servais: Der Sinn fiir die
Freundschaftsliebe als Urtatsache der thomistischen Ethik. In: ENGELHARDT, Paulus (Hg.): Sein
und Ethos. Untersuchungen ur Grundlegung der Ethik. Mainz: Grinewald 1963, 228-235;
DERS.: Euddmonismus und sittliche Verbindlichkeit in der Ethik des heiligen Thomas. Stellung-
nabme gum Beitrag Hans Reiners. In: ENGELHARDT (Hg.): Sein und Ethos, 267-305; REINER,
Hans: Wesen und Grund der sittlichen Verbindlichkeit (obligatio) bei Thomas ven Aguin. In:
ENGELHARDT (Hg.): Sein und Ethos, 236-266; DERS.: Beatitudo und obligatio bei Thomas von
Aquin. Antwort an P.Pinckaers. In: ENGELHARDT (Hg.): Sein und Ethos, 306-328; EICKEL-
SCHULTE, Dietmar: Beatitudo als Prozefl. Zur Frage nach dem Ort der theologischen Ethik bei
Thomas von Aguin. In: ENGELHARDT (Hg.): Sein und Ethos, 158-185; DOCKX, Stanislas:
Du désir naturel de voir lessence divine selon saint Thomas d’Aquin. In: ArPh 27 (1964) 49-96;
KUOHN, Ulrich: Via caritatis. Theologie des Gesetzes bei Thomas von Aquin (= Kirche und Kon-
fession 9). Gottingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1965; BUJO, Bénézet: Die Begriindung des
Sittlichen. Zur Frage des Eudamonismus bei Thomas von Agquin (= Veroffentlichungen des
Grabmann-Institutes 33). Paderborn: Schoningh 1984; SCHOCKLENHOFF, Eberhard: Bo-
num hominis. Die anthropologischen und theologischen Grundlagen der Tugendethik des Thomas von
Agquin (= Tubinger Theologische Studien 28). Mainz: Griinewald 1987; TORRELL, Jean-
Pierre: Initiation a saint Thomas d'Aquin. Sa personne et son oenvre (= Vestigia 13). Fribourg/
Paris: Editions Universitaires de Fribourg/Editions du Cerf 1993 (deutsch: Magister Tho-
mas. Leben und Werk des Thomas von Aquin. Freiburg i.Br.: Herder 1995); DERS.: Saint Tho-
mas d’Aquin, maitre spirituel. Initiation 2 (= Vestigia 19). Fribourg/Paris: Editions Univer-
sitaires de Fribourg/ Editions du Cerf 1996, 2. erw. Aufl. 2002, 105-132; 335-365; DOR-
NEMANN, Holger: Feundschaft als Paradigma der Erlosung (= Bonner dogmatische Studien).
Wiirzburg: Echter 1997, LEONHARDT, Rochus: Glick als Vollendung des Menschseins. Die
Beatitudo-Lehre des Thomas von Aquin im Horigont des Eudamonismus-Problems (= Arbeiten zur
Kirchengeschichte 68). Berlin/New York: De Gruyter 1998; GIUSSANI, Luigi: Der Re/i-
giose Sinn. Grundkurs Christliche Erfahrung, Bd.1. Paderborn: Bonifatius 2003; GRADL,
Stefan: Deus beatitudo hominis. Eine evangelische Anniherung an die Gliickslebre des Thomas von
Aguin (= Publications of the Thomas Instituut te Utrecht, N.S.X). Utrecht/Leuven: Pee-
ters 2004; ENGELHARDT, Paulus: Thomas von Aquin. Wegweisung in sein Werk. Leipzig:



430 Otto Hermann Pesch

Die Diskussion um das Verstindnis der beatitudo® bei Thomas und den
damit verbundenen Ansatz seiner theologischen Ethik spielt sich unter
vielfiltigem Schatten ab.

a. Da ist zunichst, und dies schon fiir Thomas selbst, der Schatten
Augustins. Derselbe Augustinus, in dessen Denken die wahre Gliickse-
ligkeit einen dominierenden Platz einnimmt und der dem Mittelalter in
Bezug auf Gott und Welt, auf ewige und irdische Wirklichkeit die Unter-
scheidung zwischen frui und w#z, zwischen ,,GenieBen” und ,,Gebrau-
chen® vorgibt,!0 kennt fiir den Christen nichts Schrecklicheres als die
Selbstliebe. Amor sui facit civitatem Babylonis — ,Die Selbstliebe schafft [das
Gegenteil des Reiches Gottes, nimlich] das Reich Babylons [des Inbe-
griffs des widergéttlichen Reiches]*: Dieser Gedanke Augustins ist im
Mittelalter zum Merkvers geworden.!! Demgemil mu3 Thomas in mehr-
fachem Zusammenhang auf die Frage eingehen, ob und in welchem Sin-
ne die ,Begierde® beziehungsweise die ,,Habgier (cupiditas) die Wurzel
aller Stinden sei.!? Anderseits kann er der Selbstliebe nur in einer  stei-
len“ Argumentation ihren legitimen, ja notwendigen Platz einrdumen,
worauf noch zuriickzukommen ist.!3 Der Schatten Augustins, vermittelt
durch die frithscholastische Diskussion,'# bestimmt freilich bei Thomas
nicht nur das Misstrauen gegen die Selbstliebe. Augustinus hat auch
spitestens seit den ,,Vier Biichern der Sentenzen® des Petrus Lombardus

Benno 2004. Von meinen eigenen mehrfachen Stellungnahmen erwihne ich: Theologie der
Rechtfertignng bei Martin Luther und Thomas von Aquin. Versuch eines systematisch-theologischen
Dialogs (= Walberberger Studien, Theologische Reihe 4). Mainz: Griinewald 1967, 2.
Aufl. 1985, 401-413; 533f. Anm. 18; Glick. II (Mittelalter). In: HWP, Bd. 3 (1974), 691—
696; Thomas von Aquin. Grenge und Grifie mittelalterlicher Theologie. Mainz: Grinewald 1988,
3. Aufl. 1995, 381-387 (spanisch: Barcelona: Herder 1992; italienisch: Brescia: Querinia-
na 1994; franzdsisch: Patis: Cetf 1995); Thomas von Agquino/ Thomismus. In: TRE, Bd.
XXXIII (2001), 433—474, hier 452—456.

? Wir miissen — gegen EICKELSCHULTE: Beatitudo, 159 Anm. 6 — keine allzu groBe
Besorgnis haben, mit dem deutschen Wort ,,Gliickseligkeit™ zu tibersetzen. Gewil} ist es
stirker mit psychologischen Assoziationen behaftet als beatitudo bei Thomas. Aber auch
Thomas, das wird sich zeigen, blendet den psychologischen und emotionalen Aspekt
keineswegs aus.

10 Kurzinformation und Literatur jetzt bei PESCH, in: DThA Bd.12, 572-574 (Anm.
[14)).

1 Der Satz steht so nicht wortlich bei Augustinus, wohl aber dem Sinn nach.
Mehrere Augustinus-Worte wurden hier zum Merkvers verdichtet. Nachweise bei
PESCH, in: DThA Bd.12, 594-596 (Anm.[35]). Thomas zitiert den Merkvers u.a. als Ein-
wand in STk I-II 73,1 arg.3.

12 §Th 1-11 77,5; 84,1. 4.

13 $THII-11 25,4.7. 12; 26,4. 5.

14 Niheres dazu in den Arbeiten von WICKI sowie GUINDON (siche Anm. 8), 17—
145; Kurzinformation bei PESCH: Glick.



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 431

(geschrieben um 1150) bewirkt, dass das Thema der beatitndo zum zentra-
len Thema der mittelalterlichen Theologie wurde, und zwar von der
Gotteslehre tiber die theologische Anthropologie, die theologische Ethik
bis zur Eschatologie. Durch die gegen Ende des 12. Jahrhunderts begin-
nende Literatur der Sentenzenkommentare wird das Thema unumging-
lich fiir jeden Theologen des 13. Jahrhunderts.

b. Den nichsten Schatten wirtt Aristoteles. Die Bekanntschaft mit der
Nikomachischen Ethik konfrontiert die Theologen einerseits mit der es-
daimonia als Schlusselbegriff der Ethik, anderseits mit einer rein irdischen
Gliickseligkeit ohne eschatologische Perspektive — was Thomas bekannt-
lich zu dem erschrockenen Satz veranlasst: ,,Darin wird hinreichend
deutlich, welche Angst von hierher ihre [der alten Philosophen] erha-
benen Geister zu erdulden hatten.“!> Thomas steht damit vor der Auf-
gabe, das mit Aristoteles an den Phinomenen beobachtbare unstillbare
Glicksstreben des Menschen, insbesondere das unbegrenzte ,,natitliche
Verlangen® (desiderium naturale) nach Erkenntnis der Wahrheit, zusam-
menzubringen mit der fiir den Philosophen wie den Theologen gleich
konsternierenden Tatsache, dass solches Verlangen in diesem Leben und
mit den ,,natiirlichen® Kriften grundsitzlich nicht zum erfiillenden Ziel
kommt.16

c. Als dritter fillt der breite Schatten Luthers auf die Lehre des Tho-
mas. Die iltere Lutherforschung, soweit sie dieses Themas berthrt, ist
sehr schnell mit dem Urteil bei der Hand, hier handle es sich um die
schon von Augustinus gegeillelte incurvatio hominis in seipsum.'? Der junge
Luther geht ja in der Tat so weit, als Spitze des Verhaltens gegeniiber
Gott die resignatio in infernum zu fordern, also den Vergicht auf die Glick-
seligkeit, sofern Gott das verlangt.!’® Er verdammt eine Erfiillung des
gottlichen Gebotes mit Blick auf den Lohn, selbst den von Gott ver-
heiBenen Lohn. Dies alles beendet in der Theologie — jedenfalls aufler-
halb der alten Schulen — die Méglichkeit, die theologische Ethik vom
Gedanken der beatitudo her aufzubauen. Der scharf herausgestellte Ge-
danke an das Gericht durchkreuzt das Streben nach der Glickseligkeit

15 In quo satis apparet quantam angustiam patiebantur hincinde eorum praeclara
ingenia®: Summa contra Gentiles (CG) 111 48 (n.2261).

16 Sjehe dazu die ethellenden Analysen bei ENGELHARDT: Thomas von Aquin; und bei
EICKELSCHULTE: Beatitudo.

17 So u.a. bei Karl Holl, Anders Nygren, Albrecht Peters, Hans Joachim Iwand,
Philipp Watson, Regin Prenter. Nachweise bei PESCH: Theologie der Rechifertigung (siehe
Anm. 8), 533f. Anm. 18. Siehe auch den Beitrag von AXT-PISCALAR, Christine: Das
Gliickseligkeits-Streben im Denken Kants und seine Regeption in der protestantischen Theologie. In:
PESCH / VAN CANGH: Béatitude (siche Anm.*), 169—-186.

18 Weimarer Ausgabe (WA) 56, 388ff. (I/orlesung iiber den Rimerbrief, 1515/16).



432 Otto Hermann Pesch

und beendet die Mdglichkeit, die Eschatologie von daher zu entwickeln.
Beides zusammen aber macht eine auf den beatitudo-Gedanken aufbauen-
de theologische Anthropologie unmoglich. Als Meinung Luthers zur
Sache ist das alles gar nicht zu bestreiten — und so spricht die iltere
Forschung ihm diese Utrteile nach. Das hat sich allerdings inzwischen
grindlich geindert, beginnend mit Ulrich Kiihn, fortgesetzt durch die
bewundernswerten Arbeiten der evangelischen Thomas-Forscher Rochus
Leonhardt und Stefan Gradl'® — Arbeiten, die zuerst einmal methodisch
untadelige Beitrige zur Thomasforschung sind, bevor sie auch unter
6kumenischem Aspekt einen Durchbruch durch hartnickige Klischee-
Utrteile bedeuten.

d. Nach ihrer endgiiltigen Herauslésung aus dem Kontext theologi-
scher Reflexion wirft das Licht der newgeitlichen Philosophie einen neuen
Schatten auf die Thomas-Interpretation, und zwar vor allem den Schatten
Kants. Eine Ethik, die die Sollensanspriiche des allgemein gultigen Sitten-
gesetzes an das Subjekt reflektiert, und eine Ethik, die vom individuellen
Streben nach individuellem Gliick ausgeht, sind unvereinbar.?? Kant
kann kaum anders als so denken. Denn herausgel6st aus dem — mittelal-
terlichen — theologischen Kontext, bleibt vom Streben nach der Gliick-
seligkeit tatsichlich nur noch der subjektive individuelle Glickshunger
ibrig — und das Menschenrecht, ihm zu folgen: siche die Verfassung der
USA.

e. Die neuzeitlichen Thomisten haben ihrerseits den Preis fur die
Emanzipation der Philosophie aus dem theologischen Kontext entrich-
tet, indem sie sie mitmachten: Sie versuchten, aus der theologischen Syn-
these des Thomas eine in sich selbst stehende und durch sich selbst ar-
gumentativ tiberzeugende Philosophie des Thomas herauszulésen. Wie
problematisch das methodisch und sachlich war, ist spitestens seit der
Monographie von Wolfgang Kluxen deutlich, gleichviel, ob man ihr zu-
stimmt oder nicht.?! Doch zunichst fillt auf die Interpretation der Tho-
mas-Lehre der Schatten des Neuthomismus. Dieser verdichtet sich — im
Kontext der Spekulation um eine auch unabhingig von der Gnade Got-
tes in sich vollendete natura pura des Menschen — in der Frage: Hat der
Mensch einen finis wultimus naturalis, ein ,natirliches letztes Ziel®, das

19 Siehe Anm. 8; siche auch DIETER, Theo: Der junge Luther und Aristoteles (=
Theologische Bibliothek Tépelmann 105). Berlin/New York: de Gruyter 2001, 49-64.

20 Sjehe dazu die bleibend randscharfe Kontroverse zwischen PINCKAERS und REI-
NER sowie die vor diesem Hintergrund geschriebene Untersuchung von BUJO (siehe
Anm. 8); und wiederum AXT-PISCALAR (wie Anm. 17).

21 Vgl. KLUXEN, Wolfgang: Philosophische Ethik bei Thomas von Aquin. Mainz: Griine-
wald 1964, 2. Aufl. Hamburg: Meiner 1997.



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 433

seinen Wert in sich selbst hitte, selbst wenn Gott den Menschen nie in
seine iiber-natiitliche personale Gemeinschaft aus Gnade berufen hitte?

Die Frage muB sich stellen im Zuge der — duBerst komplizierten —
Entwicklung des Begriffs ,,iibernatiirlich® in der Geschichte der west-
kirchlichen Theologie und insbesondere in der nachreformatorischen ka-
tholischen Theologie.?? Das Problem ergibt sich, wenn der Begriff des
superadditum, der von Haus aus vor allem die innermenschliche Wirk-
lichkeit der Gnade im Verhiltnis zur menschlichen Natur kennzeichnet,
mehr und mehr den Begtiff supernaturalis definiert. ,,Ubernatiitlich® ist
dann nicht mehr (nur) die alle Natur, das hei3t: alle Schépfung trans-
zendierende Wirklichkeit Gottes. ,,Ubernatiirlich” im Sinne von ,der
Natur hinzugefiigt® ist alles, was die in threm Wesen bestimmte Natur
uberschreitet — auch dann noch, wenn, wovon Thomisten natiirlich Gbet-
zeugt sind, Gott faktisch nie eine menschliche Natur geschaffen hat, die
er nicht von vornherein zur ,ibernatirlichen“ Vollendung in der per-
sonalen Gemeinschaft mit ihm berufen hat. Man spricht hier von einem
Denken ,,in zwei Stockwerken®, deren unteres in keiner Weise auf die
,»7Hinzufligung® des oberen angewiesen ist. Die These von solcher Bezie-
hungslosigkeit glaubt man der Gratuitit der Gnade schuldig zu sein. Die
Enzyklika Humani generis Papst Pius” XII. von 1950 bestitigt diese Po-
sition insofern, als sie an der Mdglichkeit festhilt, dass Gott auch eine
menschliche (Geist-)Natur hitte schaffen kénnen, ohne sie zur visio bea-
tifica zu berufen.?

Dann freilich ist die Frage nach einem — wenngleich hypothetischen —
,natirlichen Endziel“ des Menschen, also nach seiner , natiirlichen
Glickseligkeit” auch ohne Anschauung Gottes von Angesicht zu Ange-
sicht unausweichlich.

4. Die Frage der ,,Postmoderne“

Kein Zweifel, dass die Frage nach dem ,,Glick® in unseren ,,postmodet-
nen“ Zeiten noch einmal ganz anders klingt.?* Wer heute nach ,,Glick*
fragt, ist weder bewegt oder gar behindert vom Verdikt Augustins oder
Luthers gegen die Selbstliebe noch von der Sorge des Aristoteles um die
richtige #heoria noch vom Respekt vor der Pflichtethik Kants und schon

22 Der Kiirze halber sei verwiesen auf die beiden Artikel ,,Ubernatiirlich® in der 2.
Auflage des Lexikons fiir Theologie und Kirche, Bd.10 (1965, O.H. PESCH) und in der 3.
Auflage, Bd.10 (2001, Michael FIGURA). Dort die Standardliteratur — letzter Titel von
1996! Aus evangelischer Sicht vgl. in jedem Fall KUHN, Ulrich: Natur und Gnade in der
dentschen katholischen Theologie seit 1918. Betlin [DDR]: Evangelische Verlagsanstalt 1961.

23 Vgl. DS/DH 3891.

24 Siehe GISEL, Pietre: Le bonheur en condition postmoderne. Lecture d’un théologien. In:
PESCH / VAN CANGH: Béatitude (siche Anm.*), 219-236.



434 Otto Hermann Pesch

gar nicht von den innerthomistischen Kontroversen um die natura pura.
,Glick®, nach dem man auf der Suche ist, ist einfach Glicksgefiih/, eine
Stimmung des Wohlbehagens, das sich durchhilt in der Abfolge der Ge-
genstinde und Ereignisse, an denen es entsteht. Tiefer betrachtet ist
,,Gluck® der ,,Sinn“ des einzelnen Tuns und Erlebens und schlieBlich der
ganzen menschlichen Existenz — der wiederum gefiihlte und erlebte Sinn
— bis hin zu den Phinomenen, die mit Stichworten wie ,,Spafigesell-
schaft”, , Erlebnisgesellschaft”, , Event-Kultur® und Ahnlichem bezeich-
net sind. Ein Glick, das nur in einem objektiven Sachverhalt besteht,
und sei er noch so hochwertig, aber nicht unmittelbar auch als Gliicks-
gefiihl gegenwiirtig ist, ist — buchstiblich — ,,;sinnlos®.

Gegeniiber diesen selbstverstindlichen Assoziationen zum Stichwort
,Gluck® kann die Glickslehre des Thomas nur duflerst befremdlich wir-
ken — und der Blick auf die Details wird diesen Eindruck nicht demen-
tieren, sondern bestitigen. Im Blick auf das Thema ,,Ewige Seligkeit und
menschliches Glick® ist also zu fragen, ob Thomas dafir tiberhaupt
zustindig ist. Wenn er in die moderne Frage nach dem irdischen Glick
des Menschen hinein etwas zu sagen hat, dann miisste es sich daran
zeigen, dass gerade das Fremde und Befremdliche seiner Lehre dem mo-
dernen Glicksverlangen ein Recht und eine Orientierung zu geben ver-
mag, die es anderswo nicht gewinnen kann. Denn soviel ist gewil}: Die
moderne Frage hat ihr Recht. Denn sie steht am Ende einer christlichen
Kulturgeschichte, deren Ausgangspunkt das Erlebnis der Welt als ,,Jam-
mertal” war, der jeder Fortschritt an Erleichterung des Lebens miithsam
abgerungen werden musste. Und dies oft genug noch unter dem Miss-
trauen von Kirche und Theologie, die hier die Vernachlissigung des
weinen Notwendigen® argwohnten.?> Damit stehen wir beim Sachge-
sprach mit Thomas.

II. Deus beatitudo hominis — Die Lebre der Summa Theologiae
1. Die Ila Pars als theologische Anthropologie

Die Doktrin der STh steht am Ende einer Lehrentwicklung bei Thomas,
deren entscheidende Weichenstellung schon in der Summa contra Gentiles
(CG) vorliegt. Im Gegensatz zum Frihwerk (Sentengenkommentar, De veri-
tate) besteht die Weichenstellung darin, dass der fundamentale Akt der
beatitudo nicht im ,,Genul3“ des hochsten und alles erfillenden Gutes, al-
so der Wirklichkeit Gottes wie er ist, besteht, sondern in der endgiiltigen

2 Uberfliissig, zu betonen: Das gilt fiir unseren ,,westlichen® Kulturkreis. Andere
Regionen der Erde wiren froh, wenn sie unsere ,,Probleme mit der richtigen Wiirdigung
des Glucksverlangens hitten!



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 435

Erkenntnis der Wahrheit, das heiBt: des Wesens Gottes von Angesicht
zu Angesicht. Die fruitio ist Folge und Wirkung dieser Wahrheitser-
kenntnis, die dem unendlichen Streben des Willens nach dem Guten sein
wirkliches, wahrheitsgemiBes Objekt zeigt und so den Akt der Gottes-
gemeinschaft in vollkommener Liebe erméglicht.26 Uber alle Vorstufen
zwischen CG und ST/ hinaus aber ist die Darlegung in der ST als das
abschlieBende Wort des Aquinaten zur Sache zu werten: wegen der er-
klirten Absicht (Prolog zur la Pars), in diesem Werk secundum ordinem
disciplinae, gemil der Ordnung des Verstehens vorzugehen, unbehindert
durch den Gang zu kommentierender Texte oder die Zufilligkeiten einer
Disputation. Wenn Thomas also das Thema der beatitudo vor und nach
der Ila Pars in vielfiltigen Zusammenhingen erwihnt, die Ila Pars aber
mit einem nicht allzu langen, aber sehr dichten Traktat {iber dieses The-
ma erdffnet, dann ist davon auszugehen: Hier hat es nach Meinung des
Autors seinen systematisch ,,richtigen Platz. Der erste Schritt zum Ver-
stindnis der Thomas-Lehre besteht hier also darin, den Sinn der ganzen
Ila Pars im Ganzen der STh zu begreifen. Und dieser ist, kurz gesagt, der
folgende: Die Ila Pars ist nicht theologische Ethik, sondern theologische
Anthropologie — diese freilich im Medium der Klirung ethischer Fragen,
grundsitzlich in der la-Ilae, material-inhaltlich in der Ila-Ilae. Worauf
griindet sich diese These?

a. Es ist, Uberspitzt gesagt, schon deshalb anachronistisch, wenn man
die Ila Pars der STh die ,,theologische Ethik“ des Thomas nennt, weil die
Trennung der einen (systematischen) Theologie in die verschiedenen
Disziplinen und darin auch die Ausgliederung der ,,Moraltheologie® aus
der ,,Dogmatik® eine Entwicklung der Neuzeit ist. Fiir Thomas gehort
alles, was in der Ila Pars der STh zu sagen ist, zu der einen sacra doctrina,
deren Sinn und Aufgabe er in I 1 erldutert. Wenn man auf der Gedan-
kenlinie des Thomas unterscheiden will, dann besteht der Unterschied
zwischen der Ia Pars einerseits und der Ilz und Illa Pars anderseits nicht
wie zwischen Dogmatik und Moraltheologie, sondern wie zwischen den
Themen ,,Ausgang von Gott“ und ,,Heimkehr zu Gott® (exitus und redi-
tus). Damit ordnet sich das Utrteil Gber die Ila Pars ein in die immer noch
neue Beitrige erbringende Debatte tber den theologischen Sinn des
Aufbau-Planes der §Th. Es ist im Zusammenhang unseres Themas nicht
notig, darauf einzugehen.?’” Denn das ist Konsens in der Diskussion: dass

26 Weil wir hier nicht niher darauf eingehen kénnen: Analyse dieser Lehrentwicklung
bei ENGELHARDT, Paulus: Desiderium naturale. In: DERS.: Thomas von Aquin (siche Anm.
8). — Ziffern im Text beziehen sich im Folgenden auf die STh.

27 Ich verweise auf meine wiederholten Stellungnahmen dazu an den in Anm. 8 ge-
nannten Orten. Jungste, auch kritische Stellungnahmen dazu bei TORRELL: Initiation (sie-
he Anm. 8), 211-233 (deutsch: 132-176); METZ, Wilhelm: Die Architektonik der Summa



436 Otto Hermann Pesch

es in der Ila Pars um die Heimkehr der rationalen Kreatur zu Gott als
letztem Ziel geht und darum um die Durchfiihrung von Gottes Schép-
fungsplan.?®

b. Dennoch ist es natiirlich richtig, dass man in der Ilz Pars nach-
schlagen muB}, wenn man die Stellungnahme des Thomas zu ethischen
Fragen erfahren mochte. Es ist sogar historisches Faktum, dass ein ge-
steigertes Interesse an ethischen Fragen aus Thomas den groBten Ethiker
des 13. Jahrhunderts macht.?? Dabei zeigt sich sogleich erneut der #heolo-
gische Charakter der Ila Pars. Diese entfaltet nicht das, was man von einer
»Moraltheologie® erwartet, nimlich: Antwort auf die Fragen: Was sollen
Christen tun? Was zu tun ist ihnen erlaubt? Was zu tun ist ihnen um
thres Glaubens willen verboten? Daher geht Thomas auch nicht, wie es
doch als selbstverstindlich erscheint, anhand der Gebote Gottes und Je-
su Christi vor. Der Zentralbegriff dieser ,,Ethik® ist der Begriff der ,ein-
gegossenen Tugend® — der drei ,,theologischen® und der vier , Kardinal-
tugenden®. Diese sind unmittelbare Wirkung der ,eingegossenen Gna-
de®, gleichsam deren Ausbreitung in den Titigkeitsvermdégen des Men-
schen. Geradezu provozierend wird am Ende jedes Tugend-Traktates ge-
fragt, welches der Gebote des Dekalogs sich auf diese Tugend bezieht.
Nun mufl man nur noch wissen, was nach Thomas ,, Tugend* ist, nim-
lich jene zusitzliche, hier also ,,eingegossene®, ganz von Gott geschenkte
Prigung der Titigkeitsvermogen des Menschen, durch die das Handeln
auf Gott hin leicht, spontan, freudig, mit einem Wort: menschlich voll-
endet ist und keiner von auBlen kommender zwingender Buchstaben
mehr bedarf, dann ist wiederum klar: Die Ila Pars stellt nicht Forde-
rungen zusammen, was der Mensch tun und lassen soll, und wiren es
auch gottliche Forderungen, sondern sie beschreibt, was wvon selbst ge-
schieht, wenn die Gnade Gottes einen Menschen und seinen ganzen see-
lischen Kriftehaushalt erfasst. Sie ist also Theologie, hier also Lehre vom
Handeln Go#tes im Handeln des Menschen.

Theologiae des Thomas von Aquin. Zur Gesamtsicht des thomasischen Gedankens (= Paradeigmata
18). Hamburg: Meiner 1998; dazu meine Besprechung, in: ThRv 97 (2001) 60—63; und
GRADL: Denus beatitudo hominis (siehe Anm. 8), 64—80.

28 Der reditus des Menschen zu Gott vollzieht sich nimlich anders als jener der ver-
nunftlosen Geschopfe: Letztere kehren zu Gott zuriick, indem sie ihr je spezifisches
bonum, das an der gottlichen Seinsvollkommenheit teilhat, erreichen. Der Mensch hinge-
gen kehrt zu Gott selbst zuriick — in einer direkten, personalen Begegnung schaut er ihn
von Angesicht zu Angesicht® (GRADL: Deus beatitudo, 368).

29 Vgl. PESCH, Otto Hermann: Die theologischen Grundlagen der Ethik bei Thomas von
Agquin und Martin Luther: In: LEUBA, Jean-Louis (éd.): Fondements de I'éthique chrétienne (=
Publications de ’Académie Internationale des Sciences Religieuses). Namur: Artel; diffu-
sion Paris: Editions du Cerf 1995, 253-292, hier 257—273.



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 437

c. Und endlich: Ausdriicklich erklirt Thomas im Prolog der Ilz Pars,
jetzt gehe es um den Menschen als ,,Ebenbild Gottes®, als zzago Dei. Das
,»bleibt iibrig®, nachdem im ,,Ersten Buch®, der Iz Pars, von Gott als
exemplar, als Urbild die Rede gewesen sei. Ebenbild Gottes aber sei der
Mensch, weil er — wie Thomas in einer verkiirzten Formulierung resi-
miert — wie Gott verstehensfihig (intellectuale), entscheidungsfrei (arbitrio
liberum) und durch sich selbst michtig (per se potestativum) sei.?® Thomas
setzt also einfach fort, womit er in der Iz Pars begonnen hatte. Die ethi-
schen Fragen werden dadurch zum Medium der weitergehenden ,,Dog-
matik®, dass der Mensch durch sein Handeln Ebenbild Gottes ist und
wird, letztlich in der Erkenntnis und Liebe zum dreieinigen Gott (I 93, 7.
8), auf Erden auf der Basis des Glaubens, einstmals in der Schau von
Angesicht zu Angesicht, die nach der ausdriicklichen Erklirung des Tho-
mas im Glauben beginnt (II-II 2,3; 4,1).

2. Die Argumentation in Summa Theologiae I-1I 1-5

Wir miissen uns in groBen Schritten die Argumentation in den 5 Quis-
tionen iiber die vollkommene beatitudo bei Thomas in Erinnerung rufen.3!
Thomas geht gewissermalBlen induktiv vor — von der Ausrichtung jeg-
lichen menschlichen Handelns auf ein Ziel bis hin zum Streben jedes
Menschen nach der Glickseligkeit, die nur in der Anschauung Gottes
gefunden werden kann. So weit wie moglich lisst er sich dabei zunichst
von Aristoteles fithren, und zwar nicht nur von der Nikomachischen Ethik.
Und doch zeigt sich von der ersten Quistion an, dass Aristoteles nur ein
begrenztes Wegstlick Reisefithrer sein kann: Seine Argumente kommen
zu etwa einem Drittel in den Einwinden zu Wort, nur selten im Sed
contra, freilich immer wieder im corpus articuli und in den responsa. In glei-
cher GréBenordnung aber ist die Bibel der Bezugspunkt, dazu Augusti-
nus, Boéthius und andere Kirchenviter.32

Alle rationale Kreatur handelt nicht aus dunklem Drang, sondern aus
bewusster Einsicht auf ein Ziel hin (I-IT 1,1-2), das als Objekt des Han-

30 Zu den theologiegeschichtlichen Unfillen, zu denen diese abgekiirzte Redeweise
des Thomas gefihrt hat, vgl. PESCH: Thomas von Aquin (siche Anm. 8), 381-387. Zur Ila
Pars als theologischer Anthropologie vgl. besonders die Arbeiten von SCHOCKLENHOFF
und DORNEMANN, siche Anm. 8.

31 Vgl. zum Folgenden die ausfiihrliche Analyse bei GRADL: Dews beatitudo (siehe
Anm. 8), 161-361. Die Interpretation hat Form und Qualitit eines Literalkommentars!

32 Kleine Statistik: ARISTOTELES in den Einwdnden: 22mal; positiv im Sed contra: 5mal;
positiv im corpus articuli und in den responsa: 35mal. AUGUSTINUS wird 12mal als Einwand
aufgerufen, positiv im Sed contra, im corpus articuli und in den responsa: 23mal. HEILIGE
SCHRIFT als verbindlicher Beleg: 61mal. BOETHIUS 13mal; PS.-DIONYSIUS 7mal; andere
Kirchenviter (z.B. AMBROSIUS, GREGOR, ORIGENES): 15mal.



438 Otto Hermann Pesch

delns diesem seine Artbestimmtheit (speczes) verleiht (1,3). Alle Ziele, die
die rationale Kreatur sich setzt, stehen aber nicht beziehungslos nebenei-
nander, sondern sind als Zwischenziele auf ein letztes Ziel hingeordnet
(1,4. 6), das fiir jeden Menschen (1,5) und sogar fiir alle Menschen ein
einziges Ziel ist, wobei lediglich die Auffassungen dariiber, was dieses
eine letzte Ziel aller Menschen sei, bei verschiedenen Menschen ver-
schieden sein kann (1,7). Sachlich ist dieses letzte Ziel sogar allen Ge-
schopfen gemeinsam. Nur die Art, wie die Geschépfe dahin gelangen, ist
verschieden (1,8).

Auffilligerweise kommt in der ganzen Quistion, abgesehen von der
Einleitung, das Wort beatitudo nicht vor. Bestenfalls begegnen Umschrei-
bungen wie bonum perfectum et completivum sui ipsius (1,5 c. 6 c.) oder ein-
fach perfectio (1,7 c.), oder es ist die Rede vom guiescere der intentio (1,4 c.).
Gemeinhin wird nur formal vom #/timus finis geredet und die Argumen-
tation auf der Parallele zu den Naturdingen aufgebaut: Wie die Natur-
dinge ihre Wirklichkeit durch die Form als ihr Prinzip erhalten, so die
Handlungen, insofern sie Bewegungen sind, von ihrem Ziel her (beson-
ders bezeichnend: 1,4). Von q.2 an aber ist das Stichwort beatitudo sehr
selbstverstindlich da — wiederum ein Hinweis auf den theologischen
Charakter des Traktates. Denn jetzt geht es steil zur Scheitelhéhe der
Argumentation in q.3,8 mit der These, nur in der Anschauung Gottes
liege die Gluckseligkeit. Die q.2 dient dem als Negativ-Folie: Sie be-
schiftigt sich in einem fortschreitenden AusschluBBverfahren damit, wo-
rin die Gluckseligkeit nich# bestehe, ausgehend von der rangniedrigsten
zur denkbar gréBiten irdischen Wirklichkeit. Die Glickseligkeit ldsst sich
nicht finden in Reichtimern (2,1), nicht in Ehre (2,2), auch nicht in da-
von zu unterscheidendem guten Ruf und Ansehen (,,Prestige®) (2,3),
nicht in Macht (2,4), nicht in einem materiellen Gut irgendwelcher Art
(2,5), nicht in korperlichem Lustgewinn (voluptas, 2,6), nicht in innerlich-
seelischem Gut (2,7), tberhaupt in keinem geschaffenen Gut (2,8).
Schlusssatz in 2,8 c.: ,,In Gott allein also besteht die Glickseligkeit des
Menschen.” Keines von den anderen Gttern erfiillt die Bedingung eines
witklichen /letzten Zieles, das keine weitergehende Zielsuche nach sich
zieht.

Es entspricht dem ,,objektivistischen® Stil des thomanischen Den-
kens, wenn zuerst der Gluck bringende ,,Gegenstand® erfragt wird. Da-
nach erst stellt sich Thomas die uns als die allererste erscheinende Frage:
Was ist eigentlich die Glickseligkeit — von der wir nun schon wissen,
dass sie nur in Gott zu finden und insoweit auch eine ungeschaffene
Wirklichkeit ist (3,1). Und wieder werden wir enttduscht. Keine Rede
von Etrleben oder Gefiihl! Auf Seiten des Menschen ist die beatitudo etwas
Geschaffenes, eben ein Zustand des Menschen (3,1), eine Titigkeit, weil



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 439

der Mensch nur im Tun sich vollendet (3,2), selbstverstindlich in einem
geistigen Tun (3,3), und zwar einer Titigkeit des Intellektes. Wir sahen
schon: Das ist die Wende bei Thomas seit der CG — und immer noch
heil3 diskutiert, wie die ungewohnliche Zahl von 5 Einwinden zeigt, die
sich u.a. auf Augustinus und die Schrift berufen. Thomas aber hat ein
entwaffnend einfaches Argument: Der (geistige) Wille richtet sich zwei-
fach auf sein Objekt: Er strebt es an, wenn es abwesend ist, und er er-
freut sich seiner, wenn es gegenwirtig ist. Nun ist aber offenkundig das
Streben nach dem Ziel noch nicht die Gliickseligkeit, und wenn es er-
reicht ist, so schafft ja nicht die Freude die Gegenwart des Zieles, viel-
mehr schafft die Gegenwart des Zieles die Freude. Wesenhaft besteht
also die Glickseligkeit in der geistigen Erkenntnis ihres Gegenstandes,
woraus alles andere folgt — wie in der nachfolgenden Quistion erliutert
wird. Dazu braucht man, wie die Zitate beweisen, gar nicht Aristoteles,
sondern Augustinus und: Joh 17,3 (sed contra): ,,Das ist das ewige Leben:
dass sie dich erkennen, den einen wahren Gott.“ Erst bei den nichs-
ten Schritten hilft Aristoteles: Jener geistige Erkenntnisakt gehort der
»schauenden® (,,spekulativen®) Vernunft an (3,5) — und geht doch nicht
in den spekulativen Wissenschaften auf, weil diese die Eierschalen ihrer
Herkunft aus der sinnlichen Erkenntnis nie abstreifen kénnen (3,6) —
und nur mithsam kann hier die gegenteilige Auskunft des Aristoteles
neutralisiert werden (arg.1 und ad 1).33 Ps.-Dionysius und Jer 9,24 ver-
langen noch die verneinende Antwort auf die Frage, ob denn die Gliick-
seligkeit in der Erkenntnis der Engel bestehe (3,7), bevor der Gipfel der
Argumentation erreicht wird mit der These: Erst wenn der geschaffene
Geist Gott seinem Wesen nach schaut — mit Paulus: ,,von Angesicht zu
Angesicht® —, ist er vollkommen gliickselig.

Die Argumentation ist zwingend und aussichtslos zugleich. Keine Exr-
kenntnis begniigt sich mit der Erkenntnis der Wirkung, sondern sucht
nach der Erkenntnis des Wesens der Ursache, wenn sie denn ,,staunend
(admiratio) erkannt hat, dass es eine Ursache gibt.

»Wenn also der menschliche Verstand das Wesen einer geschaffenen Wit-
kung erkennt, dann erkennt er von Gott nur, dass er ist. Seine [des Ver-
standes] Vollendung [in der Erkenntnis] berthrt aber noch nicht schlecht-
hin die erste Utrsache, vielmehr verbleibt ihm weiterhin noch ein natiit-
liches Verlangen, die Ursache zu durchdringen. Und so ist er noch nicht
vollkommen gliickselig. Zur vollkommenen Gliickseligkeit ist es also erfor-

3 Die felicitas ist nach dem ARISTOTELES-Zitat die Titigkeit gemiB der voll-
kommenen Tugend (Eth. Nik. 1 13: 1102 a 5-6): Thomas bemerkt lakonisch, Aristoteles
rede hier nur von der unvollkommenen Glickseligkeit. Das ist objektiv richtig, denn die
vollkommene exdaimonia ist ja den Gottern vorbehalten (siehe oben 1. 2.). Nur: Aristo-
teles gibt sich damit zufrieden, Thomas gerade nicht!



440 Otto Hermann Pesch

derlich, dass der Verstand vordringt zum Wesen der Ersten Ursache selbst.
Und so wird er seine Vollendung haben durch Einung mit Gott als mit
seinem [des Verstandes] Gegenstand, in dem allein die Gluckseligkeit des
Menschen besteht, wie schon gesagt wurde® (3,8 c. in fine).

Zwingend — und aussichtslos, weil ein Begreifen des Wesens Gottes ja a
limine ausgeschlossen erscheint (sieche STh I 12-13!). Mit dem Stichwort
vom desiderium naturale, das hier erstmalig fillt, hat Thomas also die
Grundparadoxie des menschlichen Gliicksstrebens benannt und dadurch
den Menschen in den unendlichen Prozel3 seines Strebens nach immer
nur unvollkommenem Glick zuriickgestofen — wenn nichts anderes
mehr geschieht und zu sagen bleibt. Aber Thomas scheint davon auszu-
gehen, dass diese Paradoxie nicht das letzte Wort ist, denn als ob nichts
wire, fihrt er fort mit der Frage, was zur Glickseligkeit ,,erfordert* ist,
als Mitinhalt der Sache oder als Folge.

Solche ,,Erfordernisse® gibt es im inneren und im duBeren Bereich —
und diese Unterscheidung teilt die Quistion in zwei gleiche Hilften. Zu-
nichst kommen wir endlich mit unserer heutigen Frage zu Wort — und
erhalten eine eindeutige Antwort. Ja, die innere Freude und Lust (delecta-
#0), das ,,Gliucksgefihl“, gehort zur Gluckseligkeit, nicht als Vorberei-
tung, nicht als Vervollkommnung, nicht als dulere Unterstiitzung, son-
dern als begleitende Wirklichkeit — ,,wie die Wirme zum Feuer gehort®.
,,Denn die innere Freude wird dadurch bewirkt, dass das Streben im er-
langten Gut zur Ruhe kommt“. Vollkommene Glickseligkeit in der end-
giltigen Erlangung des hochsten Gutes durch die Schau seines Wesens
kann also ohne innere Freude gar nicht sein (4,1). Aber dann die Klar-
stellung: Die Erlangung des Gegenstandes der Gliickseligkeit hat den
Vorrang vor der sie begleitenden Freude, sie ist potior delectatione (4,2).
Einfacher Grund: Die Freude als Ruhe des Strebens wird mit dem zu
erlangenden Gut zusammen etstrebt, nicht aber das Gut um der damit
verbundenen Freude willen. Also: Kein Lustgewinn um des Lustgewinns
willen — und der Gegenstand womoglich nur als Mittel zum Zweck. Uns
mag es gerade umgekehrt einleuchten — aber Thomas hat dafiir nur das
abstrakte Gegenargument: Dann wire eine Titigkeit mit Zweck-Mittel-
Relation selbst das (letzte) Ziel, und voraussetzungsgemal} (1,1 ad 2; 3,9)
kann eine solche Titigkeit nicht das letzte Ziel selbst sein. Konkret heil3t
das: Gott kann in einem Streben nach Gliickseligkeit nicht als Mittel fun-
gieren, sondern nur als Ziel um seiner selbst willen.

Nachdem das klar ist, kann sodann die innerliche Seite der beatitudo
vollmundig beschrieben werden, die Schau Gottes als vollkommene Er-
kenntnis, das wortliche Be-Greifen (comprehensio) als Gegenwart Gottes
und die Freude, der ,,GenuB3* (fruitio) als ,,Ruhen der Wirklichkeit des
Liebenden im Geliebten® (4,3). Dazu gehort die Lauterkeit des Willlens



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 441

sowohl vorausgehend, sofern der Wille dieses ganze Streben nach Gott
als Gliickseligkeit in Gang setzt und antreibt, als auch begleitend, sofern
er Gott als héchstes Gut beriihrt, wenn er zum Ziel kommt (4,4).

Nachdem auch das klar ist, kann von den dulleren Wesensmerkmalen
der Gliickseligkeit die Rede sein. Es gehort der vollkommen darauf zu-
geruistete Leib dazu — denn der Mensch soll a/s Mensch, das heiB3t als Leib-
Seele-Einheit gliickselig werden (4,5-6). Allerdings werden keine dufleren
Giiter dazu gehéren. Denn diese sind in diesem Leben zur Erhaltung des
Leibes und zur Erméglichung leibgebundener geistiger Titigkeiten notig,
und diese Notwendigkeit entfillt beim ,,geistigen® Leib in der beatitudo
(4,7). Im Klartext: Der Bayer hat im Himmel kein Bier zu erwarten, der
Brite kein Guinness, der Franzose und der Italiener und der Rheinhesse
sowie der Franke keinen Wein, der Schweizer keinen Kirsch, der Pole
und der Russe keinen Wodka, der Norddeutsche keinen Korn, der Grie-
che keinen Ouzo. Wohl aber haben alle die Gemeinschaft von Freunden
zu erwarten. Nicht weil sie ihrer bediirfen — denn sie sind in sich und mit
sich vollkommen gliickselig. Sondern weil ja keiner allein gliickselig wird
und darum wie schon auf Erden sich die Liebe zu Gott wesensgemal3
ausdehnt auf alle, die in Gott selig sind (4,8).

Bleibt die Frage nach der Erlangung der Glickseligkeit. Die Beantwor-
tung ist wie der Abstieg vom Berg — sie kann nun fast erraten werden.
Der Mensch kann die Glickseligkeit erlangen, denn er ist grundsitzlich
tihig zur Schau des Wesens Gottes (5,1). Nicht im Blick auf Gott als
Gut der Glickseligkeit, wohl aber im Blick auf die unterschiedliche In-
tensitit der fruitio kann der eine gliickseliger sein als der andere (5,2).
Weil das desiderium nach der Gottesschau auf Erden nie zum Ziel kommt,
kann in diesem Leben niemand vollkommen glickselig werden (5,3).
Niemand und nichts kann dem vollkommen Glickseligen seine Glick-
seligkeit entziehen — nicht einmal Gott selbst, denn das konnte er ja nur
als Strafe verhingen fiir eine Schuld, und solche ist in der Glickseligkeit
nicht mehr moéglich (5,4). Aus seiner reinen Naturkraft kann niemand die
Gliickseligkeit — nach der doch alle natiirlicherweise verlangen — nie errei-
chen (5,5), vielmehr ausschlieSlich durch das Wirken Gottes (5,6). Frei-
lich nicht ohne gute Werke — denn der Weg zur Glickseligkeit wird ja
durch Titigkeiten gegangen, und die miissen naturgemill dem Ziel ent-
sprechen, also gut sein, mit dem traditionellen Wort: sie miissen ,,ver-
dienstlich® sein (5,7). Diesen Weg gehen nicht alle Menschen, weil sie
nicht erkennen, worin die wahre Gliickseligkeit besteht — obwohl auch
sie wie alle Menschen die Gliickseligkeit als solche erstreben (5,8).



442 Otto Hermann Pesch

3. Das desiderium naturale und die caritas

Was sind die springenden Punkte in diesem thematischen Aufri3? Ver-
merken wir zundchst und nicht nur am Rande: Zeitgleich mit unserem
Traktat — Zufall oder, wie bei den Quwaestiones disputatae, geplante ,,Einheit
von Forschung und Lehre“? — behandelt Thomas in der Vorlesung das
Matthius-Evangelium und darin die Seligpreisungen der Bergpredigt (I#
Mz 5, 11.-111., Marietti n.403—449).3* Hier lisst sich nicht nur deutlich die
Vorgabe Augustins beobachten. Vielmehr ist die ganze Bergpredigt die
uniibertrefflich disponierte doctrina Christi. In deren Rahmen gibt der
gottliche dem menschlichen Systematiker die Gliederung eines Traktates
iiber die Bedingungen, den Inhalt und die Folgen der Glickseligkeit vor!

Doch zurtick zur §STh. Was sind die springenden Punkte? Es ist ei-
gentlich nur einer, in dem die fiinf genannten ,,Schatten® zusammen-
flieBen: Ist das Streben nach der beatitudo selbstlos, und zwar in doppelter
Richtung: auf Gott hin und auf den Mitmenschen hin, so dass die Gliick-
seligkeit gerade darin besteht, mit Gott um Gottes selbst willen verbun-
den zu sein und den Menschen in diese Verbundenheit hineinzunehmen?
Diese Frage ist mit Thomas riickhaltlos zu bejahen, und diese Antwort
enthilt die Perspektive des Thomas auf die Moglichkeit des ,,mensch-
lichen Gliicks® in diesem Leben — im Sinne unseres Themas ,,Ewige
Gliickseligkeit und menschliches Glick®. Dazu tragen wir folgende aus-
gewihlten Argumente zusammen.

a. Am Ende der Lehre von Gott dem Einen, unmittelbar vor Beginn
der Trinititslehre, findet sich die — soll man sagen: seltsame? — Frage
nach der Glickseligkeit Gottes (I 26). Moderne Assoziationen an das un-
ertrigliche Bild von einem vollkommen in seiner eigenen Gliickseligkeit
verschlossenen, leidlosen und darum zum Mit-Leiden unfihigen Gott
sind hier fehl am Platze. Das ist gar nicht das Problem des Thomas.3> Es
geht um den ganz sachlichen und zwingenden Gedanken, dass Gott in
der Identitit von Sein und Erkennen wesenhaft das vollkommenste geis-
tige Gut ist — und das ist der Inbegriff der Glickseligkeit (I 26,1). Gott
ist sozusagen die Glickseligkeit in Person. Eben dadurch ist er auch der
Gegenstand der geschaffenen beatitudo fir alle anderen Gliickseligen
wdurch die Verihnlichung (assimilatio) mit seiner beatitudo (26,2-3). Was

34 Instruktive Kurzanalyse bei EICKELSCHULTE: Dens beatitudo (siche Anm. 8), 170f.

35 Obwohl zuzugeben ist: Der Sachverhalt der Aussagen bei Thomas kommt darauf
hinaus, wie vor allem an seiner Stellungnahme zum Problem ,,Gott und das Ubel“ in der
Schépfungslehre beweist: Alles Ubel — jedenfalls das Naturiibel — ist ein Mangel an Gut-
heit. Die Existenz des Ubels in der Schépfung beweist, dass alle Stufen von Gutheit
verwirklicht werden, und trigt so zur ,,Vollkommenheit des Universums® (perfectio univer-
s7) bei: 1 48,3. Aber fiir Thomas ist das iiberhaupt keine Quelle der Anfechtung]!



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 443

daher an Gliickseligkeit wo auch immer ersehnt wird — auch noch an nur
vermeintlicher und falscher Glickseligkeit —, priexistiert auf iiberragen-
de Weise (eminentius) in Gott (26,4). Die Quiistion ist also alles andere als
ein ,,Nachtrag [...] der aus Griinden notwendig [ist], die dem Traktat als
solchem #uBerlich sind“.?¢ In der Formel von der Gliickseligkeit Gottes
wird zusammenfassend gesagt, was Gottes Wesen als ,,das Sein selbst®
(zpsum esse subsistens, 1 3,4) besagt. Zugleich wird ausdriicklich gesagt, dass
alle Gliickseligkeit der Geschopfe Verihnlichung, also Anteilhabe an der
Glickseligkeit Gottes ist.*” Mit anderen Worten: Hier wird im Medium
der Gottespridikation grundgelegt, was spiter in I-II 1-5 als ,ultima-
tives“ Ziel des menschlichen Handelns in Rede steht.

b. Diese Bewertung hat ihre genaue Parallele in der Trinititslehre. An
deren Ende, unmittelbar vor Beginn der Schépfungslehre, in der Quis-
tion 43, handelt Thomas von den ,,géttlichen Sendungen® (wissiones divi-
nae). Dies ist schon deswegen kein bloBer Nachtrag zur vorausgehenden
theoretischen Trinitdtslehre,3® weil hier einigen feietlichen Schriftworten
tber die ,,Sendung® des Sohnes und des Geistes sowie iiber die ,,Ein-
wohnung® des Vaters und des Sohnes gerecht zu werden ist. Als erstes
ist daher zu beachten, dass die so ,,spekulative” Trinititslehre mit dieser
,heilsgeschichtlichen® Perspektive zum Abschlufl gebracht wird. Der
drei-eine Gott, der nach q.26 ganz und gar gliickselig ist, ist von Ewig-
keit her der Welt und den Menschen zugewandt — er ,,sendet” in Sohn
und Geist sich selbst und ,,wohnt* bei den Menschen. Wichtiger aber ist
eine andere Beobachtung, die nur moglich ist, wenn man die ganze STh
im Blick hat. Die Sendung der géttlichen Personen erreicht ihr Ziel, die
Einwohnung hat ihren Ort, wo die rationale Kreatur, also der Mensch,
durch die Gnade Gott ,hat* | wie das Erkannte im Erkennenden ist und
das Geliebte im Liebenden® (I 43,3 c.), also: den drei-einen Gott erkennt
und liebt (vgl. auch 43,5.6.). In der so verstandenen Sendung und Ein-
wohnung, also in Glaube, Hoffnung und Liebe zum drei-einen Gott,
kommt die ganze Heilsgeschichte Gottes mit den Menschen an ihr Ziel.

Von beatitudo ist in dieser Quistion nicht die Rede. Aber exakt
dieselbe Argumentation begegnet erneut, wo Thomas am Ende eines
wieder einmal quasi-induktiven Gedankengangs beschreibt, wodurch der
Mensch Ebenbild Gottes wird und ist: durch Erkenntnis und Liebe zum

36 EICKELSCHULTE: Beatitudo (sieche Anm. 8), 171.

37 Mit voller Zustimmung zu GRADL: Deus beatitudo (siche Anm.8), 84f. — gegen
Eickelschulte.

38 Zur Wiirdigung im Kontext aktueller kritischer Diskussionen vgl. PESCH, Otto
Hermann: Kleines Pladoyer fiir eine , asketische Lehre vom dreicinen Gott. Am Beispiel Thomas von
Aguin und Martin Luther. In: RAFFELT, Albert / NICHTWEISS, Barbara (Hgg.): Weg und
Weite. Festschrift fiir Kar! Lebmann. Freiburg 1.Br.: Herder 2001, 171-196.



444 Otto Hermann Pesch

drei-einen Gott (I 93,5. 7. 8). Diese imago aber ist, wie gezeigt, Thema der
Ila Pars. Die Glickseligkeit in der Anschauung Gottes, die der Mensch
aus natiirlichem Verlangen anstrebt, ist immer schon die Anschauung
des drei-einen Gottes. Die ,,Akte”, durch die der Mensch gemaf3 I-1T 3,3-5
die Gliickseligkeit vollzieht, richten sich auf den drei-einen Gott. In
Erkenntnis und Liebe zu diesem Gott wird der Mensch schon hier auf
Etden zum Ebenbild Gottes. In der vollendeten Gotteserkenntnis der
beatitudo kommt darum die Gottebenbildlichkeit des Menschen zur Voll-
endung. Mit der mittelalterlichen Unterscheidung: Aus der imago wird die
similitudo (1 93,9).% Stirker kann der ,,meta-ethische” Sinn des beatitudo-
Traktates kaum zum Ausdruck kommen.

c. Dieser gedankliche Zusammenhang findet bei Thomas eine beein-
druckende Gegenprobe in seiner Auffassung von der Strafe der Siinde.
Die Argumentation des Thomas kommt, kurz gesagt, darauf hinaus, dass
nicht Gott in einem arbitrirem Gerichtsurteil eine Strafe fiir die Uber-
tretung seiner Gebote verhingt. Vielmehr trigt die Siinde — es geht na-
tirlich nur um die von Gott trennende ,,schwere” oder , Todsiinde* —
ihre Strafe in sich selbst. Die Siinde trennt von Gott, und die Folge ist,
dass beim Siinder ,,die Natur sich selbst iiberlassen bleibt™ (sibi relin-
quitur) (I-I1 87,7 c.; vgl. De veritate 28,2 ad 7).40 Mit anderen Worten: Die
,Natur kommt aus eigener Kraft mit ihrem unstillbaren Verlangen nach
der vollkommenen Gliickseligkeit nie zum Ziel. Ein solches Wesen zu
schaffen kann Gott nur zugetraut werden, weil er sie durch ein eigenes
und in diesem Sinne ,,zusitzliches Handeln uber ihre nattirliche Kraft
hinaus zum Ziel des Verlangens in personaler Gemeinschaft mit ihm
fihren wollte. Mit einem Wort: ,,Natur® ist Berufung zur Gnade. Darum
kann dieser Natur nichts Schlimmeres geschehen, als dass sie durch frei-
willige Abwendung von ihrer Berufung mit sich allein bleibt. Eine weite-

39 Mangels Kenntnis des hebriischen Denk- und Sprachstils konnen die mittel-
alterlichen Theologen und also auch Thomas nicht wissen, dass die beiden lateinisch mit
imago und similitudo Gbersetzten hebriischen Worte in Gen 1,26, nimlich sdlim und demut,
als (moglicherweise durch das zweite Wort abschwichender) parallelismus membrorum ge-
braucht werden. Die mittelalterlichen Theologen, getreu ihrem strengen Verstindnis von
der von Gott selbst verfassten Bibel, konnen daher gar nicht anders denken, als dass
Gott selbst ihnen hier mit den beiden unterschiedlichen Worten eine verbindliche Vor-
gabe macht, zwischen imago und similitude zu unterscheiden (I 93,3: Gott hat doch diese
Worte non frustra in den Text geschrieben!). Theologiegeschichtliche Hinweise und Litera-
tur zu dieser Unterscheidung bei PESCH: Thomas von Aguin (sieche Anm. 8), 181-187.

4 Kommentar in: Dentsche Thomas-Ausgabe Bd.12, 1072-1075 — im Kontext von
1053-1065 (zu I-II 87,1-3). Vgl. auch PESCH, Otto Hermann: Sinde und Menschsein bei
Thomas von Agquin. Eine theologiegeschichtliche Meditation. In: THURNER, Martin (Hg.): Die
Einbeit der Person. Beitrige ur Anthropologie des Mittelalters. Richard Heingmann gum 65. Ge-
burtstag. Stuttgart: Kohlhammer 1998, 85-98.



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 445

re Strafe braucht Gott nicht aufzuerlegen. Von der negativen Kehrseite
her wird also wiederum der theologisch-anthropologische Grundsinn der
beatitudo-Lehre deutlich.

d. Darum ist dieses Thema bei Thomas konsequent in die Lehre von
der Gnade eingebunden. Dies ist so selbstverstindlich, dass wir hier
nicht ausfihrlich werden missen. Auch ohne dass der Begriff der beati-
tndo im Zentrum steht, ist das Thema schon in der ersten Quistion der
Gnadenlehre prisent, die — ungewohnlich — mit der Frage nach der No#-
wendigkeit der Gnade einsetzt. Die Akte der Erkenntnis und der Liebe zu
Gott, durch die der Mensch nach I 93 zum Ebenbild des dtei-einen
Gottes wird und nach I-II 3,2-5. 8 die Gliickseligkeit erlangt, sind nur
aufgrund der Gnade méglich (I-IT 109,1-4). Auf der Scheitelhéhe dann
die klare Aussage: Ohne Gnade kein ,,Verdienst” des ewigen Lebens —
also der beatitudo. Voller sachlicher Anschlull an die beatitudo-Lehre dann
bei der Frage nach dem Wesen der Gnade. Soweit sie eine geschopfliche
Witklichkeit ist — die Rede von der gratia creata ist fiir Thomas ganz unan-
gemessen!*l — ist sie Auswirkung der von Ewigkeit her zur gliickseligen
Gottesgemeinschaft pridestinierenden Liebe Gottes (I-II 110,1). Als ge-
schopfliches Ankommen dieser Liebe im Inneren des Menschen ist sie,
mit 1 Petr 1,4 ,/ Teilhabe an der géttlichen Natur® (I-IT 110,2-3) — also an
Gott, der der einzig-erfiillende Gegenstand der Gliickseligkeit ist.

Ich tubergehe weitere Hinweise und beschrinke mich auf den wich-
tigsten. Er ist beschlossen in dem Satz des Thomas im Rahmen der Leh-
re vom ,,Verdienst” (I-II 114): Die Gnade, die allein so etwas eigentlich
Unmégliches begriindet wie ,,Verdienst®, ist aequalis gloriae in virtute, ,,der
Kraft nach der [ewigen] Herrlichkeit gleich® (114,3 ad 3). Das schop-
ferische Ankommen der Liebe Gottes im Menschen, genannt ,,Gnade®,
ist nicht nur die Erméglichung des Strebens nach der Glickseligkeit und
des Ebenbildes Gottes im Menschen, es ist selbst schon, wenn auch vet-
borgen (in virtute), die Gegenwart des Grundes aller Glickseligkeit, naim-
lich der Wirklichkeit Gottes.

e. Um nun den letzten Rest eines Verdachtes aus der Kant-Ecke aus-
zurdumen, ist noch zu reden von der Selbstlosigkeit der caritas.*? Nur in
Stichworten und Aphorismen: Auch der Zusammenhang von Gotteslie-
be, Nachstenliebe und Selbstliebe erscheint bei Thomas in erster Linie
als objektiver, ,,ontologischer Zusammenhang und nicht als psychische

4 Vgl. PESCH: Theologie der Rechtfertigung (siehe Anm. 8), 606—679; in Kurzfassung:
Thomas von Aquin, 241-245.

42 Vgl. auch dazu wiederum besonders GRADL: Deus beatitudo, 138—144; 369-373;
aber auch die anderen, das Eudimonismus-Problem betreffenden Arbeiten, die in Anm.
8 verzeichnet sind; die dltere Literatur bei PESCH: Theologie der Rechtfertignng, 553f. Anm. 18.



446 Otto Hermann Pesch

Wirklichkeit und damit als ethisches Problem. Damit entspricht die car-
tas-Lehre genau dem Ansatz der beatitudo-1ehre. Denn auch die caritas ist
zuerst Handeln Gotfes am Menschen, bevor sie (theologische) Tugend
wird. Caritas, so erklirt Thomas ausdriicklich, ist Freundschaft, amicitia
Gottes mit dem Menschen, die darauf beruht, dass Gott — analog wie bei
jeder Freundschaft — dem Menschen etwas mitteilt (communicat) und da-
durch mit ihm gemeinsam hat, nimlich: seine beatitudo! (11-11 23,1).43 Auf
dieser communicatio beruht die wechselseitige Liebe zwischen Gott und
Mensch und ist darum Freundschaft (ebendort). Wenn nun Selbstliebe
heit: Der Mensch strebt danach, ganz er/sie selbst zu werden; und
wenn diese duBlerste Vollendung nur, wie wir nun nicht mehr zeigen
miissen, in der Anteilhabe an der gottlichen beatitudo des drei-einen Got-
tes besteht, dann ergibt sich: Wahre Selbstliebe gibt es nur auf dem Weg
der von Gott selbst begriindeten Freundschaftsliebe zu Gott (II-II 25,4.
6. 12; 26,3; vgl. I-IT 100,5 ad 1). Aber auch darin wird Gott nicht instru-
mentalisiert zum Mittel des Selbstgewinns. Denn die Gottesliebe verlangt
nach Einswerdung mit Gott nur um Gottes selber willen und ist grund-
sitzlich ohne jedes Maf} und jede Grenze (II-11 27,3-6; 24,4-8; vgl. 23,5
ad 2. 6 c.; De caritate 2). Auch der Nichste wird nicht zum Instrument
des Selbstgewinns. Denn die Gottesliebe ,,dehnt sich aus® (se exzendi?) auf
den Nichsten (II-II 25,1). Die leicht missverstindliche Formel des Tho-
mas, der Nichste werde geliebt ,,um Gottes willen® (propter Deum), et-
klirt Thomas ganz unzweideutig: ,,damit auch der Nichste in Gott sei®
(ebendort, c.). Nimmt man das alles beim Wort, dann heil3t das: Eine
Selbstliebe im strengen Sinn des Wortes ist als solche psychologisch und
existentiell gar nicht vollziehbar. Realisierbar ist sie nur als Mitinhalt des
volligen Sich-Verlierens an Gott, das heil3t: ohne dass sie psychologisch
ins Bewusstsein tritt. Mit einem Wort: Psychologisch und existentiell
betrachtet, ist die Absage an den Egoismus der Inhalt der Selbstliebe,
mit den Worten des Thomas: ,,[...] auf dass der Mensch nicht fur sich
lebe, sondern fur Gott* (II-1I 17,6 ad 3).#4

f. Wiederum gibt es eine eigenartige Gegenprobe: der im Kontext
auffillig umfangreiche Traktat Uber die Traurigkeit (#ristitia/acedia, 1-11
35-40) und darin noch einmal das besondere Interesse an den ,Heil-
mitteln® gegen die Traurigkeit (I-II 38), unter denen auch Schlafen und

43 Auch dieses Stichwort fithrt wieder in ein weit verzweigtes Gedankennetz bei
Thomas. Vgl. dazu die Untersuchung von DORNEMANN: Frexndschaft (siche Anm. 8), hier
bes. 105-185.

4 Es war KUHN, Ulrich, der als erster dies gegen ein herrschendes evangelisches
Fehlurteil herausgearbeitet hat: Via caritatis (siche Anm. 8), 240-252. Vgl. auch DEMAN:
Eudémonisme et charité; und PINCKAERS, in: Sein und Ethos (sieche Anm. 8).



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 447

Baden nicht verschmiht werden.*> Die Traurigkeit ist fiir Thomas nicht
schicksalhafte oder krankheitsbedingte Depressivitit, sondern — auch in
ihren Symptomen, die dieselben sind wie heute! — eine Siinde, sogar eine
der sieben , Kapitalsinden* (I-II 84,4). Er identifiziert sie mit der acedia,
dem, so die iibliche deutsche Ubersetzung, ,,geistlichen Uberdru“, und
der ist nun tatsichlich egoistisch: Er weigert sich, in der Verbundenheit
mit Gott zu leben, weil das Anstrengung und Selbstiiberwindung kostet.
Statt Mitleid mit dem Depressiven also der hirteste denkbare Vorwurf:
Kapitalsiinde! Was steckt dahinter? Nun, wir wissen schon: Die delectatio,
die Freude ist untrennbar mit der Glickseligkeit verbunden als ihre we-
sensnotwendige Folge. Ebenso ist auf Erden die Freude (gawdium) die
erste Frucht der — selbstlosen! — Gottesliebe (II-II 28). Der Traurigkeit
aus geistlichem Uberdruf} anheimzufallen: Das bedeutet duBerste Gefahr
fir die selbstlose Freundschaft mit Gott, die schon hier auf Erden durch
die Mitteilung der Gliickseligkeit Gottes begriindet ist. Ausdriicklich
nennt Thomas denn auch im Traktat tiber die caritas unter den der Liebe
entgegengesetzten Lastern, sogleich nach deren kontradiktorischem Ge-
genteil, dem Gotteshal3 (II-II 34), als erstes die acedia (1I-11 35). Zuge-
spitzt gesagt, ist die Meinung des Thomas also diese: Wer sich Gott ge-
genuber ,,eudimonistisch® verhilt, begeht die Kapitalsiinde des ,,geistli-
chen Uberdrusses*.

Wir sind am Ende unserer Thomas-Analyse — besser: wie brechen sie
hier ab und stehen nun vor der Frage: Von Thomas lernen, im Blick auf
das Thema ,,Ewige Gliuckseligkeit und menschliches Gliick?*

III. ,,Ewige Gliickseligkeit und ,,Gliick anf Erden“
1. Notenschliissel ,,S chipfung die dogmatische Frage

Wie kommt Thomas zu der Gewissheit: Der Mensch kann seine voll-
kommene Glickseligkeit, also die duBBerste Vollendung seines Seins, nur
erreichen in der Schau des Wesens Gottes? Und dies auch noch begriin-
det mit einer philosophischen Argumentation (I-IT 3,8)? Die Voraussetzung
der Argumentation, in der gleich zweimal Aristoteles zitiert wird, ist klar:
Seit T 1,1 und 2,3 ist deutlich, dass der Mensch mit den Instrumenten
seiner Vernunft Gott als Ursprung der Dinge (principium) erkennen kann
— obwohl es ein risikoreiches und gefihrdetes Unternehmen ist (nur von
wenigen, nach langer Zeit und mit Irrtum vermischt: I 1,1c.).% An-

45 Zum Folgenden vgl. PESCH: Thomas von Aquin (siehe Anm. 8), 228-231.

4 Das Erste Vatikanische Konzil beruft sich in der (zum Text gehérigen!) Anmer-
kung auf diesen Thomas-Text, figt aber dem principium gegen Thomas sogleich den finis
hinzu und zihlt in freier Paraphrase die drei von Thomas genannten Einschrinkungen



448 Otto Hermann Pesch

derseits ist evident, dass Aristoteles diese Auffassung nicht teilt. Wie
,,philosophisch® ist also die Argumentation? Die Argumentation ist nur
schliissig, wenn hier wie auch sonst der verborgene Notenschlissel
»ochopfung® die Melodie singbar macht. Dieses treffende Wort von Jo-
sef Pieper*” weist darauf hin, dass bei Thomas immer wieder Argumen-
tationslicken und ,,Spriinge” begegnen, die den ,reinen® Philosophen
befremden mussen, aber sofort verstindlich werden, wenn der theolo-
gische Grundgedanke in Betracht gezogen wird, dass die Dinge, die der
Philosoph ,,staunend® untersucht, Geschipfe sind, in ihrem Sein abhingig,
aber auch gehalten von Gott, dem Schépfer. ,,.Schépfung® ist fiir Tho-
mas nicht nur ein einzelnes dogmatisches Lehrstiick, es ist die Perspek-
tive seines ganzen theologischen Denkens, auch noch in der Christologie
und Soteriologie.*

Damit steht nattrlich das ganze Verhiltnis des Thomas zu seinem
geliebten Aristoteles zur Diskussion — und damit ein zentrales Thema
der historischen Thomasforschung. Die Urteile der Forschung dazu rei-
chen von der These, Thomas interpretiere absolut texttreu, nur gewillt,
die zntentio anctoris zu Wort kommen zu lassen und die eigene Meinung
zuriickzuhalten, bis zur gegenteiligen These, Thomas korrigiere Aristo-
teles interpretierend nach seiner eigenen Meinung — und vermittelnden
Zwischenthesen, wonach Thomas Aristoteles so weit wie moglich ,,ge-
tauft“ habe, ohne zu ubersehen, wo das wirklich nicht mehr méglich
war. Im Fall der beatitudo aber schiebt sich unmerklich der biblische
Gottesglaube in den aristotelischen Gedanken ein. Dafiir ein Beispiel:#
Die Nikomachische Ethik des Aristoteles hat die Frage nach der Gliick-
seligkeit zum grundlegenden Thema, und Thomas sieht in seinem Kom-
mentar klar, dass es sich bei Aristoteles natiitlich nur um die beatitudo sive
felicitas huins vitae handelt (In Eth 1 lectio 9: Marietti n.113). Dann aber
hat er einen Zusatzgedanken des Philosophen zu kommentieren. Das
»2Machen®, das Titigsein gemill ,Kunst“ und , Technik® widerspricht
der vollkommenen exdaimonia. Nun sind aber die Goétter im hochsten
MaBe ,,glickselig”. Also kommt ihnen keinerlei ,,Machen® (poiein) zu.
Dabher ist ihnen jede Titigkeit auBBer der theoria abzusprechen. Die gott-
liche Kraftentfaltung (enérgeia) mul} also eine ,,theoretische sein. Daher
muB auch der Mensch dann am gliickseligsten sein, wenn seine Titigkeit

auf, um in umgekehrter StoBrichtung zu sagen, dass sie durch die Offenbarung ausge-
glichen seien: von allen, mit fester Gewissheit und ohne Irrtum (DH 3004f.)

41 PIEPER: Philosophia negativa (siche Anm. 39), 16.

48 Niheres und zugleich zusammenfassend dazu bei PESCH: Schipfungslebre und Schip-
Jungsperspektive in der Theologie des Thomas von Aquin. In: KuD 49 (2003) 2-23.

49 Nach EICKELSCHULTE: Beatitudo (siche Anm. 8), 168f.; dort noch ein weiteres Bei-
spiel.



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 449

derjenigen der Gotter verwandt ist (Ezh.Nik. K 8: Bekker 1178 b 7-23).
Thomas paraphrasiert diesen Gedanken wie folgt:

»Wenn wir also vom goéttlichen Leben das Handeln nach den Tugenden
und der Klugheit ausschlieBen und dariiber hinaus noch viel mehr das
Machen, das dem Handwerk eigentiimlich ist, vom géttlichen Leben aus-
schlieBen, so bleibt keine andere Titigkeit Gottes, die in der Glickseligkeit
herausragt auBBer der schauenden (spec#lativa). Und durch seine Schau der Weis-
heit macht er alles (In Eth 10 lect.12: Marietti n.2123).

Die Anspielung auf Spr 3,19 ist offenkundig — in der lateinischen Bibel:
Dominus sapientia sua fundavit terram. Die beatitudo Gottes in seiner Weisheit
ist der Grund seines Heilshandelns. So bekommt die SchluB3folgerung
eine vollig neue Bedeutung, obwohl sie fast wortlich nur Aristoteles zi-
tiert: ,,Daraus wird offenkundig, dass unter den menschlichen Titigkei-
ten diejenige die gliickseligste ist, die der gottlichen Schau (speculatio) am
ahnlichsten ist“ (ebendort).

Im Blick auf unser Grundthema ist demnach die erste befremdliche
Erkenntnis: Es gibt auf Erden keine vollkommene Glickseligkeit, wez/ wir
hier das Wesen Gottes noch nicht schauen, nach dem wir doch alle unserem
Wesen entsprechend streben — streben, nicht nur: streben sollen. Alle hier
erreichbare Gliickseligkeit ist daher nur und immer unvollkommene
Glickseligkeit (I-IT 5,3. 5). Und deren mégliche Hochstform ist die Ti-
tigkeit schauender Erkenntnis!

2. Beatitudo als ProzefS: die ethische Frage

Damit sind wir endgiiltig bei der nicht mehr aufzuschiebenden Frage, ob
denn die beatitudo-Konzeption des Thomas gar nichts mehr zu tun hat
mit der modernen Frage nach irdischem Gliick, das auch als Gliicksgefiih/
erlebbar ist.

a. Um dies vorauszuschicken: Der persénliche Lebensstil des Thomas
ist hier kein Vorbild und kein Kommentar zu seiner Lehre, vielmehr eher
erschreckend. Ein chaotischer, ungeduldiger Arbeitsstil’®® in Verbindung
mit permanenter dullerster Konzentration und Unfihigkeit zur Entspan-
nung machen Thomas zu einem Menschen, um den wir alle wohl einen
groflen Bogen machen wiirden. Ein ,miBliges Wort“ (Small Talk!) ist
eine lissliche Siinde (I-II 77,8 ad 1; 88,2 c.). Der Besitz des Matthius-
Kommentars des Johannes Chrysostomus ist, nach der bertihmten Anek-
dote, mehr wert als das Glicksgefiihl im Blick auf Paris vom Hiigel von
St.Denis. Und gar eine raffiniert zubereitete Speise zu genieflen ist gleich

30 Einzelheiten bei TORRELL: Initiation, 136f. = Magister Thomas (siche Anm. 8), 112f.



450 Otto Hermann Pesch

die Kapitalstiinde der gu/a, der ,,Gaumenlust® (I-IT 72,9; 84,4; I1-11 148,4).
— Wir kénnten noch mehr solcher Merkwiirdigkeiten aufzihlen.

b. Wenn es klar ist, dass nur Gott die vollkommene Glickseligkeit
des Menschen sein kann, und wenn ferner klar ist, dass die Freude, die
damit wesensnotwendig verbunden ist, nicht ihrerseits das letzte Ziel
sein kann, dann kann Thomas erstaunlich offen zum Anwalt des irdi-
schen Glicks werden. Wir durfen freilich bei ,,Glick® nicht ,,Spa3ge-
sellschaft“ assoziieren, wohl aber ,,gelingendes Leben®. Und wenn, wie
gezeigt, dieses Leben schon das ewige Leben ist — gratia aequalis gloriae in
virtute —, dann hingt sogar die vollkommene Gliickseligkeit davon ab,
dass die unvollkommene Gliickseligkeit gelingt. Sogar das richtig, nim-
lich theozentrisch verstandene Stichwort ,,Selbstverwirklichung® miisste
man im Blick auf Thomas nicht vermeiden. Die beatitudo ist damit tat-
sachlich ein ,,ProzeB“, der seinen Maf3stab, seine Orientierung und sein
Ziel in der verheiBBenen Gliickseligkeit bei Gott hat.>!

c. Damit hat Thomas die Ethik gleich zu Beginn in den Kontext der
Eschatologie gestellt. Die reale Aussicht auf die Gluckseligkeit der Got-
tesschau wird zur Quelle allen menschlichen Handelns. Die, wie ver-
merkt, gerade bei Thomas so aulerordentlich umfangreiche Erorterung
ethischer Fragen wird zum Medium, eine theologische Anthropologie
auszuarbeiten, die die prozeBhafte Kontinuitit zwischen der irdischen
und der eschatologischen Existenz des Menschen zum zentralen Thema
hat. Weil der Mensch aber als Leib-Geist-Einheit lebt, ist dabei dann
auch die Frage nach dem Gefiihl nicht mehr auszuschalten. Am deut-
lichsten ist dies im Traktat uber die caritas zu sehen. Denn Glaube und
Hoffnung verbinden mit Gott nur in der Gestalt des Nicht-Sehens.
Daher ist die Liebe einerseits die eigentliche Vorausgestalt der ewigen
Gliickseligkeit — und Freude und Friede als deren erste Friichte sind de-
ren Vorgeschmack (II-IT 28-29). Anderseits raumt Thomas dem affectus,
der von der Liebe selbst zu unterscheiden ist, sein relatives Recht ein:
Bei der Frage nach der ,,Ordnung® der Liebe im Bereich der Nichsten-
liebe, also modern gesprochen: bei der Frage nach den Priorititen unter
den Pflichten der Liebe, wird auch der affectus, also die gefihlsmiBige
Bindung zum Kriterium: Verwandte darf und soll man mehr lieben als

51 Siehe dazu die Analyse bei EICKELSCHULTE: Beatitudo (siche Anm.8), besonders
179-185. Es ist darum Geist vom Geist des Thomas, wenn Max Seckler unter dem Stich-
wort ,, Theosoterik” eine Bestimmung des Begriffs ,,Heil“ unternimmt mit der Grund-
these: Das Heil ist Gott selbst, nicht eine von ihm unterschiedene Gabe, die Gott ,,nur®
zur alleinigen Ursache hat; vgl. SECKLER, Max: Theosoterik — eine Option und ihre Dimen-
sionen. In: ThQ 172 (1992) 257-284 — urspringlich ein Vortrag vor der Académie Inter-
nationale des Sciences Religieuses bei der Jahrestagung 1991 in Hamburg mit dem
Thema: ,,Conceptions du salut®.



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 451

andere (II-II 26,6-12). Und um noch ein entlegenes Beispiel fiir die
Konsequenz des Thomas zu zitieren: Das Gliicksgefiihl in der erotischen
Begegnung darf bis zur Ausschaltung der Vernunft gehen, wenn diese
Begegnung dem Willen Gottes entspricht (II-IT 153,2 ad 2 in Verbindung
mit 141,1 c. und ad 1). Wohlgemerkt: Das denkt sich der Ordensmann
Thomas in seiner Zelle aus, der darin gar keine Erfahrung hat, sondern
nur seinen gedanklichen Ansatz durchhilt.

d. Endlich: Wie die theologische Anthropologie um den Begriff der
durch Gottes Handeln bestimmten imago Dei kreist, so die theologische
Ethik um den alles strukturierenden Begriff der ,eingegossenen Tu-
gend®, mit dem wir in der Tat im Herzen der thomanischen Theologie
stehen.”? Bis der Tugendbegriff theologisch verwendbar wurde, hat er
einen langen Umformungsprozel durchlaufen. In allen Umformungen
blieb aber das Wesensmerkmal unverindert, dass die Tugend das Han-
deln ,selbstverstindlich, leicht und lustbetont® (prompte, faciliter, delecta-
biliter), also: gliicklich macht. Gerade hier von Thomas lernen? Die Lehre
wire jedenfalls diese: Keinem Gliicksgefiihl, keiner irdischen Gliickser-
fahrung ist zu trauen, die Ergebnis einer eben darauf zielenden Aktivitit
ist. Konkret: Keine Freizeit- und Vergniigungsindustrie kann wirkliches
Glick produzieren. Das Reisebiiro und die Utlaubsplanung sind etleich-
ternde Instrumente, um dem niher zu kommen, was wirklich auch nach
Thomas Gegenstand jener unvollkommenen Gliickseligkeit sein kann,
die eine Vorausgestalt der vollkommenen ist. Diesen Gegenstand auf
sachgemiBe, das heiBt: dem desiderium naturale entsprechende Weise zu
ergreifen, davon kann nichts und niemand den einzelnen Menschen dis-
pensieren. Gewolltes Glick, womdglich hektisch oder krampfhaft ge-
wolltes Glick kann nicht wirkliches Gliick sein. Das lenkt hiniiber zu
einer letzten Ubertlegung:

3. Selbstvergessenbeit: die fundamentaltheologische Frage

Bei aller méglichen Bewunderung fiir die Stringenz und Kohidrenz der
Gedanken des Thomas zur beatitudo — im Blick auf das Grundthema
»Ewige Glickseligkeit und Glick auf Erden® wird der Eindruck einer
theologisch enggefiihrten Fremdheit bleiben. Wo bleibt, so mogen wir
empfinden, die schlichte Frage: Was ist das uns zugedachte menschliche
Glick, und was koénnen wir im Licht des Glaubens tun, um es fiir uns
und fiir méglichst viele herbeizufiihren? Diese Frage stellt sich auf der
hohen Ebene philosophischer Reflexion als Frage nach dem Menschsein
des Menschen. Und sie stellt sich auf der Ebene des einfachen Menschen
im Alltag als die bescheidene Frage: Wie kann ich ein wenig Glick im

32 Begriindung und Literatur bei PESCH: Thomas von Aquin, 231-245.



452 Otto Hermann Pesch

Leben finden, frei von primitiver Sorge um den nichsten Tag, frei von
Angst vor der Zukunft, frei von das Leben zur Qual machender Krank-
heit, frei von Bedrohung durch Krieg und Gewalt, frei in gelingender Be-
ziehung, gelassen auf dem Weg zum sicheren Tod? Es sind die Fragen,
die sich gewohnlich biindeln in dem, was man die ,,Sinnfrage“ nennt.>?
Nichts von all dem bei Thomas! Stattdessen der die Emotionen hinter
sich lassende ,,objektive” Blick auf die ,,objektiven® Sachzusammen-
hinge. Wie man immer wieder feststellen kann: Die Theologie des Tho-
mas ist se/bstvergessen. Das macht sie uns so fremd. Denn wir als Men-
schen der Neuzeit und sogar der ,Postmoderne” kénnen nicht mehr
selbstvergessen denken — wir missen und diirfen es auch nicht.

Aber wir miissen nur versuchen, den Gedanken des Thomas einmal
selbstbegogen zu lesen, das heiB3t so, als sei er auf unsere Fragen hin ent-
wickelt, dann wird er zur radikalen fundamentaltheologischen Frage an
uns. Die Frage lautet dann: Was wire mit dem unstillbaren Gliicksver-
langen des Menschen, wenn ihm nicht die geglaubte VerheiBung des ewi-
gen Lebens antwortete? Thomas selbst stellt ja diese Frage im Blick auf
die vorchristlichen Philosophen — und antwortet in der ihm eigenen ,,0b-
jektiven® Kiihle: Sie missen in Angst gewesen sein.>* Fiir uns ,,postmo-
derne® Menschen wird daraus die radikale Gottesfrage: Ist der Mensch
eine Absurditit, ein Fehler der Evolution? Ist seine Freiheit Verdamm-
nis? Ist Liebe der zum Scheitern verurteilte Versuch, dem Fehler der
Evolution einen kleinen Sinn abzugewinnen? Gerade indem Thomas in
seiner ,,objektivistischen® Art alles auf die vollkommene beatitudo in der
Anschauung Gottes zuspitzt, wird seine Frage nach der Glickseligkeit
aber noch einmal zu einer gleichsam reduplizierten fundamentaltheo-
logischen Frage. Sie konnte in Abwandlung der beriihmten Worte von
Papst Johannes XXIII. formuliert werden: Wie wichtig miissen wir uns
nehmen? Wenn unser Verlangen nach der Glickseligkeit in der Gemein-
schaft mit Gott #m seiner selbst willen die Spitze menschlicher Existenz ist,
dann heiit das: Die Wirklichkeit Gottes ist als solche die aufregendste
Nachricht von der Welt. Weil aber dieser Gott seine eigene beatitudo
nicht ohne uns ,,genieBen® (frui!) will, konnen wir in heiterer Gelassen-
heit die irdische Wirklichkeit annehmen und, wenn méglich, ,,genieBen®,
ohne sie durch das Negative immer wieder diskreditiert zu sehen. Anders
ausgedriickt: Weil allein Gott geniigt, diirfen wir in der Welt nach dem
Gluck suchen, ohne den Erfolg zu berechnen.

53 Siehe dazu jetzt die aus seelsorglicher Erfahrung kommende Analyse bei GIUS-
SANTI: Der Religidse Sinn (sieche Anm. 8). Vgl. auch REIFENBERG, Peter (Hg.): Sehnsucht nach
Sinn. Hoffnung — Orientierung — Glauben. Frankfurt a.M.: Knecht 2003.

54 Siehe oben unter 1.3.b. bei Anm. 15



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 453

IV/. Riickblick in vier Thesen

Die letzten Sitze mogen wie eine Meditation geklungen haben — ich
schime mich dessen nicht. Doch blicken wir zusammenfassend zuriick —
ibrigens womdoglich auch ein Hinweis fiir Verkiindigung und Unterwei-
sung.

1. Christlicher Glaube im Geist des Thomas redet vom Gliick in der un-
l6slichen Verbindung von Eschatologie und Ethik: Es gibt auf Erden
kein endgiltiges Gliick. Widerspruch und Absurditit, zuletzt die Absur-
ditit des Todes sind ernst zu nehmen; aber: dieses Leben 757 das ewige Le-
ben.

2. Christlicher Glaube im Geist des Thomas betrachtet das irdische
Gluck, das hei3t: das gelingende Leben buchstiblich als ,,vor-liufig”. Es
bringt vor-laufend das ewige Leben schon zum Vorschein im lustbetont
tugendhaften Handeln und ist nicht nur der ,,Schatten des Zukunftigen*
im Sinne der pessimistischen augustinischen Tradition.

3. Christlicher Glaube im Geist des Thomas kann daher die Suche nach
gelingendem Leben in dieser Welt riickhaltlos bejahen und unterstiitzen.
Die Motivation verindert nicht den Inhalt, aber die Perspektive: Nichts
ist vergeblich, auch wenn es misslingt. Oder anders: Ethisches Handeln
aus dem Glauben ist immer weit mehr als nur ,,Moral®.

4. Die harte Nachricht, dass wir das vollkommene Glick nicht selber
schaffen kdnnen, wird aufgewogen durch die tréstliche Nachricht, dass
wir es nicht selbst schaffen miissen, sondern es geschenkt bekommen.

Abstract
For a long time, the discussion about Thomas Aquinas’s doctrine of beatitudo has
been taking place in the context of the “endaemonism”-problem and thus under the
Jourfold shadow of Augnstine, Aristotle, Luther and Kant — a shadow which no
longer falls on our ‘post-modern” times. An appropriate evaluation of this treatise
must, first of all, underline that the Ila Pars of the Summa Theologiae 7s not a
“Moral Theology” in the modern sense of the word but rather a “Theological
Anthropology”. An exact analysis of STh I-II 1-5 shows that the pursuit of
beatitude has nothing to do with an egoistic ‘Self-realization”. It is rather a
desiderium naturale and as such is evidence of the destiny of human beings who
have God as their final goal. But human beings can reach this goal only by charity,
the selfless devotion to God which is a gift of God’s grace. Thomas does not favour
any “endaemonism” but Christian existence in self-forgetting confidence.



	Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin im Kontext seiner Theologie : historische und systematische Fragen

