
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 3

Artikel: Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin im Kontext
seiner Theologie : historische und systematische Fragen

Autor: Pesch, Otto Hermann

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


OTTO HERMANN PESCH

Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von
Aquin im Kontext seiner Theologie

Historische und systematische Fragen*

I. Das unsterbliche Eudämonismus-Problem

1. Die „Neunte Sinfonie" eines Thomisten

Im Jahre 1933 startete die „Deutsche Thomas-Ausgabe" (DThA): Lateinischer

Text, deutsche Übersetzung, philosophie- und theologiegeschichtliche

Anmerkungen, systematischer Kommentar.1 Anfangs dachte man, in
wenigen Jahren das Gesamtwerk abschließen zu können. Der Krieg
unterbrach das Projekt. Hernach wandelten sich Zielgruppen, das Team der
Kommentatoren (zu denen inzwischen auch Benediktiner und Redemp-
toristen gestoßen waren), die wissenschaftlichen Zielsetzungen der
Kommentierung, die Schriftleitung und ihre Mitarbeiter — und noch einmal die
Kommentatoren.2 Die DThA könnte tatsächlich im wörthchen Sinne ein
Jahrhundertwerk werden. Es fehlen noch 6 Bände. Unter diesen — diese
ironische Vorhersage wage ich — wird Band 9 über „Ziel und Handeln des

Menschen" (STh I-II 1—21) der letzte sein, der erscheinen und das
Gesamtwerk krönen wird. Dies nicht nur, weil da im Blick auf die Quästio-
nen 6—21 die moderne Diskussion um die menschliche Freiheit zwischen
Philosophie, Theologie und Naturwissenschaften (Hirnforschung)
aufzunehmen ist, sondern zuerst einmal wegen der historischen,
systematischtheologischen und am Ende auch kontroverstheologischen Probleme um
die Quästionen 1—5 mit dem Thema der „Glückseligkeit" (beatitudo) als

* Vortrag bei der Session der Académie Internationale des Sciences Religieuses vom
28. August bis 1. September 2004 in Mainz, deren Thema war: Béatitude eschatologique
et bonheur humain. Der Beitrag erscheint gleichzeitig in der Dokumentation der Session:

PESCH, Otto Hermann / VAN CANGH, Jean-Marie (sous la direction de): Béatitude

eschatologique et bonheur humain Publications de l'Académie des Sciences Religieuses). Diffusion

par Éditions du Cerf, Paris.
1 Titel des 1.Bandes: DIE DEUTSCHE THOMAS-AUSGABE. Vollständige, ungekürzte

deutsch-lateinische Ausgabe der SUMMA THEOLOGICA. Schriftleitung: P. Heinrich Maria
Christmann O.P. Walberberg bei Köln. Salzburg/Leipzig: Anton Pustet 1933.

2 Zu diesen Veränderungen vgl. jetzt das Vorwort der Schriftleitung in Bd.12. Graz/
Wien: Pichler-Styria 2004.



428 Otto Hermann Pesch

Schlüsselbegriff der Lehre vom menschlichen Handeln. Ein künftiger
Kommentator von Band 9 weiß zumindest — auch wenn er sich kaum
noch extensiv durchquälen wird —, dass ein anderer berühmter Kommentator,

Santiago Ramirez, vor Jahrzehnten allein zu den ersten 5 Quästio-
nen einen dreibändigen „Traktat" geschrieben hat — zugleich eine Bilanz
der neuthomistischen Diskussion um dieses Thema.3

Kurzum: Wer als Thomasforscher und/oder Thomist die beatitudo-

Lehre des Thomas darlegt, schreibt gleichsam seine „Neunte Sinfonie" —

und es ist bekannt, dass Komponisten nach Beethoven, die es bis zu
einer Achten Sinfonie gebracht haben (Bruckner, Mahler, Dvorak, Schos-
takowitsch u.a.), an die nachfolgende mit Gefühlen zwischen Hemmung
und Panik herangingen. Diese Neunte Sinfonie eines Thomisten werde
ich hier natürlich nicht komponieren — auch nicht in Form eines Parti-
cells. Ich will streng bei unserem Tagungsthema bleiben, bei der Spannung

zwischen im Glauben eröffneter Suche nach ewiger Glückseligkeit
und irdischer Suche nach Glück in diesem Leben. Aber ein Bück in den

größeren Zusammenhang bei Thomas muß sein — um die Fremdheit dieses

Gedankengangs bewußt zu machen und durch sie hindurch den Beitrag

des Thomas in Frage an uns und Anregung für uns zu erschließen.
So erklärt sich die weitere Gliederung unserer Überlegungen.

2. Aschrei — makârioslmakarismôs — beatus/ beatitudo — eudaimon/ eudaimoma

Zunächst zur Terminologie.4 Schon die Septuaginta übersetzt das nicht
deklinierbare hebräische aschrei (Ps 1,1; 32[31],lf. u.ö.) mit dem entsprechend

deklinierten makärios, also mit demselben Wort, das auch die

„Seligpreisungen" der Bergpredigt einleitet. Dieses wiederum wird in der
lateinischen Bibel in beiden Fällen mit beatus wiedergegeben. Die
zugehörigen Substantive makarismôs und entsprechend beatitudo begegnen nur
selten — im NT nur Rom 4,6.9. Thomas konnte weder Hebräisch noch
Griechisch, hält sich also in Begriffsbildung und spontaner Assoziation
an den Wortlaut seiner lateinischen Bibel.

Beides, Begriffsbildung und spontane Assoziation, sind aber bei Thomas

zusätzlich vorgeprägt durch die frühscholastische Diskussion, durch
Augustinus, durch Aristoteles und durch Boëthius, der in diesem Fall als

Aristoteles-Interpret fungiert. Bei Augustinus nimmt die beatitudo eine

3 RAMIREZ, Jacobus (Santiago) M.: De hominis heatitudine tractatus théologiens adprimam
secundae Summae Theologicae (Qq.1-5) S.Thomae Aq. conännatus. I. Salamanca 1942; II-III,
Madrid 1943-1947.

4 Nähere Hinweise dazu und Literatur bei EICKELSCHULTE: Beatitudo (siehe im
Folgenden), 165—171.



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 429

beherrschende Stellung ein.5 Wichtiger ist, dass er beatitudo mit félicitas
gleichsetzt. Das tut Aristoteles gerade nicht: Er unterscheidet zwischen
der makariôtes als der höchsten Form der eudaimonia, wie sie nur den Göttern

zukomme, und der den Sterblichen möglichen eudaimonia.6 Der be-
wusst synonyme Gebrauch beider Worte bei Thomas7 hat Folgen für
unsere Frage.

3. Hin Blick in die Bibliothek8

5 Vgl. auch den Beitrag von HALL, Stuart G.: St.Gregory of Nyssa on the Beatitudes of
Jesus. In: PESCH / VAN CANGH (Ed.): Béatitude eschatologique (siehe Anm.*), 95—106.

6 Vgl. Eth.Nic. K 8: 1178 b 21ff.; ebenso A 12: 1101 b 23-25.
7 Vgl. In Etb 1 lect.18: ed. Marietti n.220; Compendium theologiae II 9: n.575.
8 Im Folgenden beziehe ich mich — in Anknüpfung und Einspruch — auf folgende

Beiträge der Forschung (in der Reihenfolge ihres Erscheinens): DEMAN, Thomas-Albert:
Eudémonisme et charité en théologie morale. In: EThL 29 (1953) 41—57; WlCKI, Nikolaus: Die
Lehre von der himmlischen Seligkeit in der mittelalterlichen Scholastik von Petrus Lomhardus bis

Thomas von Aquin Studia Friburgensia N.F. 9). Fribourg: Universitätsverlag 1954;
GlUNDON, Roger: Béatitude et théologie morale che£ Saint Thomas d'Aquin. Origines,
interprétation. Ottawa: Éditions de l'Université 1956; PlNCKAERS, Servais: Der Sinn für die

Freundschaftsliebe als Urtatsache der thomistischen Ethik. In: ENGELHARDT, Paulus (Hg.): Sein

und Ethos. Untersuchungen %ur Grundlegung der Ethik. Mainz: Grünewald 1963, 228-235;
DERS.: Eudämonismus und sittliche Verbindlichkeit in der Ethik des heiligen Thomas. Stellungnahme

c(um Beitrag Hans Heiners. In: ENGELHARDT (Hg.): Sein und Ethos, 267—305; REINER,
Hans: Wesen und Grund der sittlichen Verbindlichkeit (obligatio) bei Thomas von Aquin. In:
ENGELHARDT (Hg.): Sein und Ethos, 236-266; DERS.: Beatitudo und obligatio bei Thomas von

Aquin. Antwort an P.Pinckaers. In: ENGELHARDT (Hg.): Sein und Ethos, 306—328; ElCKEL-
SCHULTE, Dietmar: Beatitudo als Prozeß. Zur Frage nach dem Ort der theologischen Ethik bei

Thomas von Aquin. In: ENGELHARDT (Hg.): Sein und Ethos, 158-185; DOCKX, Stanislas:
Du désir naturel de voir l'essence divine selon saint Thomas d'Aquin. In: ArPh 27 (1964) 49-96;
KÜHN, Ulrich: Via caritatis. Theologie des Gesetzes bei Thomas von Aquin Kirche und
Konfession 9). Göttingen: Vandenhoeck & Ruprecht 1965; BUJO, Bénézet: Die Begründung des

Sittlichen. Zur Frage des Eudämonismus bei Thomas von Aquin Veröffentlichungen des

Grabmann-Institutes 33). Paderborn: Schöningh 1984; SCHOCKLENHOFF, Eberhard: Bo-

num hominis. Die anthropologischen und theologischen Grundlagen der Tugendethik des Thomas von

Aquin Tübinger Theologische Studien 28). Mainz: Grünewald 1987; TORRELL, Jean-
Pierre: Initiation à saint Thomas d'Aquin. Sa personne et son oeuvre Vestigia 13). Fribourg/
Paris: Éditions Universitaires de Fribourg/Éditions du Cerf 1993 (deutsch: Magister Thomas.

Leben und Werk des Thomas von Aquin. Freiburg i.Br.: Herder 1995); DERS.: Saint Thomas

d'Aquin, maître spirituel. Initiation 2 Vestigia 19). Fribourg/Paris: Éditions Universitaires

de Fribourg/Éditions du Cerf 1996, 2. erw. Aufl. 2002, 105-132; 335—365; DÖR-

NEMANN, Holger: Feundschaft als Paradigma der Erlösung Bonner dogmatische Studien).
Würzburg: Echter 1997; LEONHARDT, Rochus: Glück als Vollendung des Menschseins. Die
Beatitudo-Lehre des Thomas von Aquin im Horizont des Eudämonismus-Prob/ems Arbeiten zur
Kirchengeschichte 68). Berün/New York: De Gruyter 1998; GlUSSANI, Luigi: Der

Religiöse Sinn. Grundkurs Christliche Erfahrung Bd.l. Paderborn: Bonifatius 2003; GRADE,
Stefan: Deus beatitudo hominis. Eine evangelische Annäherung an die Glückslehre des Thomas von

Aquin Publications of the Thomas Instituut te Utrecht, N.S.X). Utrecht/Leuven: Pee-

ters 2004; ENGELHARDT, Paulus: Thomas von Aquin. Wegweisung in sein Werk. Leipzig:



430 Otto Hermann Pesch

Die Diskussion um das Verständnis der beatitudo'' bei Thomas und den
damit verbundenen Ansatz seiner theologischen Ethik spielt sich unter
vielfaltigem Schatten ab.

a. Da ist zunächst, und dies schon für Thomas selbst, der Schatten

Augustins. Derselbe Augustinus, in dessen Denken die wahre Glückseligkeit

einen dominierenden Platz einnimmt und der dem Mittelalter in
Bezug auf Gott und Welt, auf ewige und irdische Wirklichkeit die
Unterscheidung zwischen frui und uti, zwischen „Genießen" und „Gebrauchen"

vorgibt,10 kennt für den Christen nichts Schrecklicheres als die
Selbstliebe. Amor suifacit civitatem Babylonis — „Die Selbstliebe schafft [das

Gegenteil des Reiches Gottes, nämlich] das Reich Babylons [des Inbegriffs

des widergöttlichen Reiches]": Dieser Gedanke Augustins ist im
Mittelalter zum Merkvers geworden.11 Demgemäß muß Thomas in
mehrfachem Zusammenhang auf die Frage eingehen, ob und in welchem Sinne

die „Begierde" beziehungsweise die „Habgier" (cupiditas) die Wurzel
aller Sünden sei.12 Anderseits kann er der Selbsthebe nur in einer „steilen"

Argumentation ihren legitimen, ja notwendigen Platz einräumen,
worauf noch zurückzukommen ist.13 Der Schatten Augustins, vermittelt
durch die frühscholastische Diskussion,14 bestimmt freilich bei Thomas
nicht nur das Misstrauen gegen die Selbstliebe. Augustinus hat auch

spätestens seit den „Vier Büchern der Sentenzen" des Petrus Lombardus

Benno 2004. Von meinen eigenen mehrfachen Stellungnahmen erwähne ich: Theologie der

Rechtfertigung hei Martin Luther und Thomas von Aquin. Versuch eines systematisch-theologischen

Dialogs Walberberger Studien, Theologische Reihe 4). Mainz: Grünewald 1967, 2.

Aufl. 1985, 401-413; 533f. Anm. 18; Glück. II (Mittelalter). In: HWP, Bd. 3 (1974), 691-
696; Thomas von Aquin. Grenze und Größe mittelalterlicher Theologie. Mainz: Grünewald 1988,
3. Aufl. 1995, 381-387 (spanisch: Barcelona: Herder 1992; italienisch: Brescia: Queriniana

1994; französisch: Paris: Cerf 1995); Thomas von Aquino/Thomismus. In: TRE, Bd.
XXXIII (2001), 433-474, hier 452-456.

9 Wir müssen - gegen EICKELSCHULTE: Beatitudo, 159 Anm. 6 - keine allzu große
Besorgnis haben, mit dem deutschen Wort „Glückseligkeit" zu übersetzen. Gewiß ist es

stärker mit psychologischen Assoziationen behaftet als beatitudo bei Thomas. Aber auch
Thomas, das wird sich zeigen, blendet den psychologischen und emotionalen Aspekt
keineswegs aus.

10 Kurzinformation und Literatur jetzt bei PESCH, in: DThA Bd.12, 572-574 (Anm.
[14]).

11 Der Satz steht so nicht wörtlich bei Augustinus, wohl aber dem Sinn nach.
Mehrere Augustinus-Worte wurden hier zum Merkvers verdichtet. Nachweise bei
PESCH, in: DThA Bd.12, 594—596 (Anm.[35]). Thomas zitiert den Merkvers u.a. als
Einwand in STh I-II 73,1 arg.3.

12 STh I-II 77,5; 84,1.4.
13 STh II-II 25,4.7. 12; 26,4. 5.
14 Näheres dazu in den Arbeiten von WlCKI sowie GUINDON (siehe Anm. 8), 17—

145; Kurzinformation bei PESCH: Glück.



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 431

(geschrieben um 1150) bewirkt, dass das Thema der beatitudo zum zentralen

Thema der mittelalterlichen Theologie wurde, und zwar von der
Gotteslehre über die theologische Anthropologie, die theologische Ethik
bis zur Eschatologie. Durch die gegen Ende des 12. Jahrhunderts beginnende

Literatur der Sentenzenkommentare wird das Thema unumgänglich

für jeden Theologen des 13. Jahrhunderts.
b. Den nächsten Schatten wirft Aristoteles. Die Bekanntschaft mit der

Nikomachischen Ethik konfrontiert die Theologen einerseits mit der eu-

daimonia als Schlüsselbegriff der Ethik, anderseits mit einer rein irdischen
Glückseligkeit ohne eschatologische Perspektive — was Thomas bekanntlich

zu dem erschrockenen Satz veranlasst: „Darin wird hinreichend
deutlich, welche Angst von hierher ihre [der alten Philosophen]
erhabenen Geister zu erdulden hatten."15 Thomas steht damit vor der
Aufgabe, das mit Aristoteles an den Phänomenen beobachtbare unstillbare
Glücksstreben des Menschen, insbesondere das unbegrenzte „natürliche
Verlangen" (desiderium naturale) nach Erkenntnis der Wahrheit,
zusammenzubringen mit der für den Philosophen wie den Theologen gleich
konsternierenden Tatsache, dass solches Verlangen in diesem Leben und
mit den „natürlichen" Kräften grundsätzlich nicht zum erfüllenden Ziel
kommt.16

c. Als dritter fällt der breite Schatten Luthers auf die Lehre des Thomas.

Die ältere Lutherforschung, soweit sie dieses Themas berührt, ist
sehr schnell mit dem Urteil bei der Hand, hier handle es sich um die
schon von Augustinus gegeißelte incurvatio hominis in seipsumd1 Der junge
Luther geht ja in der Tat so weit, als Spitze des Verhaltens gegenüber
Gott die resignatio in infernum zu fordern, also den Verzicht auf die
Glückseligkeit, sofern Gott das verlangt.18 Er verdammt eine Erfüllung des

göttlichen Gebotes mit Blick auf den Lohn, selbst den von Gott
verheißenen Lohn. Dies alles beendet in der Theologie — jedenfalls außerhalb

der alten Schulen — die Möglichkeit, die theologische Ethik vom
Gedanken der beatitudo her aufzubauen. Der scharf herausgestellte
Gedanke an das Gericht durchkreuzt das Streben nach der Glückseligkeit

15 „In quo satis apparet quantam angustiam patiebantur hincinde eorum praeclara
ingénia": Summa contra Gentiles (CG) III 48 (n.2261).

16 Siehe dazu die erhellenden Analysen bei ENGELHARDT: Thomas von Aquin; und bei
Eickelschulte: beatitudo.

17 So u.a. bei Karl Holl, Anders Nygren, Albrecht Peters, Hans Joachim Iwand,
Philipp Watson, Regin Prenter. Nachweise bei PESCH: Theologie der Rechtfertigung (siehe
Anm. 8), 533f. Anm. 18. Siehe auch den Beitrag von AxT-PlSCALAR, Christine: Das
Glückseligkeits-Streben im Denken Kants und seine Rezeption in der protestantischen Theologie. In:
PESCH / VAN CANGH: béatitude (siehe Anm.*), 169-186.

18 Weimarer Ausgabe (WA) 56, 388ff. (Vorlesung über den Römerbrief, 1515/16).



432 Otto Hermann Pesch

und beendet die Möglichkeit, die Eschatologie von daher zu entwickeln.
Beides zusammen aber macht eine auf den beatitudo-Gedanken aufbauende

theologische Anthropologie unmöglich. Als Meinung Luthers zur
Sache ist das alles gar nicht zu bestreiten — und so spricht die ältere

Forschung ihm diese Urteile nach. Das hat sich allerdings inzwischen
gründlich geändert, beginnend mit Ulrich Kühn, fortgesetzt durch die
bewundernswerten Arbeiten der evangelischen Thomas-Forscher Rochus
Leonhardt und Stefan Gradl19 — Arbeiten, die zuerst einmal methodisch
untadelige Beiträge zur Thomasforschung sind, bevor sie auch unter
ökumenischem Aspekt einen Durchbruch durch hartnäckige Klischee-
Urteile bedeuten.

d. Nach ihrer endgültigen Herauslösung aus dem Kontext theologischer

Reflexion wirft das Licht der neuzeitlichen Philosophie einen neuen
Schatten auf die Thomas-Interpretadon, und zwar vor allem den Schatten

Kants. Eine Ethik, die die Sollensansprüche des allgemein gültigen
Sittengesetzes an das Subjekt reflektiert, und eine Ethik, die vom individuellen
Streben nach individuellem Glück ausgeht, sind unvereinbar.20 Kant
kann kaum anders als so denken. Denn herausgelöst aus dem —

mittelalterlichen — theologischen Kontext, bleibt vom Streben nach der
Glückseligkeit tatsächlich nur noch der subjektive individuelle Glückshunger
übrig — und das Menschenrecht, ihm zu folgen: siehe die Verfassung der
USA.

e. Die neuzeitlichen Thomisten haben ihrerseits den Preis für die

Emanzipation der Philosophie aus dem theologischen Kontext entrichtet,

indem sie sie mitmachten: Sie versuchten, aus der theologischen
Synthese des Thomas eine in sich selbst stehende und durch sich selbst
argumentativ überzeugende Philosophie des Thomas herauszulösen. Wie
problematisch das methodisch und sachlich war, ist spätestens seit der
Monographie von Wolfgang Kluxen deutlich, gleichviel, ob man ihr
zustimmt oder nicht.21 Doch zunächst fällt auf die Interpretation der
Thomas-Lehre der Schatten des Neuthomismus. Dieser verdichtet sich — im
Kontext der Spekulation um eine auch unabhängig von der Gnade Gottes

in sich vollendete natura pura des Menschen — in der Frage: Hat der
Mensch einen finis ultimus naturalis, ein „natürliches letztes Ziel", das

19 Siehe Anm. 8; siehe auch DIETER, Theo: Der junge Luther und Aristoteles
Theologische Bibliothek Töpelmann 105). Berlin/New York: de Gruyter 2001, 49—64.

20 Siehe dazu die bleibend randscharfe Kontroverse zwischen PlNCKAERS und REINER

sowie die vor diesem Hintergrund geschriebene Untersuchung von BUJO (siehe
Anm. 8); und wiederum AXT-PlSCALAR (wie Anm. 17).

21 Vgl. KLUXEN, Wolfgang: Philosophische Ethik hei Thomas von Aquin. Mainz: Grünewald

1964, 2. Aufl. Hamburg: Meiner 1997.



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 433

seinen Wert in sich selbst hätte, selbst wenn Gott den Menschen nie in
seine über-natürliche personale Gemeinschaft aus Gnade berufen hätte?

Die Frage muß sich stellen im Zuge der — äußerst komplizierten —

Entwicklung des Begriffs „übernatürlich" in der Geschichte der
westkirchlichen Theologie und insbesondere in der nachreformatorischen
katholischen Theologie.22 Das Problem ergibt sich, wenn der Begriff des

superadditum, der von Haus aus vor allem die innermenschliche
Wirklichkeit der Gnade im Verhältnis zur menschlichen Natur kennzeichnet,
mehr und mehr den Begriff supernaturalis definiert. „Übernatürlich" ist
dann nicht mehr (nur) die alle Natur, das heißt: alle Schöpfung trans-
zendierende Wirklichkeit Gottes. „Übernatürlich" im Sinne von „der
Natur hinzugefügt" ist alles, was die in ihrem Wesen bestimmte Natur
überschreitet — auch dann noch, wenn, wovon Thomisten natürlich
überzeugt sind, Gott faktisch nie eine menschliche Natur geschaffen hat, die

er nicht von vornherein zur „übernatürlichen" Vollendung in der
personalen Gemeinschaft mit ihm berufen hat. Man spricht hier von einem
Denken „in zwei Stockwerken", deren unteres in keiner Weise auf die

„Hinzufügung" des oberen angewiesen ist. Die These von solcher Bezie-
hungslosigkeit glaubt man der Gratuität der Gnade schuldig zu sein. Die
Enzyklika Humani generis Papst Pius' XII. von 1950 bestätigt diese
Position insofern, als sie an der Möglichkeit festhält, dass Gott auch eine
menschliche (Geist-)Natur hätte schaffen können, ohne sie zur visio

beatified zu berufen.23
Dann freilich ist die Frage nach einem - wenngleich hypothetischen —

„natürlichen Endziel" des Menschen, also nach seiner „natürlichen
Glückseligkeit" auch ohne Anschauung Gottes von Angesicht zu Angesicht

unausweichlich.

4. Die Frage der „Postmoderne"

Kein Zweifel, dass die Frage nach dem „Glück" in unseren „postmodernen"

Zeiten noch einmal ganz anders klingt.24 Wer heute nach „Glück"
fragt, ist weder bewegt oder gar behindert vom Verdikt Augustins oder
Luthers gegen die Selbsthebe noch von der Sorge des Aristoteles um die

richtige theoria noch vom Respekt vor der Pflichtethik Kants und schon

22 Der Kürze halber sei verwiesen auf die beiden Artikel „Übernatürlich" in der 2.

Auflage des Lexikons für Theologie und Kirche, Bd.10 (1965, O.H. PESCH) und in der 3.

Auflage, Bd.10 (2001, Michael FIGURA). Dort die Standardliteratur - letzter Titel von
1996! Aus evangelischer Sicht vgl. in jedem Fall KÜHN, Ulrich: Natur und Gnade in der
deutschen katholischen Theologie seit 1918. Berlin [DDR]: Evangelische Verlagsanstalt 1961.

23 Vgl. DS/DH 3891.
24 Siehe GlSEL, Pierre: Le bonheur en condition postmoderne. Lecture d'un théologien. In:

PESCH / VAN CANGH: béatitude (siehe Anm.*), 219-236.



434 Otto Hermann Pesch

gar nicht von den innerthomistischen Kontroversen um die natura pura.
„Glück", nach dem man auf der Suche ist, ist einfach Glücksgefühl, eine

Stimmung des Wohlbehagens, das sich durchhält in der Abfolge der
Gegenstände und Ereignisse, an denen es entsteht. Tiefer betrachtet ist
„Glück" der „Sinn" des einzelnen Tuns und Erlebens und schließlich der

ganzen menschlichen Existenz — der wiederum gefühlte und erlebte Sinn

- bis hin zu den Phänomenen, die mit Stichworten wie „Spaßgesellschaft",

„Erlebnisgesellschaft", „Event-Kultur" und Ähnlichem bezeichnet

sind. Ein Glück, das nur in einem objektiven Sachverhalt besteht,
und sei er noch so hochwertig, aber nicht unmittelbar auch als Glücks-
gefühl gegenwärtig ist, ist — buchstäblich — „sinnlos".

Gegenüber diesen selbstverständlichen Assoziationen zum Stichwort
„Glück" kann die Glückslehre des Thomas nur äußerst befremdlich wirken

— und der Blick auf die Details wird diesen Eindruck nicht dementieren,

sondern bestätigen. Im Blick auf das Thema „Ewige Seligkeit und
menschliches Glück" ist also zu fragen, ob Thomas dafür überhaupt
zuständig ist. Wenn er in die moderne Frage nach dem irdischen Glück
des Menschen hinein etwas zu sagen hat, dann müsste es sich daran

zeigen, dass gerade das Fremde und Befremdliche seiner Lehre dem
modernen Glücksverlangen ein Recht und eine Orientierung zu geben
vermag, die es anderswo nicht gewinnen kann. Denn soviel ist gewiß: Die
moderne Frage hat ihr Recht. Denn sie steht am Ende einer christlichen
Kulturgeschichte, deren Ausgangspunkt das Erlebnis der Welt als
„Jammertal" war, der jeder Fortschritt an Erleichterung des Lebens mühsam
abgerungen werden musste. Und dies oft genug noch unter dem
Misstrauen von Kirche und Theologie, die hier die Vernachlässigung des

„einen Notwendigen" argwöhnten.25 Damit stehen wir beim Sachgespräch

mit Thomas.

II. Deus beatitudo hominis — Die Gehre der Summa Theologiae

1. Die IIa Pars als theologische Anthropologie

Die Doktrin der STh steht am Ende einer Lehrentwicklung bei Thomas,
deren entscheidende Weichenstellung schon in der Summa contra Gentiles

(CG) vorliegt. Im Gegensatz zum Frühwerk (Senten^enkommentar, De veri-

tate) besteht die Weichenstellung darin, dass der fundamentale Akt der
beatitudo nicht im „Genuß" des höchsten und alles erfüllenden Gutes, also

der Wirklichkeit Gottes wie er ist, besteht, sondern in der endgültigen

25 Überflüssig, zu betonen: Das gilt für unseren „westlichen" Kulturkreis. Andere
Regionen der Erde wären froh, wenn sie unsere „Probleme" mit der richtigen Würdigung
des Glücksverlangens hätten!



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 435

Erkenntnis der Wahrheit, das heißt: des Wesens Gottes von Angesicht
zu Angesicht. Die fruitio ist Folge und Wirkung dieser Wahrheitserkenntnis,

die dem unendlichen Streben des Willens nach dem Guten sein

wirkliches, wahrheitsgemäßes Objekt zeigt und so den Akt der
Gottesgemeinschaft in vollkommener Liebe ermöglicht.26 Uber alle Vorstufen
zwischen CG und STh hinaus aber ist die Darlegung in der STh als das

abschließende Wort des Aquinaten zur Sache zu werten: wegen der
erklärten Absicht (Prolog zur la Pars), in diesem Werk secundum ordinem

disciplinae, gemäß der Ordnung des Verstehens vorzugehen, unbehindert
durch den Gang zu kommentierender Texte oder die Zufälligkeiten einer

Disputation. Wenn Thomas also das Thema der beatitudo vor und nach
der IIa Pars in vielfäldgen Zusammenhängen erwähnt, die IIa Pars aber
mit einem nicht allzu langen, aber sehr dichten Traktat über dieses Thema

eröffnet, dann ist davon auszugehen: Hier hat es nach Meinung des

Autors seinen systematisch „richtigen" Platz. Der erste Schritt zum
Verständnis der Thomas-Lehre besteht hier also darin, den Sinn der ganzen
IIa Pars im Ganzen der STh zu begreifen. Und dieser ist, kurz gesagt, der

folgende: Die IIa Pars ist nicht theologische Ethik, sondern theologische
Anthropologie — diese freilich im Medium der Klärung ethischer Fragen,
grundsätzlich in der Ia-IIae, material-inhaltlich in der Ila-IIae. Worauf
gründet sich diese These?

a. Es ist, überspitzt gesagt, schon deshalb anachronistisch, wenn man
die IIa Pars der STh die „theologische Ethik" des Thomas nennt, weil die

Trennung der einen (systematischen) Theologie in die verschiedenen

Disziplinen und darin auch die Ausgliederung der „Moraltheologie" aus
der „Dogmatik" eine Entwicklung der Neuzeit ist. Für Thomas gehört
alles, was in der IIa Pars der STh zu sagen ist, zu der einen sacra doctrina,
deren Sinn und Aufgabe er in I 1 erläutert. Wenn man auf der
Gedankenlinie des Thomas unterscheiden will, dann besteht der Unterschied
zwischen der Ia Pars einerseits und der IIa und IIIa Pars anderseits nicht
wie zwischen Dogmatik und Moraltheologie, sondern wie zwischen den
Themen „Ausgang von Gott" und „Heimkehr zu Gott" (exitus und reditu

s). Damit ordnet sich das Urteil über die IIa Pars ein in die immer noch
neue Beiträge erbringende Debatte über den theologischen Sinn des

Aufbau-Planes der STh. Es ist im Zusammenhang unseres Themas nicht
nötig, darauf einzugehen.27 Denn das ist Konsens in der Diskussion: dass

26 Weil wir hier nicht näher darauf eingehen können: Analyse dieser Lehrentwicklung
bei ENGELHARDT, Paulus: Desiderium naturale. In: DERS.: Thomas von Aquin (siehe Anm.
8). — Ziffern im Text beziehen sich im Folgenden auf die STh.

27 Ich verweise auf meine wiederholten Stellungnahmen dazu an den in Anm. 8

genannten Orten. Jüngste, auch kritische Stellungnahmen dazu bei TORRELL: Initiation (siehe

Anm. 8), 211-233 (deutsch: 132—176); METZ, Wilhelm: Die Architektonik der Summa



436 Otto Hermann Pesch

es in der IIa Pars um die Heimkehr der rationalen Kreatur zu Gott als

letztem Ziel geht und darum um die Durchführung von Gottes
Schöpfungsplan.28

b. Dennoch ist es natürlich richtig, dass man in der IIa Pars

nachschlagen muß, wenn man die Stellungnahme des Thomas zu ethischen
Fragen erfahren möchte. Es ist sogar historisches Faktum, dass ein
gesteigertes Interesse an ethischen Fragen aus Thomas den größten Ethiker
des 13. Jahrhunderts macht.29 Dabei zeigt sich sogleich erneut der theologische

Charakter der IIa Pars. Diese entfaltet nicht das, was man von einer

„Moraltheologie" erwartet, nämlich: Antwort auf die Fragen: Was sollen
Christen tun? Was zu tun ist ihnen erlaubt? Was zu tun ist ihnen um
ihres Glaubens willen verboten? Daher geht Thomas auch nicht, wie es

doch als selbstverständlich erscheint, anhand der Gebote Gottes und Jesu

Christi vor. Der Zentralbegriff dieser „Ethik" ist der Begriff der
„eingegossenen Tugend" — der drei „theologischen" und der vier
„Kardinaltugenden". Diese sind unmittelbare Wirkung der „eingegossenen Gnade",

gleichsam deren Ausbreitung in den Tätigkeitsvermögen des
Menschen. Geradezu provozierend wird am linde jedes Tugend-Traktates
gefragt, welches der Gebote des Dekalogs sich auf diese Tugend bezieht.
Nun muß man nur noch wissen, was nach Thomas „Tugend" ist, nämlich

jene zusätzliche, hier also „eingegossene", ganz von Gott geschenkte
Prägung der Tätigkeitsvermögen des Menschen, durch die das Handeln
auf Gott hin leicht, spontan, freudig, mit einem Wort: menschlich
vollendet ist und keiner von außen kommender zwingender Buchstaben
mehr bedarf, dann ist wiederum klar: Die IIa Pars stellt nicht
Forderungen zusammen, was der Mensch tun und lassen soll, und wären es

auch göttliche Forderungen, sondern sie beschreibt, was von selbst

geschieht, wenn die Gnade Gottes einen Menschen und seinen ganzen
seelischen Kräftehaushalt erfasst. Sie ist also Theologie, hier also Lehre vom
Handeln Gottes im Handeln des Menschen.

Theologiae des Thomas von Aquin. Zur Gesamtsicht des thomasischen Gedankens Paradeigmata
18). Hamburg: Meiner 1998; dazu meine Besprechung, in: ThRv 97 (2001) 60—63; und
GRADE: Deus beatitudo hominis (siehe Anm. 8), 64—80.

28 „Der reditus des Menschen zu Gott vollzieht sich nämlich anders als jener der
vernunftlosen Geschöpfe: Letztere kehren zu Gott zurück, indem sie ihr je spezifisches
bonum, das an der göttlichen Seinsvollkommenheit teilhat, erreichen. Der Mensch hingegen

kehrt zu Gott selbst zurück — in einer direkten, personalen Begegnung schaut er ihn
von Angesicht zu Angesicht" (GRADL: Deus beatitudo, 368).

29 Vgl. PESCH, Otto Hermann: Die theologischen Grundlagen der Ethik bei Thomas von

Aquin und Martin Luther. In: LEUBA, Jean-Louis (éd.): Fondements de l'éthique chrétienne

Publications de l'Académie Internationale des Sciences Religieuses). Namur: Artel; diffusion

Paris: Éditions du Cerf 1995, 253—292, hier 257—273.



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 437

c. Und endlich: Ausdrücklich erklärt Thomas im Prolog der IIa Pars,

jetzt gehe es um den Menschen als „Ebenbild Gottes", als imago Dei. Das
„bleibt übrig", nachdem im „Ersten Buch", der Ia Pars, von Gott als

exemplar, als Urbild die Rede gewesen sei. Ebenbild Gottes aber sei der
Mensch, weil er — wie Thomas in einer verkürzten Formulierung
resümiert — wie Gott verstehensfähig (intellectuale), entscheidungsfrei (arbitrio
liberum) und durch sich selbst mächtig (per se potestativum) sei.30 Thomas
setzt also einfach fort, womit er in der Ia Pars begonnen hatte. Die
ethischen Fragen werden dadurch zum Medium der weitergehenden „Dog-
matik", dass der Mensch durch sein Handeln Ebenbild Gottes ist und
wird, letztlich in der Erkenntnis und Liebe zum dreieinigen Gott (I 93, 7.

8), auf Erden auf der Basis des Glaubens, einstmals in der Schau von
Angesicht zu Angesicht, die nach der ausdrücklichen Erklärung des Thomas

im Glauben beginnt (II-II 2,3; 4,1).

2. Die Argumentation in Summa Pheologiae I-I11-5

Wir müssen uns in großen Schritten die Argumentation in den 5 Quäs-
tionen über die vollkommene beatitudo bei Thomas in Erinnerung rufen.31

Thomas geht gewissermaßen induktiv vor — von der Ausrichtung
jeglichen menschlichen Handelns auf ein Ziel bis hin zum Streben jedes
Menschen nach der Glückseligkeit, die nur in der Anschauung Gottes
gefunden werden kann. So weit wie möglich lässt er sich dabei zunächst

von Aristoteles führen, und zwar nicht nur von der Nikomachischen Ethik.
Und doch zeigt sich von der ersten Quästion an, dass Aristoteles nur ein

begrenztes Wegstück Reiseführer sein kann: Seine Argumente kommen
zu etwa einem Drittel in den Einwänden zu Wort, nur selten im Sed

contra, freilich immer wieder im corpus articuli und in den responsa. In
gleicher Größenordnung aber ist die Bibel der Bezugspunkt, dazu Augustinus,

Boëthius und andere Kirchenväter.32
Alle rationale Kreatur handelt nicht aus dunklem Drang, sondern aus

bewusster Einsicht auf ein Ziel hin (I-II 1,1—2), das als Objekt des Han-

30 Zu den theologiegeschichtlichen Unfällen, zu denen diese abgekürzte Redeweise
des Thomas geführt hat, vgl. PESCH: Thomas von Aquin (siehe Anm. 8), 381—387. Zur IIa
Pars als theologischer Anthropologie vgl. besonders die Arbeiten von SCHOCKLENHOFF
und DÖRNEMANN, siehe Anm. 8.

31 Vgl. zum Folgenden die ausführliche Analyse bei GRADL: Dens beatitudo (siehe
Anm. 8), 161—361. Die Interpretation hat Form und Qualität eines Literalkommentars!

32 Kleine Statistik: ARISTOTELES in den Einwänden: 22mal; positiv im Sed contra-. 5mal;
positiv im corpus articuli und in den responsa-, 35mal. AUGUSTINUS wird 12mal als Einwand

aufgerufen, positiv im Sed contra, im corpus articuli und in den responsa: 23mal. HEILIGE
SCHRIFT als verbindlicher Beleg: 61mal. BOETHIUS 13mal; PS.-DIONYSIUS 7mal; andere
Kirchenväter (z.B. AMBROSIUS, GREGOR, ORIGENES): 15mal.



438 Otto Hermann Pesch

delns diesem seine Artbestimmtheit (species) verleiht (1,3)- Alle Ziele, die
die rationale Kreatur sich setzt, stehen aber nicht beziehungslos nebeneinander,

sondern sind als Zwischenziele auf ein letztes Ziel hingeordnet
(1,4. 6), das für jeden Menschen (1,5) und sogar für alle Menschen ein
einziges Ziel ist, wobei lediglich die Auffassungen darüber, was dieses
eine letzte Ziel aller Menschen sei, bei verschiedenen Menschen
verschieden sein kann (1,7). Sachlich ist dieses letzte Ziel sogar allen
Geschöpfen gemeinsam. Nur die Art, wie die Geschöpfe dahin gelangen, ist
verschieden (1,8).

Auffälligerweise kommt in der ganzen Quästion, abgesehen von der

Einleitung, das Wort beatitudo nicht vor. Bestenfalls begegnen Umschreibungen

wie bonum perfectum et completivum sui ipsius (1,5 c. 6 c.) oder
einfach perfectio (1,7 c.), oder es ist die Rede vom quiescere der intentio (1,4 c.).
Gemeinhin wird nur formal vom ultimus finis geredet und die Argumentation

auf der Parallele zu den Naturdingen aufgebaut: Wie die Naturdinge

ihre Wirklichkeit durch die Form als ihr Prinzip erhalten, so die
Handlungen, insofern sie Bewegungen sind, von ihrem Ziel her (besonders

bezeichnend: 1,4). Von q.2 an aber ist das Stichwort beatitudo sehr
selbstverständlich da — wiederum ein Hinweis auf den theologischen
Charakter des Traktates. Denn jetzt geht es steil zur Scheitelhöhe der

Argumentation in q.3,8 mit der These, nur in der Anschauung Gottes
liege die Glückseligkeit. Die q.2 dient dem als Negativ-Folie: Sie

beschäftigt sich in einem fortschreitenden Ausschlußverfahren damit, worin

die Glückseligkeit nicht bestehe, ausgehend von der rangniedrigsten
zur denkbar größten irdischen Wirklichkeit. Die Glückseligkeit lässt sich
nicht finden in Reichtümern (2,1), nicht in Ehre (2,2), auch nicht in
davon zu unterscheidendem guten Ruf und Ansehen („Prestige") (2,3),
nicht in Macht (2,4), nicht in einem materiellen Gut irgendwelcher Art
(2,5), nicht in körperlichem Lustgewinn (voluptas, 2,6), nicht in
innerlichseelischem Gut (2,7), überhaupt in keinem geschaffenen Gut (2,8).
Schlusssatz in 2,8 c.: „In Gott allein also besteht die Glückseligkeit des

Menschen." Keines von den anderen Gütern erfüllt die Bedingung eines
wirklichen letzten Zieles, das keine weitergehende Zielsuche nach sich
zieht.

Es entspricht dem „objektivistischen" Stil des thomanischen
Denkens, wenn zuerst der Glück bringende „Gegenstand" erfragt wird.
Danach erst stellt sich Thomas die uns als die allererste erscheinende Frage:
Was ist eigentlich die Glückseligkeit — von der wir nun schon wissen,
dass sie nur in Gott zu finden und insoweit auch eine ungeschaffene
Wirklichkeit ist (3,1). Und wieder werden wir enttäuscht. Keine Rede

von Erleben oder Gefühl! Auf Seiten des Menschen ist die beatitudo etwas
Geschaffenes, eben ein Zustand des Menschen (3,1), eine Tätigkeit, weil



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 439

der Mensch nur im Tun sich vollendet (3,2), selbstverständlich in einem

geistigen Tun (3,3), und zwar einer Tätigkeit des Intellektes. Wir sahen

schon: Das ist die Wende bei Thomas seit der CG — und immer noch
heiß diskutiert, wie die ungewöhnliche Zahl von 5 Einwänden zeigt, die
sich u.a. auf Augustinus und die Schrift berufen. Thomas aber hat ein
entwaffnend einfaches Argument: Der (geistige) Wille richtet sich zweifach

auf sein Objekt: Er strebt es an, wenn es abwesend ist, und er
erfreut sich seiner, wenn es gegenwärtig ist. Nun ist aber offenkundig das

Streben nach dem Ziel noch nicht die Glückseligkeit, und wenn es

erreicht ist, so schafft ja nicht die Freude die Gegenwart des Zieles,
vielmehr schafft die Gegenwart des Zieles die Freude. Wesenhaft besteht
also die Glückseligkeit in der geistigen Erkenntnis ihres Gegenstandes,
woraus alles andere folgt — wie in der nachfolgenden Quästion erläutert
wird. Dazu braucht man, wie die Zitate beweisen, gar nicht Aristoteles,
sondern Augustinus und: Joh 17,3 (sed contra)-. „Das ist das ewige Leben:
dass sie dich erkennen, den einen wahren Gott." Erst bei den nächsten

Schritten hilft Aristoteles: Jener geistige Erkenntnisakt gehört der
„schauenden" („spekulativen") Vernunft an (3,5) — und geht doch nicht
in den spekulativen Wissenschaften auf, weil diese die Eierschalen ihrer
Herkunft aus der sinnlichen Erkenntnis nie abstreifen können (3,6) —

und nur mühsam kann hier die gegenteilige Auskunft des Aristoteles
neutralisiert werden (arg.l und ad l).33 Ps.-Dionysius und Jer 9,24
verlangen noch die verneinende Antwort auf die Frage, ob denn die
Glückseligkeit in der Erkenntnis der Engel bestehe (3,7), bevor der Gipfel der

Argumentation erreicht wird mit der These: Erst wenn der geschaffene
Geist Gott seinem Wesen nach schaut — mit Paulus: „von Angesicht zu
Angesicht" —, ist er vollkommen glückselig.

Die Argumentation ist zwingend und aussichtslos zugleich. Keine
Erkenntnis begnügt sich mit der Erkenntnis der Wirkung, sondern sucht
nach der Erkenntnis des Wesens der Ursache, wenn sie denn „staunend"
(iadmiratio) erkannt hat, dass es eine Ursache gibt.

„Wenn also der menschliche Verstand das Wesen einer geschaffenen
Wirkung erkennt, dann erkennt er von Gott nur, dass er ist. Seine [des
Verstandes] Vollendung [in der Erkenntnis] berührt aber noch nicht schlechthin

die erste Ursache, vielmehr verbleibt ihm weiterhin noch ein natürliches

Verlangen, die Ursache zu durchdringen. Und so ist er noch nicht
vollkommen glückselig. Zur vollkommenen Glückseligkeit ist es also erfor-

33 Die félicitas ist nach dem ARISTOTELES-Zitat die Tätigkeit gemäß der
vollkommenen Tugend (Eth. Nik. I 13: 1102 a 5-6): Thomas bemerkt lakonisch, Aristoteles
rede hier nur von der unvollkommenen Glückseligkeit. Das ist objektiv richtig, denn die
vollkommene eudaimonia ist ja den Göttern vorbehalten (siehe oben I. 2.). Nur: Aristoteles

gibt sich damit zufrieden, Thomas gerade nicht!



440 Otto Hermann Pesch

derlich, dass der Verstand vordringt zum Wesen der Ersten Ursache selbst.
Und so wird er seine Vollendung haben durch Einung mit Gott als mit
seinem [des Verstandes] Gegenstand, in dem allein die Glückseligkeit des

Menschen besteht, wie schon gesagt wurde" (3,8 c. in fine).

Zwingend — und aussichtslos, weil ein Begreifen des Wesens Gottes ja a

limine ausgeschlossen erscheint (siehe STb I 12—13!). Mit dem Stichwort
vom desiderium naturale, das hier erstmalig fällt, hat Thomas also die
Grundparadoxie des menschlichen Glücksstrebens benannt und dadurch
den Menschen in den unendlichen Prozeß seines Strebens nach immer
nur unvollkommenem Glück zurückgestoßen — wenn nichts anderes
mehr geschieht und zu sagen bleibt. Aber Thomas scheint davon
auszugehen, dass diese Paradoxic nicht das letzte Wort ist, denn als ob nichts
wäre, fährt er fort mit der Frage, was zur Glückseligkeit „erfordert" ist,
als Mitinhalt der Sache oder als Folge.

Solche „Erfordernisse" gibt es im inneren und im äußeren Bereich —

und diese Unterscheidung teilt die Quästion in zwei gleiche Hälften.
Zunächst kommen wir endlich mit unserer heutigen Frage zu Wort — und
erhalten eine eindeutige Antwort. Ja, die innere Freude und Lust (delecta-

tio), das „Glücksgefühl", gehört zur Glückseligkeit, nicht als Vorbereitung,

nicht als Vervollkommnung, nicht als äußere Unterstützung,
sondern als begleitende Wirklichkeit — „wie die Wärme zum Feuer gehört".
„Denn die innere Freude wird dadurch bewirkt, dass das Streben im
erlangten Gut zur Ruhe kommt". Vollkommene Glückseligkeit in der
endgültigen Erlangung des höchsten Gutes durch die Schau seines Wesens
kann also ohne innere Freude gar nicht sein (4,1). Aber dann die
Klarstellung: Die Erlangung des Gegenstandes der Glückseügkeit hat den

Vorrang vor der sie begleitenden Freude, sie ist potior delectatione (4,2).
Einfacher Grund: Die Freude als Ruhe des Strebens wird mit dem zu
erlangenden Gut zusammen erstrebt, nicht aber das Gut um der damit
verbundenen Freude willen. Also: Kein Lustgewinn um des Lustgewinns
willen — und der Gegenstand womöglich nur als Mittel zum Zweck. Uns

mag es gerade umgekehrt einleuchten — aber Thomas hat dafür nur das

abstrakte Gegenargument: Dann wäre eine Tätigkeit mit Zweck-Mittel-
Relation selbst das (letzte) Ziel, und voraussetzungsgemäß (1,1 ad 2; 3,9)
kann eine solche Tätigkeit nicht das letzte Ziel selbst sein. Konkret heißt
das: Gott kann in einem Streben nach Glückseligkeit nicht als Mittel
fungieren, sondern nur als Ziel um seiner selbst willen.

Nachdem das klar ist, kann sodann die innerliche Seite der beatitudo

vollmundig beschrieben werden, die Schau Gottes als vollkommene
Erkenntnis, das wörtliche Be-Greifen (comprehensio) als Gegenwart Gottes
und die Freude, der „Genuß" (fruitio) als „Ruhen der Wirklichkeit des

Liebenden im Geliebten" (4,3). Dazu gehört die Lauterkeit des Wüllens



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 441

sowohl vorausgehend, sofern der Wille dieses ganze Streben nach Gott
als Glückseligkeit in Gang setzt und antreibt, als auch begleitend, sofern
er Gott als höchstes Gut berührt, wenn er zum Ziel kommt (4,4).

Nachdem auch das klar ist, kann von den äußeren Wesensmerkmalen
der Glückseligkeit die Rede sein. Es gehört der vollkommen darauf
zugerüstete Leib dazu — denn der Mensch soll als Mensch, das heißt als Leib-
Seele-Einheit glückselig werden (4,5—6). Allerdings werden keine äußeren
Güter dazu gehören. Denn diese sind in diesem Leben zur Erhaltung des

Leibes und zur Ermöglichung leibgebundener geistiger Tätigkeiten nötig,
und diese Notwendigkeit entfällt beim „geistigen" Leib in der beatitudo

(4,7). Im Klartext: Der Bayer hat im Himmel kein Bier zu erwarten, der
Brite kein Guinness, der Franzose und der Italiener und der Rheinhesse
sowie der Franke keinen Wein, der Schweizer keinen Kirsch, der Pole
und der Russe keinen Wodka, der Norddeutsche keinen Korn, der Grieche

keinen Ouzo. Wohl aber haben alle die Gemeinschaft von Freunden
zu erwarten. Nicht weil sie ihrer bedürfen — denn sie sind in sich und mit
sich vollkommen glückselig. Sondern weil ja keiner allein glückselig wird
und darum wie schon auf Erden sich die Liebe zu Gott wesensgemäß
ausdehnt auf alle, die in Gott selig sind (4,8).

Bleibt die Frage nach der 'Erlangung der Glückseligkeit. Die Beantwortung

ist wie der Abstieg vom Berg — sie kann nun fast erraten werden.
Der Mensch kann die Glückseligkeit erlangen, denn er ist grundsätzlich
fähig zur Schau des Wesens Gottes (5,1). Nicht im Blick auf Gott als

Gut der Glückseligkeit, wohl aber im Blick auf die unterschiedliche
Intensität der fruitio kann der eine glückseliger sein als der andere (5,2).
Weil das desiderium nach der Gottesschau auf Erden nie zum Ziel kommt,
kann in diesem Leben niemand vollkommen glückselig werden (5,3).
Niemand und nichts kann dem vollkommen Glücksehgen seine
Glückseligkeit entziehen — nicht einmal Gott selbst, denn das könnte er ja nur
als Strafe verhängen für eine Schuld, und solche ist in der Glückseligkeit
nicht mehr möglich (5,4). Aus seiner reinen Naturkraft kann niemand die

Glückseligkeit — nach der doch alle natürlicherweise verlangen — nie erreichen

(5,5), vielmehr ausschließlich durch das Wirken Gottes (5,6). Freilich

nicht ohne gute Werke — denn der Weg zur Glückseligkeit wird ja
durch Tätigkeiten gegangen, und die müssen naturgemäß dem Ziel
entsprechen, also gut sein, mit dem traditionellen Wort: sie müssen
„verdienstlich" sein (5,7). Diesen Weg gehen nicht alle Menschen, weil sie

nicht erkennen, worin die wahre Glückseligkeit besteht — obwohl auch
sie wie alle Menschen die Glückseligkeit als solche erstreben (5,8).



442 Otto Hermann Pesch

3. Das desiderium naturale und die Caritas

Was sind die springenden Punkte in diesem thematischen Aufriß?
Vermerken wir zunächst und nicht nur am Rande: Zeitgleich mit unserem
Traktat — Zufall oder, wie bei den Quaestiones disputatae, geplante „Einheit
von Forschung und Lehre"? — behandelt Thomas in der Vorlesung das

Matthäus-Evangelium und darin die Seligpreisungen der Bergpredigt {In
Mt 5, II.-III., Marietti n.403—449).34 Hier lässt sich nicht nur deutlich die
Vorgabe Augustins beobachten. Vielmehr ist die ganze Bergpredigt die
unübertrefflich disponierte doctrina Christi. In deren Rahmen gibt der

göttliche dem menschlichen Systematiker die Gliederung eines Traktates
über die Bedingungen, den Inhalt und die Folgen der Glückseligkeit vor!

Doch zurück zur STh. Was sind die springenden Punkte? Es ist
eigentlich nur einer, in dem die fünf genannten „Schatten" zusammenfließen:

Ist das Streben nach der heatitudo selbstlos, und zwar in doppelter
Richtung: auf Gott hin und auf den Mitmenschen hin, so dass die
Glückseligkeit gerade darin besteht, mit Gott um Gottes selbst willen verbunden

zu sein und den Menschen in diese Verbundenheit hineinzunehmen?
Diese Frage ist mit Thomas rückhaltlos zu bejahen, und diese Antwort
enthält die Perspektive des Thomas auf die Möglichkeit des „menschlichen

Glücks" in diesem Leben — im Sinne unseres Themas „Ewige
Glückseligkeit und menschliches Glück". Dazu tragen wir folgende
ausgewählten Argumente zusammen.

a. Am Ende der Lehre von Gott dem Einen, unmittelbar vor Beginn
der Trinitätslehre, findet sich die — soll man sagen: seltsame? — Frage
nach der Glückseligkeit Gottes (I 26). Moderne Assoziationen an das

unerträgliche Bild von einem vollkommen in seiner eigenen Glückseligkeit
verschlossenen, leidlosen und darum zum Mit-Leiden unfähigen Gott
sind hier fehl am Platze. Das ist gar nicht das Problem des Thomas.35 Es

geht um den ganz sachlichen und zwingenden Gedanken, dass Gott in
der Identität von Sein und Erkennen wesenhaft das vollkommenste geistige

Gut ist — und das ist der Inbegriff der Glückseligkeit (I 26,1). Gott
ist sozusagen die Glückseligkeit in Person. Eben dadurch ist er auch der

Gegenstand der geschaffenen beatitudo für alle anderen Glücksehgen
„durch die Verähnlichung {assimilatio) mit seiner beatitudo" (26,2—3). Was

34 Instruktive Kurzanalyse bei EICKELSCHULTE: Deus beatitudo (siehe Anm. 8), 170f.
35 Obwohl zuzugeben ist: Der Sachverhalt der Aussagen bei Thomas kommt darauf

hinaus, wie vor allem an seiner Stellungnahme zum Problem „Gott und das Übel" in der
Schöpfungslehre beweist: Alles Übel - jedenfalls das Naturübel — ist ein Mangel an Gutheit.

Die Existenz des Übels in der Schöpfung beweist, dass alle Stufen von Gutheit
verwirklicht werden, und trägt so zur „Vollkommenheit des Universums" (perfectio univer-

si) bei: I 48,3. Aber für Thomas ist das überhaupt keine Quelle der Anfechtung!



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 443

daher an Glückseligkeit wo auch immer ersehnt wird - auch noch an nur
vermeintlicher und falscher Glückseligkeit —, präexistiert auf überragende

Weise (eminentius) in Gott (26,4). Die Quästion ist also alles andere als

ein „Nachtrag [...] der aus Gründen notwendig [ist], die dem Traktat als

solchem äußerlich sind".36 In der Formel von der Glückseligkeit Gottes
wird zusammenfassend gesagt, was Gottes Wesen als „das Sein selbst"
(ipsum esse subsistens, I 3,4) besagt. Zugleich wird ausdrücklich gesagt, dass

alle Glückseligkeit der Geschöpfe Verähnlichung, also Anteilhabe an der

Glückseligkeit Gottes ist.37 Mit anderen Worten: Hier wird im Medium
der Gottesprädikation grundgelegt, was später in I-II 1—5 als „ultimatives"

Ziel des menschlichen Handelns in Rede steht.
b. Diese Bewertung hat ihre genaue Parallele in der Trinitätslehre. An

deren Ende, unmittelbar vor Beginn der Schöpfungslehre, in der Quästion

43, handelt Thomas von den „göttlichen Sendungen" (missiones divi-

naè). Dies ist schon deswegen kein bloßer Nachtrag zur vorausgehenden
theoretischen Trinitätslehre,38 weil hier einigen feierlichen Schriftworten
über die „Sendung" des Sohnes und des Geistes sowie über die „Ein-
wohnung" des Vaters und des Sohnes gerecht zu werden ist. Als erstes
ist daher zu beachten, dass die so „spekulative" Trinitätslehre mit dieser

„heilsgeschichtlichen" Perspektive zum Abschluß gebracht wird. Der
drei-eine Gott, der nach q.26 ganz und gar glückselig ist, ist von Ewigkeit

her der Welt und den Menschen zugewandt — er „sendet" in Sohn
und Geist sich selbst und „wohnt" bei den Menschen. Wichtiger aber ist
eine andere Beobachtung, die nur möglich ist, wenn man die ganze STh

im Bück hat. Die Sendung der göttlichen Personen erreicht ihr Ziel, die

Einwohnung hat ihren Ort, wo die rationale Kreatur, also der Mensch,
durch die Gnade Gott „hat" „wie das Erkannte im Erkennenden ist und
das Geliebte im Liebenden" (I 43,3 c.), also: den drei-einen Gott erkennt
und hebt (vgl. auch 43,5.6.). In der so verstandenen Sendung und
Einwohnung, also in Glaube, Hoffnung und Liebe zum drei-einen Gott,
kommt die ganze Heilsgeschichte Gottes mit den Menschen an ihr Ziel.

Von beatitudo ist in dieser Quästion nicht die Rede. Aber exakt
dieselbe Argumentation begegnet erneut, wo Thomas am Ende eines
wieder einmal quasi-induktiven Gedankengangs beschreibt, wodurch der
Mensch Ebenbild Gottes wird und ist: durch Erkenntnis und Liebe zum

36 EICKELSCHULTE: Beatitudo (siehe Anm. 8), 171.
37 Mit voller Zustimmung zu GRADL: Deus beatitudo (siehe Anm.8), 84f. — gegen

Eickelschulte.
38 Zur Würdigung im Kontext aktueller kritischer Diskussionen vgl. PESCH, Otto

Hermann: Kleines Plädoyerfür eine „asketische"Kehre vom dreieinen Gott. Am Beispiel Thomas von

Aquin und Martin Luther. In: RAFFELT, Albert / NICHTWEISS, Barbara (Hgg.): Weg und
Weite. Testschriftfür Karl Lehmann. Freiburg i.Br.: Herder 2001, 171—196.



444 Otto Hermann Pesch

drei-einen Gott (I 93,5. 7. 8). Diese imago aber ist, wie gezeigt, Thema der
IIa Pars. Die Glückseligkeit in der Anschauung Gottes, die der Mensch
aus natürlichem Verlangen anstrebt, ist immer schon die Anschauung
des drei-einen Gottes. Die „Akte", durch die der Mensch gemäß I-II 3,3—5

die Glückseligkeit vollzieht, richten sich auf den drei-einen Gott. In
Erkenntnis und Liebe zu diesem Gott wird der Mensch schon hier auf
Erden zum Ebenbild Gottes. In der vollendeten Gotteserkenntnis der
beatitudo kommt darum die Gottebenbildlichkeit des Menschen zur
Vollendung. Mit der mittelalterlichen Unterscheidung: Aus der imago wird die
similitudo (I 93,9).39 Stärker kann der „meta-ethische" Sinn des beatitudo-

Traktates kaum zum Ausdruck kommen.
c. Dieser gedankliche Zusammenhang findet bei Thomas eine

beeindruckende Gegenprobe in seiner Auffassung von der Strafe der Sünde.
Die Argumentation des Thomas kommt, kurz gesagt, darauf hinaus, dass

nicht Gott in einem arbiträrem Gerichtsurteil eine Strafe für die

Übertretung seiner Gebote verhängt. Vielmehr trägt die Sünde — es geht
natürlich nur um die von Gott trennende „schwere" oder „Todsünde" —

ihre Strafe in sich selbst. Die Sünde trennt von Gott, und die Folge ist,
dass beim Sünder „die Natur sich selbst überlassen bleibt" (sibi relin-

quitur) (I-II 87,7 c.; vgl. De veritate 28,2 ad 7).40 Mit anderen Worten: Die
„Natur" kommt aus eigener Kraft mit ihrem unstillbaren Verlangen nach
der vollkommenen Glückseligkeit nie zum Ziel. Ein solches Wesen zu
schaffen kann Gott nur zugetraut werden, weil er sie durch ein eigenes
und in diesem Sinne „zusätzliches" Handeln über ihre natürliche Kraft
hinaus zum Ziel des Verlangens in personaler Gemeinschaft mit ihm
führen wollte. Mit einem Wort: „Natur" ist Berufung zur Gnade. Darum
kann dieser Natur nichts Schlimmeres geschehen, als dass sie durch
freiwillige Abwendung von ihrer Berufung mit sich allein bleibt. Eine weite-

39 Mangels Kenntnis des hebräischen Denk- und Sprachstils können die
mittelalterlichen Theologen und also auch Thomas nicht wissen, dass die beiden lateinisch mit
imago und similitudo übersetzten hebräischen Worte in Gen 1,26, nämlich säläm und demut,

als (möglicherweise durch das zweite Wort abschwächender) parallelismus membrorum

gebraucht werden. Die mittelalterlichen Theologen, getreu ihrem strengen Verständnis von
der von Gott selbst verfassten Bibel, können daher gar nicht anders denken, als dass

Gott selbst ihnen hier mit den beiden unterschiedlichen Worten eine verbindliche Vorgabe

macht, zwischen imago und similitudo zu unterscheiden (I 93,3: Gott hat doch diese

Worte nonfrustra in den Text geschrieben!). Theologiegeschichtliche Hinweise und Literatur

zu dieser Unterscheidung bei PESCH: Thomas von Aquin (siehe Anm. 8), 181-187.
40 Kommentar in: Deutsche Thomas-Ausgabe Bd.12, 1072—1075 — im Kontext von

1053-1065 (zu I-II 87,1—3). Vgl. auch PESCH, Otto Hermann: Sünde und Menschsein bei

Thomas von Aquin. Eine theologiegeschichtliche Meditation. In: THURNER, Martin (Hg.): Die
Einheit der Person. Beiträge %ur Anthropologie des Mittelalters. Richard Heincçmann %um 65.

Geburtstag. Stuttgart: Kohlhammer 1998, 85—98.



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 445

re Strafe braucht Gott nicht aufzuerlegen. Von der negativen Kehrseite
her wird also wiederum der theologisch-anthropologische Grundsinn der
beatitudo-hehre deutlich.

d. Darum ist dieses Thema bei Thomas konsequent in die Lehre von
der Gnade eingebunden. Dies ist so selbstverständlich, dass wir hier
nicht ausführlich werden müssen. Auch ohne dass der Begriff der beatitudo

im Zentrum steht, ist das Thema schon in der ersten Quästion der
Gnadenlehre präsent, die — ungewöhnlich — mit der Frage nach der
Notwendigkeit der Gnade einsetzt. Die Akte der Erkenntnis und der Liebe zu
Gott, durch die der Mensch nach I 93 zum Ebenbild des drei-einen
Gottes wird und nach I-II 3,2—5. 8 die Glückseligkeit erlangt, sind nur
aufgrund der Gnade möglich (I-II 109,1—4). Auf der Scheitelhöhe dann
die klare Aussage: Ohne Gnade kein „Verdienst" des ewigen Lebens —

also der beatitudo. Voller sachlicher Anschluß an die beatitudo-'Lehxe. dann
bei der Frage nach dem Wesen der Gnade. Soweit sie eine geschöpfliche
Wirklichkeit ist — die Rede von der gratia creata ist für Thomas ganz
unangemessen!41 —, ist sie Auswirkung der von Ewigkeit her zur glückseligen
Gottesgemeinschaft prädestinierenden Liebe Gottes (I-II 110,1). Als
geschöpfliches Ankommen dieser Liebe im Inneren des Menschen ist sie,

mit 1 Petr 1,4 „Teilhabe an der göttlichen Natur" (I-II 110,2—3) — also an

Gott, der der einzig-erfüllende Gegenstand der Glückseligkeit ist.
Ich übergehe weitere Hinweise und beschränke mich auf den

wichtigsten. Er ist beschlossen in dem Satz des Thomas im Rahmen der Lehre

vom „Verdienst" (I-II 114): Die Gnade, die allein so etwas eigentlich
Unmögliches begründet wie „Verdienst", ist aequalis gloriae in virtute, „der
Kraft nach der [ewigen] Herrüchkeit gleich" (114,3 ad 3). Das
schöpferische Ankommen der Liebe Gottes im Menschen, genannt „Gnade",
ist nicht nur die Ermöglichung des Strebens nach der Glückseligkeit und
des Ebenbildes Gottes im Menschen, es ist selbst schon, wenn auch
verborgen (in virtute), die Gegenwart des Grundes aller Glückseligkeit, nämlich

der Wirklichkeit Gottes.
e. Um nun den letzten Rest eines Verdachtes aus der Kant-Ecke

auszuräumen, ist noch zu reden von der Selbstlosigkeit der Caritas.*2 Nur in
Stichworten und Aphorismen: Auch der Zusammenhang von Gotteshebe,

Nächstenhebe und Selbstliebe erscheint bei Thomas in erster Linie
als objektiver, „ontologischer" Zusammenhang und nicht als psychische

41 Vgl. PESCH: Theologie der Rechtfertigung (siehe Anm. 8), 606—679; in Kurzfassung:
Thomas von Aquin, 241—245.

42 Vgl. auch dazu wiederum besonders GRADL: Deus beatitudo, 138-144; 369-373;
aber auch die anderen, das Eudämonismus-Problem betreffenden Arbeiten, die in Anm.
8 verzeichnet sind; die ältere Literatur bei PESCH: Theologie der Rechtfertigung, 553f. Anm. 18.



446 Otto Hermann Pesch

Wirklichkeit und damit als ethisches Problem. Damit entspricht die cari-

tas-Lehre genau dem Ansatz der beatitudo-Lehre. Denn auch die Caritas ist
zuerst Handeln Gottes am Menschen, bevor sie (theologische) Tugend
wird. Caritas, so erklärt Thomas ausdrücklich, ist Freundschaft, amicitia
Gottes mit dem Menschen, die darauf beruht, dass Gott — analog wie bei
jeder Freundschaft — dem Menschen etwas mitteilt (communicai) und
dadurch mit ihm gemeinsam hat, nämlich: seine beatitudo\ (II-II 23,l).43 Auf
dieser communicatio beruht die wechselseitige Liebe zwischen Gott und
Mensch und ist darum Freundschaft (ebendort). Wenn nun Selbstliebe
heißt: Der Mensch strebt danach, ganz er/sie selbst zu werden; und
wenn diese äußerste Vollendung nur, wie wir nun nicht mehr zeigen
müssen, in der Anteilhabe an der göttlichen beatitudo des drei-einen Gottes

besteht, dann ergibt sich: Wahre Selbstliebe gibt es nur auf dem Weg
der von Gott selbst begründeten Freundschaftsliebe zu Gott (II-II 25,4.
6. 12; 26,3; vgl. I-II 100,5 ad 1). Aber auch darin wird Gott nicht
instrumentalisiert zum Mittel des Selbstgewinns. Denn die Gottesliebe verlangt
nach Einswerdung mit Gott nur um Gottes selber willen und ist
grundsätzlich ohne jedes Maß und jede Grenze (II-II 27,3—6; 24,4—8; vgl. 23,5
ad 2. 6 c.; De caritate 2). Auch der Nächste wird nicht zum Instrument
des Selbstgewinns. Denn die Gotteshebe „dehnt sich aus" (se extendii) auf
den Nächsten (II-II 25,1). Die leicht missverständliche Formel des Thomas,

der Nächste werde gehebt „um Gottes willen" (propter Deurri),
erklärt Thomas ganz unzweideutig: „damit auch der Nächste in Gott sei"
(ebendort, c.). Nimmt man das alles beim Wort, dann heißt das: Eine
Selbstliebe im strengen Sinn des Wortes ist als solche psychologisch und
existentiell gar nicht vollziehbar. Realisierbar ist sie nur als Mitinhalt des

völhgen Sich-Verherens an Gott, das heißt: ohne dass sie psychologisch
ins Bewusstsein tritt. Mit einem Wort: Psychologisch und existentiell
betrachtet, ist die Absage an den Egoismus der Inhalt der Selbsthebe,
mit den Worten des Thomas: „[...] auf dass der Mensch nicht für sich
lebe, sondern für Gott" (II-II 17,6 ad 3).44

f. Wiederum gibt es eine eigenartige Gegenprobe: der im Kontext
auffällig umfangreiche Traktat über die Traurigkeit (tristitialacedia, I-II
35—40) und darin noch einmal das besondere Interesse an den
„Heilmitteln" gegen die Traurigkeit (I-II 38), unter denen auch Schlafen und

43 Auch dieses Stichwort führt wieder in ein weit verzweigtes Gedankennetz bei
Thomas. Vgl. dazu die Untersuchung von DÖRNEMANN: Freundschaft (siehe Anm. 8), hier
bes. 105-185.

44 Es war KÜHN, Ulrich, der als erster dies gegen ein herrschendes evangelisches
Fehlurteil herausgearbeitet hat: Via caritatis (siehe Anm. 8), 240—252. Vgl. auch DEMAN:
Eudémonisme et charité-, und PINCKAERS, in: Sein und Ethos (siehe Anm. 8).



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 447

Baden nicht verschmäht werden.45 Die Traurigkeit ist für Thomas nicht
schicksalhafte oder krankheitsbedingte Depressivität, sondern — auch in
ihren Symptomen, die dieselben sind wie heute! — eine Sünde, sogar eine
der sieben „Kapitalsünden" (I-II 84,4). Er identifiziert sie mit der acedia,

dem, so die übliche deutsche Übersetzung, „geistlichen Überdruß", und
der ist nun tatsächlich egoistisch: Er weigert sich, in der Verbundenheit
mit Gott zu leben, weil das Anstrengung und Selbstüberwindung kostet.
Statt Mitleid mit dem Depressiven also der härteste denkbare Vorwurf:
Kapitalsünde! Was steckt dahinter? Nun, wir wissen schon: Die delectatio,

die Freude ist untrennbar mit der Glückseligkeit verbunden als ihre
wesensnotwendige Folge. Ebenso ist auf Erden die Freude {gaudium) die
erste Frucht der — selbsdosen! — Gotteshebe (II-II 28). Der Traurigkeit
aus geisdichem Überdruß anheimzufallen: Das bedeutet äußerste Gefahr
für die selbstlose Freundschaft mit Gott, die schon hier auf Erden durch
die Mitteilung der Glückseligkeit Gottes begründet ist. Ausdrücklich
nennt Thomas denn auch im Traktat über die Caritas unter den der Liebe

entgegengesetzten Lastern, sogleich nach deren kontradiktorischem
Gegenteil, dem Gotteshaß (II-II 34), als erstes die acedia (II-II 35). Zugespitzt

gesagt, ist die Meinung des Thomas also diese: Wer sich Gott
gegenüber „eudämonistisch" verhält, begeht die Kapitalsünde des „geistlichen

Überdrusses".
Wir sind am Ende unserer Thomas-Analyse — besser: wie brechen sie

hier ab und stehen nun vor der Frage: Von Thomas lernen, im Blick auf
das Thema „Ewige Glückseligkeit und menschliches Glück?"

III. „Ewige Glückseligkeit" und „Glück aufErden"

1. Notenschlüssel „Schöpfung": die dogmatische Frage

Wie kommt Thomas zu der Gewissheit: Der Mensch kann seine
vollkommene Glückseligkeit, also die äußerste Vollendung seines Seins, nur
erreichen in der Schau des Wesens Gottes? Und dies auch noch begründet

mit einer philosophischen Argumentation (I-II 3,8)? Die Voraussetzung
der Argumentation, in der gleich zweimal Aristoteles zitiert wird, ist klar:
Seit I 1,1 und 2,3 ist deutlich, dass der Mensch mit den Instrumenten
seiner Vernunft Gott als Ursprung der Dinge iprincipiuni) erkennen kann
— obwohl es ein risikoreiches und gefährdetes Unternehmen ist (nur von
wenigen, nach langer Zeit und mit Irrtum vermischt: I 1,1c.).46 An-

45 Zum Folgenden vgl. PESCH: Thomas von Aquin (siehe Anm. 8), 228—231.
46 Das Erste Vatikanische Konzil beruft sich in der (zum Text gehörigen!) Anmerkung

auf diesen Thomas-Text, fügt aber dem principium gegen Thomas sogleich den finis
hinzu und zählt in freier Paraphrase die drei von Thomas genannten Einschränkungen



448 Otto Hermann Pesch

derseits ist evident, dass Aristoteles diese Auffassung nicht teilt. Wie
„philosophisch" ist also die Argumentation? Die Argumentation ist nur
schlüssig, wenn hier wie auch sonst der verborgene Notenschlüssel
„Schöpfung" die Melodie singbar macht. Dieses treffende Wort von Josef

Pieper47 weist darauf hin, dass bei Thomas immer wieder
Argumentationslücken und „Sprünge" begegnen, die den „reinen" Philosophen
befremden müssen, aber sofort verständlich werden, wenn der theologische

Grundgedanke in Betracht gezogen wird, dass die Dinge, die der

Philosoph „staunend" untersucht, Geschöpfe sind, in ihrem Sein abhängig,
aber auch gehalten von Gott, dem Schöpfer. „Schöpfung" ist für Thomas

nicht nur ein einzelnes dogmatisches Lehrstück, es ist die Perspektive

seines ganzen theologischen Denkens, auch noch in der Christologie
und Soteriologie.48

Damit steht natürlich das ganze Verhältnis des Thomas zu seinem

geliebten Aristoteles zur Diskussion — und damit ein zentrales Thema
der historischen Thomasforschung. Die Urteile der Forschung dazu
reichen von der These, Thomas interpretiere absolut texttreu, nur gewillt,
die intentio auctoris zu Wort kommen zu lassen und die eigene Meinung
zurückzuhalten, bis zur gegenteiligen These, Thomas korrigiere Aristoteles

interpretierend nach seiner eigenen Meinung — und vermittelnden
Zwischenthesen, wonach Thomas Aristoteles so weit wie möglich
„getauft" habe, ohne zu übersehen, wo das wirklich nicht mehr möglich
war. Im Fall der heatitudo aber schiebt sich unmerklich der biblische
Gottesglaube in den aristotelischen Gedanken ein. Dafür ein Beispiel:49
Die Nikomachische Ethik des Aristoteles hat die Frage nach der
Glückseligkeit zum grundlegenden Thema, und Thomas sieht in seinem
Kommentar klar, dass es sich bei Aristoteles natürlich nur um die beatitudo sive

félicitas huius vitae handelt (In Eth 1 lectio 9: Marietti n.113). Dann aber
hat er einen Zusatzgedanken des Philosophen zu kommentieren. Das

„Machen", das Tätigsein gemäß „Kunst" und „Technik" widerspricht
der vollkommenen eudaimonia. Nun sind aber die Götter im höchsten
Maße „glückselig". Also kommt ihnen keinerlei „Machen" (poiein) zu.
Daher ist ihnen jede Tätigkeit außer der theoria abzusprechen. Die göttliche

Kraftentfaltung (enérgeid) muß also eine „theoretische" sein. Daher
muß auch der Mensch dann am glückseligsten sein, wenn seine Tätigkeit

auf, um in umgekehrter Stoßrichtung zu sagen, dass sie durch die Offenbarung
ausgeglichen seien: von allen, mit fester Gewissheit und ohne Irrtum (DH 3004f.)

47 PIEPER: Philosophia negativa (siehe Anm. 39), 16.
48 Näheres und zugleich zusammenfassend dazu bei PESCH: Schöpfungslehre und

Schöpfungsperspektive in der Theologie des Thomas von Aquin. In: KuD 49 (2003) 2—23.
49 Nach EICKELSCHULTE: Beatitudo (siehe Anm. 8), 168£; dort noch ein weiteres

Beispiel.



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 449

derjenigen der Götter verwandt ist (Etb.Nik. K 8: Bekker 1178 b 7—23).

Thomas paraphrasiert diesen Gedanken wie folgt:

„Wenn wir also vom göttlichen Leben das Handeln nach den Tugenden
und der Klugheit ausschließen und darüber hinaus noch viel mehr das

Machen, das dem Handwerk eigentümlich ist, vom göttlichen Leben
ausschließen, so bleibt keine andere Tätigkeit Gottes, die in der Glückseligkeit
herausragt außer der schauenden (speculativei). Und durch seine Schau der Weisheit

macht er alles" (In Eth 10 lect.12: Marietti n.2123).

Die Anspielung auf Spr 3,19 ist offenkundig — in der lateinischen Bibel:
Dominus sapientia suafundavit terram. Die beatitudo Gottes in seiner Weisheit
ist der Grund seines Heilshandelns. So bekommt die Schlußfolgerung
eine völlig neue Bedeutung, obwohl sie fast wörtlich nur Aristoteles
zitiert: „Daraus wird offenkundig, dass unter den menschlichen Tätigkeiten

diejenige die glückseligste ist, die der göttlichen Schau (speculatio) am
ähnlichsten ist" (ebendort).

Im Blick auf unser Grundthema ist demnach die erste befremdliche
Erkenntnis: Es gibt auf Erden keine vollkommene Glückseligkeit, weil wir
hier das Wesen Gottes noch nicht schauen, nach dem wir doch alle unserem
Wesen entsprechend streben — streben, nicht nur: streben sollen. Alle hier
erreichbare Glückseligkeit ist daher nur und immer unvollkommene
Glückseligkeit (I-II 5,3. 5). Und deren mögliche Höchstform ist die
Tätigkeit schauender Erkenntnis!

2. Beatitudo als Prozeß: die ethische Drage

Damit sind wir endgültig bei der nicht mehr aufzuschiebenden Frage, ob
denn die beatitudo-Konzeption des Thomas gar nichts mehr zu tun hat
mit der modernen Frage nach irdischem Glück, das auch als Glücksgefühl
erlebbar ist.

a. Um dies vorauszuschicken: Der persönliche Lebensstil des Thomas
ist hier kein Vorbild und kein Kommentar zu seiner Lehre, vielmehr eher
erschreckend. Ein chaotischer, ungeduldiger Arbeitsstil50 in Verbindung
mit permanenter äußerster Konzentration und Unfähigkeit zur Entspannung

machen Thomas zu einem Menschen, um den wir alle wohl einen

großen Bogen machen würden. Ein „müßiges Wort" (Small Talk!) ist
eine lässliche Sünde (I-II 77,8 ad 1; 88,2 c.). Der Besitz des Matthäus-
Kommentars des Johannes Chrysostomus ist, nach der berühmten Anekdote,

mehr wert als das Glücksgefühl im Blick auf Paris vom Hügel von
St.Denis. Und gar eine raffiniert zubereitete Speise zu genießen ist gleich

50 Einzelheiten bei TORRELL: Initiation, 136f. — Magister Thomas (siehe Anm. 8), 112f.



450 Otto Hermann Pesch

die Kapitalsünde dergula, der „Gaumenlust" (I-II 72,9; 84,4; II-II 148,4).
— Wir könnten noch mehr solcher Merkwürdigkeiten aufzählen.

b. Wenn es klar ist, dass nur Gott die vollkommene Glückseligkeit
des Menschen sein kann, und wenn ferner klar ist, dass die Freude, die
damit wesensnotwendig verbunden ist, nicht ihrerseits das letzte Ziel
sein kann, dann kann Thomas erstaunlich offen zum Anwalt des
irdischen Glücks werden. Wir dürfen freilich bei „Glück" nicht
„Spaßgesellschaft" assoziieren, wohl aber „gelingendes Leben". Und wenn, wie
gezeigt, dieses Leben schon das ewige Leben ist — gratia aequalis gloriae in
virtute —, dann hängt sogar die vollkommene Glückseligkeit davon ab,
dass die unvollkommene Glückseligkeit gelingt. Sogar das richtig, nämlich

theozentrisch verstandene Stichwort „Selbstverwirklichung" müsste
man im Blick auf Thomas nicht vermeiden. Die beatitudo ist damit
tatsächlich ein „Prozeß", der seinen Maßstab, seine Orientierung und sein
Ziel in der verheißenen Glückseligkeit bei Gott hat.51

c. Damit hat Thomas die Ethik gleich zu Beginn in den Kontext der

Eschatologie gestellt. Die reale Aussicht auf die Glückseligkeit der
Gottesschau wird zur Quelle allen menschlichen Handelns. Die, wie
vermerkt, gerade bei Thomas so außerordentlich umfangreiche Erörterung
ethischer Fragen wird zum Medium, eine theologische Anthropologie
auszuarbeiten, die die prozeßhafte Kontinuität zwischen der irdischen
und der eschatologischen Existenz des Menschen zum zentralen Thema
hat. Weil der Mensch aber als Leib-Geist-Einheit lebt, ist dabei dann
auch die Frage nach dem Gefühl nicht mehr auszuschalten. Am
deutlichsten ist dies im Traktat über die Caritas zu sehen. Denn Glaube und
Hoffnung verbinden mit Gott nur in der Gestalt des Nicht-Sehens.
Daher ist die Liebe einerseits die eigentliche Vorausgestalt der ewigen
Glückseligkeit — und Freude und Friede als deren erste Früchte sind
deren Vorgeschmack (II-II 28—29). Anderseits räumt Thomas dem affectus,

der von der Liebe selbst zu unterscheiden ist, sein relatives Recht ein:
Bei der Frage nach der „Ordnung" der Liebe im Bereich der Nächsten-
Hebe, also modern gesprochen: bei der Frage nach den Prioritäten unter
den Pflichten der Liebe, wird auch der affectus, also die gefühlsmäßige
Bindung zum Kriterium: Verwandte darf und soll man mehr lieben als

51 Siehe dazu die Analyse bei EICKELSCHULTE: Beatitudo (siehe Anm.8), besonders
179-185. Es ist darum Geist vom Geist des Thomas, wenn Max Seckler unter dem Stichwort

„Theosoterik" eine Bestimmung des Begriffs „Heil" unternimmt mit der Grundthese:

Das Heil ist Gott seihst, nicht eine von ihm unterschiedene Gabe, die Gott „nur"
zur alleinigen Ursache hat; vgl. SECKLER, Max: Theosoterik - eine Option und ihre Dimensionen.

In: ThQ 172 (1992) 257—284 — ursprünglich ein Vortrag vor der Académie
Internationale des Sciences Religieuses bei der Jahrestagung 1991 in Hamburg mit dem
Thema: „Conceptions du salut".



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 451

andere (II-II 26,6—12). Und um noch ein entlegenes Beispiel für die

Konsequenz des Thomas zu zitieren: Das Glücksgefühl in der erotischen
Begegnung darf bis zur Ausschaltung der Vernunft gehen, wenn diese

Begegnung dem Willen Gottes entspricht (II-II 153,2 ad 2 in Verbindung
mit 141,1 c. und ad 1). Wohlgemerkt: Das denkt sich der Ordensmann
Thomas in seiner Zelle aus, der darin gar keine Erfahrung hat, sondern
nur seinen gedanklichen Ansatz durchhält.

d. Endlich: Wie die theologische Anthropologie um den Begriff der
durch Gottes Handeln bestimmten imago Dei kreist, so die theologische
Ethik um den alles strukturierenden Begriff der „eingegossenen
Tugend", mit dem wir in der Tat im Herzen der thomanischen Theologie
stehen.52 Bis der Tugendbegriff theologisch verwendbar wurde, hat er
einen langen Umformungsprozeß durchlaufen. In allen Umformungen
blieb aber das Wesensmerkmal unverändert, dass die Tugend das Handeln

„selbstverständlich, leicht und lustbetont" {prompte, faciliter, delecta-

biliter), also: glücklich macht. Gerade hier von Thomas lernen? Die Lehre
wäre jedenfalls diese: Keinem Glücksgefühl, keiner irdischen Glückserfahrung

ist zu trauen, die Ergebnis einer eben darauf zielenden Aktivität
ist. Konkret: Keine Freizeit- und Vergnügungsindustrie kann wirkliches
Glück produzieren. Das Reisebüro und die Urlaubsplanung sind erleichternde

Instrumente, um dem näher zu kommen, was wirklich auch nach
Thomas Gegenstand jener unvollkommenen Glückseligkeit sein kann,
die eine Vorausgestalt der vollkommenen ist. Diesen Gegenstand auf
sachgemäße, das heißt: dem desiderium naturale entsprechende Weise zu
ergreifen, davon kann nichts und niemand den einzelnen Menschen
dispensieren. Gewolltes Glück, womöglich hektisch oder krampfhaft
gewolltes Glück kann nicht wirkliches Glück sein. Das lenkt hinüber zu
einer letzten Überlegung:

3. Selbstvergessenheit: diefundamentaltheologische Drage

Bei aller möglichen Bewunderung für die Stringenz und Kohärenz der
Gedanken des Thomas zur beatitudo — im Blick auf das Grundthema
„Ewige Glückseligkeit und Glück auf Erden" wird der Eindruck einer
theologisch enggeführten Fremdheit bleiben. Wo bleibt, so mögen wir
empfinden, die schlichte Frage: Was ist das uns zugedachte menschliche
Glück, und was können wir im Licht des Glaubens tun, um es für uns
und für möglichst viele herbeizuführen? Diese Frage stellt sich auf der
hohen Ebene philosophischer Reflexion als Frage nach dem Menschsein
des Menschen. Und sie stellt sich auf der Ebene des einfachen Menschen
im Alltag als die bescheidene Frage: Wie kann ich ein wenig Glück im

52 Begründung und Literatur bei PESCH: Thomas von Aquin, 231—245.



452 Otto Hermann Pesch

Leben finden, frei von primitiver Sorge um den nächsten Tag, frei von
Angst vor der Zukunft, frei von das Leben zur Qual machender Krankheit,

frei von Bedrohung durch Krieg und Gewalt, frei in gelingender
Beziehung, gelassen auf dem Weg zum sicheren Tod? Es sind die Fragen,
die sich gewöhnlich bündeln in dem, was man die „Sinnfrage" nennt.53

Nichts von all dem bei Thomas! Stattdessen der die Emotionen hinter
sich lassende „objektive" Blick auf die „objektiven" Sachzusammenhänge.

Wie man immer wieder feststellen kann: Die Theologie des Thomas

ist selbstvergessen. Das macht sie uns so fremd. Denn wir als
Menschen der Neuzeit und sogar der „Postmoderne" können nicht mehr
selbstvergessen denken — wir müssen und dürfen es auch nicht.

Aber wir müssen nur versuchen, den Gedanken des Thomas einmal
selbstbe^ogen zu lesen, das heißt so, als sei er auf unsere Fragen hin
entwickelt, dann wird er zur radikalen fundamentaltheologischen Frage an

uns. Die Frage lautet dann: Was wäre mit dem unstillbaren Glücksverlangen

des Menschen, wenn ihm nicht die geglaubte Verheißung des ewigen

Lebens antwortete? Thomas selbst stellt ja diese Frage im Blick auf
die vorchristlichen Philosophen — und antwortet in der ihm eigenen
„objektiven" Kühle: Sie müssen in Angst gewesen sein.54 Für uns „postmoderne"

Menschen wird daraus die radikale Gottesfrage: Ist der Mensch
eine Absurdität, ein Fehler der Evolution? Ist seine Freiheit Verdammnis?

Ist Liebe der zum Scheitern verurteilte Versuch, dem Fehler der
Evolution einen kleinen Sinn abzugewinnen? Gerade indem Thomas in
seiner „objektivistischen" Art alles auf die vollkommene beatitudo in der
Anschauung Gottes zuspitzt, wird seine Frage nach der Glückseligkeit
aber noch einmal zu einer gleichsam reduplizierten fundamentaltheologischen

Frage. Sie könnte in Abwandlung der berühmten Worte von
Papst Johannes XXIII. formuliert werden: Wie wichtig müssen wir uns
nehmen? Wenn unser Verlangen nach der Glückseligkeit in der Gemeinschaft

mit Gott um seiner selbst willen die Spitze menschlicher Existenz ist,
dann heißt das: Die Wirklichkeit Gottes ist als solche die aufregendste
Nachricht von der Welt. Weil aber dieser Gott seine eigene beatitudo

nicht ohne uns „genießen" (fruil) will, können wir in heiterer Gelassenheit

die irdische Wirklichkeit annehmen und, wenn möglich, „genießen",
ohne sie durch das Negative immer wieder diskreditiert zu sehen. Anders
ausgedrückt: Weil allein Gott genügt, dürfen wir in der Welt nach dem
Glück suchen, ohne den Erfolg zu berechnen.

53 Siehe dazu jetzt die aus seelsorglicher Erfahrung kommende Analyse bei GlUS-
SANI: Der Religiöse Sinn (siehe Anm. 8). Vgl. auch REIFENBERG, Peter (Hg.): Sehnsucht nach

Sinn. Hoffnung - Orientierung - Glauben. Frankfurt a.M.: Knecht 2003.
54 Siehe oben unter I.3.b. bei Anm. 15



Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin 453

IV. Rückblick in vier Thesen

Die letzten Sätze mögen wie eine Meditation geklungen haben — ich
schäme mich dessen nicht. Doch blicken wir zusammenfassend zurück —

übrigens womöglich auch ein Hinweis für Verkündigung und Unterweisung.

1. Christlicher Glaube im Geist des Thomas redet vom Glück in der
unlöslichen Verbindung von Eschatologie und Ethik: Es gibt auf Erden
kein endgültiges Glück. Widerspruch und Absurdität, zuletzt die Absurdität

des Todes sind ernst zu nehmen; aber: dieses Leben ist das ewige
Leben.

2. Christlicher Glaube im Geist des Thomas betrachtet das irdische
Glück, das heißt: das gelingende Leben buchstäblich als „vor-läufig". Es

bringt vor-laufend das ewige Leben schon zum Vorschein im lustbetont
tugendhaften Handeln und ist nicht nur der „Schatten des Zukünftigen"
im Sinne der pessimistischen augustinischen Tradition.
3. Christlicher Glaube im Geist des Thomas kann daher die Suche nach

gelingendem Leben in dieser Welt rückhaltlos bejahen und unterstützen.
Die Motivation verändert nicht den Inhalt, aber die Perspektive: Nichts
ist vergeblich, auch wenn es misslingt. Oder anders: Ethisches Handeln
aus dem Glauben ist immer weit mehr als nur „Moral".
4. Die harte Nachricht, dass wir das vollkommene Glück nicht selber
schaffen können, wird aufgewogen durch die tröstliche Nachricht, dass

wir es nicht selbst schaffen müssen, sondern es geschenkt bekommen.

Abstract
For a long time, the discussion about Thomas Aquinas's doctrine «/"beatitudo has

been taking place in the context of the "eudaemonism"-problem and thus under the

fourfold shadow of Augustine, Aristotle, Tuther and Kant — a shadow which no

longer falls on our "post-modem" times. An appropriate evaluation of this treatise

must, first of all, underline that the IIa Pars of the Summa Theologiae is not a
"Moral Theology" in the modern sense of the word but rather a 'Theological

Anthropology". An exact analysis of STh 7-77 1-5 shows that the pursuit of
beatitude has nothing to do with an egoistic "self-realisation". It is rather a

desiderium naturale and as such is evidence of the destiny of human beings who

have God as theirfinalgoal. But human beings can reach this goal only by charity,
the selfless devotion to God which is a gift of God's grace. Thomas does not favour
any "eudaemonism" but Christian existence in self-forgetting confidence.


	Das Streben nach der beatitudo bei Thomas von Aquin im Kontext seiner Theologie : historische und systematische Fragen

