
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Besprechungen - Rezensionen - Comptes Rendus

DESJARDINS, Rosemary: Plato and the Good. Illuminating the Darkling Vision (—

Philosophy of History and Culture 21). Leiden/Boston: E. J. Brill 2004. 245

pages. ISBN: 9004 13573 1.

Dans ce livre, D. discute un sujet qui n'est pas vraiment à la mode dans la
recherche récente platonicienne, mais qui devrait l'être. D. enquête sur la nature
du Bien, non seulement le Bien éthique, mais également le Bien métaphysique,
créant ainsi des liens entre la théorie de la dialectique de Platon, et ses tentatives

de défendre Socrate contre l'accusation d'impiété et de corruption de la

jeunesse. Le livre a deux fonctions: d'une part une étude originale sur une
question qui était de la première importance pour Platon, mais qui est maintenant

ignorée par la plupart des travaux ; d'autre part un sommaire de la
recherche platonicienne mise à jour : la philosophie platonicienne de la langue,
la chronologie des œuvres, l'importance de la situation dramatique des

dialogues, la signification de la doctrine orale et ésotérique de Platon, mais

surtout la nature de la piété platonicienne.
La première partie (ch. 1-4) essaie de résoudre l'énigme du Bien, alors que

la deuxième (ch. 5—9) examine le rapport entre l'humanité et le Divin. Le
Chapitre 1 surveille le champ de bataille. En faisant attention au problème de
la discussion publique de Platon sur le Bien, quand il a dégoûté les citoyens
athéniens en parlant de mathématique et d'unité, plutôt que de biens matériels
(8), ce chapitre répond à ceux qui nient l'existence d'une doctrine platonicienne

qu'on peut trouver dans les dialogues (7).
Le Chapitre 2 (The Quest : Philebus) rompt avec la notion traditionnelle

selon laquelle la Bonne Vie, dans ce dialogue, est un mélange entre le plaisir et
la connaissance. Pour D., la vraie question est le mélange comme condition
nécessaire de la genèse. Pour répondre au monde, l'humanité utilise trois
catégories : to apeiron (l'indéterminé), par exemple le chaud, to peras (une limite),
par exemple la mesure de la température, et to mikton (l'application de la
mesure à l'indéterminé, 27-31). D. discute le rapport entre ces divisions et les

Formes, avant d'expliquer comment la façon de créer ces divisions est en fait
la dialectique. Le paradoxe qui en résulte est celui de Ménon : on doit déjà
connaître soit les parties et l'ensemble soit ne rien connaître.

Le troisième chapitre poursuit le lien entre ces trois divisions du Philèbe et
la ligne divisée de la République, expliquant comment les trois premières
sections de la ligne, eikasia, pistis et dianoia, lient les éléments divers dans un
ensemble qui est plus que la somme de ces parties. Pour soutenir sa théorie,
D. doit introduire le débat « mathématique » de la ligne ; Platon a été
condamné parce que la deuxième et la troisième section auraient été égales, mais
D. utilise cette exigence mathématique pour soutenir cette relation réciproque
entre ces deux niveaux de la connaissance (84—85).

Le Chapitre 4 (The Good) traite du rapport entre cette ligne et le Bien.
Cette structure ne souligne pas seulement la beauté, mais l'univers entier. Le



380 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Bien est essentiel à cette activité d'organisation. Comme dans l'exemple de la

langue, pris du Sophiste (96—105), les éléments doivent pouvoir être combinés
avec les autres pour que l'ensemble fonctionne. A chaque niveau, ce rapport
donne une puissance ou dunamis plus efficace, qui explique la façon dont
l'ensemble est plus que seulement une collection d'éléments. Cette cohésion
d'éléments par le Bien est en fait le cosmos (Phédon 99c6, p. 101). Le Bien est

pour D. « that which is connected to/ source of measure, due measure, fitness
and whatever must be associated with these » (Phil. 66 a6—8). Alors, on peut
voir le Bien comme une unité.

Comme transition entre les deux sections, D. rencontre les difficultés de

décrire en langue humaine les choses divines. Comme réponse à ce problème,
elle évoque deux solutions — la Via Negativa et l'analogie des ultimes. Ayant
traité le concept du Bien, D. en cherche l'application dans les vies de Platon et
Socrate. Le Chapitre 5 (The Riddle : Euthyphro and Phaedrus) essaie de résoudre
la question de l'(im)piété de Socrate. D. utilise Euthyphron, en disant que la
situation dramatique du dialogue (entre le Théétète et le Sophiste, p. 147) est plus
importante que la situation chronologique. En fait, D. est contre la démarcation

exagérée entre les trois périodes de Platon, qui a occasionné un problème
pour la recherche platonicienne en général. Alors que la plupart des spécialistes

nient la distinction entre la période de « jeunesse » et de « maturité », D.
interroge la validité de la distinction entre la période de « maturité » et de

« vieillesse » (87—90). D. trouve des correspondances entre la définition de la

piété dans l'Euthyphron, comme participation à l'organisation et aux soins pour
toutes les choses, (I'ergon de l'âme pour les dieux et les hommes [151]) et les

quatre « erga nobles » de Phédon 245b2, qui proviennent de maniai divines. D.
enquête l'observance de ces quatre erga dans la vie de Socrate, telle qu'on peut
la remarquer en plusieurs dialogues (Phédon, Banquet, Charmide, Théétète, Ion,
Ménon, République).

Le Chapitre 6 (Piety and Proteus : Euthyphro) poursuit la comparaison entre
le Phèdre et l'Euthyphron. D. trouve que les quatre maniai sont non seulement
évincées par le caractère de Socrate, mais que l'absence ou l'ambiguïté de ces

aspects dans la vie d'Euthyphron forme une contre-attaque, rendant plus faible
sa définition de la piété (171—184). La vraie piété est montrée comme l'exercice

des quatre maniai, mais surtout le quatrième (amour inspiré comme soin
sincère pour les autres). On peut remarquer cela dans la manière dont Socrate
se soucie qu'Euthyphron soit aussi bon qu'il peut l'être (173). Euthyphron,
par contre, poursuit la piété traditionnelle - essayant de satisfaire les dieux par
une pratique superficielle de prière et de sacrifice (184).

Le dialogue par excellence de la défense de Socrate est le sujet du prochain
chapitre « Service to the Gods : Apology ». Pour D. le Sophiste et le Politique aident
l'Apologie dans cette défense. Comme Euthyphron a montré la distinction entre

la vraie et la fausse piété, L'Étranger éléatique du Sophiste fait une distinction

entre le sophiste et sa réfutation éristique, qui est seulement une façon de

s'amuser, et le vrai philosophe, qui, utilisant l'elenchus socratique, a pour but
la véritable éducation (187—191). Évidemment, ayant répondu à la question de

l'impiété dans l'Euthyphron, Platon essaie ici de défendre Socrate contre la



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 381

seconde partie de l'accusation : la corruption de la jeunesse. Le Politique
également fait cette distinction entre le sophiste comme faux homme politique
et le vrai homme politique, à qui a été confié l'ergon divin de soins et d'organisation.

Ici D. trace une fois encore le lien entre le Bien moral et sa contrepartie

métaphysique. La responsabilité divine pour le soin du cosmos est
partagée par l'humanité. Donc, selon D., l'Apologie est une autobiographie de
Socrate en termes de vie philosophique décrite dans le reste des dialogues
(195-202).

Le récit de la vie du Bien socratique est mis en hen à sa contrepartie
platonicienne dans le chapitre 8 (Logos and Ergon : Seventh Letter). Au cours
d'une étude intéressante, D. enquête sur la pratique philosophique de Platon
dans sa vie, en la comparant avec la vie de Socrate. Pour cela D. doit utiliser la

Septième Lettre, dont l'authenticité est contestée. D. donne une défense de la

provenance platonicienne de cette lettre (203—206), avant d'illustrer comment
la Digression Philosophique de la Lettre VII n'est pas contradictoire avec le

contenu philosophique des dialogues (206—227).
La Septième Lettre révèle trois façons de posséder la connaissance (onoma,

logos et ergon). L'interaction entre ces étapes, dans les deux directions (diagôgë),
donne naissance à la connaissance. Le rapport entre la Digression Philosophique

et la ligne divisée est évident. Puis, D. montre le côté plus difficile —

l'existence de cette diagôgë dans les dialogues (213—223). La diagôgë crée la
connaissance qui conduit à une communion avec le Bien (223). L'étude illustre la
similarité du Bien comprise dans la Septième Lettre, avec la vie idéalisée de

Socrate dans les dialogues, et avec les efforts de Platon pour approcher ce

type de vie par sa participation politique à Syracuse. La citation de Platon est
en particulier marquante; un court sommaire de son concept du Bien: « I
feared to see myself in the end as altogether nothing but words but never
willing to undertake concrete action ». (Ep. VII, 328c4—7, p.225).

La conclusion rappelle comment les dialogues défendent Socrate et montre
comment ces éléments divers sur la notion diffuse du Bien font en fait partie
d'un concept cohérent (228—231).

Ce livre sera la lecture nécessaire pour quiconque se spécialise dans le
domaine platonicien. Contre la tendance de nos jours d'essayer de trouver
justification pour une philosophie « ésotérique » ou non écrite de Platon, D.
montre comment les détails biographiques que nous possédons sur Platon, par
exemple le contenu de la Septième Lettre ou le récit de Porphyre sur le séminaire

public du Bien, forment un ensemble cohérent avec les dialogues. D.
illustre le rôle essentiel que le Bien, soit moral, soit métaphysique, joue dans le

système de Platon et a joué dans sa vie et la vie de son maître. La
bibliographie et les notes extensives, qui reflètent les débats platoniciens, rendent ce
livre encore plus utile. Plato and the Good remplit un vide qui a existé jusqu'à
présent dans la recherche sur ce domaine et on espère que cette oeuvre
placera ce sujet à un niveau plus important dans l'avenir.

Carl O' Brien



382 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Migliori, Maurizio / NAPOLITANO Valditara, Linda M. (Editiors) / Del
Forno, Davide (Co-editor): Plato Ethicus Philosophy is Life. Proceedings of the

International Colloquium Piacewça (Italy) 2003. Sankt Augustin: Academia 2004.
353 S. ISBN: 3-89665-328-8.

Der vorliegende Band geht auf den Internationalen Kongress mit dem Titel
„Plato Ethicus: Philosophy is Life," veranstaltet im Jahre 2003 in Piacenza,
Italien zurück. Er wurde von MIGLIORI, Maurizio (Universität Macerata) und
NAPOLITANO VALDITARA, Linda M. (Universität Trieste) in Zusammenarbeit
mit der International Plato Society, dem Istituto Italiano per gli Studi Filo-
sofici und dem Istituto per il Lessico Intellettuale Europeo e Storia delle Idee
del C. N. R. (Consiglio Nazionale delle Ricerche) — Sezione Pensiero Antico
organisiert. Im Band finden sich überwiegend die zwanzig am Kongress
vorgetragenen und besprochenen Referate.

Es gibt in Piatons Werken eine Vielfalt von ethischen Aussagen, die sich
kaum auf einen Nenner bringen lassen und zu Reflexionen hinsichtlich der
Frage auffordern, unter welchen Bedingungen man schlechthin von einer
Ethik bei Piaton sprechen kann und welches ihr Objekt ist. Aufgrund der
Tatsache, das sich die platonische Ethik offensichtlich nicht unter den Zwang
eines hermeneutischen Kriteriums stellen lässt, entschieden sich die Editoren
für eine alphabetische Anordnung der Beiträge. Obwohl jeder Beitrag mit
einem eigenen Ansatz der platonischen Ethik begegnet, sticht die Tatsache ins
Auge, dass sich viele Autoren ausdrücklich von den Standardwerken IRWINS,
Terence (Plato's Ethics, Oxford: Oxford University Press 1995 und Plato's
Moral Theory. The Early and Middle Dialogues, Clarendon. Oxford 1977) distanzieren

und die Verbundenheit von Ethik, Metaphysik und Epistemologie beim
Philosophen betonen. Der vorliegende Band leistet einen wertvollen Beitrag
dazu, was bis anhin unter der Ethik Piatons verstanden wurde, ernsthaft zu
überdenken und liefert eine Fülle von originellen Ansatzpunkten.

Der Beitrag von CENTRONE, Bruno (Platonic Virtue as a ,holon': From the

Laws to the Protagoras) widmet sich dem Thema der Einheit der Tugend. Der
Verfasser vertritt die These, dass Piaton Tugend als eine organische und
einheitliche Totalität („an organic and unitarian totality", 93) als so genanntes
hen-holon gedacht und dieses Konzept bereits im Protagoras anhand der
Analogie des Gesichtes (329d) erarbeitet hat. Das Bild veranschaulicht gemäss
dem Autor die Vorstellungen, dass jede Einzeltugend eine spezifische Funktion

hat, sich von anderen Tugenden unterscheidet und eine Einheit (hen)

bildet. Gleichzeitig ist jede Einzeltugend Teil der Gesamttugend (dem Wissen
vom Guten und Bösen), also Teil des holon. Obwohl sich die einzelnen
Tugenden voneinander unterscheiden, wird dennoch jede einzelne durch den
Bezug zum Ganzen identifiziert und definiert, analog der Nase, die Teil des
Gesichtes ist und gleichzeitig eigene Funktionen besitzt. Auf die Schwierigkeit,

dass die Tugend des Wissens um das Gute und Böse von jeder anderen
Tugend vorausgesetzt wird und gleichzeitig als sophia unter den Einzeltugenden

figuriert, antwortet der Autor mit Hilfe eines etymologischen Bezuges.
Der Begriff, welcher im Altgriechischen das Gesicht (jtQÔOûMtov) bezeichnet,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 383

ist an das Wort Sicht (côlj)) angelehnt. Entsprechendes gilt etwa auch im
Deutschen (Gesicht, Gesichtssinn) und im Italienischen (viso). Der Teil, der
als der wichtigste betrachtet wird, bezeichnet gleichzeitig das Ganze.

Eine ähnliche Thematik berührt der Beitrag von CASERTANO, Giovanni
(Virtues and Virtue: Names and Discourse), der die formal-linguistische Beziehung
zwischen der Tugend und den Tugenden, das heisst zwischen dem Einen und
dem Vielen im Protagoras und in den Nomoi vergleicht. Auch der Artikel von
SCOLNICOV, Samuel (Plato's Ethics of Irony) widmet seine Aufmerksamkeit der
Sprache in der platonischen Ethik.

NOTOMI, Noburu (Ethical Examination in Context. The Criticism of Critias in
Plato's Charmides) zeigt anhand der Diskussion im Charmides hinsichtlich der
Tugend der Besonnenheit (sophrosyne), dass Piaton seine Dialoge nicht als Mittel

für eine systematische Ethik verstanden hat, vielmehr praktizieren die

Dialoge selbst Ethik. Der Autor legt anhand des Charmides dar, wie der
historische Kritias Sokrates missverstanden und dessen Vorstellungen verzerrt hat.

BRISSON, Luc (Myths in Plato's Ethics) ist der einzige Autor, der sich mit
den platonischen Mythen beschäftigt und hebt deren fundamentale Rolle in
Piatons Ethik hervor. Die Jenseitsmythen beschreiben das Schicksal der Seele
nach dem Tod, das System von Belohnung und Bestrafung und das

Ubergehen von einem Körper in einen anderen, die Metensomatosis. Diese erlaubt
Piaton die Naturalisierung der Ethik. Moralisches Verhalten wird innerhalb
des natürlichen Universums entschädigt, dessen rationaler Verlauf es nachzuahmen

gilt, weil die menschliche und kosmische Seele dieselbe Natur und
Struktur aufweisen.

Der Artikel von ERLER, Michael (,Socrates in the Cave': Argumentations as

Therapy for Passions in Gorgias and Phaedo) fasst den praktischen Aspekt der
platonischen Ethik ins Auge. Der Autor analysiert die Beziehung zwischen
Gefühlen und Vernunft im moralischen Kontext und zeigt anhand verschiedener

Passagen, dass Piaton bereits vor der in der Politeia entworfenen
Dreiteilung der Seele diese selbst als Quelle eines inneren Widerstandes gegen
die Akzeptanz von rationalen Argumenten angenommen hat. Es gibt zum
Beispiel im Gorgias einen ,Kallikles' in Kallikles, der die Meinung der Menge
hochschätzt, was ihn daran hindert, der rationalen Argumentation von Sokrates,

dass Unrechtun ein Übel ist, zuzustimmen (482b). Im Phaidon bringt
Piaton diese innnerseelische von der Vernunft verschiedene Instanz mit der
Metapher vom „Kind im Mann" (77d—e) zum Ausdruck. Argumentationen,
welche ausschliesslich die Ratio anvisieren, führen zu keiner vollständigen
Überzeugung der Gesprächspartner. Es gilt, mit Hilfe von Ermutigungen
(paramuthia) und Gesängen (epodai) hinderliche Gefühle wie die kindliche
Furcht vor dem Tod unter Kontrolle zu bringen. Entgegen traditionellen
Erziehungspraktiken, zu denen Geistererzählungen gehörten, welche aufgrund
von Furcht und Terror die gewünschte Verhaltensweise bei Kindern herbeiführen

sollten, möchten Sokrates' epodai Furcht nicht auslösen, sondern mit
Hilfe von Erklärungen vertreiben. Die Heilung von irrationalen Elementen
stellt nach ERLER eine praeparatio für die Akzeptanz rationaler Argumente dar.



384 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

GERSON, Lloyd P. (The Neoplatonic Interpretation of Platonic Ethicsj fasst
kritisch den angloamerikanischen Ansatz im Hinblick auf Piatons Ethik ins
Auge, der die sokratisch-inspirierten ethischen Lehren, zum Beispiel dass

niemand freiwillig Unrecht tut, unabhängig von platonischer Metaphysik und
Epistemologie interpretiert. GERSON teilt die Meinung der Neuplatoniker,
dass die ethischen Lehren nur verzerrt vom metaphysischen und epistemo-
logischen Rahmen gelöst werden können. Anhand der Textstellen im Theaitetos

(176c), Timaios (90b—c) und in der Politeia (518e) macht der Verfasser
einsichtig, dass die Beziehung zwischen praktischer und theoretischer Tugend
analog zum Verhältnis zwischen intelligibler und sensibler Welt steht und
somit auch dem Verhältnis zwischen dem Ideal einer körperlosen Existenz
zum körperhaften menschlichen Leben entspricht.

Der Beitrag von NAPOLITANO VALDITARA, Linda M. (An Ethics for Plato's

Dialectic?) leistet viel Aufschlussreiches in Hinblick auf die Beziehung
zwischen Dialektik und ihren moralischen Implikationen. Anhand der Textstellen
in der Politeia (487a), Protagoras (337a-c), Menon (75d) und dem Siebten Brief
(344b) erläutert die Autorin, dass die moralischen Qualitäten der eunoia,
eumeneia (Wohlwollen), praotes (Sanftheit), philia (Freundschaft) notwendige
Tugenden für den Dialektiker darstellen und dass ohne diese es zu keiner
erfolgreichen dialektischen Diskussion kommt.

Als Verfechter einer esoterischen Lektüre Piatons argumentiert REALE,
Giovanni (Eenological Basis of Plato's Ethics') dafür, dass die henologische Basis
nicht nur grundlegend für das Verständnis der Metaphysik ist, sondern auch
für Piatons Ethik und Politik. Die platonische Gleichsetzung des Wertvollsten
mit dem Guten und Einen im Philebos (64a—64a) manifestiert sich laut REALE
ebenfalls in der Politeia (IV, 422e—423a; V, 462a—b), wo es darum geht, dass

sich der Mensch aus einer ihm gegebenen Vielheit zu einer Einheit gestaltet.
Der Beitrag von ROWE, Christopher (All Our Desires Are for the Good'

Reflections on Some Key Platonic Dialogues) befasst sich mit Piatons Konzeption
des Guten. Im Allgemeinen wird das Gute in den so genannten Frühdialogen
ausschliesslich aus einer ethisch-intellektualistischen Perspektive (in dem Sinne,

dass der Mensch das Gute für sich will und aufgrund von Wissen die

richtige Wahl trifft, was zu tun und zu lassen ist) interpretiert. Eine kosmische
Dimension des Guten wird diesen Dialogen abgesprochen. Entgegen der

typisch angelsächsischen Bestrebung, welche das Gute in den .grossen'
Dialogen wie der Politeia, dem Philebos und dem Timaios deutet, konzentriert
sich ROWE auf die so genannten Frühdialoge und die Übergangswerke wie
dem Gorgias, dem Menon, dem Euthydemos, das Symposion und dem Lysis und
beansprucht, dass es gerade die geringeren' („lesser", 266) Dialoge sind,
welche die feinen Details zum Verständnis des Guten in den .grossen' liefern.
ROWES zentraler Punkt ist die Forderung einer synoptischen Sichtweise der
platonischen Werke. Es gibt in allen Dialogen Gemeinsames, etwa die
Vorstellung, dass jede Begierde das Gute will und dass der Kosmos vom Guten
selbst zusammengehalten wird. Die enge Bindung zwischen Ethik, Physik und
Metaphysik ist gemäss dem Verfasser nicht nur Thema der grossen Dialoge,
sondern findet sich bereits im Hintergrund der .geringeren'. ROWE verweist



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 385

auf Passagen im Gorigas (507c—508c) und Phaidon (99c), in denen das Gute
bereits als Prinzip des Verbindens und Zusammenhaltens des Kosmos
beschrieben wird. Damit erhellt der Verfasser die Einheitlichkeit des Corpus
Platonicum, ohne sich allerdings selbst als Unitarier zu bezeichnen, denn es gibt
gemäss ROWE einen deutlichen Wechsel in Piatons philosophischer Tätigkeit,
und zwar im Hinblick auf seine Handlungstheorie. Die Wende findet mit dem
Etablieren der drei Seelenteile in der Politeia statt, wo der Philosoph zum
ersten Mal den irrationalen Seelenteilen das Vermögen zuspricht, Handlungen
zu bestimmen. Nichtsdestoweniger bleibt es dasselbe Gute, das „über das Sein

an Würde und Kraft hinausragt" (Politeia, VI, 509b) und „um dessentwillen
jede Seele alles anstrebt und tut" (Politeia, VI, 505d—e). ROWE betont, dass

dasselbe Prinzip also im kosmischen und ethischen Bereich wirkt.
Die gesammelten Beiträge des Bandes zeigen, dass Ethik bei Piaton keinen

autonomen theoretischen Bereich bildet und in keiner systematischen Weise
in den Dialogen anzutreffen ist. Gleichwohl können alle platonischen Werke
ethisch gelesen werden. Die Referate erhellen die dynamische Komplexität,
mit welcher der Philosoph jeden Aspekt seines Denkens — Ontologie, Theologie,

Physik, Kosmologie, Psychologie, Anthropologie, Politik und Ethik —

zu einem feinen Netz verbunden und in den philosophischen Diskurs
eingebunden hat. Nebst den vorgestellten Artikeln finden sich Beiträge von
FERRARI, Franco (World's Order and Soul's Order: The Timaeus and the De-
Socratisation of Ethics), GASTALDI, Silvia (The Philosopher and the Politician:
Competing or Compatible Ways of Eife?), MlGLIORI, Maurizio (What is Fair and
Good about Wirtue), BERTI, Enrico (Is There an Ethics in Plato's ,Unwritten
Doctrines'?), GILL, Christopher (Plato, Ethics and Mathematics), SANTA CRUZ,
Maria Isabel (On the Platonic Conception of Equality), TULLI, Mauro (Ethics and

History in Plato's Menexenus), Bravo, Francisco (What is the Meanning of
ÈJtioTrjfit] in the Socratic Proposition fj àpEti) êxioTrjfit] èoxlv?) und VEGETTI,
Mario (Antropologies of ,pleonexia) im Band.

Marlis Colloud-Streit

SINISCALCO, Paolo: II senso della storia. Studi sulla storiografia cristiana antica
Armarium. Biblioteca di storia e cultura religiosa 11). Soveria Mannelli:
Rubbettino Editore 2001. 314 S.

Alle Leser dieses Sammelbandes, vor allem jene, die den Autor kennen, seinen
weiten wissenschaftlichen Horizont und seine feine Art, seine Gedanken
vorzutragen, schätzen, werden ihm für die Zusammenstellung einiger seiner
Studien dankbar sein. Bei den achtzehn vorgelegten Arbeiten handelt es sich
ohne Zweifel um solche, die in einem längeren Zeitraum, von 1978—2002,
entstanden sind. Es ist darum mit einer gewissen Entwicklung zu rechnen.
Abgesehen davon, dass sie an verschiedene Leser- und Hörerkreise gerichtet
sind, gehen sie von einem jeweils verschiedenen Fragestand aus. Auf der
anderen Seite stellt jeder Leser bald fest, dass die gesammelten Arbeiten



386 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

manche Wiederholungen enthalten, weitgehend um die gleichen Probleme
kreisen. Doch gerade wer sich Rechenschaft gibt, dass der Weitblick des

Autors von der Antike, über das christliche Altertum und das Mittelalter bis in
die Moderne reicht, und zugleich beachtet, wie klar er eine Frage stellt und
wie behutsam er sucht, darauf eine Antwort zu finden, wird aus den
ausgewählten Studien, bei all den Grenzen, die sie vielleicht haben, einen tiefen
Einblick in die frühchristliche Geschichtsschreibung, in ihre Methoden und
Ergebnisse gewinnen. Mit seinen zahlreichen, vielfaltigen bibliographischen
Angaben hilft er übrigens den Lesern, die Kenntnisse, die er ihnen vermittelt,
noch zu erweitern (vgl. etwa 28f.; 50—59: zu n. 2; 105ff.; 330).

Es würde allerdings zu weit führen, in einer Besprechung die achtzehn
Arbeiten einzeln vorstellen zu wollen. Es drängt sich vielmehr auf, die Grundzüge

herauszustellen, die ihnen gemeinsam sind. Der Verfasser selbst fasst in
seinem letzten Aufsatz, der mit „De temporum ratione" überschrieben ist, die
Gedanken zusammen, die ihn bei seinen Studien leiteten und die nach seiner
Auffassung von den ausgewählten Autoren selbst herausgestellt worden sind
(vgl. 397). Ohne mich um Vollständigkeit zu bemühen, möchte ich auf folgende

Grundlinien hinweisen.
Es liegt S. sicher am meisten am Herzen darzulegen, wie die

frühchristlichen Autoren vom Walten Gottes in der „Geschichte" gedacht haben.
In seiner ersten Studie „La comprensione della storia nel cristianesimo antico"
(7—29) hält er im Anschluss an R. Niebuhr fest, dass nach der
judenchristlichen Oberlieferung der eine, alles überragende Gott gegenüber dem
Stolz der Menschen seinen umfassenden Heilsplan durchsetzt und dass er
diesen vor allem in Menschwerdung Christi, der eigentlichen oikonomia,
verwirklicht hat. Die frühen Christen seien sich ihrerseits in ihrer typolo-
gischen Erklärung der Einheit des geschichtlichen Waltens Gottes bewusst

gewesen. Zudem seien sie überzeugt gewesen, selbst in dieser „Geschichte" zu
stehen, in der das Heil schon gegenwärtig, aber noch nicht erfüllt ist. Schliesslich

hätten sie sich bemüht, den Zusammenhang der Heilsgeschichte mit der

profanen Geschichte abzuklären.
Schon in der ersten Studie ist dem Verfasser daran gelegen, den

judenchristlichen Entwurf der Heilsgeschichte von anderen Auffassungen der
„Geschichte" abzugrenzen. Im Besonderen weist er auf die Meinungen hin,
die im Anschluss an die Aufklärung entstanden sind (22—26). In anderen
Arbeiten führt er diese Unterscheidung noch weiter aus. So stellt er im dritten
Aufsatz die lineare der zyklischen Auffassung von der Zeit gegenüber (62—67).
In einem Vergleich des heidnischen Historikers Ammianus Marcellinus mit
dem christlichen Historiker Orosius arbeitet er ihren unterschiedlichen histo-
riographischen Ansatz im Blick auf die Gegenwart des Göttlichen in der
„Geschichte" heraus (n. 14, 1989, 331-344). Weiter legt er verschiedentlich
dar, wie die Christen sich mit Idee der „Ewigkeit Roms" auseinander setzten.
In der erwähnten Studie über das lineare und zyklische Denken beschreibt er
die Entwicklung dieser Stellungnahme von den christlichen Anfängen bis ins
sechste Jahrhundert hinein (78—99). Dabei macht er besonders auf die
Beurteilung des Jahres 476 aufmerksam (99-102). Schon 1977 hatte er diesem



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 387

Thema einen eigenen Vortrag gewidmet: „L'idea dell'eternità e délia fine di
Roma negli autori cristiani antichi" (n. 4, 105—135). Im Jahre darauf zeigte er
auf, wie die lateinische Literatur die Meinungen der Christen über den

Untergang Roms vorbereitet hatte (n. 5, 1978, 137—155). Einige Jahre später
nahm er das Thema vom Ende der ewigen Stadt in einer kurzen Studie über
den so genannten Uber genealogus aus dem Afrika des fünften Jahrhunderts auf
(n. 6, 1993, 157—166). Schliesslich vergleicht er auch im letzten Beitrag die
christliche Heilsgeschichte mit den Meinungen in den östlichen und in den
klassischen Religionen sowie im Besonderen bei den Gnostikern (398f.).

Die Eigenart der christlichen Geschichtsauffassungen kennzeichnet S. mit
Vorhebe in den Studien, in denen er sich mit den verschiedenen Modellen der

Einteilung in Epochen befasst. Er unterscheidet dabei drei Modelle: dasjenige
der sechs oder vier Zeitalter (aetates), jenes des biologischen Alterns und
schliesslich das dritte von der translatif) imperii (vgl. vor allem n. 3, 1983, 69—

78). Er illustriert die Unterscheidung der Epochen mit den Meinungen
einzelner Autoren. So behandelt er „Le età del mondo in Gregorio Magno" (n. 7,
1986, 167—180). In „Le età del mondo in Beda" stellt er das Thema beim
grössten westlichen Historiker der ausgehenden Antike dar (n. 8, 1978, 181—

212). Dabei kann er auf ein originelles Modell verweisen, auf dasjenige des

Triduum mortis, des Todes, des Begräbnisses und der Auferstehung Jesu (201 f.).
Eindrücklich ist auch das mittelalterliche Zeugnis, das im Bildprogramm des

Baptisteriums von Parma enthalten ist und das, wie ausführlich gezeigt wird,
von den christlichen Autoren der früheren Jahrhunderte vorbereitet worden
war (n. 9, 1999, 213—260, mit vielen patristischen Texten). S. übergeht im
Übrigen die Ansätze der christlichen Zeitalterlehre in der römische Tradition
nicht, in welcher der Niedergang von einer Epoche zu einer anderen mit Gold
und Eisen symbolisiert worden waren und in welcher auch das Schema von
den Altersstufen des menschlichen Lebens zur Anwendung kam (n. 5, 1978,
137—155, besonders 142—145). Augrund eines konkreten Ansatzes wandte er
seine Kenntnisse der christlichen Historiographie auch in seinem Artikel
„Tempo e Giubileo tta giudaismo e cristianesimo" auf das „Jubeljahr" an (n.
12, 1999). Wie in anderen Äusserungen (vgl. z.B. n. 8, 1978, 196ff.) misst er
dabei der Zahlensymbolik (7 und 50) eine grosse Bedeutung zu (308).
Eigenartigerweise übergeht er aber hier die Pentekoste, die in der christlichen
Tradition auch sonst wichtig geworden ist.

Der Verfasser begnügt sich nicht mit den inhaltlichen, sondern interessiert
sich auch für die formalen Gesichtspunkte der frühchristlichen Historiographie.

In erster Linie kommt er mehrmals auf die verwendeten literarischen
Gattungen zurück: Chronik, Kirchengeschichte, Hagiographie, De viris illustri-
bus, nationale Geschichtsschreibung. So vor allem in den Darlegungen über
die Kirchenväter als Geschichtsquelle (n. 15, 1997, 345—364). Weiter weist er
auf grundlegende Denkformen hin: auf die Unterscheidung von Fabel und
wahrer Geschichte, auf jene von Prophétie und Geschichte, auf den Begriff
des Zeugen, besonders des Augenzeugen, sowie auf den Begriff der geschichtlichen

Wahrheit. Bei der Würdigung der Arbeiten von M. Pellegrino über die
frühchrisdichen Begriffe der Biographie und des Martyriums entwickelt S. die



388 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

Kriterien philologischer, literarischer und historiographischer Art, die bei den
diesbezüglichen Studien anzuwenden sind (n. 16, 1987, 365—385).

In der neuesten patristischen Forschung wird die grundlegende Bedeutung
der antiken Historiographie mehr anerkannt als zuvor. Diese Erkenntnis ist
jedoch bei Weitem noch nicht allgemein durchgedrungen. Darum ist es sicher
zu begrüssen, dass S. seine Erfahrungen einem weiteren Publikum zugänglich
gemacht hat. Doch selbst in seinen Studien, die allerdings in einem Zeitraum
von dreissig Jahren entstanden, ist zu spüren, wie die volle Beachtung der
historiographischen Methode der Antike noch immer problematisch bleibt.
Das trifft nach meiner Meinung vor allem für den Begriff der „Geschichte"
{historia) zu, der in der Väterzeit als narratio rerutn gestarum verstanden wurde.
Allzu oft wird hingegen historia mit „geschichtlichen Ereignissen"
gleichgesetzt. S. selbst gibt sich Rechenschaft über die Vieldeutigkeit, mit der
man von Geschichte spricht (S. 6). Er umschreibt die antike Verwendung von
historia (narratio) in seinem ersten, bekannten Aufsatz über das Christum narrare
et dilectionem monere des Augustinus (n. 1, 1974), im Vortrag über die narratio
historica von Lukas bis Eusebius (n. 11, 1995) und besonders klar in seinem
letzten Aufsatz, der eine Art Zusammenfassung des Sammelbandes bildet
(n.18, 2002). Es wäre aber von Vorteil gewesen, wenn er durchgehend die
antike Bedeutung von historia von der modernen Geschichtsauffassung
(Geschichte Geschehen) eindeutig abgegrenzt hätte. Wenn er im Vorwort
erklärt, dass er seinerseits unter „storia" „la conoscenza del passato umano"
versteht (S. 6), trägt er damit nicht allzu viel zur erforderten Klarheit bei.

Gerade in dieser Definition von „storia", erscheint eine Spannung, die in
den vorgelegten Studien nicht voll durchgehalten wird. S. interessiert sich in
erster Linie für die objektiven Gegebenheiten der antiken Historiographie, für
die literarische Unterscheidung zwischen Fabel und wahrer Erzählung (S.

345f.), für die verschiedenen Modelle der Einteilungen der Zeiten und
Epochen, für die Wahrhaftigkeit der Geschichtsschreibung und ähnliches.
Hingegen geht er kaum auf die Eigenart der geschichtlichen Erkenntnis ein.
Er grenzt diese nicht von den anderen Formen des menschlichen Erkennens
ab. Es gibt sicher einige Ansätze zu dieser mehr subjektiven Betrachtungsweise,

wie etwa in der Arbeit über Prophétie und Geschichte (n. 13, 1989; vgl.
auch S. 242, mit dem Hinweis auf die Unterscheidung zwischen narratio und
intellectio bei Orosius). Aber es kommt nicht klar zur Geltung, dass die

geschichtliche Erkenntnis eine Art Glauben ist, der auf der Autorität der
Zeugen beruht. Augustinus hätte da mit seinen Ausführungen in De Trinitate
weiterhelfen können. Er unterscheidet im vierten Buch im Zusammenhang
mit der Auferstehung die philosophische, die historische und die prophetische
Erkenntnis (trin. IV 16,21: CCL 50,188).

Wenn man zwischen der geschichtlichen Erzählung und der geschichtlichen

Erkenntnis unterscheidet, muss man im Bereich der christlichen
Literatur eine weitere Unterscheidung einführen, die Unterscheidung zwischen
fides historica und fides spiritualis. Origenes und Augustinus sind in dieser
Hinsicht sehr deutlich. Nach ihnen glauben die Juden (und die Nicht-Christen) an
den Tod Jesu, aber nur die Christen glauben an die Auferstehung Christi. Wie



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 389

wichtig diese Unterscheidung zu nehmen ist, zeigt sich darin, dass S. zu
leichthin von den „Zeugen der Auferstehung" spricht (S. 348f.). Ohne Zweifel
haben die frühchristlichen Autoren noch nicht scharf zwischen dem
„metahistorischen" Ereignis der Auferstehung und ihrer „historischen" (erzählbaren)

Bezeugung unterschieden. Aber sie haben dennoch, wie der erwähnte
Hinweis auf den Glauben der Nicht-Christen und den Glauben der Christen
die Problematik des Glaubens, der sich auf die signa und indicia bezieht, und
des Glauben, der sich nach den res ausstreckt, deutlich erahnt und gespürt.
Gerade wer die Augen dafür offen hält, muss es bedauern, dass der Verfasser
im Anschluss an seinen von ihm sehr verehrten Lehrer M. Pellegrino sich nur
an philologische, literarische und historische, und nicht auch an theologische
Kriterien hält. Es steht ihm natürlich das Recht zu, seine Betrachtungsweise
zu beschränken. Die Frage ist nur, ob man der frühchristlichen Literatur voll
gerecht wird, wenn man sie nicht auch als Zeugnis der fides spiritualis zu
erfassen sucht.

Basil Studer

BARTH, Roderich: Absolute Wahrheit und endliches Wahrheitsbewusstsein. Das
Verhältnis von logischem und theologischem Wahrheitsbegriff — Thomas von Aquin,
Kant, Fichte und Frege Religion in Philosophy and Theology 13). Tübingen:
Mohr Siebeck 2004. 430 S. ISBN: 3-16-148180-1.

Roderich Barth hat ein bisschen geschummelt. Das ist nicht weiter schlimm,
denn Schummeln ist erlaubt, auch wenn es um die Wahrheit geht. Dennoch
muss man darauf hinweisen. Zumindest als Rezensent.

Barth geht es, so verkündet der Untertitel seiner Arbeit, um das Verhältnis
von logischem und theologischem Wahrheitsbegriff. Expliziert wird dieses
Thema anhand von vier Autoren: Thomas von Aquin, Kant, Fichte und Frege.
Diese Reihenfolge entspricht der Chronologie der Ereignisse, nicht aber der
Abfolge, in der die Autoren in der vorliegenden Studie bearbeitet werden.
Nach Kant verlässt Barth die chronologische Reihenfolge, springt ein paar
Jahrzehnte vor zu Frege, um dann wieder zu Fichte zurückzukehren.

Hätte Barth seine Arbeit eine wahrheitstheoretische Studie zu Thomas,
Kant, Frege und Fichte genannt, hätten allerdings die meisten Leser gestutzt.
Nicht zu Unrecht. Tatsächlich geht es dem Autor um eine Rehabilitierung des
Fichteschen Wahrheitsbegriffs im Anschluss an denjenigen Freges. Das ist
ungewöhnlich, kann aber als originell gelten. Zumindest macht es neugierig.

Barth gliedert seine Arbeit in vier Hauptkapitel, die den jeweiligen
wahrheitstheoretischen Helden in der schon angegebenen Reihenfolge gewidmet
sind. Eingerahmt werden diese vier Abschnitte von einem in das Thema
einführende Einleitungskapitel, das im Wesentlichen die Grundmelodie
vorgibt, für das, was danach folgt und einem kurzen Schlussabschnitt, in dem das

Fazit gezogen wird. Ich konzentriere mich im Folgenden auf Barths
geistesgeschichtliche Springprozession, also den Hüpfer Kant — Frege —



390 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Fichte. Zuvor allerdings ein Blick in das Einleitungskapitel, da es den Takt
vorgibt, nach dem im Weiteren gesprungen wird:

Aus wissenschaftstheoretischer und logischer Sicht liegt das Problem
theologischer Wahrheitstheorien zumeist darin, dass insbesondere jene Autoren,

die sich um einen theologischen Wahrheitsbegriff bemühen, der dem
Diskussionsstand moderner Wissenschaftstheorie gerecht wird, einen seltsamen
Mischdiskurs eröffnen, der Wahrheitsgehalt und Wahrheitsbegriff,
Wahrheitsvoraussetzungen und Wahrheitsaussagen, allgemeine und absolute Wahrheit
offenbarungstheologisch derart miteinander vermischt, dass das Ergebnis am
Ende mit Hegel sehr viel, mit moderner Wissenschaftstheorie aber eher wenig
zu tun hat. Pannenbergs Klassiker „Wissenschaftstheorie und Theologie" ist
so ein Beispiel.

Für Barth ist es das Verdienst Pannenbergs, „das in der Theologie allseits
bewusste Problem einer Vermittlung christlicher Wahrheitsansprüche mit dem
allgemeinen Wahrheitsbewusstsein" (23) erfasst und thematisiert zu haben.
Gleichwohl gelingt es Pannenberg aus Barths Sicht nicht, seine These von der
Geschichdichkeit göttiicher Wahrheit in Einklang mit Verständnis von der

Zeitlosigkeit eben dieser Wahrheit zu bringen. Zudem vermische Pannenberg
„die Frage nach dem Begriff der Wahrheit mit der Frage nach dem, was
jeweils als wahr beurteilt wird" (24). Aus der Geschichtlichkeit menschlicher
Urteile folge nicht die Geschichtlichkeit der Wahrheit selber.

Barth weiss sich hier im Einklang mit Eberhard Jüngel, der betont hat,
dass es der Theologie nicht darauf ankommen könne, die Denkbarkeit Gottes
zu demonstrieren, sondern vielmehr die christliche Wahrheit aufgrund der
Selbstmitteilung Gottes als die eine Wahrheit zu erweisen. Vor diesem

Hintergrund sind für Jüngel die klassischen korrespondenz- und
urteilstheoretischen Wahrheitsbegriffe Engführungen, die die theologische Wahrheit
nicht einholen können. Damit eröffnet Jüngel ein offenbarungstheologisches
Wahrheitsfeld, in dem die logisch-semantische Fundierung der Rede von Gott
durch eine „,Interpretation der offenbarten Selbstinterpretation' Gottes
ersetzt" (33) wird.

Die dritte theologische Position zum Wahrheitsbegriff, die Barth seinen

Ausführungen voranstellt, ist der evidenztheoretische Ansatz Eilert Herms.
Herms geht davon aus, dass jede Wahrheitstheorie faktisch die Intuition
voraussetzt, die der klassischen Korrespondenztheorie zugrunde liegt und
deshalb immer wieder auf das Problem des Begriffs der Realität und der
Übereinstimmung zurückgeworfen werde. Deshalb gelte es den Begriff Realität
evidenztheoretisch zu explizieren. Die Wahrheitsfähigkeit von Aussagen sieht
Herms nicht in deren Satzstruktur begründet, sondern in deren
Zeichencharakter. Aus dem Konzept des symbolischen Handelns gewinnt Herms den

Begriff einer vom sprachlichen Zeichen intendierten Realität, der es erlaubt,
Wahrheit „als Erfülltheit der Aussageintention durch ,ein primäres Erleben'"
(45) und damit als Evidenzerlebnis zu rekonstruieren.

Damit habe Herms „die reformatorische Tradition der Glaubensgewissheit
für die gegenwärtige Theologie belebt" (47) und die Evidenz an andere Ge-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 391

halte gebunden, wenngleich Herms Realitätsbegriff für Barth in das „bekannte
Problem eines infiniten Regresses" (50) führt und somit nicht akzeptabel ist.

Das — durchaus anspruchsvolle — Ziel von Barths Untersuchung lautet
somit: Einen Wahrheitsbegriff herausarbeiten, der es erlaubt, dem Wandel von
wahren Aussagen gerecht zu werden, ohne den Gedanken der ewigen Wahrheit

auszugeben, dabei OffenbarungsWahrheit und moderne Wahrheitstheorie
miteinander versöhnen und schliesslich einen Begriff von Wahrheit formulieren,

der gerade weil er immer vorausgesetzt wird, sich als regressfrei
erweist.

Das Scharnier zwischen den modernen wissenschaftstheoretischen und der
theologischen Wahrheitsauffassung, wie sie sich bei Thomas von Aquin findet
(und von Johannes Paul II. in „Fides et Ratio" als Lehrmeinung der
katholischen Kirche 1998 bestätigt wurde), bildet Kants bewusstseinstheoretische
Erschliessung des Wahrheitsbegriffs. Wie schon für Thomas speist sich auch
für Kant wahre Erkenntnis aus den empirischen Wahrnehmungen und den
apriorischen Verstandesbegriffen. Da für Kant aber, anders als für Thomas,
der Bereich der Objekte seinerseits schon durch das ErkenntnisSubjekt
vorstrukturiert ist, sieht sich Kant gezwungen, die Korrespondenztheorie
transzendentalphilosophisch umzuinterpretieren. Damit aber wird es Kant,
anders als Thomas, unmöglich, menschliche Erkenntnis auf eine absolute
Wahrheit zu gründen. Von der korrespondenztheoretischen Wahrheit bleibt
dann nicht sehr viel mehr übrig, als die Vorstellung einer regulativen Idee.

Dass im Zuge der wahrheitstheoretischen Bemühungen in der evangelischen

Theologie keine Auseinandersetzung mit Kants Erkenntnistheorie
erfolgt, begreift Barth als „verdecktes Zugeständnis der Stichhaltigkeit der
kantischen Konzeption" (363). Das allerdings wäre zutiefst unbefriedigend,
wenn man die theologische Rede von der Wahrheit ernst nimmt. Dies gilt
umso mehr, als die moderne analytische Philosophie den Wahrheitsfaden
Kants im Anschluss an Frege wieder aufgenommen und logisch-semantisch
weiter entwickelt hat.

Frege, so Barth, verzichte nicht auf eine alternative Definition von Wahrheit,

sondern erblicke in ihr einen Grundbegriff, der im Rahmen eines Urteils
vorausgesetzt wird. Wahrheit sei eine Eigenschaft von Sätzen, der
Wahrheitswert eines Satzes seine Bedeutung und der wahrheitswertige Inhalt eines
Satzes in Freges Terminologie der Gedanke. Welcher Wahrheitswert einem
Satz zukomme, hänge davon ab, ob der von dem singulären Terminus des

Satzes bezeichnete Gegenstand unter den jeweiligen Begriff falle oder nicht.
Das Verhältnis von Gedanke und Wahrheitsprädikat sei somit ein rein
bedeutungstheoretisches. „Damit löst Frege den Wahrheitsbegriff aus der
unmittelbaren Verknüpfung mit dem Problem der Objekterkenntnis und
überführt ihn in eine Gültigkeitstheorie" (366). Genau in der Tendenz, die
erkenntnistheoretischen Aspekte auszublenden sieht Barth allerdings ein
Problem, wenngleich gerade die von Frege hervorgehobene Sprach- und
Vernunftimmanenz des Wahrheitsbegriffs, diesen für die theologische Diskussion
interessant macht.



392 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Damit sind wir bei dem Kernmotiv für Barths philosophiegeschichtlichen
Dreisprung: Aus Barths Sicht stellt Freges Wahrheitsbegriff, wie schon
derjenige Kants, eine bedauerliche Verendlichung der Wahrheit dar. Zugleich
ist es Freges Verdienst, mehr noch als die urteilsorientierte Lösung Kants, die
Vernunftimmanenz des Wahrheitsbegriffs herausgearbeitet zu haben. Gesucht
ist demnach eine Wahrheitskonzeption, die Freges Vernunftimmanenz um-
fasst und gleichzeitig versucht, der schon bei Kant angelegten Verendlichung
der Wahrheit zu entgehen. Mit diesem Schema in der Hand landet man fast
zwangsläufig beim deutschen Idealismus. Ob nun bei Fichte, Schelling oder
Hegel ist wahrscheinlich Geschmackssache. Barth entscheidet sich für Fichte.

In Fichtes Position sieht Barth „den Gedanken einer absoluten Wahrheit
erneut vertreten" (371). Die absolute Wahrheit ist dabei eine letztbegründete
Wahrheit, mithin eine Wahrheit, auf die alle Prinzipien zurückführbar sind,
ohne dass sie selbst Element einer solchen Relation ist. Barth gebraucht für
diese Dimension, anknüpfend an den als geschichtliches Bindeglied dienenden
Emil Lask, den Ausdruck der „übergegensätzlichen Wahrheit" (374).

Diese übergegensätzliche Wahrheit versteht Barth als wahrheitstheoretische

Bedingung der Möglichkeit der Differenz von gültigem und nicht
gültigem Wissen, welche aus seiner Sicht Wissen als Wissen konstituiert. Allerdings

widersteht diese im reinen Wissen zu suchende übergegensätzliche
Gültigkeit der philosophischen Rekonstruktion. „Sie wird nur zugänglich als

eine das diskursive Wissen vernichtende Intuition und muss [...] als

Ursprungsprinzip dieser faktischen Evidenz selbst gedacht werden" (375). Damit
versucht Barth nicht nur eine transzendentalphilosophische, sondern zugleich
eine phänomenologische Perspektive zu gewinnen und so neben der Refor-
mulierung des Einheitsgedankens eine Neubestimmung von Glauben und
Wissen zu ermöglichen, die an Luthers Begriff der Glaubensgewissheit
anschlussfähig ist.

Weshalb nun die Springprozession? — Um diese Frage zu beantworten,
müssen wir noch mal zurück zu Frege. Für Frege ist die Wahrheit eines
Gedankens eine objektive Sache, die nichts mit unserer Erkenntnisfähigkeit zu
tun hat. Wahrheit ist für Frege, wie Barth zu recht betont, kein epistemischer
Begriff: Ein Gedanke ist wahr, unabhängig davon, ob ihn jemand denkt oder
ihn für wahr hält. Frege ist also metaphysischer Realist. Das hat zwei Dinge
zur Folge: Zum einen geht er davon aus, dass die Wahrheit eines Satzes davon
abhängt, dass sich die Dinge wirklich so verhalten, wie in dem Satz ausgesagt
wird. Zum anderen aber, machen nicht Tatsachen Gedanken wahr, sondern
umgekehrt. Etwas ist eine Tatsache, wenn es ein wahrer Gedanke ist.

Daraus entsteht bei Frege eine nicht unproblematische Spannung, die
Barth allerdings geschickt ausnutzt. Einerseits ist Wahrheit etwas, das jenseits
der menschlichen Praxis liegt und unabhängig von der Existenz denkender
Wesen ist. Andererseits ist Wahrheit nur in Gedanken und eben nicht Teil der
Welt. Aus diesem Spannungsfeld zwischen einer Wahrheit, die die menschliche

Sphäre überschreitet und zugleich auf diese angewiesen ist, gewinnt
Barth ein Wahrheitskonzept, welches nur noch an idealistische Wahrheitsvorstellungen

angekoppelt werden muss, um die theologisch dringliche



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 393

historische Dimension in die Wahrheitstheorie zu integrieren. Auf diese

Anschlussfähigkeit Freges aufmerksam gemacht zu haben, ist das

philosophiehistorische Verdienst der vorhegenden Studie.

Geltungstheoretisch sind allerdings Zweifel angebracht. Der einfache
Einwand: Gedanken erzeugen keine Tatsachen, sondern Gedanken sind wahr,
weil es entsprechende Tatsachen gibt. Wittgenstein, neben Russell und Carnap
sicher der wichtigste Leser Freges, hat darauf hingewiesen: Die Welt ist die
Gesamtheit der Tatsachen. Damit allerdings verliert man jede wahrheitstheologische

Perspektive. Wahrheit ist dann einfach nur noch eine Eigenschaft
von Sätzen, die davon abhängt, dass diese Welt so ist, wie sie der Satz
beschreibt. Eine sich selbst einholende, übergegensätzliche, vernunftimmanente

Wahrheit lässt sich so nicht mehr entwickeln. Das Ergebnis kann man
am Ende des Tractatus nachlesen. Das, wonach Barth und andere Autoren
streben, zeigt sich als das Mystische, das Unaussprechliche. Die Wahrheit des

Glaubens könnte nicht mehr gesagt, sie könnte nur noch gezeigt werden. Mit
allen theologischen Konsequenzen.

Alexander Grau

LAZZARI, Alessandro: „Das Eine, was der Menschheit Noth ist". Einheit und
Freiheit in der Philosophie Karl Eeonhard Reinholds (1789—1792). Stuttgart/Bad
Cannstatt 2004.

Knapp zehn Jahre nach der gross angelegten Studie von Martin Bondeli „Das
Anfangsproblem bei Karl Leonhard Reinhold. Eine systematische und
entwicklungsgeschichtliche Untersuchung zur Philosophie Reinholds von 1789
bis 1803" (Frkf./M 1995) legt Lazzari eine profunde Arbeit vor, die anstelle
der Betonung des an Kants Theorie des Selbstbewusstseins anschliessenden
monistischen Systemdenkens einen Primat der praktischen Philosophie bei
Reinhold behauptet und anhand seiner Denkentwicklung zwischen 1789 und
1792 nachzuweisen versucht. Reinholds Interesse an der Auflösung
praktischer Fragestellungen sei das übergeordnete Motiv für seine gesamtphilosophische

Entwicklung, d.h. für theoretische und praktische Philosophie (vgl.
19), lautet die Hauptthese dieser Untersuchung. Und in der Tat heisst es bei
Reinhold ganz in diesem Sinne: Der vornehmste Zweck der Philosophie sei

es, „der Menschheit über die Gründe ihrer Pflichten und Rechte in diesem
und ihrer Erwartung für das zukünftige Leben allgemeingültige Aufschlüsse zu
geben" (Versuch, 74).

Seine entwicklungsgeschichtliche Hauptthese konkretisierend verzeichnet
Lazzari auf der Grundlage der Elementarphilosophie eine Klimax von
Schwierigkeiten und Umbrüchen, die schliesslich 1792 in der Preisgabe dieses ersten

grossen Systemansatzes gipfelt. Ausgangspunkt und Movens dieser aporetisch
endenden Denkbewegung sei Reinholds Ungenügen an Kants Lösung des

Freiheitsproblems und sein eigener Verbesserungsvorschlag auf der Basis der
Theorie des Vorstellungsvermögens.



394 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Henrichs Ansatz der Konstellationsforschung folgend konzentriert sich
Lazzari auf die genannte entwicklungsgeschichtliche Aufgabenstellung — eine

systematisch-rekonstruktive Aufarbeitung des von der Forschung weitgehend
vernachlässigten Feldes der praktischen Philosophie ist also nicht intendiert —,

die in zwei grossen Schritten angegangen wird: Um die Hauptthese, das

übergeordnete Motiv von Reinholds gesamtphilosophischer Entwicklung seien
seine Versuche zur Heilung von Schwächen der Kantischen Moraltheologie zu
erweisen, werden im ersten Teil Analysen zu Reinholds „Versuch einer neuen
Theorie des Vorstellungsvermögens" präsentiert. Zu zeigen ist in diesem Teil,
dass auf dem Boden dieses Ansatzes ein zunächst latent bleibender Widerspruch

von Einheit und Freiheit erwächst und dass dieser Widerspruch —

indem er zur Einsicht kommt — zu einem den ursprünglichen Ansatz
sprengenden Problem wird.

Im zweiten Teil „Praktische Philosophie und ,Elementarphilosophie'
(1790—1792)" verfolgt Lazzari Reinholds Ansätze zur Lösung des Problems
durch Umbau seiner praktischen Philosophie, die letztlich erfolglos bleiben
und zur Aufgabe der Elementarphilosophie als vermeintlich festem Fundament

führen.
Eine Theorie der Freiheit auf dem Boden der Theorie des Vorstellungsvermögens

zu errichten, stösst auf strukturelle Schwierigkeiten, die zum ersten
Mal in Reinholds Lehre von den Graden der Spontaneität aufbrechen, ohne
jedoch hier schon von Reinhold als solche klar erfasst, geschweige denn in
ihren Gründen erkannt werden zu können. Vereinfacht gesagt steht die
Forderung, Vorstellung als solche sei durch vorgegebenen Stoff und gemachte
Form definiert, der Konzeption einer absoluten Selbsttätigkeit, die Reinhold
als der Kantischen Idee von Freiheit gemässes Analogon in seinem System
präsentiert, entgegen. „Die Bedingung, die erfüllt sein muss, damit eine Tätigkeit

als absolute (und freie) Selbsttätigkeit gelten könnte, schliesst gerade aus,
dass es sich bei dieser Tätigkeit um eine Tätigkeit des vorstellenden Subjekts
handelt" (Lazzari, 109). Denn eine absolut freie Tätigkeit ist eben nicht an ein
ihr vorgegebenes Fremdes gebunden.

Als eine erste Einsicht in dieses Fundamentalproblem einer als Grundlage
von theoretischer und praktischer Philosophie in Anspruch genommenen
Theorie des VorstellungsVermögens deutet Lazzari Reinholds Einführung
seiner Lehre vom Denken als bloss komparativ freier Tätigkeit der Vernunft
(vgl. 112). Damit aber stellt sich die Frage, ob es auf diesem Boden überhaupt
eine absolut freie Tätigkeit der Vernunft geben kann; und diese Frage ist es,

um derentwegen der reguläre Gang des „Versuchs..." zugunsten des Kapitels
„Grundlinien der Theorie des Begehrungsvermögens" unterbrochen wird. Mit
dieser Thematik steht das gesamte Unternehmen der Elementarphilosophie
auf dem Spiel: Wenn es Reinhold nicht gelingt, durch Rekurs auf das

Begehrungsvermögen noch im Rahmen der Theorie des Vorstellungsvermögens
verbleibend eine absolut freie Form von Selbsttätigkeit aufzuweisen, ist entweder
der Zweck von Philosophie, die NichtUnmöglichkeit von Freiheit darzutun,
oder aber das dazu angesetzte Fundament, die Vorstellung bzw. das

Vorstellungsvermögen, aufzugeben (vgl. 115, 321).



Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus 395

Lazzaris Versuch der Rekonstruktion der „Grundlinien..." führt in der Tat
vor Augen, dass sie die Erwartung, eine konsistente Freiheitstheorie zu
hefern, nicht erfüllen.

Erstens gelingt es Reinhold nicht — wie beansprucht —, mit seiner Lehre
vom reinen Willen die gesuchte Konzeption einer absolut freien Ursache
beizubringen. Bei der angebotenen Lösung handelt es sich bei Licht besehen

um eine Erschleichung: „Das Endprodukt der Tätigkeit des reinen Willens
müsste nämlich eine wirkliche Vorstellung sein, und zwar eine Idee, da nach
der Theorie des Vorstellungsvermögens alle Tätigkeit der Vernunft ein

Erzeugen von Ideen ist. Reinholds reiner Wille hat aber keine wirkliche
Vorstellung oder Idee als Endprodukt, sondern eine Handlung" (140f.).

Aber selbst das Glücken dieses Unternehmens könnte die Grundlinien
nicht retten, denn damit wäre das zu Beginn des „Ersten Buches" formulierte
Ziel der Rechtfertigung einer Freiheitskonzeption, die zur Grundlage des

reinen und empirischen Willens gleichermassen taugt, unmöglich geworden
(vgl. 143ff.). Eine solche gemeinsame Freiheit könnte nur die absolute Freiheit

der Vernunfttätigkeit sein, die aber dann den reinen Willen mit dem
Willen überhaupt zusammenfallen lassen würde.

Im zweiten Teil der Untersuchung führt Lazzari vor, dass Reinhold ab

1789 versucht, dem oben benannten Dilemma durch Preisgabe der Theorie
des Vorstellungsvermögens als Grundlage auch der praktischen Philosophie
zu entkommen.

Es sind zwei Entwicklungen, die diesen Ablösungsprozess markieren:
Die begriffliche Trennung von Willen und praktischer Vernunft und die

Ausbildung einer neuen Theorie der Willensfreiheit auf der einen Seite und
die epistemische Aufwertung des gemeinen Verstandes auf der anderen Seite,
dem schliesslich — im zweiten Band der Briefe über die Kantische Philosophie
von 1792 — die zuvor der Theorie des Vorstellungsvermögens zugewiesene
Aufgabe der Rechtfertigung der Freiheit übertragen wird (vgl. 321f.). Diese
neue Rechtfertigungsstrategie bedeutet aber nicht weniger als eine de facto-
Preisgabe der Elementarphilosophie (vgl. 322).

Den ersten Strang gravierender Umbauten in Reinholds Konzeptionen von
theoretischer und praktischer Vernunft einerseits und von Vernunft und
Willen andererseits rekonstruiert Lazzari aus dem nucleus einer Reaktion
Reinholds auf Schmids Kritik an der Theorie des Vorstellungsvermögens in
dessen „Empirischer Psychologie" von 1791. Diese wirft Reinhold - vereinfacht

gesagt — die Identifizierung von Vorstellungskraft als Vermögen der
Hervorbringung von Vorstellungen und Begehrungsvermögen als Vermögen
zur Realisierung von Vorstellungen in Handlungen vor. Dem Resultat nach

akzeptiert Reinhold diesen Vorwurf, indem er seine Grundbegriffe
dahingehend reorganisiert, dass die Vernunft als Vermögen im ersten Sinne — das

wiederum in theoretisches und praktisches Vermögen je nach der Art der
hervorgebrachten Idee zu differenzieren ist — von dem Willen als Kausalität
im Sinne der Ursache der Verwirklichung einer schon bestehenden Idee
getrennt wird. Indem so das Wollen als ein von der Vernunft genuin
verschiedenes Vermögen definiert wird, das das, was von den Vorschriften der



396 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

praktischen Vernunft gefordert oder ihnen zufolge erlaubt ist, realisiert, ist
bereits ein Keil in das Konzept der Elementarphilosophie getrieben: Dieses
Vermögen kann nicht mehr gemeinsam mit der Vernunft als Ausprägung des

Vorstellungsvermögens gefasst werden; die Ambition der Vereinheitlichung
der Kantischen Philosophie ist an der Unmöglichkeit der Integration des
Freiheits- und Willenskonzepts gescheitert (vgl. 221). An die Stelle des
Kantischen Dualismus von theoretischer und praktischer Vernunft tritt nun
bei Reinhold ein Dualismus von Vernunft und — Schopenhauer
antizipierendem — nicht-vernünftigen Willen. Mit dieser unkantischen Trennung
der Konzeptionen von Vernunft und Wille entzieht sich Reinhold aber
zugleich die Kant vermeintlich überlegene Form systematischer Einheit der
Philosophie auf der Grundlage einer Theorie des Vorstellungsvermögens:
Diese Konzeption des Willens ist in diesem Rahmen prinzipiell nicht zu
verorten.

Um nun aber das angestrebte Ziel eines Nachweises von Freiheit und
Moralität gleichwohl verfolgen zu können, ist nach Reinhold ein kühner
Wechsel des Gerichtshofs vorzunehmen: dass und wie Reinhold die gemeine
Vernunft als neue einzig adäquate richtende Instanz inthronisiert, wird im 6.

und 7. Kapitel dargestellt.
Mit der in vielem vorbildlichen Arbeit von Lazzari ist ein entscheidender

Fortschritt im Verständnis von Reinholds Philosophie erzielt worden: Das mit
den Begriffen des Untertitels „Einheit und Freiheit" angezeigte Themenfeld
hat Lazzari überzeugend und mit aller wünschenswerten Genauigkeit in der
historischen Rekonstruktion nicht minder als in der Klarheit der Darstellung
als ein elementares Spannungsverhältnis aufgewiesen, dessen Unruhe die
Entwicklung der Philosophie Reinholds weitertreibt und das sich noch auf die
nachfolgende Generation der dem Dt. Idealismus zugerechneten Philosophen
überträgt. Dem umwillen eines Systems der Philosophie vermeindich notwendigen

Monismus der Prinzipien stellt sich bei Reinhold die Schwierigkeit einer
dem selbst formulierten Zweck dieses Systems entsprechenden Begründung
von Freiheit und Sittlichkeit entgegen. Und dass eine solche Kärrnerarbeit
Aussichten für die Forschung eröffnet, die sie nicht unbedingt selbst schon als
solche expliziert, ist die Kehrseite der hier tätigen intellektuellen Redlichkeit.

Marion Heinz

HEYMERICUS DE CAMPO: Dyalogus super Reuelacionibus beate Birgitte. A Critical
Edition with an Introduction by Anna Fredriksson Adman Acta
Universitatis Upsaliensis. Studia Latina Upsaliensia 27). Uppsala 2003. 242
S. ISBN: 0562-2859. ISBN: 91-554-5694-4.

Obwohl Heymericus de Campo (ca. 1395—1460) als einer der bedeutendsten
Philosophen des 15. Jahrhunderts gilt, wurde sein Denken bisher nur
unzureichend untersucht. Seine wichtigsten Schriften sind nach wie vor
ungedruckt. Dabei wurden von der Forschung vor allem zwei Aspekte beachtet:



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 397

Schon 1935 bezeichnete Gilles Gérard Meersseman den niederländischen
Philosophen als Hauptvertreter des Albertismus, der an den Universitäten
Paris, Köln und Löwen die Lehren Alberts des Grossen gegen Thomisten,
Skotisten und Nominalisten verteidigte. Die zweite Forschungsthese vertraten
Rudolf Haubst und Eusebio Colomer. Demnach war Heymerich der Lehrer
des Nikolaus von Kues und vermittelte u. a. die geometrische Theologie und
das Denken Raymund Lulls an Cusanus. Weder nach der Albertismusthese
noch nach der Vermittlerthese erschien Heymerichs Denken als für sich
untersuchenswert oder gar originell, obgleich die Entwicklung einer eigenen
geometrischen Theologie, die Heymerich auch als „ars mea" bezeichnet, sowie
die intensive Lullrezeption für einen Spätscholastiker höchst ungewöhnlich
ist. Dennoch konnte die Heymericusforschung in den vergangenen Jahren
durch einige kleinere Editionen und Aufsätze durchaus Fortschritte
verzeichnen.

Mit dem „Dyalogus super Reuelacionibus beate Birgitte" legt Anna
Fredriksson Adman einen weiteren Text des niederländischen Denkers in
kritischer Edition vor, womit sie auf ein bislang wenig beachtetes Gebiet
seiner schriftstellerischen Tätigkeit hinweist. Heymerich nahm als Vertreter
der Universität Köln von 1432 bis 1435 am Basler Konzil teil, wo ein Prozess
über die Rechtgläubigkeit der Visionen Birgittas von Schweden angestrengt
wurde. Als Theologieprofessor gehörte Heymerich einer Kommission an, die
die Offenbarungen der schwedischen Mystikerin und Ordensgründerin
begutachten sollte. Im Rahmen dieses Prozesses verfasste Heymerich den Dyalogus,
in dem er die Orthodoxie der schwedischen Heiligen verteidigt.

Der Text wurde wahrscheinlich noch 1434/35 in Basel begonnen und
1446 von dem Autor selbst in Löwen authentisiert. In Vadstena, dem Mutterhaus

des Birgittenordens, wurde der Dyalogus in einen Codex aufgenommen,
der der Verteidigung der Offenbarungen diente. Über diesen Codex gelangte
der Text in viele andere Häuser des Ordens.

Fredriksson Adman hat den Dialog nach modernen Editionskriterien
herausgegeben, weshalb sie auch auf eine Angleichung der mittelalterlichen
Rechtschreibung an klassisches Latein verzichtete. Der Dyalogus ist in
wenigstens sechs Textzeugen überliefert, unter denen Fredriksson Adman
sinnvollerweise den Text aus Vadstena (Uppsala, MS C 518) als
Leithandschrift auswählte, der nach 1446 entstanden ist. Die übrigen
Handschriften stammen aus Belgien und Bayern, die Fredriksson Adman mit den

Siglen A bis F versehen hat. Die Handschrift B stammt also nicht etwa aus
Brüssel, sondern aus Uppsala. Die Vergabe der Siglen gemäss dem Alphabet
ist zwar philologisch korrekt, aber reichlich unpraktisch, da man sich die
Herkunftsbibliotheken entweder merken muss, oder aber auf ständiges
Blättern angewiesen ist.

Doch die eigentlichen Defizite der Arbeit befinden sich nicht in der
Edition selbst, sondern in der Einleitung und der Bibliographie. So wählt die
Autorin ausgerechnet für das englische „orthography" meist die Schreibweise
„ortography" (164f.). Gravierender noch ist die oftmals erstaunliche Schreibweise

vor allem der deutschsprachigen Literatur. So heisst es wahlweise



398 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

„Konziliarismus" (240) oder „konciüarismus" (76). Weiter finden sich
„Scholastiek" (241), „darhin" (76 u. 239) sowie „asqétique" für „ascétique"
(238). Obendrein werden deutsche Substantive regelmässig kleingeschrieben.
Eine Korrektur der Bibliographie wäre sicherlich ratsam gewesen.

Heymerichs Lebensweg, sein Denken wie auch den Inhalt des edierten
Textes behandelt Fredriksson Adman eher rudimentär. Dennoch ist die
Einleitung überaus interessant, denn die Autorin wertet hierin die schwedische
Literatur aus, die von der bisherigen Heymericusforschung kaum zur Kenntnis
genommen worden ist. Sie hat nicht nur mehrere bislang unbekannte
Handschriften des Dyalogus ausfindig gemacht, sondern auch viel zusätzliches
neues Quellenmaterial mitediert und teilweise sogar übersetzt (62ff.). So ist
jetzt beispielsweise bekannt, dass Heymerich gemeinsam mit dem spanischen
Dominikaner Johannes von Torquemada in dem Konzilsausschuss sass, der
Birgittas Visionen untersuchen'sollte.

Weiter gelang es Fredriksson Adman mit hoher Wahrscheinlichkeit,
Heymerichs Autograph zu identifizieren (144f.). Es handelt sich um die
Korrekturen und die Unterschrift eines Briefes von 1446 (Uppsala, MS C 91,
fol. 15v), den Heymericus eigenhändig gesiegelt hat (abgebildet in: Katalog der
datierten Handschriften in lateinischer Schrift vor 1600 in Schweden, hg. v.
Monica Hedlund, Stockholm 1977, Bd. I, 2, Nr. 105.): „Hec ego heymericus
de campo etc. coniuncto huius mee scripture manualis et mei signeti soliti
inferius impressi necnon mei proprii sigilli in filo huic codici infixo
dependentis testimonio anno domini 1446 penultima julii me fateor louanii ea
occasione que in prohemiali presentis rescripti subscripcione premittitur
dictasse et sie raptim dictata in presentem huius epistolaris codicis formam
redegisse." Diese Hand sollte auf jeden Fall mit den übrigen von Heymerich
überlieferten Schriften verglichen werden, besonders mit denen aus der
Cusanus-Bibliothek in Bernkastel-Kues.

Überaus kompetent zeigt sich die Latinistin auch bei der Analyse
Heymerichs Sprache, die seit Langem in der Forschung als reichlich
unverständlich gilt und ein Hauptgrund für die zögerliche Erforschung seines
Denkens darstellt. Schon zu Heymerichs Lebzeiten kritisierte der Thomist
Gerhard ter Steghen dessen Sprache, wohingegen die Birgittinen seinen

„subtilen" Stil ausdrücklich lobten. Fredriksson Adman konnte belegen, dass

weder sein Wortschatz noch seine Grammatik für die zeitgenössische Scholastik

ungewöhnlich waren. Die Verwendung von Zeitformen und Modi lehnt
sich an klassisches Latein an, der Gebrauch der Fälle weicht indes oft hiervon
ab. Sie zeigt auf, wie Heymerich diverse untergeordnete Konstruktionen in die
Sätze einfügt, um ein Maximum an definitorischer Präzision zu erzielen, was
die Satzkonstruktionen überlastet. Besonders gerne verschachtelt der Niederländer

mehrere abhängige Genitive ineinander. Auch die rhetorische
Ausgestaltung seiner Texte fördert nicht immer das Verständnis. Nicht zuletzt gibt
Fredriksson Adman praktische Ratschläge, um seine Texte besser verstehen zu
können (113ff.).

Abschliessend sollte festgehalten werden, dass die kleineren orthographischen

Mängel in der Einleitung und der Bibliographie nicht über die



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 399

eigentliche Leistung der Dissertation hinwegtäuschen dürfen: Es handelt sich

um eine philologisch vorbildliche Edition des Dyalogus, die über den eigentlichen

Text hinaus viel neues Material der Forschung zur Verfügung stellt. Es
bleibt zu wünschen übrig, dass auch Heymerichs Hauptwerken — der „Dispu-
tatio de potestate ecclesiastica", dem „Colliget principiorum" und dem
„Centheologicon" - eine ähnliche Bearbeitung zuteil wird. Erst dies würde
erlauben, die Frage zu beantworten, ob Heymerich lediglich ein spätmittelalterlicher

Schulphilosoph und Vermittler war, oder vielmehr ein innovativer
Denker, der das Denken Alberts mit dem Lulls zu verbinden suchte und damit
neue Wege zu einer eigenen geometrischen Theologie beschritt, wie sie

Nikolaus von Kues später in „De docta ignorantia" aufgriff.

Florian Hamann

HOERSTER, Norbert: Die Frage nach Gott. München: C.H. Beck 2005. 124 S.

ISBN: 3-406-52805-8.

Die grossen Kirchen stecken in einer noch grösseren Krise. Viele kehren ihr
den Rücken und suchen ihr Heil in anderen, meist fernöstlichen, Religionen
und Kulten. So erfreuen sich Theologen grossen Zulaufs, die Reformen im
Sinne des Zeitgeistes einfordern. Die grundlegenden und fundamentalen Fraugen

des Glaubens, so Hoerster, werden aber nicht mehr gestellt. Diese Fragen
betreffen alle monotheistischen Religionen: „Ist der Glaube an Gott
überhaupt rational und vernünftig?" (7) Diese Frage wird in Theologie und
Philosophie nur noch stiefmütterlich behandelt, gilt der Glaube doch weithin
als Resultat individueller Veranlagung, sozialer Prägung oder persönlicher
Entscheidung. Diese aber entziehen sich einer rationalen Erörterung. Allerdings

ist damit nicht gesagt, dass es nicht trotzdem sinnvoll ist, nach rationalen

Argumenten Pro und Contra zu suchen. Der Autor beruft sich
ausdrücklich auf den Katechismus der katholischen Kirche (Nr. 31 u. 35): „Die
Fähigkeiten des Menschen ermöglichen ihm, das Dasein eines persönlichen
Gottes zu erkennen." Näherhin kommen die Gottesbeweise, die Welt als

Schöpfung und das Wesen der menschlichen Person in Betracht.
Hier knüpfen der Autor und der Aufbau seines Werkes an. Nachdem der

Begriff „Gott" geklärt ist, wendet sich der Verfasser dem ontologischen,
kosmologischen und teleologischen Argument zu. Dem schliesst sich die

Frage an, ob Gott sich in Wundern und Begegnungen offenbaren kann.
Welche Rolle spielt die Existenz Gottes für die Moral? Verleiht der Glaube an
Gott dem Leben einen Sinn? Schliesslich wird einmal mehr die Theo-
dizeefrage aufgeworfen: Warum lässt Gott die Übel zu? Den Abschluss bildet
eine Betrachtung zu der Frage, wie der Gottesglaube überlebt.

Doch schon im Vorwort gesteht der Autor, der sich selbst als Atheist
sieht, ein: „Die Frage nach Gott wird auch durch noch so intensives
Nachdenken und Argumentieren, nicht zu einer Frage, auf die es eine eindeutige
und sichere Antwort gibt" (10). Und überdies ist eine methodische Ein-



400 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

schränkung von Bedeutung. Hintergründe und Beispiele sind überwiegend
katholischer Provenienz. Hoerster weiss, dass er sich diesbezüglich auf
lehramtliche und damit verbindliche Aussagen stützen kann, die ihm das

Argumentieren erleichtern.
Bevor man über einen Gegenstand oder ein Wesen nachdenkt, muss man

sich darüber verständigen, was man meint. So setzt sich der Autor eingehend
mit den als charakteristisch angenommenen Eigenschaften des monotheistischen

Gottes auseinander und kritisiert jene Positionen negativer Theologie,
die Gott allein als „unerforschlich", „unbegreiflich" und „ganz anders"
definieren wollen. Ein so verstandener Gott ist nicht der der christlichen
Theologie, denn es fehlen ihm sämtlich die personalen Eigenschaften.

Mit wenigen Zeilen wird der ontologische Gottesbeweis abgetan. Er
entpuppt sich bei genauerer Betrachtung als Sprachspiel, in dem davon
ausgegangen wird, dass man die Existenz eines Wesens einfach in dessen
Definition aufnimmt. Über eine Entsprechung in der Realität ist damit noch nichts
gesagt. Leistet der kosmologische Gottesbeweis mehr? Menschen suchen nach
Erklärungen. Und tatsächlich gelingt es den Wissenschaften, bestimmte Ereignisse

durch andere, zeitlich vorausgehende, zu erklären. Ist nun die Existenz
Gottes schon dadurch bewiesen, dass man hinter diesem Kausalnexus einen
„Erstbeweger", eine „Erstursache" annimmt? Sinnvoller ist in jedem Fall die
Frage nach dem Grund des Seins, wie sie in der Version des kosmologischen
Gottesbeweises bei Thomas von Aquin und Leibniz verhandelt wird. Gott ist
nicht Erstursache, sondern metaphysischer Grund allen Seins. Aber auch diese

Auffassung lässt sich kritisieren. Warum kann man nicht die Welt als Grund
an sich selbst annehmen, sondern verweist auf einen metaphysischen Grund,
über den wir nichts aussagen können? Der Verweis auf die Kontingenz allen
Seins trägt für Hoerster nicht. Auch das teleologische Argument führt nicht
weiter. Es ist einfach nicht zwingend, in Analogie von der Zielgerichtetheit
dieser Welt auf einen Schöpfer zu schliessen. Für Hoerster scheint klar: Die
klassischen Gottesbeweise beweisen nicht die Existenz Gottes; ihre Widerlegung

schliesst aber die Existenz auch nicht eindeutig aus.
Wie steht es aber um einen Gottesbeweis durch Offenbarung in Wundern

und Begegnungen? Wunder sind Ereignisse, die gegen bestehende Naturgesetze

auftreten. Interessanterweise setzt dieser Beweis auf die Existenz von
Naturgesetzen. Während aber der teleologische Beweis aus deren Ordnung auf
Gott schliessen will, soll hier gerade das Abweichen von der Ordnung als

Indiz herangezogen werden. Der Autor übernimmt die Argumentation von
David Hume und fragt, ob die als Wunder verstandenen Ereignisse denn
tatsächlich stattgefunden haben? Paradigmatisch werden das Weinwunder
(Joh 2,1—11) und das Wunder der Auferstehung Jesu herangezogen. Hier verfällt

der Verfasser in eine unzulässige Einseitigkeit, wenn er allein auf
empirische Fakten zu rekurrieren versucht und nicht etwa die Funktion
biblischer Wundergeschichten berücksichtigt. Überdies setzt die Betrachtung von
Ereignissen immer eine bestimmte Hermeneutik voraus, die bei einem Atheisten

anders ausfallen dürfte als bei einem Christen. Ähnliches gilt dann auch
für Ereignisse, die als Gottesbegegnung gedeutet werden. Der Autor führt die



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 401

Erfahrungen der Mystikerin Gertrud von Helfta und der Schriftstellerin
Malwida Freiin von Meysenbug, eine Zeitgenossin Friedrich Nietzsches und
Richard Wagners, an und versucht deren mystische Erfahrungen in ein rationales

Subjekt-Objekt-Verhältnis zu setzen. Allerdings verwechselt er dabei
Wirklichkeit — im Sinne umfassenden Wirkens — und Realität — im Sinne
einfacher Empirie —, so dass das Ergebnis einmal mehr offen bleiben muss.

Überaus interessant für die gegenwärtige öffentliche Diskussion, beispielsweise

zu bioethischen Problemen, ist das anschliessende Kapitel, in dem
Hoerster der Frage nachgeht, ob Gott unverzichtbar ist für die Moral. Mit
einer Fülle von Beispielen und Zitaten wird belegt, dass zahlreiche Politiker
und Theologen Gott als für die Moral unverzichtbar annehmen. Nach der
Meinung Fjodor Dostojewskijs, dass ohne Gott alles erlaubt sei. Aber: „Bei
kritischer Betrachtung stellt sich allerdings heraus, dass das in dieser Sichtweise

zum Ausdruck kommende moralische Argument von allen Argumenten
für die Existenz Gottes mit Abstand das schwächste ist." (52) „Gott" ist für
die Moralbegründung nicht notwendig. Der Autor selbst hat mit „Ethik und
Interesse" einen solchen rein säkularen Entwurf einer Moralbegründung
vorgelegt. Was aber das konkrete Verhalten der Gläubigen betrifft, fragt der
Autor zu Recht, ob sich der Glaube positiv auf eine humane Moral auswirke.
Rückblickend fällt es Hoerster nicht schwer, geschichtliche Fakten des Abendlandes

aufzuzeigen, die dies zu widerlegen scheinen. Auch der freie Umgang
mit biblischen Zitaten dient ihm ferner als Beleg, dass es im Christentum
nicht einfach um gelegentliches Abweichen vom Ideal, sondern um
grundlegende Ansichten geht, die einer humanen Moral entsprechen. Was eine
humane Moral näherhin ist, bleibt offen. Ebenso einseitig geht der Autor mit
dem Zusammenhang von Gott und Lebenssinn um.

Mit den Überlegungen zur Theodizee kippt die Art der Argumentation
gänzlich. Aus einem Abwägen von Pro und Contra wird nun ein klares
Contra. Die physischen und moralischen Übel in der Welt lassen sich nicht
vereinbaren mit den Eigenschaften, die man üblicherweise Gott zuschreibt.
Der Widerspruch von Allmacht und Allgüte einerseits und dem Leiden in der
Welt ist und bleibt nicht einfach auflösbar. Das wissen wir bereits seit Epikur.
Weder Gott als Pädagoge, der den Menschen mit Übeln strafen und mit
Wohltaten belohnen will — wie es etwa im Buch Hiob dargestellt wird —, noch
der Verweis darauf, dass den Übeln die Aufgabe zukäme, die wunderbaren
Güter in einem besonderen Glanz erscheinen zu lassen, vermögen zu
überzeugen. Hätte Gott auch eine gänzlich andere — leidfreie — Welt schaffen
können? Wie steht es um die Freiheit des Menschen, aus der sich auch die
Übel erklären Hessen?

Es verwundert nicht, dass die anfängliche Offenheit schhesslich zu einer
klaren Ablehnung führt. „Die Problemstellung des vorliegenden Buches war
bewusst eine begrenzte. Es ging um die Frage nach der Rationalität des Glaubens

an den traditionellen Gott des Monotheismus, insbesondere der christlichen

Religion. Die Antwort auf diese Frage ist negativ ausgefallen." (119)
Auch wenn man nicht in allen Punkten den Argumentationen des Autors

folgen mag, so bleiben doch die aufgeworfenen Fragen und Probleme theo-



402 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

logisch-philosophischer Provenienz bestehen. Möglicherweise hat Hoerster
Recht, wenn er den Theologen und der Theologie vorwirft, sie würden sich zu
wenig mit den fundamentalen Fragen des Gottesglaubens auseinandersetzen.
Gerade in Zeiten institutioneller Krisen, wie sie die Kirchen gegenwärtig
erleben, ist es unabdingbar, sich eigener Fundamente auf rationale Weise zu
versichern. Dies ist nicht zuletzt die Existenzberechtigung für die Theologie als
Wissenschaft. Auch der Vorwurf, Hoerster habe bei seiner Kritik ein Bild von
Theologie, insbesondere katholischer Fundamental- und Moraltheologie vor
Augen, das einer längst entschwundenen Zeit entstammt und so weder gelehrt
noch gelebt wird, entkräftet das Grundanliegen seines Werkes nicht. Die
Radikalität und Kurzatmigkeit seiner Argumente fordern den, der nicht
unkritisch zustimmen will, zur Apologie des Glaubens an den einen Gott mit
vernünftigen Mitteln heraus.

Sebastian Schoknecht

LANGER, Otto: Christliche Mystik im Mittelalter. Mystik und Rationalisierung —

Stationen eines Konflikts. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004.
416 S. ISBN: 3-543-04527-0.

Langers Buch, das die Frucht einer langjährigen Beschäftigung mit dem
Thema darstellt, hat eine doppelte Zielrichtung: Zum einen ist es eine
historische Darstellung der Genese und der Vielfalt christlich-abendländischer
Mystik des Mittelalters. Zum anderen vertritt Langer auch eine systematische
These, nämlich dass ,Mystik' eine spezifische religiöse Antwort auf
Rationalisierungsprozesse darstelle. Aufgrund dieser doppelten Intentionalität kann
Langers Werk sowohl als ein historisches Handbuch zur Geschichte christlicher

Mystik als auch als Beitrag zur Mystikdiskussion gelesen werden. Beide
Aspekte sind im Folgenden zu berücksichtigen.

In einem umfangreichen Einleitungsteil (13—47) resümiert Langer zunächst
die wechselvolle Beziehung von Mystik und Rationalität in der Moderne und
diskutiert die historiographischen Schwierigkeiten, denen sich eine Geschichte
der Mystik zu stellen hat. Geht bei Fénelon Mystik und Aufklärung eine enge
Liaison ein, indem sich der cartesianische Zweifel zu einem existentiellen
Purgatorium radikalisiert, so treten bei Kant Mystik und Rationalität in einen
scharfen Gegensatz. In dieser Linie stehend vertritt Feuerbach die Ansicht, in
der mystischen Erfahrung werde die Pathologie zur Theologie gemacht. Nur
kurze Erwähnung findet in Langers Durchgang durch das neuzeitliche Denken
die romantische und idealistische Philosophie, die sich auf seine Weise von
mystischen Traditionen prägen lässt. Im Anschluss an Heidegger konstatiert
Langer schliesslich eine „im Abendland immer wieder zu beobachtende paradoxe

Nachbarschaft und Gleichzeitigkeit von Rationalisierungsschüben und
Mystik" (32). Im Gegensatz zu einer auf Selbstbehauptung setzenden
Rationalität gehöre die Absage an den Willen zur Macht zu den Grundimpulsen der
Mystik. Die Rede von ,Rationalisierungsschüben' findet sich jedoch noch in



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 403

einer zweiten, nicht immer genau unterschiedenen Bedeutung, in der das

ökonomische Moment betont ist. Langer verbindet sie mit einer weiteren
These, die er im Anschluss an Max Webers Theorie von der zunehmenden
Rationalisierung der gesellschaftlichen Sphären entwickelt. Die Ausdifferenzierung

von autonomen Subsystemen treibe mystische Gegenentwürfe hervor,
die in einem „Spannungsverhältnis zur Welt und ihren Ordnungen" stehe (33).
Entsprechend orientiert sich Langer auch an Webers Theorie der Stufen und
Richtungen religiöser Weltablehnung und nimmt die enge Verbindung von
Mönchtum und Mystik zum Ausgangspunkt seiner Darstellung.

Der eigentlichen Durchführung dieses Programms ist ein erster Teil
vorgeschaltet (51—116), welcher die Grundlegung der mittelalterlichen Mystik
durch die griechische Antike und die frühchristlich-patristische Spiritualität
untersucht. Den Weg „von der Mythologie der Mysterien über die platonische
Philosophie zur philosophischen Mystik Plotins" (51) zeichnet Langer in
prägnanter Weise entlang der Leitworte epopteia (die Schau, die in den
Mysterienkulten auf dem Weg über die katharsis/ Reinigung und myesisfVorweihe
erreicht wird), theoria (die Ideenschau Piatons, die einen Aufstieg des Geistes
erfordert) und henosis (Plotins denkende Realisierung der Einheit mit dem
Einen). Im Gegensatz zur philosophischen Mystik, die durch ein Aufstiegs-
modell geprägt ist, charakterisiert Langer die Christus-Mystik des Paulus als

gemeindezentrierte Abstiegsmystik, in welcher der „pneumatische Aufstieg
über Weihestufen zur Vollkommenheit" durch den „Abstieg zum Dienst am
Mitmenschen" kontrastiert werde (79). Anders als in der Apokalyptik sei das

,mysterion' gemäss der paulinischen Verkündigung bereits schon offenbar,
und anders als in den Mysterienkulten werde es allen verkündigt.

In der patristischen Zeit werden die paulinische Christus-Mystik und das

(neu-)platonische theoria-Modell in vielfältiger Weise fortgeschrieben und
miteinander kombiniert, wie Langer im Blick auf Origenes, Augustinus und
Pseudo-Dionysios aufzeigt. Während Origenes in allegorischer Bibelauslegung
die fortwährende Inkarnation des Logos meditiert und die christliche
Brautmystik initiiert, findet Augustin zu einem für das christliche Mittelalter
paradigmatischen Modell christlicher Kontemplation, indem er „den
Bedingungszusammenhang von theoria und Glück" lockert, „die Beseligung durch die
Schau ins Jenseits verlegt" und den „elitären Individualismus" des
griechischen Modells dämpft (104). Das Werk des Pseudo-Dionysios schliesslich,
das zu den fruchtbarsten Quellen christlicher Mystik gehört, sei geprägt durch
die Antinomie von Ekstase und Hierarchie, von vermittelnder Ordnung und
unmittelbarer Einigung mit Gott. Obwohl Dionysios die mystische Schau eng
an die hierarchische Ordnung kirchlich-sakramentaler Vollzüge zurückbindet,
gibt es nach Langer auch in seinem System eine Form der theoria, „die alle
Hierarchien überspringt und in einem unmittelbaren, mystischen Verhältnis zu
Gott kulminiert" (110).

Erst nach diesem ausführlichen ersten Teil kommt Langer zum eigentlichen

Thema seines Buches: der christlichen Mystik im Mittelalter. Die
Darstellung gliedert sich in drei Hauptschritte, die ausgehend von Eriugena und
dem karolingischen ,Rationalismus' (119—147) über die monastische Mystik



404 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

(151—208) zu denjenigen Gestalten christlicher Mystik führen, die von der
Armutsbewegung des 13. und 14. Jahrhunderts geprägt sind (211—392). Langers
Akzent liegt hierbei eindeutig auf dem letzten Teil, der fast die Hälfte des

Buches umfasst.
Entsprechend seiner Ausgangsthese, Mystik sei im Zusammenhang von

Rationalisierungsschüben zu verstehen, beginnt Langer den Eriugena gewidmeten

zweiten Teil seines Buches damit, dass er zunächst dem Verhältnis von
Mönchtum und Wissenschaft im frühen Mittelalter nachgeht. Die
unterschiedlichen Auffassungen davon, wie das Verhältnis von Glaube und
Vernunft zu fassen sei, prallen im ersten Abendmahlsstreit und in der
Auseinandersetzung um die Prädestinationslehre Gottschalks hart aufeinander.
Eriugenas um 860 entstandenes Hauptwerk Periphyseon ist nach Langer
zugleich der „Schlussstein in den Auseinandersetzungen der Karolingerzeit um
ratio und fides" als auch „das erste Paradigma einer philosophischen Mystik im
Mittelalter" (130). Das mystische Moment in Eriugenas theologischem System
sieht Langer in seiner Prozesslogik, die in einer unio mystica endet. Gott bringt
die Schöpfung in seiner Selbstmanifestation hervor, um sie in einem transitas
wieder zu sich zurückzuführen und mit sich zu vereinen, wobei die Geschöpfe
auch in dieser „unsagbaren Einung" ihre Substanz behalten (144/147).

Während bei Eriugena Wissenschaft und ,Mystik' harmonisch verbunden
sind, tritt die kontemplativ-affektive Christus-Mystik der Benediktiner und
Zisterzienser in einen polemischen Gegensatz zu der aufkommenden und
dialektisch geprägten Schultheologie: „Dem Rationalisierungsdruck der neuen
Schulen begegnen die Mönche mit einer mystischen Vertiefung und
Systematisierung ihrer Lebensform" (168). Diese neue Konstellation exemplifiziert
Langer im Blick auf Johannes von Fécamp, Rupert von Deutz und Bernhard
von Clairvaux. Die praktische Selbsterkenntnis, die hier der Schultheologie
entgegengestellt wird, ist affektiv vermittelt: „Instructio doctos reddit, affectio
sapientes" (Bernhard; 192). Mit grosser Sorgfalt zeichnet Langer diese monas-
tische Affektenlehre nach und vergleicht sie mit derjenigen der griechischen
Philosophie und Dichtung.

Im Hochmittelalter, dem der vierte und letzte Teil dieser Mystikgeschichte
gewidmet ist, verlagern sich die Gewichte erneut. Die im 12. und 13. Jahrhundert

aufkommende Armutsmystik versteht Langer als Antwort auf eine neue,
städtisch geprägte Ökonomie. Damit wechselt Langer zu seiner zweiten
Leitdifferenz. Orientierte sich seine bisherige Darstellung am Spannungsfeld
zwischen Mystik und Wissenschaft, so steht nun die neue Frontlinie zwischen
mystischer Religiosität und dem ökonomischen Bereich im Zentrum: „Das
,Haben', nicht das Wissen ist das Problem, das Wissen nur, insofern es Besitz
ist" (212). Im Einzelnen untersucht Langer drei miteinander verwobene
Ausprägungen der Armutsbewegung: die mystische Spiritualität der Beginen, der
Franziskaner und der Dominikaner. Langer wendet sich zunächst der Maria
von Oignies (1177/78—1213) zu, in deren Leben die Beginenmystik des 13.

Jahrhunderts vorgeprägt erscheint. Fast zeitgleich mit Franziskus verschenkt
die aus dem reichen Bürgertum stammende Charismatikerin ihren Besitz und
zieht zusammen mit ihrem Gatten in ein Leprosenhaus, um den Ärmsten der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 405

Armen zu dienen. Neben dieser konkreten Form der Kreuzesnachfolge ist
Maria noch durch zwei weitere Züge prototypisch für die entstehende neue
Gestalt christlicher Mystik. Zum einen durchlebt sie in ihrem kurzen Leben
das ganze Spektrum an Verzückungen und Entrückungen, welche die „mystische

Invasion" des 13. Jahrhunderts kennzeichnet. Zum anderen scheint Maria

ihre letzten Lebensjahre in einem kleinen Kreis von gleichgesinnten Frauen
verbracht zu haben, einer Vorform der Beginengemeinschaften, die sich bald
in grosser Zahl von Umbrien und Südfrankreich bis Brabant und Flandern
über Europa ausbreiten. Nach Langer handelt es sich beim Beginentum des
13. Jahrhunderts um das vielgestaltige Phänomen eines status médius zwischen
klösterlichem und weltlichem Leben, das die überkommene Ordnungen der
Kirche sprengte und langwierige Auseinandersetzungen um die institutionelle
Einbindung nach sich zog. Die kirchliche und gesellschafdiche Ortslosigkeit
schlägt sich nieder in einer Mystik des Abstiegs und des Sinkens, die ihre
literarisch originellste Gestalt durch Mechthild von Magdeburg erhält. In ihrem
Werk „Das fliessende Licht der Gottheit" knüpft Mechthild an die
brautmystische Tradition an und radikalisiert diese zum Modell einer resignatio ad

infernum.
Mit seinen Ausführungen zum Beginentum hat Langer den Horizont

abgesteckt, in den er auch die Gestalten der beiden letzten umfangreichen
Kapitel seines Buches einfügen kann. Sowohl das Leben des Franziskus und
der frühen Franziskaner als auch das Schicksal des Dominikanerordens ist eng
verknüpft mit der Frage, wie das Verhältnis zwischen den etablierten
kirchlichen Institutionen und den aus der Armutsbewegung entstandenen Gemeinschaften

und Lebensformen geregelt werden soll. Während die Franziskaner
sich an der Frage entzweiten, wie die Radikalität ihres charismatischen Gründers

für die zweite und dritte Generation der Minderbrüder zu regulieren war,
wurde für die Dominikaner die Frage der cura monialium zum Jahrhundertproblem.

Mit dem auf Dominikus selber zurückgehenden Bemühen, „für
religiöse Frauengemeinschaften eine kirchlich akzeptierte Lebensform zu
schaffen" (289), handelte sich der junge Orden eine umfangreiche und diffizile

pastorale Verpflichtung ein, die er trotz mehrmaliger Versuche nicht mehr
los wurde und die ihn in Konflikte mit dem Weltklerus verstrickte. Was
jedoch aus dieser konfliktträchtigen Konstellation entstand, gehört zu den
wirkmächtigsten Ausprägungen christlicher Mystik. Aus dem Zusammenspiel von
dominikanischer Spiritualität und religiöser Frauenbewegung entwickelte sich
sowohl ein neuer Typus von mystisch geprägten Nonnenviten (Langer analysiert

beispielhaft diejenige der Ita von Hohenfels und der Mechthild von
Stans) als auch die Mystagogie von Eckhart, Seuse und Tauler. Eckharts
Tendenz, das Armutsideal zu verinnerlichen und ontotheologisch zu fundieren,
deutet Langer als „Versuch, eine charismatische Religiosität in orthodoxen
Bahnen zu halten, ohne ihre Spontaneität zu brechen" (307), und knüpft
damit an die These an, die er bereits in seiner 1987 publizierten Habilitation
vertreten hatte. Eckharts Verurteilung durch Johannes XXII. sei deshalb im
Kontext der ab 1317 ausbrechenden Beginenverfolgungen zu verstehen. Setzt
Eckhart bei der Menschwerdung Christi an, die er als Annahme einer allge-



406 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

meinen Menschennatur versteht und daraus die Folgerung zieht, „dass der
Mensch, um mit Gott eins zu sein, das preisgeben muss, was Christus bei
seiner Menschwerdung nicht annahm, die menschliche Person" (348), so
entwickelt Seuse seine Armutsmystik im Blick auf die Passion Christi. In seiner
Verteidigung von Eckharts Lehre im Büchlein der Wahrheit, die Seuse auch
ordensintern unter Druck bringt, betont er stärker als sein Lehrer die
Differenz von Schöpfer und Geschöpf und kehrt dessen Wertung um, das

virtuelle Sein des Menschen in Gott sei edler als das geschaffene in seiner
geschichtlich bestimmten Individualität. Entsprechend zielt das Ideal der Selbst-
entäusserung bei Seuse auch nicht daraufhin, das Personhaft-Individuelle zu
übersteigen, sondern intendiert die Angleichung an den Gekreuzigten. Seuses

auch christologisch begründete Aufwertung personaler Individualität macht es

ihm denn auch möglich, sich selber in seiner Vita, einer Mischung zwischen
Ritterroman und historia calamitatum, als Paradigma einer neuen Passionsmystik
darzustellen, die nach dem „Modell ,contemplatio, compassio, imitatio'" (369)
die Christusförmigkeit sucht. Ausgehend von einer Phase des Jubilus und des

Trostes führt Seuses Weg über die imaginative Vergegenwärtigung des
Leidens Christi und seine aszetische Verkörperlichung durch Selbstkasteiung, um
schliesslich, nach einer Wende hin zur Welt und zu pastoraler Wirksamkeit, in
einem geduldigen Ertragen innerer und äusserer Anfechtungen zu münden.

Auch der letzte Abschnitt des Kapitels über die Dominikanermystik, der
Johannes Tauler gewidmet ist, orientiert sich an der Leitdifferenz zwischen
Armutsideal und Ökonomie. In einer Zeit, in der die Armutsforderung innerhalb

des Predigerordens gelockert wird und durch das Aufkommen der vita

privata (wonach jeder für seinen Lebensunterhalt selber aufzukommen hat) die

Ungleichheit zwischen den Brüdern wächst, knüpft Tauler in seinen Predigten
an die Armutsmystik Meister Eckharts an, ohne allerdings dessen ontologische
Wendung konsequent mit zu vollziehen. Die Armut, die den Menschen prägt,
ist weniger seine seinsmässige Nichtigkeit als die durch das Besitzstreben
gezeichnete Nichtswürdigkeit.

Langers Geschichte der christlichen Mystik im Mittelalter, die etwas
unvermittelt mit dem Unterkapitel über Tauler und einem knappen Schlusswort
(393f.) endet, zeichnet sich dadurch aus, dass sie ein unübersichtliches und
vielgestaltiges Gebiet durch die Orientierung an zwei Leitdifferenzen (Mystik
und die Rationalität der Wissenschaft; Mystik und ökonomische Rationalität)
zu erschliessen und zu ordnen vermag, ohne dass der Eindruck entsteht, die
behandelten Texte und Gestalten würden in ein ihnen fremdes Schema ge-
presst. Vielmehr ist es Langer gelungen, durch diese klare Perspektivierung
Zusammenhänge zwischen mystisch-mystagogischen Modellen und
Rationalisierungsprozessen aufzuweisen und dadurch die Zeugnisse in einem neuen
Licht zu zeigen. Auch die schwierige Aufgabe, eine ausgewogene Mischung
zwischen übersichtlicher Darstellung und detaillierten Einzelstudien zu
finden, ist Langer über weite Strecken seines Buches auf eindrückliche Weise
gelungen. Zu bedauern ist jedoch, dass Langers Darstellung bei der
Dominikanermystik abbricht und die für das Verständnis der neuzeitlichen Ent-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 407

wicklung wichtige spätmittelalterliche Phase nicht behandelt wird (die flämische

Mystik, die Devotio moderna, Johannes Gerson, Nikolaus von Kues...).
Wie eingangs erwähnt, kann das Buch auch als Beitrag zur Mystikdiskussion

gelesen werden. Langer geht von einem weiten Mystikbegriff aus und
versteht „Mystik" als eine „Intensivform von Religion", die „aus dem
Zusammentreffen von antiker Philosophie und christlicher Erlösungsreligion
herrührt" (392) und sich im Laufe der Jahrhunderte in einem (meist) antagonistischen

Bezug zu gesellschaftlichen „Rationalisierungsschüben" herausbildet.
Auch wenn sich diese Grundbestimmung als kategoriales Schema bewährt, so
bleibt sie doch in mindestens zweierlei Hinsicht unklar. Zum einen ist „Mystik"

im Sinne von Langer weitgehend deckungsgleich mit den Leitgestalten
christlicher Spiritualität im Mittelalter, die in je verschiedener Weise geprägt
sind vom „,kommandierenden Gedanken' des Mönchtums [...], der radikalen
Weltabwendung" (42). Zum anderen bleibt in Langers Entwurf das Verhältnis
von wissenschaftlicher Rationalität und ökonomischer Rationalisierung ungeklärt.

Die Begriffe kommen in unterschiedlichen Kombinationen vor, ohne
dass die Zusammenhänge im Einzelnen expliziert werden. Während Mystik
und Rationalität sowohl in harmonischer Verbindung (z.B. bei Plotin, Eriugena
und Eckhart) als auch als Gegensatz (etwa in der affektiven Mystik des 12.
und 13. Jahrhunderts) auftreten können, so scheinen Mystik und ökonomische
Rationalisierung grundsätzlich in einem antagonistischen Verhältnis zu stehen
(wobei das zisterziensische Arbeitsethos als Ausnahme oder als Spezialfall
betrachtet werden kann). Hinter dem scheinbar einfachen Wechselverhältnis
von Rationalisierungsschüben und den darauf antwortenden Formen mystischer

Religiosität verbergen sich also mehrere, zu unterscheidende Grössen,
die in komplexen Wechselverhältnissen stehen und sich nicht, wie der Untertitel

des Buches verspricht, auf Stationen eines einzigen Konfliktes reduzieren
lassen. Diese Unschärfe in Langers Modell wird allerdings dadurch ausgeglichen,

dass er sich in den beiden zentralen Teilen seines Buches, nämlich über
die monastische Mystik einerseits und die Mystik der Armutsbewegung
andererseits, jeweils konsequent an einer der beiden Leitdifferenzen orientiert
und auf diese Weise die Fülle des Materials unter einem klaren
Leitgesichtspunkt zu ordnen vermag. Fazit: Langers Buch stellt ein inhaltlich
reiches und zuverlässiges Handbuch dar, das historische und systematische
Zusammenhänge differenziert und in gut lesbarer Weise herausarbeitet.
Corrigenda: S. 161, 14. Z. v. unten 551 f. (statt 441); passim: ,î' (statt ,A').

Simon Peng-Keller

RUCKSTUHL, Thomas: „Ecclesia universalis". Das sakramentale Universalitätsverständnis

als hermeneutischer Schlüsselfür die Kirche in der Moderne Frankfurter
Theologische Studien 65). Frankfurt am Main: Verlag Josef Knecht 2003.
293 S. ISBN: 3782008758.

Die Darstellung der Kirche als universellen Heilssakraments hat am II.
Vatikanischen Konzil und in seinem Gefolge mancherlei Beunruhigung ausgelöst.



408 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Schiebt sich da nicht die Kirche störend zwischen den einzelnen Gläubigen
und den dreifaltigen Gott? Wird da nicht der traditionellen Siebenzahl der
Sakramente ein Übersakrament hinzugefügt oder übergewölbt? Klingt bei dem
griechischen Aequivalent „Mysterion" für „Sacramentum" nicht etwas Mysteriöses

nach, das die klaren Konturen der „Societas perfecta", worunter man
die Kirche im 19./20. Jahrhundert verstand, verwischt? Man muss sich auch
bewusst sein, dass ein weiterer am Konzil neu eingeprägter Begriff, nämlich
„Volk Gottes", weit mehr Hochkonjunktur erfahren hat als „universelles
Heilssakrament"; er ist natürlich auch griffiger und einfacher.

Es ist sehr verdienstvoll, die grundlegende Bedeutung dieser Charakterisierung

der Kirche gründlich herauszuarbeiten und sie in einen modernen
Kontext zu stellen. Der Kontext ist die anscheinend divergierende Entwicklung

der Welt in Richtung auf mehr Einheit und gleichzeitig auf eine grössere
Vielfalt hin: Immer mehr politische und wirtschaftliche Zusammenschlüsse
werden vorangetrieben (Stichwort: Globalisierung, französisch: mondialisation),

und immer mehr Parteien, Glaubensformen, Lebensstile entwickeln
sich und verwirren zusehends die Lage. Was hat da die Kirche zu sagen?

Gerade in diese Situation hinein, die das Konzil in ihren Anfangen schon
klar gesehen hat, kommen nun ein paar wegweisende Aussagen: Die Kirche ist
zwar nicht von dieser Welt, sie ist aber in diese Welt hineingesandt. Sie kann
und darf sich nicht von ihr abschotten, sondern ist von ihrem Herrn beauftragt,

die Welt „heimzuführen" — aber gerade nicht in einem selbstsüchtigen
Proselytismus, sondern in einem Zeugnis, das die Freiheit des Partners achtet.
Es geht nicht darum, die Statistik der Kirche(n) aufzubessern, sondern das

von Christus angekündigte und in ihm auch schon wirklich gewordene Reich
Gottes weiter auf- und auszubauen, wo Trennmauern weniger gefragt sind als

Brücken, Streit und Rechthaberei weniger als Zusammenarbeit, ruhige
Identität mehr als voreilige Augenwischerei.

Es ist gut, die Ausdrücke im Titel und Untertitel sorgfältig zu beachten
(dies geschieht mit Umsicht und Klarheit durchs ganze Buch hindurch):
„Sakrament" meint „Zeichen" und „Werkzeug", also ein Geschehen, das etwas
bezeichnet und anzeigt, was dahinter liegt, und es auch bewirkt; „universal"
meint wirklich „alle betreffend, überall, jederzeit" (und kommt so dem Sinn
des nicht konfessionell gemeinten „katholisch" „allumfassend" nahe); ein
„hermeneutischer Schlüssel" ist ein Mittel, um „die Moderne" zu „verstehen",
richtig zu „deuten", „auszulegen" — lauter unabdingbare Wege, um sich
zurechtzufinden („Hermeneutik" Interpretationskunst). All diese Begriffe sind
in Gefahr, durch allzu häufigen Gebrauch abgenützt und damit unscharf zu
werden; der Autor geht sorgfältig mit ihnen um und rehabilitiert sie in
glücklicher Weise. Das gilt gerade auch für vermeintlich so selbstverständliche
Ausdrücke wie „Moderne" oder gar „Postmoderne", die hier sorgfältig analysiert

werden. „Moderne" meint so etwa „die Legitimität fortgesetzten
Wandels"; sie wird nicht als rundum abgeschlossene Epoche verstanden, sondern
(in Übernahme einer anderswo gegebenen Definition) als „fluktuierend-transi-
torischer, auf die Zukunft hin orientierter Zeitabschnitt" aufgefasst. Und
„Post-Moderne" ist dann wiederum auch keine Epoche, sondern „das Nach-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 409

denken über die Moderne". Und im Untertitel heisst es auch „das
sakramentale Universalitätsverständnis" und nicht „das universelle
Sakramentsverständnis": Darum streift er die Korrelation Universalkirche-Teilkirche

nur beiläufig, weil sie zumeist kirchenrechtlich verstanden wird. Ruckstuhl
möchte vielmehr den vielen Universalitätsinterpretationen als grundlegende
die sakramentale hinzufügen, die alle andern unterfängt und trägt. Natürlich
fasse ich hier sehr knapp zusammen, was sorgfältig auseinandergelegt wird.

Wenn der Autor nun die Fruchtbarkeit des konziliaren Verständnisses der
Kirche als eines universalen Heilssakraments für die Moderne herausstellen
will, so muss er sich mit dieser Strömung (der Moderne) auseinandersetzen,
das heisst mit unserer Gegenwart und der sich anbahnenden Zukunft. Er fragt
bei den Sozialwissenschaften, bei der Philosophie, der Theologie des 20.

Jahrhunderts nach und entwirft eine saubere Zeitanalyse, die weder
pessimistisch noch optimistisch, sondern realistisch ist, mit ihren inhärenten
Schwierigkeiten und Hoffnungsansätzen. Die Kirche verkündet in ihrer
Universalität den universellen Heilswillen Gottes; dieser Wille aber konkretisiert
sich im Einzelnen und Partikulären, und so muss auch die Kirche
konkretinstitutionell erfahrbar sein. Das Modell der Kirche und ihre Herkunft ist die

Dreieinigkeit Gottes, Einheit und Vielfalt in ihrem Gegenüber und
Miteinander. Die Vielfalt der Teilkirchen, der liturgischen Modelle (man denke
nur an die Ostkirchen mit ihrem liturgischen Reichtum!), die vielen
theologischen Schulen und Strömungen, die vielen Spiritualitäten (Orden,
Kongregationen, „neue Bewegungen" usw.) sind keine Bedrohung, sondern eine

Bereicherung. Sie dürfen nur nie vergessen, sich auf eine Einheit zu beziehen,
auf den Einen Gott, die Eine Kirche (in versöhnter Verschiedenheit), die Eine
Menschheit (in der Vielfalt ihrer Nationen und Völker und Geschichte).

Abschied wird so genommen von der Kirche als dem unerschütterlichen
„Felsen Petri" (das Bild vom sturmgepeitschten Schifflein mit den Jüngern an
Bord wäre zutreffender!), der als Hort der Wahrheit, unberührt von allen
Zeitströmungen, stramm zur Rückkehr einlädt und Unwillige ausschliesst. Aber es

wird nun nicht dagegen ein sanftes Bild eines netten Clubs angepriesen, der
fliessenden Ubergängen das Wort redete. Das ganze Buch ist geprägt von der
Dialektik der Verschiedenheiten, die sich stets neu und einfallsreich in ihre
Einheit einpendeln. Gottes Handeln an seinem Volk (sowohl die ganze
Menschheit wie das „auserwählte Volk"!) wird gezeigt im Alten Bund, der im
Neuen Bund „fortgeführt" wird (nicht „abgelöst", „ersetzt"!). Auf Gottes
universelle Einladung antwortet der Einzelne in freiem Ja. Wenn die Trinität als

Modell und Ursprung der Kirche gesehen wird, kommt auch die Pneuma-
tologie wieder zum Zug, die wegen einer stärkeren Christuszentriertheit in den

Hintergrund geraten war (Alois Müller hatte seinerzeit die Hypertrophie der
Mariologie mit dem Vergessen der Pneumatologie in Verbindung gebracht).

In sorgfältigen Zeitanalysen geht der Autor den Grundbegriffen nach:

Globalisierung, Pluralisierung, Postmoderne, und zeigt in ihnen das

Spannungsverhältnis zwischen Universalität und Partikularität. Im nächsten grossen

Teil skizziert er anhand einiger bedeutender Theologen das kirchliche
Selbstverständnis, wie es sich in der 2. Hälfte des 20. Jahrhunderts ausgebildet



410 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

hat: Karl Rahner, Leonardo Boff, Joseph Ratzinger, Wolfhart Pannenberg,
Nikos Angelos Nissiotis, also bei drei Katholiken, einem Lutheraner und
einem griechischen Orthodoxen. Diese Ausführungen zeigen die faire Art der
Auseinandersetzung, indem der Autor zuerst die Gewährsleute ruhig vorstellt
und sie ausreden lässt, ohne ihnen gleich schon ins Wort zu fallen, und dann
anschliessend ebenso ruhig Ergänzungen anbringt, Lücken aufweist, sie

zusammenführt. Jeder hat Weiterführendes gesagt, keiner kann für sich in
Anspruch nehmen, das einzige oder einzig gültige Bild der Kirche entworfen
zu haben. Besonders aufschluss- und hilfreich sind die Darstellungen von
Pannenberg und von Nissiotis (mit diesem zusammen eine ganze orthodoxe
Gruppe von Theologen bzw. Ekklesiologen).

Zum Abschluss scheut sich der Theologe Ruckstuhl nicht, moderne
Organisationsbegriffe auf die Kirche anzuwenden und sich zu fragen, ob nicht
auch dazu der Begriff des universellen Heilssakraments etwas beizutragen
habe. So wird heute ja oft die Kirche als „Dienstleistungsorganisation", als

„Kontrastgesellschaft", als „Netzwerk" umschrieben, und Ruckstuhl hat
nichts dagegen, wenn man dabei jenen theologischen „Überschuss" nicht ver-
gisst, der dies alles durchdringt, ergänzt, vervollständigt und durchprägt —

gerade von seinem leitenden Interesse her, das ihn zur Ausarbeitung dieses
Buches geführt hat.

Was an diesem Buch besonders zu loben ist, soll abschliessend
hervorgehoben werden: 1) Es ist nicht allzu lang - so besteht Aussicht, dass es auch

von A bis Z gelesen und durchgearbeitet werden kann; jeder Leser dürfte
dabei etwas Neues lernen. 2) Es ist in einem klaren, uneklen Deutsch
geschrieben. 3) Es zeigt, dass auch eine „postkonziliäre Existenz", wie der
Autor selbstironisch von sich sagt (er ist 1968 geboren), vollständig zutreffende

Analysen auch der vorkonziliären Zeit vortragen kann, wenn er wachen
Sinnes die einschlägige Literatur kennt und ausarbeitet und als lebendiger
Zeitgenosse von heute sich bewusst ist, dass der Gegenwart eine zunächst nur
knapp zurückliegende Vergangenheit vorausging, die auch ihre Vor- und
Nachteile hatte. 4) Die Fussnoten und das Literaturverzeichnis zeigen, dass er

gut informiert ist und zu lesen und zu resümieren versteht, so dass dann
zuletzt etwas sehr Eigenständiges herauswachsen kann. Bei Medard Kehl SJ in
Frankfurt war diese Doktor-Arbeit (nicht nur ein Gesellenstück, sondern
schon ein kleines Meisterwerk) in besten Händen; wer sein Buch über „Die
Kirche" kennt, konnte das vermuten.

ISO BAUMER



Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus 411

SCHMITT, Hanspeter: Empathie und Wertekommunikation. Theorie des Einfühlungsvermögens

in theologisch-ethischer Perspektive Studien zur theologischen Ethik
93). Freiburg i.Ue.: Universitätsverlag; Freiburg i.Br.: Herder 2003. ISBN: 3-

7278-1536-3; 3-451-28393-X.

Der Begriff der Empathie und die mit ihm anvisierte Wirklichkeit führen in
der gängigen Moraltheologie und philosophischen Ethik ein Schattendasein.
Allenfalls tauchen sie im Kontext der Handlungslehre auf, wobei Grundelemente

der Alltagserfahrung Pate stehen. Das ist ein offenkundiger Missstand,
und der Verfasser sucht ihm mit Hilfe einer umfangreichen Dissertation, die
an der Katholisch-Theologischen Fakultät der Universität Bamberg eingereicht

wurde, abzuhelfen. Eine Verbindung zwischen den Theorien der
Wertekenntnis, der Hermeneutik und des emotionalen Erlebens wird hergestellt
(21). Angezielt wird ein Verständnis von Ethik, in dem Subjektbezogenheit
und Kompetenzorientierung den Ton angeben (22), und dies in Abhebung
von einer rein normativen Logik. Dem Verfasser geht es darum, die Empathie
Gottes als Anregung für die ekklesial-kommunikative Dimension als den
Grund solidarisch gewagter Begegnungspraxis zu reflektieren (23).

Der Verfasser verfolgt sein Anliegen über vier umfangreiche Teile, in
denen unterschiedliche, aber einander ergänzende Akzente gesetzt werden. Der
erste Teil leistet Kontextherstellung unter dem Stichwort von Theorie und
Phänomen der Wertkommunikation. Dabei erfolgt eine entschiedene Absetzung
von der therapeutischen Engführung des Begriffs. Vielmehr bedarf es einer

Philosophie des Dialogs, der in der Übernahme der Perspektive des Anderen
nicht nur die emotionale Dimension zum Tragen kommen lässt, sondern diese

mit einer sensiblen Hermeneutik für kommunikative Prozesse in kognitiver
Weltverhaftung verschmilzt. Dabei kommt Wertigkeit als eigener kommunikativer

Gesichtspunkt ins Spiel. Die Welt avanciert zum privilegierten Ort
wertvollen Lebens, sie ist Dach für ein gemeinsames Wertungswissen, das als

Orientierungswissen Resultat einer schöpferischen interpretativen Leistung
ist. Dabei gehen Gegebenheit und Gestaltbarkeit eine unlösbare Einheit ein.
Der Verfasser hebt, in der Logik seines Ansatzes, auf die Perspektiviertheit
der Objekterkenntnis ab. Hermeneutik sucht den Gründen für das jeweilige
Anderssein auf die Spur zu kommen und auf diese Weise Transparenz zu

erzeugen. Hintergründe werden ausgeleuchtet, ein Perspektivendialog baut sich

auf, das Blickfeld des Anderen wird erfasst, ein Zuwachs an Werterfahrung
stellt sich ein (119). So wird eine realitätsgerechte Entwicklung von
gesellschaftlichem Bedeutungswissen fortgeschrieben. Dabei schälen sich die Grenzen

von Begriffen und Sprache heraus. Die ständige integrierende
Überwindung wird durch Empathie geleistet. Wenn sie als transkognitiv bezeichnet
wird, ist dies nicht mit nonkognitiv zu verwechseln.

In diese Rahmenstruktur werden folgende Ausführungen eingebaut. So

leistet der zweite Teil eine Kritik gängiger Vorstellungen von menschlichem
Einfühlungsvermögen. Gelegentliche Überschneidungen mit dem ersten Teil
bleiben dabei nicht aus. So wird am alltagsüblichen Verständnis kritisiert, es

sei nur verstehens- und wertorientiert, zudem sei es intuitionistisch und
dialogistisch. Es fehle, wie bei der Wertekommunikation, der Objektbezug.



412 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Das treffe zumal für die klientenorientierte Gesprächstherapie zu. Ihr
vorrangiges Ziel sei die heilsame Selbstauseinandersetzung des Klienten;
Interpretieren heisse nicht, dem Anderen die eigene Meinung überstülpen. Der
Verfasser steht hier im Austausch mit C. Rogers. Er verhehlt sich nicht, dass

aktives Zuhören auch ausbeuterisch sein kann, wenn es nicht von
Wertschätzung des Klienten getragen ist.

Im engen Anschluss an J. Grondin erfolgt ein Parforceritt durch die
Geschichte der Hermeneutik. Erfreulich ist der Verweis auf Augustinus,
dessen Lehre vom verbum cordis als Referenzpunkt für H.G. Gadamer wie M.
Heidegger gesehen wird. Das in jeder Aussage Mitausgesagte. Es sind zumal
Schlüsselbegriffe des Gadamerschen Verständnisses von Hermeneutik wie
Wirkungsgeschichte und Horizontverschmelzung, die beim Verfasser zum
Zuge kommen. Dies geschieht nicht ohne kritische Absetzung von der Margi-
nalisierung des Fühlens wie Erlebens, die für diesen Denkansatz
charakteristisch ist. Eine Desintegrierung der Emotionalität zugunsten eines
beherrschenden Kognitivismus setzt sich durch. Kritische Bemerkungen fallen
auch zu Schleiermacher und Dilthey. Das Anliegen des Verfassers ist, das

eigene Verständnis von Hermeneutik herauszumodellieren. Interpretation
verfälscht die Sache nicht, sondern bringt sie auf den Punkt.

Der dritte Teil wendet sich der Empirie zu, Begründung und Erfahrung
sind die leitenden Kategorien hermeneutisch eingebundener Empathie. Das
geschieht wiederum im Gespräch mit einschlägigen Autoren. Es erfolgt eine
Kritik an der affektivistischen Verkürzung der Empathie. Letztere ist nicht
rein reaktiv, sondern aktive Mobilisierung der eigenen Ressourcen. Eine
integrierende Hinterfragung von kognitiv und emotional wird versucht. Nur unter
dieser Voraussetzung kann Perspektivenübernahme gelingen. Durch
Vertrautheit mit dem Nächsten wird reflexive Nähe zur eigenen Sicht der
Dinge gewonnen. Differenzen werden überbrückt, aber nicht egalisiert.
Empathie dient so der lebensweltlichen Orientierung einer Gesellschaft, wobei
der Dialog als Kerngeschehen anzusehen ist. Der Andere kommt als Anderer
zu seinem Recht, er wird nicht kolonisiert. Empathie sorgt dafür, dass eine

Abdrängung in die Nische vermieden wird. Ohne alle Einzelheiten
nachzeichnen zu wollen, lässt sich ein Tenor dieses Teils herausstellen: Empathie
stösst eine rein normative Logik an ihre Grenzen; sie arbeitet am Können wie
an der Ermöglichungsgestalt der Handlung (334). Das in ihr anwesende
induktive Element schützt vor idealistischer Realitätsferne.

Im vierten Teil endlich kommt die theologische Dimension zu Wort.
Normative und befreiende Perspektiven empathisch-einbeziehenden Handelns
sind das Thema. Der Verfasser unterstreicht, dass Empathie nicht automatisch
zu gutem Handeln führt. So gibt es, wie bereits anklang, eine antisolidarische
Empathieverwendung. Sie kann den Anderen manipulativ in die eigenen Pläne
einbauen, sie kann den Zugang zur Welt ideologisch verstellen, sie kann der
Selbstbestätigung dienen. Das enthält natürlich eine kritische Anfrage an die
Institutionen: Gestatten sie es, Formen der Empathie zu entwickeln (368)?
Der Verfasser erwartet von der Empathie ein breiteres Fundament für
Kommunikation, dazu sucht er die Nähe zu den Anliegen der Diskursethiken.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 413

Ziel ist eine kompetenzorientierte Ethik des Könnens (389), näherhin eine
Ethik der Ermöglichung, die heilende Wirkung hat. Der in der moraltheologischen

Tradition übliche Normdiskurs geht in die Leere (400), ihm fehlt die
Spielgelung im Anderen und mithin die Erkenntnis gewinnende Geisteskraft,
die den Spagat von Eingehen und Weiterführen aushält.

So ist der Horizont für biblisch ekklesiologische Aspekte der Kommunikation

aufgerissen. Theologische Gemeinplätze werden beschworen und unter
das Vorzeichen der Empathie gestellt. So ist die Rede von Konvivialität, es

erfolgt eine Absetzung von Gnadenloser Imperativistik; die Advokatorik Jesu
stellt einen Referenzpunkt dar. Von gegenwärtigen theologischen Autoren
kommen J.B. Metz (Eingedenken fremden Leids), J.H. Höhn, J. Werbick zu
Wort, nicht immer, wie besonders beim ersten, ohne Kritik. Kirche ist
Gemeinschaft des Austausches über die Kommunikation und Empathie Gottes;
in deren Indikativ ruht jeglicher Imperativ.

Die Arbeit liefert einen breiten Durchgang durch viele Felder des

philosophischen, moraltheologischen und humanwissenschaftlichen Forschens und
Reflektierens. Dabei ist dem Anliegen des Verfassers zuzustimmen, nämlich
Grundzüge einer kompetenzorientierten Moraltheologie zu entwickeln, ohne
dem Druck einer Nivellierung nach unten nachzugeben. Man mag sich fragen,
ob eine solche Materialfülle genanntem Anliegen dient oder ihm bisweilen im
Wege steht. Disziplinierende Straffung hätte gut getan. Bisweilen stellt sich
auch der Eindruck ein, die behandelten Autoren würden auf das

Prokrustesbett einer schon vorher feststehenden Konzeption von Empathie
gespannt. Das kann dann auf Dauer ermüdend wirken. Es mag die Frage
erlaubt sein, ob die Vorstellungen vom normethischen Diskurs an einer
gewissen Einseitigkeit leiden. Sind Normen nicht die Frucht kommunikativer
Prozesse, in denen Empathie und Hermeneutik eine Schlüsselrolle einnehmen?

Schon die Entstehung von Normen ist kompetenzorientiert, nicht erst
die Anwendung. Der Verfasser geht auf das Problem auch ein (399f., Anm.
123), aber das macht eher den Eindruck einer Hinzufügung; ohne die
Anmerkung hätte sich dem Leser eher ein gegenteiliger Eindruck nahe gelegt.
Dem Rezensenten ist auch das Verständnis von Objektivität nicht ganz klar
geworden. Hermeneutische Überlegungen können ohne Erkenntnistheorie
nicht sein. Die Überlegungen des Verfassers sind vornehmlich
konsensorientiert. Welchen Platz nimmt der heilsame Dissens ein? Entdeckung und
Durchsetzung von Wahrheit sind auch an Konflikt gebunden, auch das gehört
zur Kompetenzorientierung. Im Übrigen: Kann man alles mit einer Elle messen?

Tut man anderen Autoren vielleicht Unrecht?
Dem sprachlich sensiblen Leser fallen manche Härten auf: demhingegen;

in keinster Weise; sukzessive; es macht wenig Sinn; Gottesnahung etc. Gegen
Ende des Bandes nehmen die Druckfehler zu. Und auch die häufige Ich-Form
stört. Man kann vieles lernen, aber bisweilen gewinnt man den Eindruck,
etwas weniger wäre mehr gewesen.

Klaus Demmer



414 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

MUTSCHLER, Hans-Dieter: Physik und Religion. Perspektiven und Grenzen eines

Dialogs. Darmstadt: WBG 2005. 293 S. ISBN: 3-534-15735-4.

Das religiöse Leben kommt nicht zur Ruhe, der Mensch findet kein übersichtliches

Verhältnis zu seinem Gott. Zwei grosse Quellen der Unruhe scheint es

zu geben. Zum einen sind das die vielen Religionen, deren Anzahl grösser ist
als eins. Die gespaltene Bezeugung Gottes zieht die Rede von der einen
Wahrheit und dem einen Gott beständig in Zweifel. Daher gehört die
Ökumene zur beharrlichen Friedenspflicht der Theologie. Die andere Quelle der
Unruhe liegt in der Vernunft. Der Kern der Neuzeit war die Naturwissenschaft.

Sie hat vielfach Anspruch erhoben auf den Alleinbesitz der Vernunft.
Deshalb bedarf auch die Wissenschaft der ständigen Aufmerksamkeit der
Theologie. Sonst entgleisen Religion und Vernunft, wozu sie je für sich eine

Neigung haben. Auf diesem Grenzgebiet zeigt sich der Vf. seit Jahren tätig.
Von Hause aus Theologe und Philosoph, hat er sich in den Naturwissenschaften

umgetan und eine Menge Literatur aus seiner Feder zustande gebracht.
Mit dem neuen Buch begibt sich der Vf. an eine Gesamtdarstellung. Er

will zeigen, wie Physik und Religion zusammenhängen. Seine These lautet
ganz einfach: Sie hängen nicht zusammen, sie haben nichts miteinander zu
tun. Neugierig fragt der Leser: Warum betätigt sich der Vf. dann auf dem
Gebiet? Warum macht er ein Lebensthema daraus? Prolog und Epilog bringen
die Bilder zur These. Was die beiden Gebiete verbindet? Etwa so viel, wie
„Bahnhöfe und Cumuluswolken", oder auch wie „Kolibris und Leitzordner"
(7; 274). Immerhin, er schreibt 300 Seiten über dieses Nicht-Verhältnis, und
ein namhafter Verlag erbietet sich, die Seiten zu drucken, wenn auch zu einem
horrenden Preis.

Wie weit reicht die These, nach der Brückenschläge zwischen Physik und
Religion „an sich schon riskant" (14) sind?

Im ersten Kapitel erprobt der Vf. seinen Gedanken an Max Planck. Hier,
meine ich, bewährt sie sich. Dieser grosse Physiker und edle Mensch
evangelischer Konfession hat oftmals die „völlige Übereinstimmung" (21) von
Physik und Religion ausgerufen. Das war übertrieben in den Augen des Vf.s,
denn Plancks Gott kann „nicht personal sein" (21). Diese Sicht verkürzt den
christlichen Glauben. Auf der anderen Seite, meine ich, hat Planck auch die
Physik verkürzt, indem er am Ideal des klassischen Determinismus festgehalten

hat. Das nach ihm benannte Wirkungsquantum tut die Tür zur Welt der
Quanten auf, aber Planck selbst ist nicht durch die Tür gegangen. Der Preis
für die „völlige Übereinstimmung" von Physik und Religion scheint also die

doppelte Verkürzung zu sein.
Die These über den Nicht-Zusammenhang erprobt der Vf. im 2. Kapitel

auch bei Carl Friedrich von Weizsäcker. Hier bewährt sie sich weit weniger.
Zuerst lässt der Umfang stutzen. Mehr als ein Viertel des Buches ist diesem

Physiker-Philosophen gewidmet (29-102), dem der Vf. bescheinigt, „von
Hause aus schon immer ein religiöser Mensch zu sein" (31). Solche Teilnahme
am Werk Weizsäckers ist erstaunlich, da der Vf. dessen Denken für
unbedeutend hält. Es fällt, meint er, in das „Niemandsland zwischen Physik und
Philosophie" (33) und wurde nicht nennenswert „rezipiert oder kritisiert"



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 415

(33). Nicht nur der Umfang lässt staunen! Mit Weizsäcker kommt der Vf. an
kein Ende. Auch nachdem er seine Kritik abgeladen hat, bleibt der Name
überall präsent. Ich zähle einige Seiten auf: 103, 104, 110, 111, 121, 141, 198,
200, 207, 208, 217. Jedes Mal, wenn er den Namen nennt, weist er ihn empört
zurück.

Vier einzelne und einen Gesamtvorwurf konnte ich ausmachen.
Weizsäcker ist ein „Physikalist" (33), was für das religiöse Leben ruinös ist, da es

unmöglich sei, „Physikalist und Theist zugleich" zu sein (104). Ärgerlich wird
der Vf., wenn er hört, das spirituelle Gesetz sei „seinem Wesen nach zugleich
ein physikalisches Gesetz" (97). Hier sieht er die Kategorien unzulässig
vermischt. Zweitens ist Weizsäcker auch das Gegenteil des Physikalisten, nämlich
ein „Platoniker" (83). Der Vf. hält ihm einen „Platonischen Ideenrealismus"
(56) vor. Gemeint ist die Auffassung, die Physik sei in der Lage, „das Reale als

solches, und zwar als Idee" (56) zu erkennen. Dann ist drittens Weizsäcker ein
Deutscher Idealist, weil er seinen schwäbischen Landsmann Schelling oft
zitiert hat und man „unbesehen Schellingzitate in Weizsäckers Werken
verstecken könnte, ohne dass es auffiele" (64). Viertens „seine beeindruckende
Immunität gegenüber jeder Kritik" (41). Schliesslich gipfelt alles in dem
Gesamtvorwurf gegen Weizsäcker, „der physikalische Gottesbeweis" (29) sei
sein Ziel gewesen.

Das ist viel auf einmal, ich habe gestutzt. Der Vf. findet das Denken
Weizsäckers von Grund auf falsch angelegt: Eine ganze Generation oder zwei
in Deutschland müssen sich verhört und verguckt haben. Natürlich ist an
jedem Vorwurf etwas Wahres zu finden. Jeder Asket ist ein Schlemmer, wenn
er neben einen Hungerkünstler gestellt wird, der null Kalorien zu sich nimmt.
Aber gibt es nicht doch einen Unterschied zwischen Asket und Schlemmer?
Ich will es zu zeigen versuchen.

Weizsäcker ein Physikalist? Für den Biologen Konrad Lorenz passt der
Name. Aber dessen Versuch, menschliche Erkenntnis rein als evolutiven Pro-
zess und als „Rückseite des Spiegels" zu beschreiben, beantwortet Weizsäcker
mit der Formel: „Die Rückseite des Spiegels, gespiegelt" (Garten des Menschlichen

1977, 187). Damit stellt er die Spannung zwischen Erkenntnis und
Natur wieder her, die der Physikalist so gerne leugnet. Dann der Piatonismus.
Was der Vf. bemängelt, ist das, was Weizsäcker an Lorenz bemängelt, nämlich
die phantastische Vermutung, „Piaton habe alle realen Dinge für blosse
menschliche Bewusstseinsinhalte gehalten" (Garten 1977, 190). Beim dritten
Vorwurf des Idealismus wird es ganz seltsam, ich lese bei Weizsäcker ganz
anderes. Dies hier scheint seine Haltung zu sein: „Kants Argumente konnte
man nicht widerlegen, aber mit ihren Folgerungen zu leben, war für den
klassischen Entwurf der Philosophie unerträglich. So wurde das grandiose
Abenteuer des deutschen Idealismus gewagt" (Zeit und Wissen 1992, 531).
Spricht so ein Idealist? Schelling und Hegel hat Weizsäcker gelegentlich
zitiert, aber für übernahmefähig hat er nur die rauscharme Philosophie Kants
gehalten. Dann viertens die Immunität bei Kritik. Fünf Jahre vor der Grossen
Wende 1989 urteilte Weizsäcker über das Sowjetregime: „Aber es ist absurd
zu glauben, es werde jemals mit einem Seufzer in sich zusammenbrechen"



416 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

(Bewusstseinswandel 1988, 60; 75). Da geschieht das Absurde, mit einem
Seufzer geht das Regime in die Knie. Weizsäcker hat seinen Irrtum bald
eingestanden. „Diese meine Angst erwies sich am Ende als unberechtigt" (Der
bedrohte Friede — heute 1994, 309). Ist das Immunität gegen Kritik? Ich
nenne es eher Distanz zu sich selber.

Schliesslich fünftens „der physikalische Gottesbeweis". In der Herrlichkeit
des Sternenhimmels meinte Weizsäcker die Gegenwart Gottes zu spüren, aber
er weiss zugleich von den Sternen als glühenden Gaskugeln, die den Gesetzen
der Physik genügen. „Die Spannung zwischen diesen beiden Wahrheiten kann
nicht unauflöslich sein." So sinniert der Zwölfjährige. Hat der Erwachsene je
gesagt, er habe die Spannung aufgelöst? Dies ist die reife Meinung: „Darum
muss jedes Reden von göttlichen Dingen in der menschlichen Sprache die
Form der erregenden Unverständlichkeit, die Form des Paradoxons haben"
(Wahrnehmung der Neuzeit 1983, 267). Ist das ein physikalischer Gottesbeweis?

Einen krassen Fehlgriff leistet sich der Vf., wenn er Weizsäcker mit
Einstein in einen Topf wirft. „Dieses Transzendenzbestreben scheint von
Autoren wie Planck, Einstein oder Weizsäcker positiv eingeholt und mit der
physikalischen Wissenschaft verbunden" (207). Auf Planck und Einstein mag
das Urteil zutreffen, besonders für Einstein gilt es wohl, der einen tragischen
Kampf gegen den würfelnden Gott geführt hat. Beide Physiker haben sich
heftig gegen den Indeterminismus in der Quantentheorie gesträubt,
Weizsäcker aber hat ihn als Befreiung begrüsst. Wieso gehört er dann in diesen

Topf? Für ihn galt das Wort von Niels Bohr: „Aber es kann doch nicht unsere
Aufgabe sein, Gott vorzuschreiben, wie Er die Welt regieren soll" (Heisenberg:

Der Teil und das Ganze 1969, 115).
Da bin ich mit der Frage auf und ab gegangen: Warum kommt das Licht,

das bei Weizsäcker so stark leuchtet, das die Menschen in Scharen zu seinen

Vorlesungen und Büchern gezogen hat, bei dem Vf. nur als Blendung an? Die
sachlichen Einwände sind zu schwach, sie zählen wenig gegen diese Gestalt
des Denkens. Er hat ja recht, der Vf., wenn er verfrühte Synthesen beklagt.
Aber warum bleibt er bei allen Leuten ruhig, nur bei Weizsäcker wird er
emotional? Dies ist mir als Erklärung eingefallen: Die Sache zählt wirklich
nicht, es zählt die Person! Der negative Personenkult, den der Vf. zelebriert,
ist der Schatten des positiven Kultus, in dem das Herz zum Herzen spricht.
Die Synthese zwischen Physik und Religion ist nicht im Gedanken, nicht im
System, nicht im Begriff zu vollbringen, sie ist ein Ereignis, das sich innerhalb
einer Person vollzieht. Dort, im personalen Leben, wird das endliche mit dem
unendlichen Sein verbunden. Deshalb auch ist seine Weitergabe nicht lehrbar:
Wenn du's nicht fühlst, du wirst es nicht erjagen.

Aus der Darstellung habe ich trotzdem etwas gelernt: Synthesen treten in
Lichtgestalt auf, für einen Augenblick nur, dann zerfallen sie mit dem Abtreten

der Person. Ein Fortschritt, eine Lösung für das Verhältnis von Physik
und Religion ist nicht zu erwarten. Das Verhältnis von Glaube und Vernunft
bewegt sich immer auf der Stelle, es gibt aber eine glückliche und eine

unglückliche Bewegung dort. Die glückliche wird bezeugt, die unglückliche



Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus 417

geschmäht. In Goethes Wahlverwandtschaften' heisst es: „Gegen grosse
Vorzüge eines andern gibt es kein Rettungsmittel als die Liebe."

Mit dem dritten Kapitel ist die Luft draussen. Der Vf. bringt, wenn der
dunkle Name nicht fällt, ganz vernünftige Meinungen, die alle auf der Linie
liegen: Physik und Religion dürfen nicht vermengt werden, sie haben wenig
bis nichts miteinander zu tun. Die Physik beweist weder Gott, noch widerlegt
sie ihn. Das dritte Kapitel handelt von der „Wissenschaftstheorie und dem
negativen Gottesbeweis" (103—177), es versucht „Schuttberge" (207)
abzutragen. Das vierte handelt von der „Pauü-Jung-Debatte" (178—206), in der es

um die Frage geht, ob der Wandel vom Sinnhaften zum blossen Gesetz, der
mit der Wissenschaft der Neuzeit verbunden war, „rückgängig gemacht
werden kann" (200). Wie zu erwarten lehnt der Vf. ab: „Man gelangt von den
physikalischen Vorstellungen als solchen niemals mehr zurück zu ihrem
religiösen Hintergrund" (200).

Das fünfte Kapitel handelt von „Wissenschaft und Lebenswelt" (207—243),
dessen Thema wiederum die „Differenz zwischen Wissenschaft und Lebenswelt"

(218) ist. Das sechste Kapitel heisst „Systematisches" (244-272) und
beklagt ebenfalls: „Physik und Religion liegen so weit auseinander, dass sie
kaum vergleichbar scheinen" (208). Im „Epilog: Das schlichte Evangelium"
(273—279) tut der Vf. sein reines Herz kund, für das er in der Welt der
Wissenschaft nur schwer einen Platz findet. So muss er seinen Kampf
kämpfen wie in diesem Buche.

Dieter Hattrup


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

