Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)
Heft: 1-2
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN — REZENSIONEN — COMPTES RENDUS

DESJARDINS, Rosemary: Plato and the Good. I/luminating the Darkling Vision (=
Philosophy of History and Culture 21). Leiden/Boston: E. J. Brill 2004, 245
pages. ISBN: 9004 13573 1.

Dans ce livre, D. discute un sujet qui n’est pas vraiment a la mode dans la re-
cherche récente platonicienne, mais qui devrait 'étre. D. enquéte sur la nature
du Bien, non seulement le Bien éthique, mais également le Bien métaphysique,
créant ainsi des liens entre la théorie de la dialectique de Platon, et ses tentati-
ves de défendre Socrate contre I'accusation d’impiété et de corruption de la
jeunesse. Le livre a deux fonctions: d’une part une étude originale sur une
question qui était de la premiére importance pour Platon, mais qui est mainte-
nant ignorée par la plupart des travaux ; d’autre part un sommaire de la re-
cherche platonicienne mise a jour : la philosophie platonicienne de la langue,
la chronologie des ceuvres, I'importance de la situation dramatique des
dialogues, la signification de la doctrine orale et ésotérique de Platon, mais
surtout la nature de la piété platonicienne.

La premiére partie (ch. 1-4) essaie de résoudre I’énigme du Bien, alors que
la deuxiéme (ch. 5-9) examine le rapport entre ’humanité et le Divin. Le
Chapitre 1 surveille le champ de bataille. En faisant attention au probléme de
la discussion publique de Platon sur le Bien, quand il a dégotté les citoyens
athéniens en parlant de mathématique et d’unité, plutot que de biens matériels
(8), ce chapitre répond a ceux qui nient I’existence d’une doctrine platoni-
cienne qu’on peut trouver dans les dialogues (7).

Le Chapitre 2 (The Quest : Philebus) rompt avec la notion traditionnelle se-
lon laquelle la Bonne Vie, dans ce dialogue, est un mélange entre le plaisir et
la connaissance. Pour D., la vraie question est le mélange comme condition
nécessaire de la genése. Pour répondre au monde, ’humanité utilise trois caté-
gories : fo apeiron (I'indéterminé), par exemple le chaud, #o peras (une limite),
par exemple la mesure de la température, et fo mikton (Papplication de la
mesure a 'indéterminé, 27-31). D. discute le rapport entre ces divisions et les
Formes, avant d’expliquer comment la fagon de créer ces divisions est en fait
la dialectique. Le paradoxe qui en résulte est celui de Ménon : on doit déja
connaitre soit les parties et ’ensemble soit ne rien connaitre.

Le troisieme chapitre poursuit le lien entre ces trois divisions du Philébe et
la ligne divisée de la Républigue, expliquant comment les trois premiéres
sections de la ligne, eikasia, pistis et dianoia, lient les éléments divers dans un
ensemble qui est plus que la somme de ces parties. Pour soutenir sa théorie,
D. doit introduire le débat « mathématique » de la ligne ; Platon a été con-
damné parce que la deuxiéme et la troisiéme section auraient été égales, mais
D. utilise cette exigence mathématique pour soutenir cette relation réciproque
entre ces deux niveaux de la connaissance (84—85).

Le Chapitre 4 (The Good) traite du rapport entre cette ligne et le Bien.
Cette structure ne souligne pas seulement la beauté, mais 'univers entier. Le



380 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Bien est essentiel a cette activité d’organisation. Comme dans 'exemple de la
langue, pris du Sophiste (96-105), les éléments doivent pouvoir étre combinés
avec les autres pour que I'ensemble fonctionne. A chaque niveau, ce rapport
donne une puissance ou dunamis plus efficace, qui explique la fagon dont
I’ensemble est plus que seulement une collection d’éléments. Cette cohésion
d’éléments par le Bien est en fait le cosmos (Phédon 99¢c6, p. 101). Le Bien est
pour D. « that which is connected to/ soutce of measure, due measure, fitness
and whatever must be associated with these » (Phi/. 66 a6-8). Alors, on peut
voir le Bien comme une unité.

Comme transition entre les deux sections, D. rencontre les difficultés de
décrire en langue humaine les choses divines. Comme réponse a ce probléeme,
elle évoque deux solutions — la Via Negativa et ’analogie des ultimes. Ayant
traité le concept du Bien, D. en cherche I'application dans les vies de Platon et
Socrate. Le Chapitre 5 (The Riddle : Euthyphro and Phaedrus) essaie de résoudre
la question de I’(im)piété de Socrate. D. utilise Ewuthyphron, en disant que la si-
tuation dramatique du dialogue (entre le Théététe et le Sophiste, p.147) est plus
importante que la situation chronologique. En fait, D. est contre la démarca-
tion exagérée entre les trois périodes de Platon, qui a occasionné un probléme
pour la recherche platonicienne en général. Alors que la plupart des spécia-
listes nient la distinction entre la période de « jeunesse » et de « maturité », D.
interroge la validité de la distinction entre la période de « maturité » et de
« vieillesse » (87-90). D. trouve des correspondances entre la définition de la
piété dans /’Euthyphron, comme participation a 'organisation et aux soins pour
toutes les choses, (/ergon de ’'ame pour les dieux et les hommes [151]) et les
quatre « erga nobles » de Phédon 245b2, qui proviennent de maniai divines. D.
enquéte 'observance de ces quatre erge dans la vie de Socrate, telle qu’on peut
la remarquer en plusieurs dialogues (Phédon, Banguet, Charmide, Théététe, Ion,
Ménon, Républigue).

Le Chapitre 6 (Piety and Protens : Euthyphro) poursuit la comparaison entre
le Phédre et PEuthyphron. D. trouve que les quatre maniai sont non seulement
évincées par le caractére de Socrate, mais que I’absence ou I'ambiguité de ces
aspects dans la vie d’Ewuthyphron forme une contre-attaque, rendant plus faible
sa définition de la piété (171-184). La vraie piété est montrée comme exer-
cice des quatre maniai, mais surtout le quatriéme (amour inspiré comme soin
sincére pour les autres). On peut remarquer cela dans la maniére dont Socrate
se soucie qu’Euthyphron soit aussi bon qu’il peut I’étre (173). Euthyphron,
par contre, poursuit la piété traditionnelle — essayant de satisfaire les dieux par
une pratique superficielle de priére et de sacrifice (184).

Le dialogue par excellence de la défense de Socrate est le sujet du prochain
chapitre « Service to the Gods : Apology ». Pour D. le Sophiste et le Politique aident
I’Apologie dans cette défense. Comme Euthyphron a montré la distinction en-
tre la vraie et la fausse piété, L’Etranger éléatique du Sophiste fait une distinc-
tion entre le sophiste et sa réfutation éristique, qui est seulement une fagon de
s’amuser, et le vrai philosophe, qui, utilisant ’elenchus socratique, a pour but
la véritable éducation (187—191). Evidemment, ayant répondu a la question de
Iimpiété dans /’Euthyphron, Platon essaie ici de défendre Socrate contre la



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 381

seconde partie de D'accusation: la corruption de la jeunesse. Le Politique
également fait cette distinction entre le sophiste comme faux homme politique
et le vrai homme politique, a qui a été confié /'ergon divin de soins et d’organi-
sation. Ici D. trace une fois encore le lien entre le Bien moral et sa contre-
partie métaphysique. La responsabilité divine pour le soin du cosmos est par-
tagée par ’humanité. Donc, selon D., /’Apologie est une autobiographie de
Socrate en termes de vie philosophique décrite dans le reste des dialogues
(195-202).

Le récit de la vie du Bien socratique est mis en lien a sa contrepartie
platonicienne dans le chapitre 8 (Logos and Ergon : Seventh Letter). Au cours
d’une étude intéressante, D. enquéte sur la pratique philosophique de Platon
dans sa vie, en la comparant avec la vie de Socrate. Pour cela D. doit utiliser la
Septieme Lettre, dont 'authenticité est contestée. D. donne une défense de la
provenance platonicienne de cette lettre (203—206), avant d’illustrer comment
la Digression Philosophique de la Lettre VII n’est pas contradictoire avec le
contenu philosophique des dialogues (206—227).

La Septiéme Lettre révéle trois facons de posséder la connaissance (onoma,
Jogos et ergon). L’interaction entre ces étapes, dans les deux directions (d7agoge),
donne naissance a la connaissance. Le rapport entre la Digression Philoso-
phique et la ligne divisée est évident. Puis, D. montre le coté plus difficile —
Iexistence de cette diagigé dans les dialogues (213-223). La diagigé crée la con-
naissance qui conduit a2 une communion avec le Bien (223). L’étude illustre la
similarité du Bien comprise dans la Septieme Lettre, avec la vie idéalisée de
Socrate dans les dialogues, et avec les efforts de Platon pour approcher ce
type de vie par sa participation politique a Syracuse. La citation de Platon est
en particulier marquante; un court sommaire de son concept du Bien: «I
feared to see myself in the end as altogether nothing but words but never
willing to undertake concrete action ». (Ep. VII, 328c4-7, p.225).

La conclusion rappelle comment les dialogues défendent Socrate et montre
comment ces éléments divers sur la notion diffuse du Bien font en fait partie
d’un concept cohérent (228-231).

Ce livre sera la lecture nécessaire pour quiconque se spécialise dans le
domaine platonicien. Contre la tendance de nos jours d’essayer de trouver
justification pour une philosophie « ésotérique » ou non écrite de Platon, D.
montre comment les détails biographiques que nous possédons sur Platon, par
exemple le contenu de la Septiéme Lettre ou le récit de Porphyre sur le sémi-
naire public du Bien, forment un ensemble cohérent avec les dialogues. D.
illustre le role essentiel que le Bien, soit moral, soit métaphysique, joue dans le
systéme de Platon et a joué dans sa vie et la vie de son maitre. La biblio-
graphie et les notes extensives, qui refletent les débats platoniciens, rendent ce
livre encore plus utile. Plato and the Good remplit un vide qui a existé jusqu’a
présent dans la recherche sur ce domaine et on espére que cette oeuvre pla-
cera ce sujet 2 un niveau plus important dans ’avenir.

CARL O’ BRIEN



382 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

MIGLIORI, Maurizio / NAPOLITANO VALDITARA, Linda M. (Editiors) / DEL
FORNO, Davide (Co-editor): Plato Ethicus Philosophy is Life. Proceedings of the
International Colloguium Piacenga (Italy) 2003. Sankt Augustin: Academia 2004.
353 S. ISBN: 3-89665-328-8.

Der vorliegende Band geht auf den Internationalen Kongress mit dem Titel
»Plato Ethicus: Philosophy is Life,” veranstaltet im Jahre 2003 in Piacenza,
Italien zuriick. Er wurde von MIGLIORI, Maurizio (Universitit Macerata) und
NAPOLITANO VALDITARA, Linda M. (Universitit Trieste) in Zusammenarbeit
mit der International Plato Society, dem Istituto Italiano per gli Studi Filo-
sofici und dem Istituto per il Lessico Intellettuale Europeo e Storia delle Idee
del C. N. R. (Consiglio Nazionale delle Ricerche) — Sezione Pensiero Antico
organisiert. Im Band finden sich iberwiegend die zwanzig am Kongress
vorgetragenen und besprochenen Referate.

Es gibt in Platons Werken eine Vielfalt von ethischen Aussagen, die sich
kaum auf einen Nenner bringen lassen und zu Reflexionen hinsichtlich der
Frage auffordern, unter welchen Bedingungen man schlechthin von einer
Ethik bei Platon sprechen kann und welches ihr Objekt ist. Aufgrund der
Tatsache, das sich die platonische Ethik offensichtlich nicht unter den Zwang
eines hermeneutischen Kriteriums stellen lisst, entschieden sich die Editotren
fir eine alphabetische Anordnung der Beitrige. Obwohl jeder Beitrag mit
einem eigenen Ansatz der platonischen Ethik begegnet, sticht die Tatsache ins
Auge, dass sich viele Autoren ausdriicklich von den Standardwerken IRWINS,
Terence (Plato’s Ethics, Oxford: Oxford University Press 1995 und Plato’s
Moral Theory. The Early and Middle Dialogues, Clatendon. Oxford 1977) distan-
zieren und die Verbundenheit von Ethik, Metaphysik und Epistemologie beim
Philosophen betonen. Der vorliegende Band leistet einen wertvollen Beitrag
dazu, was bis anhin unter der Ethik Platons verstanden wurde, ernsthaft zu
tiberdenken und liefert eine Fiille von originellen Ansatzpunkten.

Der Beitrag von CENTRONE, Bruno (Plafonic Virtue as a ,holon‘: From the
Laws #o the Protagoras) widmet sich dem Thema der Einheit der Tugend. Der
Verfasser vertritt die These, dass Platon Tugend als eine organische und
einheitliche Totalitit (,,an organic and unitarian totality®, 93) als so genanntes
hen-holon gedacht und dieses Konzept bereits im Profagoras anhand der
Analogie des Gesichtes (329d) erarbeitet hat. Das Bild veranschaulicht gemiss
dem Autor die Vorstellungen, dass jede Einzeltugend eine spezifische Funk-
tion hat, sich von anderen Tugenden unterscheidet und eine Einheit (hen)
bildet. Gleichzeitig ist jede Einzeltugend Teil der Gesamttugend (dem Wissen
vom Guten und Bdsen), also Teil des holon. Obwohl sich die einzelnen
Tugenden voneinander unterscheiden, wird dennoch jede einzelne durch den
Bezug zum Ganzen identifiziert und definiert, analog der Nase, die Teil des
Gesichtes ist und gleichzeitig eigene Funktionen besitzt. Auf die Schwierig-
keit, dass die Tugend des Wissens um das Gute und Bése von jeder anderen
Tugend vorausgesetzt wird und gleichzeitig als sgphia unter den Einzeltugen-
den figuriert, antwortet der Autor mit Hilfe eines etymologischen Bezuges.
Der Begriff, welcher im Altgriechischen das Gesicht (Tp60®@x0V) bezeichnet,



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 383

ist an das Wort Sicht (®\)) angelehnt. Entsprechendes gilt etwa auch im
Deutschen (Gesicht, Gesichtssinn) und im Italienischen (viso). Der Teil, der
als der wichtigste betrachtet wird, bezeichnet gleichzeitig das Ganze.

Eine dhnliche Thematik beriithrt der Beitrag von CASERTANO, Giovanni
(Virtues and Virtue: Names and Discourse), der die formal-linguistische Beziehung
zwischen der Tugend und den Tugenden, das heisst zwischen dem Einen und
dem Vielen im Protagoras und in den Nomoi vergleicht. Auch der Artikel von
ScoLNIcov, Samuel (Plato’s Ethics of Irony) widmet seine Aufmerksamkeit der
Sprache in der platonischen Ethik.

NotoMl, Noburu (Ethical Examination in Context. The Criticism of Critias in
Plato’s Charmides) zeigt anhand der Diskussion im Charmides hinsichtlich der
Tugend der Besonnenheit (sophrosyne), dass Platon seine Dialoge nicht als Mit-
tel fiir eine systematische Ethik verstanden hat, vielmehr praktizieren die
Dialoge selbst Ethik. Der Autor legt anhand des Charmides dar, wie der histo-
rische Kritias Sokrates missverstanden und dessen Vorstellungen verzerrt hat.

BRISSON, Luc (Myths in Plato’s Ethics) ist der einzige Autor, der sich mit
den platonischen Mythen beschiftigt und hebt deren fundamentale Rolle in
Platons Ethik hervor. Die Jenseitsmythen beschreiben das Schicksal der Seele
nach dem Tod, das System von Belohnung und Bestrafung und das Uber-
gehen von einem Korper in einen anderen, die Metensomatosis. Diese erlaubt
Platon die Naturalisierung der Ethik. Moralisches Verhalten wird innerhalb
des natiirlichen Universums entschidigt, dessen rationaler Verlauf es nachzu-
ahmen gilt, weil die menschliche und kosmische Seele dieselbe Natur und
Struktur aufweisen.

Der Artikel von ERLER, Michael (Socrates in the Cave': Argumentations as
Therapy for Passions in Gorgias and Phaedo) fasst den praktischen Aspekt der
platonischen Ethik ins Auge. Der Autor analysiert die Beziehung zwischen
Gefiithlen und Vernunft im moralischen Kontext und zeigt anhand verschie-
dener Passagen, dass Platon bereits vor der in der Politeia entworfenen
Dreiteilung der Seele diese selbst als Quelle eines inneren Widerstandes gegen
die Akzeptanz von rationalen Argumenten angenommen hat. Es gibt zum Bei-
spiel im Gorgias einen ,Kallikles® in Kallikles, der die Meinung der Menge
hochschitzt, was ihn daran hindert, der rationalen Argumentation von Sokra-
tes, dass Unrechtun ein Ubel ist, zuzustimmen (482b). Im Phaidon bringt
Platon diese innnerseelische von der Vernunft verschiedene Instanz mit der
Metapher vom ,,Kind im Mann“ (77d—e) zum Ausdruck. Argumentationen,
welche ausschliesslich die Ratio anvisieren, fliihren zu keiner vollstindigen
Uberzeugung der Gesprichspartner. Es gilt, mit Hilfe von Ermutigungen
(paramuthia) und Gesidngen (epodai) hindetliche Gefihle wie die kindliche
Furcht vor dem Tod unter Kontrolle zu bringen. Entgegen traditionellen
Erziehungspraktiken, zu denen Geistererzihlungen gehorten, welche aufgrund
von Furcht und Terror die gewiinschte Verhaltensweise bei Kindern herbei-
fihren sollten, mochten Sokrates’ epodai Furcht nicht auslésen, sondern mit
Hilfe von Erklirungen vertreiben. Die Heilung von irrationalen Elementen
stellt nach ERLER eine praeparatio fur die Akzeptanz rationaler Argumente dar.



384 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

GERSON, Lloyd P. (The Neoplatonic Interpretation of Platonic Ethics) fasst
kritisch den angloamerikanischen Ansatz im Hinblick auf Platons Ethik ins
Auge, der die sokratisch-inspirierten ethischen Lehren, zum Beispiel dass
niemand freiwillig Unrecht tut, unabhingig von platonischer Metaphysik und
Epistemologie interpretiert. GERSON teilt die Meinung der Neuplatoniker,
dass die ethischen Lehren nur verzerrt vom metaphysischen und epistemo-
logischen Rahmen gel6st werden kénnen. Anhand der Textstellen im Theaitetos
(176¢), Timaios (90b—c) und in der Politeia (518¢) macht der Verfasser ein-
sichtig, dass die Beziehung zwischen praktischer und theoretischer Tugend
analog zum Verhiltnis zwischen intelligibler und sensibler Welt steht und
somit auch dem Verhiltnis zwischen dem Ideal einer korperlosen Existenz
zum korperhaften menschlichen Leben entspricht.

Der Beitrag von NAPOLITANO VALDITARA, Linda M. (A#n Ethics for Plato’s
Dialectic?) leistet viel Aufschlussreiches in Hinblick auf die Beziehung zwi-
schen Dialektik und ihren moralischen Implikationen. Anhand der Textstellen
in der Politeia (487a), Protagoras (337a—c), Menon (75d) und dem Siebten Brief
(344b) erldutert die Autorin, dass die moralischen Qualititen der ewnoia,
eumeneia (Wohlwollen), praotes (Sanftheit), philia (Freundschaft) notwendige
Tugenden fiir den Dialektiker darstellen und dass ohne diese es zu keiner
erfolgreichen dialektischen Diskussion kommt.

Als Verfechter einer esoterischen Lektiire Platons argumentiert REALE,
Giovanni (,Henological Basis of Plato’s Ethies‘) dafiir, dass die henologische Basis
nicht nur grundlegend fiir das Verstindnis der Metaphysik ist, sondern auch
fir Platons Ethik und Politik. Die platonische Gleichsetzung des Wertvollsten
mit dem Guten und Einen im Philebos (64a—64a) manifestiert sich laut REALE
ebenfalls in der Politeia (IV, 422e—423a; V, 462a—-b), wo es darum geht, dass
sich der Mensch aus einer ihm gegebenen Vielheit zu einer Einheit gestaltet.

Der Beitrag von ROWE, Christopher (. A4/ Our Desires Are for the Good'
Reflections on Some Key Platonic Dialogues) befasst sich mit Platons Konzeption
des Guten. Im Allgemeinen wird das Gute in den so genannten Frithdialogen
ausschliesslich aus einer ethisch-intellektualistischen Perspektive (in dem Sin-
ne, dass der Mensch das Gute fir sich will und aufgrund von Wissen die
richtige Wahl trifft, was zu tun und zu lassen ist) interpretiert. Eine kosmische
Dimension des Guten wird diesen Dialogen abgesprochen. Entgegen der
typisch angelsichsischen Bestrebung, welche das Gute in den ,grossen
Dialogen wie der Politeia, dem Philebos und dem Timaios deutet, konzentriert
sich ROWE auf die so genannten Frithdialoge und die Ubergangswerke wie
dem Gorgias, dem Menon, dem Euthydemos, das Symposion und dem Lysis und
beansprucht, dass es gerade die ,geringeren® (,lesser”, 266) Dialoge sind,
welche die feinen Details zum Verstindnis des Guten in den ,grossen‘ liefern.
ROWES zentraler Punkt ist die Forderung einer synoptischen Sichtweise der
platonischen Werke. Es gibt in allen Dialogen Gemeinsames, etwa die Vor-
stellung, dass jede Begierde das Gute will und dass der Kosmos vom Guten
selbst zusammengehalten wird. Die enge Bindung zwischen Ethik, Physik und
Metaphysik ist gemiss dem Verfasser nicht nur Thema der grossen Dialoge,
sondern findet sich bereits im Hintergrund der ,geringeren‘. ROWE verweist



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 385

auf Passagen im Gorigas (507¢—508c) und Phaidon (99c), in denen das Gute
bereits als Prinzip des Verbindens und Zusammenhaltens des Kosmos
beschrieben wird. Damit erhellt der Verfasser die Einheitlichkeit des Corpus
Platonicum, ohne sich allerdings selbst als Unitarier zu bezeichnen, denn es gibt
gemiss ROWE einen deutlichen Wechsel in Platons philosophischer Titigkeit,
und zwar im Hinblick auf seine Handlungstheorie. Die Wende findet mit dem
Etablieren der drei Seelenteile in der Politeia statt, wo der Philosoph zum
ersten Mal den irrationalen Seelenteilen das Vermogen zuspricht, Handlungen
zu bestimmen. Nichtsdestoweniger bleibt es dasselbe Gute, das ,,iiber das Sein
an Wirde und Kraft hinausragt® (Po/iteza, VI, 509b) und ,,um dessentwillen
jede Seele alles anstrebt und tut® (Politeia, VI, 505d—e). ROWE betont, dass
dasselbe Prinzip also im kosmischen und ethischen Bereich wirkt.

Die gesammelten Beitrige des Bandes zeigen, dass Ethik bei Platon keinen
autonomen theoretischen Bereich bildet und in keiner systematischen Weise
in den Dialogen anzutreffen ist. Gleichwohl kénnen alle platonischen Werke
ethisch gelesen werden. Die Referate erhellen die dynamische Komplexitit,
mit welcher der Philosoph jeden Aspekt seines Denkens — Ontologie, Theo-
logie, Physik, Kosmologie, Psychologie, Anthropologie, Politik und Ethik —
zu einem feinen Netz verbunden und in den philosophischen Diskurs einge-
bunden hat. Nebst den vorgestellten Artikeln finden sich Beitrige von
FERRARI, Franco (World’s Order and Soul’s Order: The Timaeus and the De-
Socratisation of Ethics), GASTALDI, Silvia (The Philosopher and the Politician:
Competing or Compatible Ways of Life?), MIGLIORI, Maurizio (What is Fair and
Good about Virtwe), BERTI, Enrico (Is There an Ethics in Plato’s ,Unwritten
Doctrines‘?), GILL, Christophetr (Plato, Ethics and Mathematics), SANTA CRUZ,
Maria Isabel (On the Platonic Conception of Equality), TULLI, Mauro (Ethics and
History in Plato’s Menexenus), BRAVO, Francisco (What is the Meanning of
EmioTijun in the Socratic Proposition 0§ apetrn émiotijun éotiv?) und VEGETTI,
Mario (Antropologies of ,pleonexia‘) im Band.

MARLIS COLLOUD-STREIT

SINISCALCO, Paolo: 1/ senso della storia. Studi sulla storiografia cristiana antica (=
Armarium. Biblioteca di storia e cultura religiosa 11). Soveria Mannelli:

Rubbettino Editore 2001. 314 S,

Alle Leser dieses Sammelbandes, vor allem jene, die den Autor kennen, seinen
weiten wissenschaftlichen Horizont und seine feine Art, seine Gedanken vor-
zutragen, schitzen, werden ihm fir die Zusammenstellung einiger seiner
Studien dankbar sein. Bei den achtzehn vorgelegten Arbeiten handelt es sich
ohne Zweifel um solche, die in einem lingeren Zeitraum, von 1978-2002,
entstanden sind. Es ist darum mit einer gewissen Entwicklung zu rechnen.
Abgesehen davon, dass sie an verschiedene Leser- und Horerkreise gerichtet
sind, gehen sie von einem jeweils verschiedenen Fragestand aus. Auf der
anderen Seite stellt jeder Leser bald fest, dass die gesammelten Arbeiten



386 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

manche Wiederholungen enthalten, weitgehend um die gleichen Probleme
kreisen. Doch gerade wer sich Rechenschaft gibt, dass der Weitblick des
Autors von der Antike, tiber das christliche Altertum und das Mittelalter bis in
die Moderne reicht, und zugleich beachtet, wie klar er eine Frage stellt und
wie behutsam er sucht, darauf eine Antwort zu finden, wird aus den ausge-
wihlten Studien, bei all den Grenzen, die sie vielleicht haben, einen tiefen
Einblick in die frihchristliche Geschichtsschreibung, in ihre Methoden und
Ergebnisse gewinnen. Mit seinen zahlreichen, vielfiltigen bibliographischen
Angaben hilft er Gbrigens den Lesern, die Kenntnisse, die er ihnen vermittelt,
noch zu erweitern (vgl. etwa 28f.; 50-59: zu n. 2; 105ff.; 330).

Es wiirde allerdings zu weit fiihren, in einer Besprechung die achtzehn
Arbeiten einzeln vorstellen zu wollen. Es dringt sich vielmehr auf, die Grund-
ziige herauszustellen, die ihnen gemeinsam sind. Der Verfasser selbst fasst in
seinem letzten Aufsatz, der mit ,,De temporum ratione® iiberschrieben ist, die
Gedanken zusammen, die ihn bei seinen Studien leiteten und die nach seiner
Auffassung von den ausgewihlten Autoren selbst herausgestellt worden sind
(vgl. 397). Ohne mich um Vollstindigkeit zu bemiithen, méchte ich auf folgen-
de Grundlinien hinweisen.

Es liegt S. sicher am meisten am Herzen darzulegen, wie die friih-
christlichen Autoren vom Walten Gottes in der ,,Geschichte® gedacht haben.
In seiner ersten Studie ,,La comprensione della storia nel cristianesimo antico®
(7-29) hilt er im Anschluss an R. Niebuhr fest, dass nach der juden-
christlichen Ubetlieferung der eine, alles iiberragende Gott gegeniiber dem
Stolz der Menschen seinen umfassenden Heilsplan durchsetzt und dass er
diesen vor allem in Menschwerdung Christi, der eigentlichen oikonomia,
verwirklicht hat. Die frithen Christen seien sich ihrerseits in ihrer typolo-
gischen Erklirung der Einheit des geschichtlichen Waltens Gottes bewusst
gewesen. Zudem seien sie Uberzeugt gewesen, selbst in dieser ,,Geschichte® zu
stehen, in der das Heil schon gegenwirtig, aber noch nicht erfillt ist. Schliess-
lich hitten sie sich bemiiht, den Zusammenhang der Heilsgeschichte mit der
profanen Geschichte abzukliren.

Schon in der ersten Studie ist dem Verfasser daran gelegen, den juden-
christlichen Entwurf der Heilsgeschichte von anderen Auffassungen der
,»Geschichte® abzugrenzen. Im Besonderen weist er auf die Meinungen hin,
die im Anschluss an die Aufklirung entstanden sind (22-26). In anderen
Atbeiten fiihrt er diese Unterscheidung noch weiter aus. So stellt er im dritten
Aufsatz die lineare der zyklischen Auffassung von der Zeit gegeniiber (62—67).
In einem Vergleich des heidnischen Historikers Ammianus Marcellinus mit
dem christlichen Historiker Orosius arbeitet er ihren unterschiedlichen histo-
riographischen Ansatz im Blick auf die Gegenwart des Gottlichen in der
,Geschichte® heraus (n. 14, 1989, 331-344). Weiter legt er verschiedentlich
dar, wie die Christen sich mit Idee der ,,Ewigkeit Roms* auseinander setzten.
In der erwihnten Studie iiber das lineare und zyklische Denken beschreibt er
die Entwicklung dieser Stellungnahme von den christlichen Anfingen bis ins
sechste Jahrhundert hinein (78-99). Dabei macht er besonders auf die Beur-
teilung des Jahres 476 aufmerksam (99-102). Schon 1977 hatte er diesem



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 387

Thema einen eigenen Vortrag gewidmet: ,,L’idea dell’eternita e della fine di
Roma negli autori cristiani antichi® (n. 4, 105-135). Im Jahre darauf zeigte er
auf, wie die lateinische Literatur die Meinungen der Christen tiber den
Untergang Roms vorbereitet hatte (n. 5, 1978, 137-155). Einige Jahre spiter
nahm er das Thema vom Ende der ewigen Stadt in einer kurzen Studie iiber
den so genannten Liber genealogus aus dem Afrika des fiinften Jahrhunderts auf
(n. 6, 1993, 157-166). Schliesslich vergleicht er auch im letzten Beitrag die
christliche Heilsgeschichte mit den Meinungen in den 6stlichen und in den
klassischen Religionen sowie im Besonderen bei den Gnostikern (398f.).

Die Eigenart der christlichen Geschichtsauffassungen kennzeichnet S. mit
Vortliebe in den Studien, in denen er sich mit den verschiedenen Modellen der
Einteilung in Epochen befasst. Er unterscheidet dabei drei Modelle: dasjenige
der sechs oder vier Zeitalter (aetates), jenes des biologischen Alterns und
schliesslich das dritte von der fransiatio imperii (vgl. vor allem n. 3, 1983, 69—
78). Er illustriert die Unterscheidung der Epochen mit den Meinungen ein-
zelner Autoren. So behandelt er ,,Le eta del mondo in Gregorio Magno® (n. 7,
1986, 167-180). In ,Le eta del mondo in Beda™ stellt er das Thema beim
grossten westlichen Historiker der ausgehenden Antike dar (n. 8, 1978, 181—
212). Dabei kann er auf ein originelles Modell verweisen, auf dasjenige des
Triduum mortis, des Todes, des Begribnisses und der Auferstehung Jesu (201f.).
Eindriicklich ist auch das mittelalterliche Zeugnis, das im Bildprogramm des
Baptisteriums von Parma enthalten ist und das, wie ausfihrlich gezeigt wird,
von den christlichen Autoren der fritheren Jahrhunderte vorbereitet worden
war (n. 9, 1999, 213-260, mit vielen patristischen Texten). S. iibergeht im
Ubrigen die Ansitze der christlichen Zeitalterlehre in der rémische Tradition
nicht, in welcher der Niedergang von einer Epoche zu einer anderen mit Gold
und Eisen symbolisiert worden waren und in welcher auch das Schema von
den Altersstufen des menschlichen Lebens zur Anwendung kam (n. 5, 1978,
137-155, besonders 142-145). Augrund eines konkreten Ansatzes wandte er
seine Kenntnisse der christlichen Historiographie auch in seinem Artikel
»Tempo e Giubileo tra giudaismo e cristianesimo® auf das ,,Jubeljahr an (n.
12, 1999). Wie in anderen Ausserungen (vgl. z.B. n. 8, 1978, 196ff.) misst er
dabei der Zahlensymbolik (7 und 50) eine grosse Bedeutung zu (308). Eigen-
artigerweise Ubergeht er aber hier die Pentekoste, die in der christlichen
Tradition auch sonst wichtig geworden ist.

Der Verfasser begniigt sich nicht mit den inhaltlichen, sondern interessiert
sich auch fir die formalen Gesichtspunkte der frithchristlichen Historio-
graphie. In erster Linie kommt er mehrmals auf die verwendeten literarischen
Gattungen zuriick: Chronik, Kirchengeschichte, Hagiographie, De viris illustri-
bus, nationale Geschichtsschreibung. So vor allem in den Darlegungen iiber
die Kirchenviter als Geschichtsquelle (n. 15, 1997, 345-364). Weiter weist er
auf grundlegende Denkformen hin: auf die Unterscheidung von Fabel und
wahrer Geschichte, auf jene von Prophetie und Geschichte, auf den Begriff
des Zeugen, besonders des Augenzeugen, sowie auf den Begriff der geschicht-
lichen Wahrheit. Bei der Wiirdigung der Arbeiten von M. Pellegrino iiber die
frihchristlichen Begriffe der Biographie und des Martyriums entwickelt S. die



388 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Kriterien philologischer, literarischer und historiographischer Art, die bei den
diesbeziiglichen Studien anzuwenden sind (n. 16, 1987, 365-385).

In der neuesten patristischen Forschung wird die grundlegende Bedeutung
der antiken Historiographie mehr anerkannt als zuvor. Diese Erkenntnis ist
jedoch bei Weitem noch nicht allgemein durchgedrungen. Darum ist es sicher
zu begriissen, dass S. seine Erfahrungen einem weiteren Publikum zuginglich
gemacht hat. Doch selbst in seinen Studien, die allerdings in einem Zeitraum
von dreissig Jahren entstanden, ist zu spiiren, wie die volle Beachtung der
historiographischen Methode der Antike noch immer problematisch bleibt.
Das trifft nach meiner Meinung vor allem fiir den Begriff der ,,Geschichte®
(bistoria) zu, der in der Viterzeit als narratio rerum gestarum verstanden wurde.
Allzu  oft wird hingegen Aistoria mit ,geschichtlichen Ereignissen®
gleichgesetzt. S. selbst gibt sich Rechenschaft iiber die Vieldeutigkeit, mit der
man von Geschichte spricht (S. 6). Er umschreibt die antike Verwendung von
historia (narratio) in seinem ersten, bekannten Aufsatz Uber das Christum narrare
et dilectionem monere des Augustinus (n. 1, 1974), im Vortrag tUber die narratio
historica von Lukas bis Eusebius (n. 11, 1995) und besonders klar in seinem
letzten Aufsatz, der eine Art Zusammenfassung des Sammelbandes bildet
(n.18, 2002). Es wire aber von Vorteil gewesen, wenn er durchgehend die
antike Bedeutung von historia von der modernen Geschichtsauffassung (Ge-
schichte = Geschehen) eindeutig abgegrenzt hitte. Wenn er im Vorwort
erklirt, dass er seinerseits unter ,storia“ ,la conoscenza del passato umano®
versteht (S. 6), trigt er damit nicht allzu viel zur erforderten Klarheit bei.

Gerade in dieser Definition von ,storia®, erscheint eine Spannung, die in
den vorgelegten Studien nicht voll durchgehalten wird. S. interessiert sich in
erster Linie fiir die objektiven Gegebenheiten der antiken Historiographie, fir
die literarische Unterscheidung zwischen Fabel und wahrer Erzihlung (S.
345f.), fir die verschiedenen Modelle der Einteilungen der Zeiten und
Epochen, fir die Wahrhaftigkeit der Geschichtsschreibung und dhnliches.
Hingegen geht er kaum auf die Eigenart der geschichtlichen Erkenntnis ein.
Er grenzt diese nicht von den anderen Formen des menschlichen Erkennens
ab. Es gibt sicher einige Ansitze zu dieser mehr subjektiven Betrachtungs-
weise, wie etwa in der Arbeit iiber Prophetie und Geschichte (n. 13, 1989; vgl.
auch S. 242, mit dem Hinweis auf die Unterscheidung zwischen narratio und
intellectio bei Orosius). Aber es kommt nicht klar zur Geltung, dass die
geschichtliche Erkenntnis eine Art Glauben ist, der auf der Autoritit der
Zeugen beruht. Augustinus hitte da mit seinen Ausfithrungen in De Trinitate
weiterhelfen kénnen. Er unterscheidet im vierten Buch im Zusammenhang
mit der Auferstehung die philosophische, die historische und die prophetische
Erkenntnis (#r7n. IV 16,21: CCL 50,188).

Wenn man zwischen der geschichtlichen Erzihlung und der geschichtli-
chen Erkenntnis unterscheidet, muss man im Bereich der christlichen Lite-
ratur eine weitere Unterscheidung einfithren, die Unterscheidung zwischen
fides bistorica und fides spiritualis. Origenes und Augustinus sind in dieser Hin-
sicht sehr deutlich. Nach ihnen glauben die Juden (und die Nicht-Christen) an
den Tod Jesu, aber nur die Christen glauben an die Auferstehung Christi. Wie



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 389

wichtig diese Unterscheidung zu nehmen ist, zeigt sich darin, dass S. zu
leichthin von den ,,Zeugen der Auferstehung® spricht (S. 348f.). Ohne Zweifel
haben die frithchristlichen Autoren noch nicht scharf zwischen dem ,meta-
historischen Ereignis der Auferstehung und ihrer ,historischen® (erzihlba-
ren) Bezeugung unterschieden. Aber sie haben dennoch, wie der erwihnte
Hinweis auf den Glauben der Nicht-Christen und den Glauben der Christen
die Problematik des Glaubens, der sich auf die signa und indicia bezieht, und
des Glauben, der sich nach den res ausstreckt, deutlich erahnt und gespiirt.
Gerade wer die Augen dafiir offen hilt, muss es bedauern, dass der Verfasser
im Anschluss an seinen von ihm sehr verehrten Lehrer M. Pellegrino sich nur
an philologische, literarische und historische, und nicht auch an theologische
Kriterien hilt. Es steht ihm natiirlich das Recht zu, seine Betrachtungsweise
zu beschrinken. Die Frage ist nur, ob man der frithchristlichen Literatur voll
gerecht wird, wenn man sie nicht auch als Zeugnis der fides spiritualis zu
erfassen sucht.

BASIL STUDER

BARTH, Roderich: Absolute Wahrbeit und endliches Wabrbeitsbewusstsein. Das
Verhdltnis von logischem und theologischem Wabrheitsbegriff — Thomas von Aquin,
Kant, Fichte und Frege (= Religion in Philosophy and Theology 13). Tiibingen:
Mohr Siebeck 2004. 430 S. ISBN: 3-16-148180-1.

Roderich Barth hat ein bisschen geschummelt. Das ist nicht weiter schlimm,
denn Schummeln ist erlaubt, auch wenn es um die Wahrheit geht. Dennoch
muss man darauf hinweisen. Zumindest als Rezensent.

Barth geht es, so verkiindet der Untertitel seiner Arbeit, um das Verhiltnis
von logischem und theologischem Wahrheitsbegriff. Expliziert wird dieses
Thema anhand von vier Autoren: Thomas von Aquin, Kant, Fichte und Frege.
Diese Reihenfolge entspricht der Chronologie der Ereignisse, nicht aber der
Abfolge, in der die Autoren in der vorliegenden Studie bearbeitet werden.
Nach Kant verlisst Barth die chronologische Reihenfolge, springt ein paar
Jahrzehnte vor zu Frege, um dann wieder zu Fichte zuriickzukehren.

Hitte Barth seine Arbeit eine wahrheitstheoretische Studie zu Thomas,
Kant, Frege und Fichte genannt, hitten allerdings die meisten Leser gestutzt.
Nicht zu Unrecht. Tatsichlich geht es dem Autor um eine Rehabilitierung des
Fichteschen Wahrheitsbegriffs im Anschluss an denjenigen Freges. Das ist
ungewohnlich, kann aber als originell gelten. Zumindest macht es neugierig.

Barth gliedert seine Arbeit in vier Hauptkapitel, die den jeweiligen wahr-
heitstheoretischen Helden in der schon angegebenen Reihenfolge gewidmet
sind. Eingerahmt werden diese vier Abschnitte von einem in das Thema
einfithrende Einleitungskapitel, das im Wesentlichen die Grundmelodie vor-
gibt, fir das, was danach folgt und einem kurzen Schlussabschnitt, in dem das
Fazit gezogen wird. Ich konzentriere mich im Folgenden auf Barths
geistesgeschichtliche Springprozession, also den Hipfer Kant — Frege —



390 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Fichte. Zuvor allerdings ein Blick in das Einleitungskapitel, da es den Takt
vorgibt, nach dem im Weiteren gesprungen wird:

Aus wissenschaftstheoretischer und logischer Sicht liegt das Problem
theologischer Wahrheitstheorien zumeist darin, dass insbesondere jene Auto-
ren, die sich um einen theologischen Wahrheitsbegriff bemiihen, der dem Dis-
kussionsstand moderner Wissenschaftstheorie gerecht wird, einen seltsamen
Mischdiskurs eroffnen, der Wahrheitsgehalt und Wahrheitsbegriff, Wahrheits-
voraussetzungen und Wahrheitsaussagen, allgemeine und absolute Wahrheit
offenbarungstheologisch derart miteinander vermischt, dass das Ergebnis am
Ende mit Hegel sehr viel, mit moderner Wissenschaftstheorie aber eher wenig
zu tun hat. Pannenbergs Klassiker ,,Wissenschaftstheorie und Theologie® ist
so ein Beispiel.

Fir Barth ist es das Verdienst Pannenbergs, ,,das in der Theologie allseits
bewusste Problem einer Vermittlung christlicher Wahrheitsanspriiche mit dem
allgemeinen Wahrheitsbewusstsein® (23) erfasst und thematisiert zu haben.
Gleichwohl gelingt es Pannenberg aus Barths Sicht nicht, seine These von der
Geschichtlichkeit gottlicher Wahrheit in Einklang mit Verstindnis von der
Zeitlosigkeit eben dieser Wahrheit zu bringen. Zudem vermische Pannenberg
»die Frage nach dem Begriff der Wahrheit mit der Frage nach dem, was
jeweils als wahr beurteilt wird“ (24). Aus der Geschichtlichkeit menschlicher
Urteile folge nicht die Geschichtlichkeit der Wahrheit selber.

Barth weiss sich hier im Einklang mit Eberhard Jingel, der betont hat,
dass es der Theologie nicht darauf ankommen kénne, die Denkbarkeit Gottes
zu demonstrieren, sondern vielmehr die christliche Wahrheit aufgrund der
Selbstmitteilung Gottes als die eine Wahrheit zu erweisen. Vor diesem
Hintergrund sind fir Jingel die klassischen korrespondenz- und urteils-
theoretischen Wahrheitsbegriffe Engfithrungen, die die theologische Wahrheit
nicht einholen kénnen. Damit er6ffnet Jingel ein offenbarungstheologisches
Wahrheitsfeld, in dem die logisch-semantische Fundierung der Rede von Gott
durch eine ,, Interpretation der offenbarten Selbstinterpretation® Gottes
ersetzt™ (33) wird.

Die dritte theologische Position zum Wahrheitsbegriff, die Barth seinen
Ausfiihrungen voranstellt, ist der evidenztheoretische Ansatz Eilert Herms.
Herms geht davon aus, dass jede Wahrheitstheorie faktisch die Intuition
voraussetzt, die der klassischen Korrespondenztheorie zugrunde liegt und des-
halb immer wieder auf das Problem des Begriffs der Realitit und der Uber-
einstimmung zuriickgeworfen werde. Deshalb gelte es den Begriff Realitit
evidenztheoretisch zu explizieren. Die Wahrheitsfihigkeit von Aussagen sieht
Herms nicht in deren Satzstruktur begriindet, sondern in deren Zeichen-
charakter. Aus dem Konzept des symbolischen Handelns gewinnt Herms den
Begriff einer vom sprachlichen Zeichen intendierten Realitit, der es erlaubt,
Wahrheit ,,als Erfiilltheit der Aussageintention durch ,ein primires Erleben®
(45) und damit als Evidenzerlebnis zu rekonstruieren.

Damit habe Herms ,,die reformatorische Tradition der Glaubensgewissheit
fur die gegenwirtige Theologie belebt” (47) und die Evidenz an andere Ge-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 391

halte gebunden, wenngleich Herms Realititsbegriff fiir Barth in das ,,bekannte
Problem eines infiniten Regresses® (50) fithrt und somit nicht akzeptabel ist.

Das — durchaus anspruchsvolle — Ziel von Barths Untersuchung lautet
somit: Einen Wahrheitsbegriff herausarbeiten, der es erlaubt, dem Wandel von
wahren Aussagen gerecht zu werden, ohne den Gedanken der ewigen Wahr-
heit auszugeben, dabei Offenbarungswahrheit und moderne Wahrheitstheorie
miteinander versohnen und schliesslich einen Begriff von Wahrheit formu-
lieren, der gerade weil er immer vorausgesetzt wird, sich als regressfrei
erweist.

Das Scharnier zwischen den modernen wissenschaftstheoretischen und der
theologischen Wahrheitsauffassung, wie sie sich bei Thomas von Aquin findet
(und von Johannes Paul II. in , Fides et Ratio® als Lehrmeinung der katho-
lischen Kirche 1998 bestitigt wurde), bildet Kants bewusstseinstheoretische
Erschliessung des Wahrheitsbegriffs. Wie schon fiir Thomas speist sich auch
fir Kant wahre Erkenntnis aus den empirischen Wahrnehmungen und den
apriorischen Verstandesbegriffen. Da fiir Kant aber, anders als fiir Thomas,
der Bereich der Objekte seinerseits schon durch das Erkenntnissubjekt vor-
strukturiert ist, sieht sich Kant gezwungen, die Korrespondenztheorie
transzendentalphilosophisch umzuinterpretieren. Damit aber wird es Kant,
anders als Thomas, unmdéglich, menschliche Erkenntnis auf eine absolute
Wahrheit zu grinden. Von der korrespondenztheoretischen Wahrheit bleibt
dann nicht sehr viel mehr tbrig, als die Vorstellung einer regulativen Idee.

Dass im Zuge der wahrheitstheoretischen Bemiithungen in der evange-
lischen Theologie keine Auseinandersetzung mit Kants Erkenntnistheorie
erfolgt, begreift Barth als ,verdecktes Zugestindnis der Stichhaltigkeit der
kantischen Konzeption® (363). Das allerdings wire zutiefst unbefriedigend,
wenn man die theologische Rede von der Wahrheit ernst nimmt. Dies gilt
umso mehr, als die moderne analytische Philosophie den Wahrheitsfaden
Kants im Anschluss an Frege wieder aufgenommen und logisch-semantisch
weiter entwickelt hat.

Frege, so Barth, verzichte nicht auf eine alternative Definition von Wahr-
heit, sondern erblicke in ihr einen Grundbegriff, der im Rahmen eines Urteils
vorausgesetzt wird. Wahrheit sei eine Eigenschaft von Sitzen, der Wahr-
heitswert eines Satzes seine Bedeutung und der wahrheitswertige Inhalt eines
Satzes in Freges Terminologie der Gedanke. Welcher Wahrheitswert einem
Satz zukomme, hinge davon ab, ob der von dem singuliren Terminus des
Satzes bezeichnete Gegenstand unter den jeweiligen Begriff falle oder nicht.
Das Verhiltnis von Gedanke und Wahrheitspridikat sei somit ein rein
bedeutungstheoretisches. ,,Damit 16st Frege den Wahrheitsbegriff aus der
unmittelbaren Verkniipfung mit dem Problem der Objekterkenntnis und
iberfiithrt ihn in eine Giltigkeitstheorie® (366). Genau in der Tendenz, die
erkenntnistheoretischen Aspekte auszublenden sieht Barth allerdings ein
Problem, wenngleich gerade die von Frege hervorgehobene Sprach- und Ver-
nunftimmanenz des Wahrheitsbegriffs, diesen fiir die theologische Diskussion
interessant macht.



392 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Damit sind wir bei dem Kernmotiv fiir Barths philosophiegeschichtlichen
Dreisprung: Aus Barths Sicht stellt Freges Wahrheitsbegriff, wie schon
derjenige Kants, eine bedauerliche Verendlichung der Wahrheit dar. Zugleich
ist es Freges Verdienst, mehr noch als die urteilsorientierte Losung Kants, die
Vernunftimmanenz des Wahrheitsbegriffs herausgearbeitet zu haben. Gesucht
ist demnach eine Wahrheitskonzeption, die Freges Vernunftimmanenz um-
fasst und gleichzeitig versucht, der schon bei Kant angelegten Verendlichung
der Wahrheit zu entgehen. Mit diesem Schema in der Hand landet man fast
zwangsldufig beim deutschen Idealismus. Ob nun bei Fichte, Schelling oder
Hegel ist wahrscheinlich Geschmackssache. Barth entscheidet sich fiir Fichte.

In Fichtes Position sieht Barth ,,den Gedanken einer absoluten Wahrheit
erneut vertreten® (371). Die absolute Wahrheit ist dabei eine letztbegriindete
Wahrheit, mithin eine Wahrheit, auf die alle Prinzipien zuriickfithrbar sind,
ohne dass sie selbst Element einer solchen Relation ist. Barth gebraucht fiir
diese Dimension, ankniipfend an den als geschichtliches Bindeglied dienenden
Emil Lask, den Ausdruck der ,,ibergegensitzlichen Wahrheit* (374).

Diese ibergegensitzliche Wahrheit versteht Barth als wahrheitstheo-
retische Bedingung der Moglichkeit der Differenz von giiltigem und nicht
giiltigem Wissen, welche aus seiner Sicht Wissen als Wissen konstituiert. Aller-
dings widersteht diese im reinen Wissen zu suchende ubergegensitzliche
Giiltigkeit der philosophischen Rekonstruktion. ,,Sie wird nur zuginglich als
eine das diskursive Wissen vernichtende Intuition und muss [...] als Ut-
sprungsprinzip dieser faktischen Evidenz selbst gedacht werden® (375). Damit
versucht Barth nicht nur eine transzendentalphilosophische, sondern zugleich
eine phinomenologische Perspektive zu gewinnen und so neben der Refor-
mulierung des Einheitsgedankens eine Neubestimmung von Glauben und
Wissen zu ermoglichen, die an Luthers Begriff der Glaubensgewissheit an-
schlussfihig ist.

Weshalb nun die Springprozession? — Um diese Frage zu beantworten,
missen wir noch mal zuriick zu Frege. Fir Frege ist die Wahrheit eines
Gedankens eine objektive Sache, die nichts mit unserer Erkenntnisfihigkeit zu
tun hat. Wahrheit ist fiir Frege, wie Barth zu recht betont, kein epistemischer
Begriff: Ein Gedanke ist wahr, unabhingig davon, ob ihn jemand denkt oder
ihn fiir wahr hilt. Frege ist also metaphysischer Realist. Das hat zwei Dinge
zur Folge: Zum einen geht er davon aus, dass die Wahrheit eines Satzes davon
abhingt, dass sich die Dinge wirklich so verhalten, wie in dem Satz ausgesagt
wird. Zum anderen aber, machen nicht Tatsachen Gedanken wahr, sondern
umgekehrt. Etwas ist eine Tatsache, wenn es ein wahrer Gedanke ist.

Daraus entsteht bei Frege eine nicht unproblematische Spannung, die
Barth allerdings geschickt ausnutzt. Einerseits ist Wahrheit etwas, das jenseits
der menschlichen Praxis liegt und unabhingig von der Existenz denkender
Wesen ist. Andererseits ist Wahrheit nur in Gedanken und eben nicht Teil der
Welt. Aus diesem Spannungsfeld zwischen einer Wahrheit, die die mensch-
liche Sphire iiberschreitet und zugleich auf diese angewiesen ist, gewinnt
Barth ein Wahrheitskonzept, welches nur noch an idealistische Wahrheitsvor-
stellungen angekoppelt werden muss, um die theologisch dringliche



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 393

historische Dimension in die Wahrheitstheorie zu integrieren. Auf diese
Anschlussfihigkeit Freges aufmerksam gemacht zu haben, ist das philo-
sophiehistorische Verdienst der vorliegenden Studie.

Geltungstheoretisch sind allerdings Zweifel angebracht. Der einfache Ein-
wand: Gedanken erzeugen keine Tatsachen, sondern Gedanken sind wahr,
weil es entsprechende Tatsachen gibt. Wittgenstein, neben Russell und Carnap
sicher der wichtigste Leser Freges, hat darauf hingewiesen: Die Welt ist die
Gesamtheit der Tatsachen. Damit allerdings verliert man jede wahrheitstheo-
logische Perspektive. Wahrheit ist dann einfach nur noch eine Eigenschaft
von Sitzen, die davon abhingt, dass diese Welt so ist, wie sie der Satz
beschreibt. Eine sich selbst einholende, iibergegensitzliche, vernunftimma-
nente Wahrheit lisst sich so nicht mehr entwickeln. Das Ergebnis kann man
am Ende des Tractatus nachlesen. Das, wonach Barth und andere Autoren
streben, zeigt sich als das Mystische, das Unaussprechliche. Die Wahrheit des
Glaubens konnte nicht mehr gesagt, sie konnte nur noch gegeigr werden. Mit
allen theologischen Konsequenzen.

ALEXANDER GRAU

LAZZARI, Alessandro: ,,Das Eine, was der Menschheit Noth ist“. Einbheit und
Freiheit in der Philosophie Karl Leonhard Reinbholds (1789-1792). Stuttgart/Bad
Cannstatt 2004.

Knapp zehn Jahre nach der gross angelegten Studie von Martin Bondeli ,,Das
Anfangsproblem bei Karl Leonhard Reinhold. Eine systematische und ent-
wicklungsgeschichtliche Untersuchung zur Philosophie Reinholds von 1789
bis 1803 (Ftkf./M 1995) legt Lazzari eine profunde Arbeit vor, die anstelle
der Betonung des an Kants Theorie des Selbstbewusstseins anschliessenden
monistischen Systemdenkens einen Primat der praktischen Philosophie bei
Reinhold behauptet und anhand seiner Denkentwicklung zwischen 1789 und
1792 nachzuweisen versucht. Reinholds Interesse an der Auflésung prak-
tischer Fragestellungen sei das tibergeordnete Motiv fir seine gesamtphilo-
sophische Entwicklung, d.h. fiir theoretische #nd praktische Philosophie (vgl.
19), lautet die Hauptthese dieser Untersuchung. Und in der Tat heisst es bei
Reinhold ganz in diesem Sinne: Der vornehmste Zweck der Philosophie sei
es, ,,der Menschheit iber die Grinde ihrer Pflichten und Rechte in diesem
und ihrer Erwartung fiir das zukiinftige Leben allgemeingiiltige Aufschliisse zu
geben® (Versuch, 74).

Seine entwicklungsgeschichtliche Hauptthese konkretisierend verzeichnet
Lazzari auf der Grundlage der Elementarphilosophie eine Klimax von Schwie-
rigkeiten und Umbriichen, die schliesslich 1792 in der Preisgabe dieses ersten
grossen Systemansatzes gipfelt. Ausgangspunkt und Movens dieser aporetisch
endenden Denkbewegung sei Reinholds Ungeniligen an Kants Loésung des
Freiheitsproblems und sein eigener Verbesserungsvorschlag auf der Basis der
Theorie des Vorstellungsvermégens.



394 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Henrichs Ansatz der Konstellationsforschung folgend konzentriert sich
Lazzari auf die genannte entwicklungsgeschichtliche Aufgabenstellung — eine
systematisch-rekonstruktive Aufarbeitung des von der Forschung weitgehend
vernachlissigten Feldes der praktischen Philosophie ist also nicht intendiert —,
die in zwei grossen Schritten angegangen wird: Um die Hauptthese, das
ibergeordnete Motiv von Reinholds gesamtphilosophischer Entwicklung seien
seine Versuche zur Heilung von Schwichen der Kantischen Moraltheologie zu
erweisen, werden im ersten Teil Analysen zu Reinholds ,,Versuch einer neuen
Theorie des Vorstellungsvermogens® prisentiert. Zu zeigen ist in diesem Teil,
dass auf dem Boden dieses Ansatzes ein zunichst latent bleibender Wider-
spruch von Einheit und Freiheit erwichst und dass dieser Widerspruch —
indem er zur Einsicht kommt — zu einem den urspriinglichen Ansatz
sprengenden Problem wird.

Im zweiten Teil ,Praktische Philosophie und ,Elementarphilosophie
(1790-1792)* verfolgt Lazzari Reinholds Ansitze zur Losung des Problems
durch Umbau seiner praktischen Philosophie, die letztlich erfolglos bleiben
und zur Aufgabe der Elementarphilosophie als vermeintlich festem Funda-
ment fihren.

Eine Theorie der Freiheit auf dem Boden der Theorie des Vorstellungs-
vermdogens zu errichten, stésst auf strukturelle Schwierigkeiten, die zum ersten
Mal in Reinholds Lehre von den Graden der Spontaneitit aufbrechen, ohne
jedoch hier schon von Reinhold als solche klar erfasst, geschweige denn in
ihren Griinden erkannt werden zu konnen. Vereinfacht gesagt steht die
Forderung, Vorstellung als solche sei durch vorgegebenen Stoff und gemachte
Form definiert, der Konzeption einer absoluten Selbsttitigkeit, die Reinhold
als der Kantischen Idee von Freiheit gemisses Analogon in seinem System
prisentiert, entgegen. ,,Die Bedingung, die erfiillt sein muss, damit eine Tatig-
keit als absolute (und freie) Selbsttitigkeit gelten konnte, schliesst gerade aus,
dass es sich bei dieser Tatigkeit um eine Tatigkeit des vorstellenden Subjekts
handelt* (Lazzari, 109). Denn eine absolut freie Titigkeit ist eben nicht an ein
ihr vorgegebenes Fremdes gebunden.

Als eine erste Einsicht in dieses Fundamentalproblem einer als Grundlage
von theoretischer und praktischer Philosophie in Anspruch genommenen
Theorie des Vorstellungsvermdgens deutet Lazzari Reinholds Einflihrung
seiner Lehre vom Denken als bloss komparativ freier Titigkeit der Vernunft
(vgl. 112). Damit aber stellt sich die Frage, ob es auf diesem Boden iiberhaupt
eine absolut freie Tdtigkeit der Vernunft geben kann; und diese Frage ist es,
um derentwegen der regulire Gang des ,,Versuchs...“ zugunsten des Kapitels
,»Grundlinien der Theorie des Begehrungsvermégens® unterbrochen wird. Mit
dieser Thematik steht das gesamte Unternehmen der Elementarphilosophie
auf dem Spiel: Wenn es Reinhold nicht gelingt, durch Rekurs auf das Begeh-
rungsvermogen noch im Rahmen der Theorie des Vorstellungsvermégens ver-
bleibend eine absolut freie Form von Selbsttitigkeit aufzuweisen, ist entweder
der Zweck von Philosophie, die Nichtunmdglichkeit von Freiheit darzutun,
oder aber das dazu angesetzte Fundament, die Vorstellung bzw. das Vor-
stellungsvermdégen, aufzugeben (vgl. 115, 321).



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 395

Lazzaris Versuch der Rekonstruktion der ,,Grundlinien... fihrt in der Tat
vor Augen, dass sie die Erwartung, eine konsistente Freiheitstheorie zu
liefern, nicht erfillen.

Erstens gelingt es Reinhold nicht — wie beansprucht —, mit seiner Lehre
vom reinen Willen die gesuchte Konzeption einer absolut freien Ursache
beizubringen. Bei der angebotenen Losung handelt es sich bei Licht besehen
um eine Erschleichung: ,,Das Endprodukt der Titigkeit des reinen Willens
misste nimlich eine wirkliche Vorstellung sein, und zwar eine Idee, da nach
der Theorie des Vorstellungsvermégens alle Titigkeit der Vernunft ein Er-
zeugen von Ideen ist. Reinholds reiner Wille hat aber keine wirkliche Vor-
stellung oder Idee als Endprodukt, sondern eine Handlung* (140f.).

Aber selbst das Glicken dieses Unternehmens konnte die Grundlinien
nicht retten, denn damit wire das zu Beginn des ,,Ersten Buches® formulierte
Ziel der Rechtfertigung einer Freiheitskonzeption, die zur Grundlage des
reinen und empirischen Willens gleichermassen taugt, unmaglich geworden
(vgl. 143ff.). Eine solche gemeinsame Freiheit konnte nur die absolute Frei-
heit der Vernunfttitigkeit sein, die aber dann den reinen Willen mit dem
Willen Giberhaupt zusammenfallen lassen wiirde.

Im zweiten Teil der Untersuchung fithrt Lazzari vor, dass Reinhold ab
1789 versucht, dem oben benannten Dilemma durch Preisgabe der Theorie
des Vorstellungsvermogens als Grundlage auch der praktischen Philosophie
zu entkommen.

Es sind zwei Entwicklungen, die diesen Ablésungsprozess markieren:

Die begriffliche Trennung von Willen und praktischer Vernunft und die
Ausbildung einer neuen Theorie der Willensfreiheit auf der einen Seite und
die epistemische Aufwertung des gemeinen Verstandes auf der anderen Seite,
dem schliesslich — im zweiten Band der Briefe iiber die Kantische Philosophie
von 1792 — die zuvor der Theorie des Vorstellungsvermogens zugewiesene
Aufgabe der Rechtfertigung der Freiheit ibertragen wird (vgl. 321f.). Diese
neue Rechtfertigungsstrategie bedeutet aber nicht weniger als eine de facto-
Preisgabe der Elementarphilosophie (vgl. 322).

Den ersten Strang gravierender Umbauten in Reinholds Konzeptionen von
theoretischer und praktischer Vernunft einerseits und von Vernunft und
Willen andererseits rekonstruiert Lazzari aus dem nucleus einer Reaktion
Reinholds auf Schmids Kritik an der Theorie des Vorstellungsvermogens in
dessen ,,Empirischer Psychologie“ von 1791. Diese wirft Reinhold — verein-
facht gesagt — die Identifizierung von Vorstellungskraft als Vermogen der
Hervorbringung von Vorstellungen und Begehrungsvermdgen als Vermogen
zur Realisierung von Vorstellungen in Handlungen vor. Dem Resultat nach
akzeptiert Reinhold diesen Vorwurf, indem er seine Grundbegriffe dahin-
gehend reorganisiert, dass die Vernunft als Vermégen im ersten Sinne — das
wiederum in theoretisches und praktisches Vermogen je nach der Art der
hervorgebrachten Idee zu differenzieren ist — von dem Willen als Kausalitit
im Sinne der Ursache der Verwirklichung einer schon bestehenden Idee ge-
trennt wird. Indem so das Wollen als ein von der Vernunft genuin ver-
schiedenes Vermogen definiert wird, das das, was von den Vorschriften der



396 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

praktischen Vernunft gefordert oder ihnen zufolge erlaubt ist, realisiert, ist
bereits ein Keil in das Konzept der Elementarphilosophie getrieben: Dieses
Vermoégen kann nicht mehr gemeinsam mit der Vernunft als Ausprigung des
Vorstellungsvermogens gefasst werden; die Ambition der Vereinheitlichung
der Kantischen Philosophie ist an der Unmdglichkeit der Integration des
Freiheits- und Willenskonzepts gescheitert (vgl. 221). An die Stelle des
Kantischen Dualismus von theoretischer und praktischer Vernunft tritt nun
bei Reinhold ein Dualismus von Vernunft und — Schopenhauer anti-
zipierendem — nicht-verninftigen Willen. Mit dieser unkantischen Trennung
der Konzeptionen von Vernunft und Wille entzieht sich Reinhold aber zu-
gleich die Kant vermeintlich tberlegene Form systematischer Einheit der
Philosophie auf der Grundlage einer Theorie des Vorstellungsvermdgens:
Diese Konzeption des Willens ist in diesem Rahmen prinzipiell nicht zu
verorten.

Um nun aber das angestrebte Ziel eines Nachweises von Freiheit und
Moralitit gleichwohl verfolgen zu koénnen, ist nach Reinhold ein kithner
Wechsel des Gerichtshofs vorzunehmen: dass und wie Reinhold die gemeine
Vernunft als neue einzig adiquate richtende Instanz inthronisiert, wird im 6.
und 7. Kapitel dargestellt.

Mit der in vielem vorbildlichen Arbeit von Lazzari ist ein entscheidender
Fortschritt im Verstindnis von Reinholds Philosophie erzielt worden: Das mit
den Begriffen des Untertitels ,,Einheit und Freiheit” angezeigte Themenfeld
hat Lazzari iiberzeugend und mit aller wiinschenswerten Genauigkeit in der
historischen Rekonstruktion nicht minder als in der Klarheit der Darstellung
als ein elementares Spannungsverhiltnis aufgewiesen, dessen Unruhe die Ent-
wicklung der Philosophie Reinholds weitertreibt und das sich noch auf die
nachfolgende Generation der dem Dt. Idealismus zugerechneten Philosophen
ibertrigt. Dem umwillen eines Systems der Philosophie vermeintlich notwen-
digen Monismus der Prinzipien stellt sich bei Reinhold die Schwierigkeit einer
dem selbst formulierten Zweck dieses Systems entsprechenden Begriindung
von Freiheit und Sittlichkeit entgegen. Und dass eine solche Kirrnerarbeit
Aussichten fiir die Forschung eréffnet, die sie nicht unbedingt selbst schon als
solche expliziert, ist die Kehrseite der hier titigen intellektuellen Redlichkeit.

MARION HEINZ

HEYMERICUS DE CAMPO: Dyalogus super Reuelacionibus beate Birgitte. A Critical
Edition with an Introduction by Anna Fredriksson Adman (= Acta
Universitatis Upsaliensis. Studia Latina Upsaliensia 27). Uppsala 2003. 242
S. ISBN: 0562-2859. ISBN: 91-554-5694-4.

Obwohl Heymericus de Campo (ca. 1395-1460) als einer der bedeutendsten
Philosophen des 15. Jahrhunderts gilt, wurde sein Denken bisher nur unzu-
reichend untersucht. Seine wichtigsten Schriften sind nach wie vor unge-
druckt. Dabei wurden von der Forschung vor allem zwei Aspekte beachtet:



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 397

Schon 1935 bezeichnete Gilles Gérard Meersseman den niederlindischen
Philosophen als Hauptvertreter des Albertismus, der an den Universititen
Paris, Koln und Lowen die Lehren Alberts des Grossen gegen Thomisten,
Skotisten und Nominalisten verteidigte. Die zweite Forschungsthese vertraten
Rudolf Haubst und Eusebio Colometr. Demnach war Heymerich der Lehrer
des Nikolaus von Kues und vermittelte u. a. die geometrische Theologie und
das Denken Raymund Lulls an Cusanus. Weder nach der Albertismusthese
noch nach der Vermittlerthese erschien Heymerichs Denken als fiir sich
untersuchenswert oder gar originell, obgleich die Entwicklung einer eigenen
geometrischen Theologie, die Heymerich auch als ,,ars mea“ bezeichnet, sowie
die intensive Lullrezeption fiir einen Spitscholastiker héchst ungewéhnlich
ist. Dennoch konnte die Heymericusforschung in den vergangenen Jahren
durch einige kleinere Editionen und Aufsitze durchaus Fortschritte ver-
zeichnen.

Mit dem ,Dyalogus super Reuelacionibus beate Birgitte® legt Anna
Fredriksson Adman einen weiteren Text des niederlindischen Denkers in
kritischer Edition vor, womit sie auf ein bislang wenig beachtetes Gebiet
seiner schriftstellerischen Titigkeit hinweist. Heymerich nahm als Vertreter
der Universitat Koln von 1432 bis 1435 am Basler Konzil teil, wo ein Prozess
iber die Rechtgliubigkeit der Visionen Birgittas von Schweden angestrengt
wurde. Als Theologieprofessor gehorte Heymerich einer Kommission an, die
die Offenbarungen der schwedischen Mystikerin und Ordensgriinderin begut-
achten sollte. Im Rahmen dieses Prozesses verfasste Heymerich den Dyalogus,
in dem er die Orthodoxie der schwedischen Heiligen verteidigt.

Der Text wurde wahrscheinlich noch 1434/35 in Basel begonnen und
1446 von dem Autor selbst in Lowen authentisiert. In Vadstena, dem Mutter-
haus des Birgittenordens, wurde der Dyalogus in einen Codex aufgenommen,
der der Verteidigung der Offenbarungen diente. Uber diesen Codex gelangte
der Text in viele andere Hiuser des Ordens.

Fredriksson Adman hat den Dialog nach modernen Editionskriterien
herausgegeben, weshalb sie auch auf eine Angleichung der mittelalterlichen
Rechtschreibung an klassisches Latein verzichtete. Der Dyalogus ist in
wenigstens sechs Textzeugen uberliefert, unter denen Fredriksson Adman
sinnvollerweise den Text aus Vadstena (Uppsala, MS C 518) als Leit-
handschrift auswihlte, der nach 1446 entstanden ist. Die ibrigen Hand-
schriften stammen aus Belgien und Bayern, die Fredriksson Adman mit den
Siglen A bis F versehen hat. Die Handschrift B stammt also nicht etwa aus
Briissel, sondern aus Uppsala. Die Vergabe der Siglen gemiss dem Alphabet
ist zwar philologisch korrekt, aber reichlich unpraktisch, da man sich die
Herkunftsbibliotheken entweder merken muss, oder aber auf stindiges
Blittern angewiesen ist.

Doch die eigentlichen Defizite der Arbeit befinden sich nicht in der
Edition selbst, sondern in der Einleitung und der Bibliographie. So wihlt die
Autorin ausgerechnet fiir das englische ,,orthography“ meist die Schreibweise
,ortography* (164f.). Gravierender noch ist die oftmals erstaunliche Schreib-
weise vor allem der deutschsprachigen Literatur. So heisst es wahlweise



398 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

»Konziliarismus®“ (240) oder ,konciliarismus® (76). Weiter finden sich
»ocholastiek® (241), ,,darhin® (76 u. 239) sowie ,,asqétique® fir ,ascétique*
(238). Obendrein werden deutsche Substantive regelmissig kleingeschrieben.
Eine Korrektur der Bibliographie wire sicherlich ratsam gewesen.

Heymerichs Lebensweg, sein Denken wie auch den Inhalt des edierten
Textes behandelt Fredriksson Adman eher rudimentir. Dennoch ist die Ein-
leitung iberaus interessant, denn die Autorin wertet hierin die schwedische
Literatur aus, die von der bisherigen Heymericusforschung kaum zur Kenntnis
genommen worden ist. Sie hat nicht nur mehrere bislang unbekannte Hand-
schriften des Dyalogus ausfindig gemacht, sondern auch viel zusitzliches
neues Quellenmaterial mitediert und teilweise sogar tbersetzt (62ff.). So ist
jetzt beispielsweise bekannt, dass Heymerich gemeinsam mit dem spanischen
Dominikaner Johannes von Torquemada in dem Konzilsausschuss sass, der
Birgittas Visionen untersuchen 'sollte.

Weiter gelang es Fredriksson Adman mit hoher Wahrscheinlichkeit, Hey-
merichs Autograph zu identifizieren (144f.). Es handelt sich um die
Korrekturen und die Unterschrift eines Briefes von 1446 (Uppsala, MS C 91,
fol. 15v), den Heymericus eigenhindig gesiegelt hat (abgebildet in: Katalog der
datierten Handschriften in lateinischer Schrift vor 1600 in Schweden, hg. v.
Monica Hedlund, Stockholm 1977, Bd. I, 2, Nr. 105.): ,,Hec ego heymericus
de campo etc. coniuncto huius mee scripture manualis et mei signeti soliti
inferius impressi necnon mei proprii sigilli in filo huic codici infixo
dependentis testimonio anno domini 1446 penultima julii me fateor louanii ea
occasione que in prohemiali presentis rescripti subscripcione premittitur
dictasse et sic raptim dictata in presentem huius epistolaris codicis formam
redegisse.” Diese Hand sollte auf jeden Fall mit den iibrigen von Heymerich
tberlieferten Schriften verglichen werden, besonders mit denen aus der
Cusanus-Bibliothek in Bernkastel-Kues.

Uberaus kompetent zeigt sich die Latinistin auch bei der Analyse
Heymerichs Sprache, die seit Langem in der Forschung als reichlich unver-
standlich gilt und ein Hauptgrund fir die zogerliche Erforschung seines
Denkens darstellt. Schon zu Heymerichs Lebzeiten kritisierte der Thomist
Gerhard ter Steghen dessen Sprache, wohingegen die Birgittinen seinen
,subtilen® Stil ausdriicklich lobten. Fredriksson Adman konnte belegen, dass
weder sein Wortschatz noch seine Grammatik fiir die zeitgendssische Scho-
lastik ungewohnlich waren. Die Verwendung von Zeitformen und Modi lehnt
sich an klassisches Latein an, der Gebrauch der Fille weicht indes oft hiervon
ab. Sie zeigt auf, wie Heymerich diverse untergeordnete Konstruktionen in die
Sitze einfugt, um ein Maximum an definitorischer Prizision zu erzielen, was
die Satzkonstruktionen iberlastet. Besonders gerne verschachtelt der Nieder-
linder mehrere abhingige Genitive ineinander. Auch die rhetorische Ausge-
staltung seiner Texte fordert nicht immer das Verstindnis. Nicht zuletzt gibt
Fredriksson Adman praktische Ratschlige, um seine Texte besser verstehen zu
kénnen (113£f.).

Abschliessend sollte festgehalten werden, dass die kleineren orthogra-
phischen Mingel in der Einleitung und der Bibliographie nicht tber die



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 399

eigentliche Leistung der Dissertation hinwegtiuschen diirfen: Es handelt sich
um eine philologisch vorbildliche Edition des Dyalogus, die iber den eigent-
lichen Text hinaus viel neues Material der Forschung zur Verfiigung stellt. Es
bleibt zu wiinschen tibrig, dass auch Heymerichs Hauptwerken — der ,,Dispu-
tatio de potestate ecclesiastica®, dem ,,Colliget principiorum® und dem
,Centheologicon® — eine dhnliche Bearbeitung zuteil wird. Erst dies wiirde
erlauben, die Frage zu beantworten, ob Heymerich lediglich ein spitmittel-
alterlicher Schulphilosoph und Vermittler war, oder vielmehr ein innovativer
Denker, der das Denken Alberts mit dem Lulls zu verbinden suchte und damit
neue Wege zu einer eigenen geometrischen Theologie beschritt, wie sie
Nikolaus von Kues spiter in ,,De docta ignorantia® aufgriff.

FLORIAN HAMANN

HOERSTER, Norbert: Die Frage nach Gott. Miinchen: C.H. Beck 2005. 124 S.
ISBN: 3-406-52805-8.

Die grossen Kirchen stecken in einer noch grésseren Krise. Viele kehren ihr
den Riicken und suchen ihr Heil in anderen, meist fernéstlichen, Religionen
und Kulten. So erfreuen sich Theologen grossen Zulaufs, die Reformen im
Sinne des Zeitgeistes einfordern. Die grundlegenden und fundamentalen Frau-
gen des Glaubens, so Hoerster, werden aber nicht mehr gestellt. Diese Fragen
betreffen alle monotheistischen Religionen: ,Ist der Glaube an Gott iber-
haupt rational und verninftig?“ (7) Diese Frage wird in Theologie und
Philosophie nur noch stiefmiitterlich behandelt, gilt der Glaube doch weithin
als Resultat individueller Veranlagung, sozialer Prigung oder personlicher
Entscheidung. Diese aber entziehen sich einer rationalen Erérterung. Aller-
dings ist damit nicht gesagt, dass es nicht trotzdem sinnvoll ist, nach ratio-
nalen Argumenten Pro und Contra zu suchen. Der Autor beruft sich aus-
dricklich auf den Katechismus der katholischen Kirche (Nr. 31 u. 35): ,,Die
Fihigkeiten des Menschen ermdglichen ihm, das Dasein eines persénlichen
Gottes zu erkennen.” Niherhin kommen die Gottesbeweise, die Welt als
Schépfung und das Wesen der menschlichen Person in Betracht.

Hier knipfen der Autor und der Aufbau seines Werkes an. Nachdem der
Begriff ,,Gott™ geklirt ist, wendet sich der Verfasser dem ontologischen,
kosmologischen und teleologischen Argument zu. Dem schliesst sich die
Frage an, ob Gott sich in Wundern und Begegnungen offenbaren kann.
Welche Rolle spielt die Existenz Gottes fiir die Moral? Verleiht der Glaube an
Gott dem Leben einen Sinn? Schliesslich witd einmal mehr die Theo-
dizeefrage aufgeworfen: Warum lisst Gott die Ubel zu? Den Abschluss bildet
eine Betrachtung zu der Frage, wie der Gottesglaube tibetlebt.

Doch schon im Vorwort gesteht der Autor, der sich selbst als Atheist
sieht, ein: ,,Die Frage nach Gott wird auch durch noch so intensives Nach-
denken und Argumentieren, nicht zu einer Frage, auf die es eine eindeutige
und sichere Antwort gibt“ (10). Und tberdies ist eine methodische Ein-



400 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

schrinkung von Bedeutung. Hintergrinde und Beispiele sind tberwiegend
katholischer Provenienz. Hoerster weiss, dass er sich diesbeziiglich auf
lehramtliche und damit verbindliche Aussagen stiitzen kann, die ihm das
Argumentieren erleichtern.

Bevor man iiber einen Gegenstand oder ein Wesen nachdenkt, muss man
sich dariiber verstindigen, was man meint. So setzt sich der Autor eingehend
mit den als charakteristisch angenommenen Eigenschaften des monotheis-
tischen Gottes auseinander und kritisiert jene Positionen negativer Theologie,
die Gott allein als ,unerforschlich®, ,unbegreiflich“ und ,ganz anders“
definieren wollen. Ein so verstandener Gott ist nicht der der christlichen
Theologie, denn es fehlen ihm simtlich die personalen Eigenschaften.

Mit wenigen Zeilen wird der ontologische Gottesbeweis abgetan. Er ent-
puppt sich bei genauerer Betrachtung als Sprachspiel, in dem davon aus-
gegangen wird, dass man die Existenz eines Wesens einfach in dessen Defi-
nition aufnimmt. Uber eine Entsprechung in der Realitit ist damit noch nichts
gesagt. Leistet der kosmologische Gottesbeweis mehr? Menschen suchen nach
Erklirungen. Und tatsdchlich gelingt es den Wissenschaften, bestimmte Ereig-
nisse durch andere, zeitlich vorausgehende, zu erkliren. Ist nun die Existenz
Gottes schon dadurch bewiesen, dass man hinter diesem Kausalnexus einen
»Erstbeweger®, eine ,,Erstursache® annimmt? Sinnvoller ist in jedem Fall die
Frage nach dem Grund des Seins, wie sie in der Version des kosmologischen
Gottesbeweises bei Thomas von Aquin und Leibniz verhandelt wird. Gott ist
nicht Erstursache, sondern metaphysischer Grund allen Seins. Aber auch diese
Auffassung lisst sich kritisieren. Warum kann man nicht die Welt als Grund
an sich selbst annehmen, sondern verweist auf einen metaphysischen Grund,
iiber den wir nichts aussagen kénnen? Der Verweis auf die Kontingenz allen
Seins trigt fir Hoerster nicht. Auch das teleologische Argument fithrt nicht
weiter. Es ist einfach nicht zwingend, in Analogie von der Zielgerichtetheit
dieser Welt auf einen Schopfer zu schliessen. Fir Hoerster scheint klar: Die
klassischen Gottesbeweise beweisen nicht die Existenz Gottes; ihre Wider-
legung schliesst aber die Existenz auch nicht eindeutig aus.

Wie steht es aber um einen Gottesbeweis durch Offenbarung in Wundern
und Begegnungen? Wunder sind Ereignisse, die gegen bestehende Naturge-
setze auftreten. Interessanterweise setzt dieser Beweis auf die Existenz von
Naturgesetzen. Wihrend aber der teleologische Beweis aus deren Ordnung auf
Gott schliessen will, soll hier gerade das Abweichen von der Ordnung als
Indiz herangezogen werden. Der Autor tibernimmt die Argumentation von
David Hume und fragt, ob die als Wunder verstandenen Ereignisse denn
tatsichlich stattgefunden haben? Paradigmatisch werden das Weinwunder
(Joh 2,1-11) und das Wunder der Auferstehung Jesu herangezogen. Hier ver-
fallt der Verfasser in eine unzulissige Einseitigkeit, wenn er allein auf em-
pirische Fakten zu rekurrieren versucht und nicht etwa die Funktion bib-
lischer Wundergeschichten beriicksichtigt. Uberdies setzt die Betrachtung von
Ereignissen immer eine bestimmte Hermeneutik voraus, die bei einem Athe-
isten anders ausfallen diirfte als bei einem Christen. Ahnliches gilt dann auch
fur Ereignisse, die als Gottesbegegnung gedeutet werden. Der Autor fihrt die



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 401

Erfahrungen der Mystikerin Gertrud von Helfta und der Schriftstellerin
Malwida Freiin von Meysenbug, eine Zeitgenossin Friedrich Nietzsches und
Richard Wagners, an und versucht deren mystische Erfahrungen in ein ratio-
nales Subjekt-Objekt-Verhiltnis zu setzen. Allerdings verwechselt er dabei
Wirklichkeit — im Sinne umfassenden Wirkens — und Realitit — im Sinne
einfacher Empirie —, so dass das Ergebnis einmal mehr offen bleiben muss.

Uberaus interessant fiir die gegenwiirtige 6ffentliche Diskussion, beispiels-
weise zu bioethischen Problemen, ist das anschliessende Kapitel, in dem
Hoerster der Frage nachgeht, ob Gott unverzichtbar ist fiir die Moral. Mit
einer Fulle von Beispielen und Zitaten wird belegt, dass zahlreiche Politiker
und Theologen Gott als fiir die Moral unverzichtbar annehmen. Nach der
Meinung Fjodor Dostojewskijs, dass ohne Gott alles erlaubt sei. Aber: ,,Bei
kritischer Betrachtung stellt sich allerdings heraus, dass das in dieser Sicht-
weise zum Ausdruck kommende moralische Argument von allen Argumenten
fur die Existenz Gottes mit Abstand das schwichste ist.” (52) ,,Gott® ist fur
die Moralbegrindung nicht notwendig. Der Autor selbst hat mit ,,Ethik und
Interesse® einen solchen rein sikularen Entwurf einer Moralbegrindung vor-
gelegt. Was aber das konkrete Verhalten der Gliubigen betrifft, fragt der
Autor zu Recht, ob sich der Glaube positiv auf eine humane Moral auswirke.
Riickblickend fillt es Hoerster nicht schwer, geschichtliche Fakten des Abend-
landes aufzuzeigen, die dies zu widerlegen scheinen. Auch der freie Umgang
mit biblischen Zitaten dient ihm ferner als Beleg, dass es im Christentum
nicht einfach um gelegentliches Abweichen vom Ideal, sondern um grund-
legende Ansichten geht, die einer humanen Moral entsprechen. Was eine
humane Moral niherhin ist, bleibt offen. Ebenso einseitig geht der Autor mit
dem Zusammenhang von Gott und Lebenssinn um.

Mit den Uberlegungen zur Theodizee kippt die Art der Argumentation
ginzlich. Aus einem Abwigen von Pro und Contra wird nun ein klares
Contra. Die physischen und moralischen Ubel in der Welt lassen sich nicht
vereinbaren mit den Eigenschaften, die man iblicherweise Gott zuschreibt.
Der Widerspruch von Allmacht und Allgiite einerseits und dem Leiden in der
Welt ist und bleibt nicht einfach auflésbar. Das wissen wir bereits seit Epikur.
Weder Gott als Pidagoge, der den Menschen mit Ubeln strafen und mit
Wohltaten belohnen will — wie es etwa im Buch Hiob dargestellt wird —, noch
der Verweis darauf, dass den Ubeln die Aufgabe zukime, die wunderbaren
Giter in einem besonderen Glanz erscheinen zu lassen, vermdgen zu iber-
zeugen. Hitte Gott auch eine ginzlich andere — leidfreie — Welt schaffen
kénnen? Wie steht es um die Freiheit des Menschen, aus der sich auch die
Ubel erkliren liessen?

Es verwundert nicht, dass die anfingliche Offenheit schliesslich zu einer
klaren Ablehnung fiihrt. ,,Die Problemstellung des vorliegenden Buches war
bewusst eine begrenzte. Es ging um die Frage nach der Rationalitit des Glau-
bens an den traditionellen Gott des Monotheismus, insbesondere der christ-
lichen Religion. Die Antwort auf diese Frage ist negativ ausgefallen.” (119)

Auch wenn man nicht in allen Punkten den Argumentationen des Autors
folgen mag, so bleiben doch die aufgeworfenen Fragen und Probleme theo-



402 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

logisch-philosophischer Provenienz bestehen. Moglicherweise hat Hoerster
Recht, wenn er den Theologen und der Theologie vorwirft, sie wiirden sich zu
wenig mit den fundamentalen Fragen des Gottesglaubens auseinandersetzen.
Gerade in Zeiten institutioneller Krisen, wie sie die Kirchen gegenwirtig erle-
ben, ist es unabdingbar, sich eigener Fundamente auf rationale Weise zu ver-
sichern. Dies ist nicht zuletzt die Existenzberechtigung fiir die Theologie als
Wissenschaft. Auch der Vorwurf, Hoerster habe bei seiner Kritik ein Bild von
Theologie, insbesondere katholischer Fundamental- und Moraltheologie vor
Augen, das einer lingst entschwundenen Zeit entstammt und so weder gelehrt
noch gelebt wird, entkriftet das Grundanliegen seines Werkes nicht. Die
Radikalitit und Kurzatmigkeit seiner Argumente fordern den, der nicht
unkritisch zustimmen will, zur Apologie des Glaubens an den einen Gott mit
verniinftigen Mitteln heraus.

SEBASTIAN SCHOKNECHT

LANGER, Otto: Christliche Mystik im Mittelalter. Mystik und Rationalisierung —
Stationen eines Konflikts. Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft 2004.
416 S. ISBN: 3-543-04527-0.

Langers Buch, das die Frucht einer langjihrigen Beschiftigung mit dem
Thema darstellt, hat eine doppelte Zielrichtung: Zum einen ist es eine histo-
rische Darstellung der Genese und der Vielfalt christlich-abendlindischer
Mystik des Mittelalters. Zum anderen vertritt Langer auch eine systematische
These, nimlich dass ,Mystik‘ eine spezifische religiose Antwort auf Rationali-
sierungsprozesse darstelle. Aufgrund dieser doppelten Intentionalitit kann
Langers Werk sowohl als ein historisches Handbuch zur Geschichte christ-
licher Mystik als auch als Beitrag zur Mystikdiskussion gelesen werden. Beide
Aspekte sind im Folgenden zu beriicksichtigen.

In einem umfangreichen Einleitungsteil (13—47) resimiert Langer zunichst
die wechselvolle Beziehung von Mystik und Rationalitit in der Moderne und
diskutiert die historiographischen Schwierigkeiten, denen sich eine Geschichte
der Mystik zu stellen hat. Geht bei Fénelon Mystik und Aufklirung eine enge
Liaison ein, indem sich der cartesianische Zweifel zu einem existentiellen
Purgatorium radikalisiert, so treten bei Kant Mystik und Rationalitit in einen
scharfen Gegensatz. In dieser Linie stehend vertritt Feuerbach die Ansicht, in
der mystischen Erfahrung werde die Pathologie zur Theologie gemacht. Nur
kurze Erwihnung findet in Langers Durchgang durch das neuzeitliche Denken
die romantische und idealistische Philosophie, die sich auf seine Weise von
mystischen Traditionen prigen lisst. Im Anschluss an Heidegger konstatiert
Langer schliesslich eine ,,im Abendland immer wieder zu beobachtende para-
doxe Nachbarschaft und Gleichzeitigkeit von Rationalisierungsschiiben und
Mystik® (32). Im Gegensatz zu einer auf Selbstbehauptung setzenden Ratio-
nalitit gehore die Absage an den Willen zur Macht zu den Grundimpulsen der
Mystik. Die Rede von ,Rationalisierungsschiiben® findet sich jedoch noch in



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 403

einer zweiten, nicht immer genau unterschiedenen Bedeutung, in der das
okonomische Moment betont ist. Langer verbindet sie mit einer weiteren
These, die er im Anschluss an Max Webers Theorie von der zunehmenden
Rationalisierung der gesellschaftlichen Sphiren entwickelt. Die Ausdifferen-
zierung von autonomen Subsystemen treibe mystische Gegenentwiirfe hervor,
die in einem ,,Spannungsverhiltnis zur Welt und ihren Ordnungen® stehe (33).
Entsprechend orientiert sich Langer auch an Webers Theorie der Stufen und
Richtungen religioser Weltablehnung und nimmt die enge Verbindung von
Ménchtum und Mystik zum Ausgangspunkt seiner Darstellung.

Der eigentlichen Durchfithrung dieses Programms ist ein erster Teil vor-
geschaltet (51-116), welcher die Grundlegung der mittelalterlichen Mystik
durch die griechische Antike und die frithchristlich-patristische Spiritualitit
untersucht. Den Weg ,,von der Mythologie der Mysterien iiber die platonische
Philosophie zur philosophischen Mystik Plotins“ (51) zeichnet Langer in
pragnanter Weise entlang der Leitworte epopteia (die Schau, die in den My-
sterienkulten auf dem Weg uiber die katharsis/Reinigung und myesis/Vorweihe
erreicht wird), theoria (die Ideenschau Platons, die einen Aufstieg des Geistes
erfordert) und henosis (Plotins denkende Realisierung der Einheit mit dem
Einen). Im Gegensatz zur philosophischen Mystik, die durch ein Aufstiegs-
modell geprigt ist, charakterisiert Langer die Christus-Mystik des Paulus als
gemeindezentrierte Abstiegsmystik, in welcher der ,,pneumatische Aufstieg
iber Weihestufen zur Vollkommenheit® durch den ,,Abstieg zum Dienst am
Mitmenschen® kontrastiert werde (79). Anders als in der Apokalyptik sei das
;mysterion‘ gemass der paulinischen Verkindigung bereits schon offenbar,
und anders als in den Mysterienkulten werde es allen verkiindigt.

In der patristischen Zeit werden die paulinische Christus-Mystik und das
(neu-)platonische theoria-Modell in vielfiltiger Weise fortgeschrieben und
miteinander kombiniert, wie Langer im Blick auf Origenes, Augustinus und
Pseudo-Dionysios aufzeigt. Wihrend Origenes in allegorischer Bibelauslegung
die fortwihrende Inkarnation des Logos meditiert und die christliche Braut-
mystik initiiert, findet Augustin zu einem fiir das christliche Mittelalter para-
digmatischen Modell christlicher Kontemplation, indem er ,,den Bedingungs-
zusammenhang von fheoria und Glick” lockert, ,,die Beseligung durch die
Schau ins Jenseits verlegt“ und den ,elitiren Individualismus® des grie-
chischen Modells dimpft (104). Das Werk des Pseudo-Dionysios schliesslich,
das zu den fruchtbarsten Quellen christlicher Mystik gehort, sei geprigt durch
die Antinomie von Ekstase und Hierarchie, von vermittelnder Ordnung und
unmittelbarer Einigung mit Gott. Obwohl Dionysios die mystische Schau eng
an die hierarchische Ordnung kirchlich-sakramentaler Vollziige zuriickbindet,
gibt es nach Langer auch in seinem System eine Form det theoria, ,die alle
Hierarchien iiberspringt und in einem unmittelbaren, mystischen Verhiltnis zu
Gott kulminiert® (110).

Erst nach diesem ausfiihrlichen ersten Teil kommt Langer zum eigent-
lichen Thema seines Buches: der christlichen Mystik im Mittelalter. Die Dar-
stellung gliedert sich in drei Hauptschritte, die ausgehend von Eriugena und
dem karolingischen ,Rationalismus® (119-147) iber die monastische Mystik



404 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

(151-208) zu denjenigen Gestalten christlicher Mystik fithren, die von der Ar-
mutsbewegung des 13. und 14. Jahrhunderts geprigt sind (211-392). Langers
Akzent liegt hierbei eindeutig auf dem letzten Teil, der fast die Hilfte des
Buches umfasst.

Entsprechend seiner Ausgangsthese, Mystik sei im Zusammenhang von
Rationalisierungsschiiben zu verstehen, beginnt Langer den Eriugena gewid-
meten zweiten Teil seines Buches damit, dass er zunachst dem Verhaltnis von
Moénchtum und Wissenschaft im frithen Mittelalter nachgeht. Die unter-
schiedlichen Auffassungen davon, wie das Verhiltnis von Glaube und Ver-
nunft zu fassen sei, prallen im ersten Abendmahlsstreit und in der Ausei-
nandersetzung um die Pridestinationslehre Gottschalks hart aufeinander.
Eriugenas um 860 entstandenes Hauptwerk Periphyseon ist nach Langer zu-
gleich der ,,Schlussstein in den Auseinandersetzungen der Karolingerzeit um
ratio und fides* als auch ,,das erste Paradigma einer philosophischen Mystik im
Mittelalter™ (130). Das mystische Moment in Eriugenas theologischem System
sieht Langer in seiner Prozesslogik, die in einer #nio mystica endet. Gott bringt
die Schopfung in seiner Selbstmanifestation hervor, um sie in einem fransitus
wieder zu sich zuriickzufithren und mit sich zu vereinen, wobei die Geschopfe
auch in dieser ,,unsagbaren Einung® ihre Substanz behalten (144/147).

Wihrend bei Eriugena Wissenschaft und ,Mystik harmonisch verbunden
sind, tritt die kontemplativ-affektive Christus-Mystik der Benediktiner und
Zisterzienser in einen polemischen Gegensatz zu der aufkommenden und
dialektisch geprigten Schultheologie: ,,Dem Rationalisierungsdruck der neuen
Schulen begegnen die Moénche mit einer mystischen Vertiefung und Syste-
matisierung ihrer Lebensform® (168). Diese neue Konstellation exemplifiziert
Langer im Blick auf Johannes von Fécamp, Rupert von Deutz und Bernhard
von Clairvaux. Die praktische Selbsterkenntnis, die hier der Schultheologie
entgegengestellt wird, ist affektiv vermittelt: ,,Instructio doctos reddit, affectio
sapientes® (Bernhard; 192). Mit grosser Sorgfalt zeichnet Langer diese monas-
tische Affektenlehre nach und vergleicht sie mit derjenigen der griechischen
Philosophie und Dichtung.

Im Hochmittelalter, dem der vierte und letzte Teil dieser Mystikgeschichte
gewidmet ist, verlagern sich die Gewichte erneut. Die im 12. und 13. Jahrhun-
dert aufkommende Armutsmystik versteht Langer als Antwort auf eine neue,
stadtisch geprigte Okonomie. Damit wechselt Langer zu seiner zweiten Leit-
differenz. Orientierte sich seine bisherige Darstellung am Spannungsfeld
zwischen Mystik und Wissenschaft, so steht nun die neue Frontlinie zwischen
mystischer Religiositit und dem o6konomischen Bereich im Zentrum: ,,Das
,Haben‘, nicht das Wissen ist das Problem, das Wissen nur, insofern es Besitz
ist“ (212). Im Einzelnen untersucht Langer drei miteinander verwobene Aus-
prigungen der Armutsbewegung: die mystische Spiritualitit der Beginen, der
Franziskaner und der Dominikaner. Langer wendet sich zunichst der Maria
von Oignies (1177/78-1213) zu, in deren Leben die Beginenmystik des 13.
Jahrhunderts vorgepragt erscheint. Fast zeitgleich mit Franziskus verschenkt
die aus dem reichen Birgertum stammende Charismatikerin ihren Besitz und
zieht zusammen mit ihrem Gatten in ein Leprosenhaus, um den Armsten der



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 405

Armen zu dienen. Neben dieser konkreten Form der Kreuzesnachfolge ist
Maria noch durch zwei weitere Ziige prototypisch fiir die entstehende neue
Gestalt christlicher Mystik. Zum einen durchlebt sie in ithrem kurzen Leben
das ganze Spektrum an Verzickungen und Entriickungen, welche die ,,mys-
tische Invasion® des 13. Jahrhunderts kennzeichnet. Zum anderen scheint Ma-
ria ihre letzten Lebensjahre in einem kleinen Kreis von gleichgesinnten Frauen
verbracht zu haben, einer Vorform der Beginengemeinschaften, die sich bald
in grosser Zahl von Umbrien und Sidfrankreich bis Brabant und Flandern
iber Europa ausbreiten. Nach Langer handelt es sich beim Beginentum des
13. Jahrhunderts um das vielgestaltige Phinomen eines sfatus medius zwischen
klosterlichem und weltlichem Leben, das die iiberkommene Ordnungen der
Kirche sprengte und langwierige Auseinandersetzungen um die institutionelle
Einbindung nach sich zog. Die kirchliche und gesellschaftliche Ortslosigkeit
schligt sich nieder in einer Mystik des Abstiegs und des Sinkens, die ihre lite-
rarisch originellste Gestalt durch Mechthild von Magdeburg erhilt. In ihrem
Werk ,,Das fliessende Licht der Gottheit® kniipft Mechthild an die braut-
mystische Tradition an und radikalisiert diese zum Modell einer resignatio ad
infernum.

Mit seinen Ausfuhrungen zum Beginentum hat Langer den Horizont ab-
gesteckt, in den er auch die Gestalten der beiden letzten umfangreichen
Kapitel seines Buches einfiigen kann. Sowohl das Leben des Franziskus und
der frithen Franziskaner als auch das Schicksal des Dominikanerordens ist eng
verkniipft mit der Frage, wie das Verhiltnis zwischen den etablierten kirch-
lichen Institutionen und den aus der Armutsbewegung entstandenen Gemein-
schaften und Lebensformen geregelt werden soll. Wihrend die Franziskaner
sich an der Frage entzweiten, wie die Radikalitit ihres charismatischen Griin-
ders fiir die zweite und dritte Generation der Minderbriider zu regulieren war,
wurde fur die Dominikaner die Frage der c#ra monialium zum Jahrhundert-
problem. Mit dem auf Dominikus selber zuriickgehenden Bemihen, |, fiir
religise Frauengemeinschaften eine kirchlich akzeptierte Lebensform zu
schaffen® (289), handelte sich der junge Orden eine umfangreiche und diffi-
zile pastorale Verpflichtung ein, die er trotz mehrmaliger Versuche nicht mehr
los wurde und die ihn in Konflikte mit dem Weltklerus verstrickte. Was je-
doch aus dieser konflikttrichtigen Konstellation entstand, geh6rt zu den wirk-
michtigsten Ausprigungen christlicher Mystik. Aus dem Zusammenspiel von
dominikanischer Spiritualitit und religiéser Frauenbewegung entwickelte sich
sowohl ein neuer Typus von mystisch geprigten Nonnenviten (Langer analy-
siert beispielhaft diejenige der Ita von Hohenfels und der Mechthild von
Stans) als auch die Mystagogie von Eckhart, Seuse und Tauler. Eckharts Ten-
denz, das Armutsideal zu verinnerlichen und ontotheologisch zu fundieren,
deutet Langer als ,,Versuch, eine charismatische Religiositit in orthodoxen
Bahnen zu halten, ohne ihre Spontaneitit zu brechen® (307), und kniipft
damit an die These an, die er bereits in seiner 1987 publizierten Habilitation
vertreten hatte. Eckharts Verurteilung durch Johannes XXII. sei deshalb im
Kontext der ab 1317 ausbrechenden Beginenverfolgungen zu verstehen. Setzt
Eckhart bei der Menschwerdung Christi an, die er als Annahme einer allge-



406 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

meinen Menschennatur versteht und daraus die Folgerung zieht, ,,dass der
Mensch, um mit Gott eins zu sein, das preisgeben muss, was Christus bei
seiner Menschwerdung nicht annahm, die menschliche Person® (348), so ent-
wickelt Seuse seine Armutsmystik im Blick auf die Passion Christi. In seiner
Verteidigung von Eckharts Lehre im Bichlein der Wabrheit, die Seuse auch
ordensintern unter Druck bringt, betont er stirker als sein Lehrer die Dif-
ferenz von Schopfer und Geschépf und kehrt dessen Wertung um, das
virtuelle Sein des Menschen in Gott sei edler als das geschaffene in seiner ge-
schichtlich bestimmten Individualitit. Entsprechend zielt das Ideal der Selbst-
entdusserung bei Seuse auch nicht daraufhin, das Personhaft-Individuelle zu
ibersteigen, sondern intendiert die Angleichung an den Gekreuzigten. Seuses
auch christologisch begriindete Aufwertung personaler Individualitit macht es
ihm denn auch méglich, sich selber in seiner Vita, einer Mischung zwischen
Ritterroman und Aistoria calamitatum, als Paradigma einer neuen Passionsmystik
darzustellen, die nach dem ,,Modell ,contemplatio, compassio, imitatio* (369)
die Christusférmigkeit sucht. Ausgehend von einer Phase des Jubilus und des
Trostes fithrt Seuses Weg tiber die imaginative Vergegenwirtigung des Lei-
dens Christi und seine aszetische Verkorperlichung durch Selbstkasteiung, um
schliesslich, nach einer Wende hin zur Welt und zu pastoraler Wirksamkeit, in
einem geduldigen Ertragen innerer und dusserer Anfechtungen zu miinden.

Auch der letzte Abschnitt des Kapitels iiber die Dominikanermystik, der
Johannes Tauler gewidmet ist, orientiert sich an der Leitdifferenz zwischen
Armutsideal und Okonomie. In einer Zeit, in der die Armutsforderung inner-
halb des Predigerordens gelockert wird und durch das Aufkommen der vita
privata (wonach jeder fir seinen Lebensunterhalt selber aufzukommen hat) die
Ungleichheit zwischen den Briiddern wichst, kntipft Tauler in seinen Predigten
an die Armutsmystik Meister Eckharts an, ohne allerdings dessen ontologische
Wendung konsequent mit zu vollziehen. Die Armut, die den Menschen prigt,
ist weniger seine seinsmissige Nichtigkeit als die durch das Besitzstreben
gezeichnete Nichtswiirdigkeit.

Langers Geschichte der christlichen Mystik im Mittelalter, die etwas un-
vermittelt mit dem Unterkapitel iiber Tauler und einem knappen Schlusswort
(393f.) endet, zeichnet sich dadurch aus, dass sie ein uniibersichtliches und
vielgestaltiges Gebiet durch die Orientierung an zwei Leitdifferenzen (Mystik
und die Rationalitit der Wissenschaft; Mystik und 6konomische Rationalitit)
zu erschliessen und zu ordnen vermag, ohne dass der Eindruck entsteht, die
behandelten Texte und Gestalten wiirden in ein ihnen fremdes Schema ge-
presst. Vielmehr ist es Langer gelungen, durch diese klare Perspektivierung
Zusammenhinge zwischen mystisch-mystagogischen Modellen und Rationali-
sierungsprozessen aufzuweisen und dadurch die Zeugnisse in einem neuen
Licht zu zeigen. Auch die schwierige Aufgabe, eine ausgewogene Mischung
zwischen ibersichtlicher Darstellung und detaillierten Einzelstudien zu fin-
den, ist Langer iiber weite Strecken seines Buches auf eindriickliche Weise ge-
lungen. Zu bedauern ist jedoch, dass Langers Darstellung bei der Domi-
nikanermystik abbricht und die fiir das Verstindnis der neuzeitlichen Ent-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 407

wicklung wichtige spitmittelalterliche Phase nicht behandelt wird (die flami-
sche Mystik, die Devotio moderna, Johannes Gerson, Nikolaus von Kues...).
Wie eingangs erwihnt, kann das Buch auch als Beitrag zur Mystikdis-
kussion gelesen werden. Langer geht von einem weiten Mystikbegriff aus und
versteht ,,Mystik® als eine ,,Intensivform von Religion®, die ,,aus dem Zusam-
mentreffen von antiker Philosophie und christlicher Erlésungsreligion her-
rihrt (392) und sich im Laufe der Jahrhunderte in einem (meist) antagonis-
tischen Bezug zu gesellschaftlichen ,Rationalisierungsschiiben® herausbildet.
Auch wenn sich diese Grundbestimmung als kategoriales Schema bewihrt, so
bleibt sie doch in mindestens zweierlei Hinsicht unklar. Zum einen ist ,,My-
stik“ im Sinne von Langer weitgehend deckungsgleich mit den Leitgestalten
christlicher Spiritualitit im Mittelalter, die in je verschiedener Weise gepragt
sind vom ,,,kommandierenden Gedanken‘ des Monchtums [...], der radikalen
Weltabwendung® (42). Zum anderen bleibt in Langers Entwurf das Verhiltnis
von wissenschaftlicher Rationalitit und 6konomischer Rationalisierung unge-
klirt. Die Begriffe kommen in unterschiedlichen Kombinationen vor, ohne
dass die Zusammenhinge im Einzelnen expliziert werden. Wihrend Mystik
und Rationalitit sowohl in harmonischer Verbindung (z.B. bei Plotin, Eriugena
und Eckhart) als auch als Gegensatz (etwa in der affektiven Mystik des 12.
und 13. Jahrhunderts) auftreten kénnen, so scheinen Mystik und 6konomische
Rationalisiernng grundsitzlich in einem antagonistischen Verhiltnis zu stehen
(wobei das zisterziensische Arbeitsethos als Ausnahme oder als Spezialfall
betrachtet werden kann). Hinter dem scheinbar einfachen Wechselverhiltnis
von Rationalisierungsschiiben und den darauf antwortenden Formen mysti-
scher Religiositit verbergen sich also mehrere, zu unterscheidende Grossen,
die in komplexen Wechselverhiltnissen stehen und sich nicht, wie der Unter-
titel des Buches verspricht, auf Stationen eines einzigen Konfliktes reduzieren
lassen. Diese Unschirfe in Langers Modell wird allerdings dadurch ausgegli-
chen, dass er sich in den beiden zentralen Teilen seines Buches, nimlich uber
die monastische Mystik einerseits und die Mystik der Armutsbewegung
andererseits, jeweils konsequent an einer der beiden Leitdifferenzen orientiert
und auf diese Weise die Fiille des Materials unter einem klaren Leit-
gesichtspunkt zu ordnen vermag. Fazit: Langers Buch stellt ein inhaltlich
reiches und zuverlissiges Handbuch dar, das historische und systematische
Zusammenhinge differenziert und in gut lesbarer Weise herausarbeitet.
Corrigenda: S. 161, 14. Z. v. unten 551f. (statt 441); passim: ,i‘ (statt ,*°).

SIMON PENG-KELLER

RUCKSTUHL, Thomas: , Ecclesia universalis®. Das sakramentale Universalitdtsver-
stiandnis als hermeneutischer Schliissel fiir die Kirche in der Moderne (= Frankfurter
Theologische Studien 65). Frankfurt am Main: Verlag Josef Knecht 2003.
293 S. ISBN: 3782008758.

Die Darstellung der Kirche als universellen Heilssakraments hat am II. Vati-
kanischen Konzil und in seinem Gefolge mancherlei Beunruhigung ausgeldst.



408 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Schiebt sich da nicht die Kirche stérend zwischen den einzelnen Gliubigen
und den dreifaltigen Gott? Wird da nicht der traditionellen Siebenzahl der
Sakramente ein Ubersakrament hinzugefiigt oder iibergewolbt? Klingt bei dem
griechischen Aequivalent ,,Mysterion® fir ,,Sacramentum® nicht etwas Myste-
rioses nach, das die klaren Konturen der ,,Societas perfecta®, worunter man
die Kirche im 19./20. Jahrhundert verstand, verwischt? Man muss sich auch
bewusst sein, dass ein weiterer am Konzil neu eingeprigter Begriff, nimlich
»Volk Gottes”, weit mehr Hochkonjunktur erfahren hat als ,universelles
Heilssakrament®; er ist natiitlich auch griffiger und einfacher.

Es ist sehr verdienstvoll, die grundlegende Bedeutung dieser Charakte-
risierung der Kirche griindlich herauszuarbeiten und sie in einen modernen
Kontext zu stellen. Der Kontext ist die anscheinend divergierende Entwick-
lung der Welt in Richtung auf mehr Einheit und gleichzeitig auf eine grossere
Vielfalt hin: Immer mehr politische und wirtschaftliche Zusammenschlisse
werden vorangetriecben (Stichwort: Globalisierung, franzdsisch: mondiali-
sation), und immer meht Parteien, Glaubensformen, Lebensstile entwickeln
sich und verwirren zusehends die Lage. Was hat da die Kirche zu sagen?

Gerade in diese Situation hinein, die das Konzil in ithren Anfingen schon
klar gesehen hat, kommen nun ein paar wegweisende Aussagen: Die Kirche ist
zwar nicht von dieser Welt, sie ist aber in diese Welt hineingesandt. Sie kann
und darf sich nicht von ihr abschotten, sondern ist von ihrem Herrn beauf-
tragt, die Welt ,,heimzufiihren“ — aber gerade nicht in einem selbstsiichtigen
Proselytismus, sondern in einem Zeugnis, das die Freiheit des Partners achtet.
Es geht nicht darum, die Statistik der Kirche(n) aufzubessern, sondern das
von Christus angekiindigte und in ihm auch schon wirklich gewordene Reich
Gottes weiter auf- und auszubauen, wo Trennmauern weniger gefragt sind als
Briicken, Streit und Rechthaberei weniger als Zusammenarbeit, ruhige
Identitit mehr als voreilige Augenwischerei.

Es ist gut, die Ausdriicke im Titel und Untertitel sorgtiltig zu beachten
(dies geschieht mit Umsicht und Klarheit durchs ganze Buch hindurch): ,,Sak-
rament“ meint ,,Zeichen® und ,,Werkzeug®, also ein Geschehen, das etwas
bezeichnet und anzeigt, was dahinter liegt, und es auch bewirkt; ,,universal®
meint wirklich ,alle betreffend, tberall, jederzeit“ (und kommt so dem Sinn
des nicht konfessionell gemeinten ,katholisch® = ,allumfassend” nahe); ein
,,hermeneutischer Schlissel® ist ein Mittel, um ,,die Moderne® zu ,,verstehen®,
richtig zu ,,deuten®, ,,auszulegen® — lauter unabdingbare Wege, um sich zu-
rechtzufinden (,Hermeneutik® = Interpretationskunst). All diese Begriffe sind
in Gefahr, durch allzu hiufigen Gebrauch abgenitzt und damit unscharf zu
werden; der Autor geht sorgfiltig mit ihnen um und rehabilitiert sie in
gliicklicher Weise. Das gilt gerade auch fiir vermeintlich so selbstverstindliche
Ausdricke wie ,,Moderne oder gar ,,Postmoderne®, die hier sorgfiltig analy-
siert werden. ,,Moderne® meint so etwa ,die Legitimitit fortgesetzten Wan-
dels®; sie wird nicht als rundum abgeschlossene Epoche verstanden, sondern
(in Ubernahme einer anderswo gegebenen Definition) als ,,fluktuierend-transi-
torischer, auf die Zukunft hin orientierter Zeitabschnitt aufgefasst. Und
,Post-Moderne® ist dann wiederum auch keine Epoche, sondern ,,das Nach-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 409

denken tuber die Moderne®“. Und im Untertitel heisst es auch ,,das sakra-
mentale Universalititsverstindnis“ wund nicht ,das universelle Sakra-
mentsverstindnis“: Darum streift er die Korrelation Universalkirche-Teilkir-
che nur beiliufig, weil sie zumeist kirchenrechtlich verstanden wird. Ruckstuhl
mochte vielmehr den vielen Universalititsinterpretationen als grundlegende
die sakramentale hinzufiigen, die alle andern unterfingt und trigt. Natiirlich
fasse ich hier sehr knapp zusammen, was sorgfiltig auseinandergelegt wird.

Wenn der Autor nun die Fruchtbarkeit des konziliaren Verstindnisses der
Kirche als eines universalen Heilssakraments fiir die Moderne herausstellen
will, so muss er sich mit dieser Stromung (der Moderne) auseinandersetzen,
das heisst mit unserer Gegenwart und der sich anbahnenden Zukunft. Er fragt
bei den Sozialwissenschaften, bei der Philosophie, der Theologie des 20.
Jahrhunderts nach und entwirft eine saubere Zeitanalyse, die weder pessi-
mistisch noch optimistisch, sondern realistisch ist, mit ihren inhirenten
Schwierigkeiten und Hoffnungsansitzen. Die Kirche verkindet in ihrer Uni-
versalitit den universellen Heilswillen Gottes; dieser Wille aber konkretisiert
sich im Einzelnen und Partikuliren, und so muss auch die Kirche konkret-
institutionell erfahrbar sein. Das Modell der Kirche und ihre Herkunft ist die
Dreieinigkeit Gottes, Einheit und Vielfalt in ihrem Gegeniiber und Mit-
einander. Die Vielfalt der Teilkirchen, der liturgischen Modelle (man denke
nur an die Ostkirchen mit ihrem liturgischen Reichtuml), die vielen theo-
logischen Schulen und Strémungen, die vielen Spiritualititen (Orden, Kon-
gregationen, ,,neue Bewegungen* usw.) sind keine Bedrohung, sondern eine
Bereicherung. Sie diirfen nur nie vergessen, sich auf eine Einheit zu beziehen,
auf den Einen Gott, die Eine Kirche (in versdhnter Verschiedenheit), die Eine
Menschheit (in der Vielfalt ihrer Nationen und Vélker und Geschichte).

Abschied wird so genommen von der Kirche als dem unerschiitterlichen
»Felsen Petri (das Bild vom sturmgepeitschten Schifflein mit den Jiingern an
Bord wire zutreffender!), der als Hort der Wahrheit, unberihrt von allen Zeit-
stromungen, stramm zur Rickkehr einlidt und Unwillige ausschliesst. Aber es
wird nun nicht dagegen ein sanftes Bild eines netten Clubs angepriesen, der
fliessenden Ubergingen das Wort redete. Das ganze Buch ist geprigt von der
Dialektik der Verschiedenheiten, die sich stets neu und einfallsreich in ihre
Einheit einpendeln. Gottes Handeln an seinem Volk (sowohl die ganze
Menschheit wie das ,,auserwihlte Volk“!) wird gezeigt im Alten Bund, der im
Neuen Bund ,,fortgefithrt* wird (nicht ,,abgel6st®, ,ersetzt®!). Auf Gottes uni-
verselle Einladung antwortet der Einzelne in freiem Ja. Wenn die Trinitit als
Modell und Ursprung der Kirche gesehen wird, kommt auch die Pneuma-
tologie wieder zum Zug, die wegen einer stirkeren Christuszentriertheit in den
Hintergrund geraten war (Alois Miiller hatte seinerzeit die Hypertrophie der
Mariologie mit dem Vergessen der Pneumatologie in Verbindung gebracht).

In sorgfaltigen Zeitanalysen geht der Autor den Grundbegriffen nach:
Globalisierung, Pluralisierung, Postmoderne, und zeigt in ihnen das Span-
nungsverhiltnis zwischen Universalitit und Partikularitit. Im nichsten gros-
sen Teil skizziert er anhand einiger bedeutender Theologen das kirchliche
Selbstverstindnis, wie es sich in der 2. Hilfte des 20. Jahrhunderts ausgebildet



410 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

hat: Karl Rahner, Leonardo Boff, Joseph Ratzinger, Wolfhart Pannenberg,
Nikos Angelos Nissiotis, also bei drei Katholiken, einem Lutheraner und
einem griechischen Orthodoxen. Diese Ausfithrungen zeigen die faire Art der
Auseinandersetzung, indem der Autor zuerst die Gewiahrsleute ruhig vorstellt
und sie ausreden lisst, ohne ihnen gleich schon ins Wort zu fallen, und dann
anschliessend ebenso ruhig Erginzungen anbringt, Liicken aufweist, sie
zusammenfiihrt. Jeder hat Weiterfilhrendes gesagt, keiner kann fiir sich in
Anspruch nehmen, das einzige oder einzig giiltige Bild der Kirche entworfen
zu haben. Besonders aufschluss- und hilfreich sind die Darstellungen von
Pannenberg und von Nissiotis (mit diesem zusammen eine ganze orthodoxe
Gruppe von Theologen bzw. Ekklesiologen).

Zum Abschluss scheut sich der Theologe Ruckstuhl nicht, moderne Orga-
nisationsbegriffe auf die Kirche anzuwenden und sich zu fragen, ob nicht
auch dazu der Begriff des universellen Heilssakraments etwas beizutragen
habe. So wird heute ja oft die Kirche als ,Dienstleistungsorganisation®, als
»Kontrastgesellschaft®, als ,Netzwetk®“ umschrieben, und Ruckstuhl hat
nichts dagegen, wenn man dabei jenen theologischen ,,Uberschuss® nicht ver-
gisst, der dies alles durchdringt, erginzt, vervollstindigt und durchprigt —
gerade von seinem leitenden Interesse her, das ihn zur Ausarbeitung dieses
Buches gefiihrt hat.

Was an diesem Buch besonders zu loben ist, soll abschliessend hervor-
gehoben werden: 1) Es ist nicht allzu lang — so besteht Aussicht, dass es auch
von A bis Z gelesen und durchgearbeitet werden kann; jeder Leser diirfte
dabei etwas Neues lernen. 2) Es ist in einem klaren, uneitlen Deutsch
geschrieben. 3) Es zeigt, dass auch eine ,postkonzilidire Existenz®“, wie der
Autor selbstironisch von sich sagt (er ist 1968 geboren), vollstindig zutref-
fende Analysen auch der vorkonzilidren Zeit vortragen kann, wenn er wachen
Sinnes die einschligige Literatur kennt und ausarbeitet und als lebendiger
Zeitgenosse von heute sich bewusst ist, dass der Gegenwart eine zunichst nur
knapp zuriickliegende Vergangenheit vorausging, die auch ihre Vor- und
Nachteile hatte. 4) Die Fussnoten und das Literaturverzeichnis zeigen, dass er
gut informiert ist und zu lesen und zu restimieren versteht, so dass dann
zuletzt etwas sehr Eigenstindiges herauswachsen kann. Bei Medard Kehl S in
Frankfurt war diese Doktor-Arbeit (nicht nur ein Gesellenstick, sondern
schon ein kleines Meisterwerk) in besten Hinden; wer sein Buch tiber ,,Die
Kirche* kennt, konnte das vermuten.

ISO BAUMER



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 411

SCHMITT, Hanspeter: Empathie und Wertekommunikation. Theorie des Einfiihlungs-
vermaigens in theologisch-ethischer Perspektive (= Studien zur theologischen Ethik
93). Freiburg i.Ue.: Universititsverlag; Freiburg i.Br.: Herder 2003. ISBN: 3-
7278-1536-3; 3-451-28393-X.

Der Begriff der Empathie und die mit ihm anvisierte Wirklichkeit fithren in
der gingigen Moraltheologie und philosophischen Ethik ein Schattendasein.
Allenfalls tauchen sie im Kontext der Handlungslehre auf, wobei Grundele-
mente der Alltagserfahrung Pate stehen. Das ist ein offenkundiger Missstand,
und der Verfasser sucht ihm mit Hilfe einer umfangreichen Dissertation, die
an der Katholisch-Theologischen Fakultit der Universitit Bamberg einge-
reicht wurde, abzuhelfen. Eine Verbindung zwischen den Theorien der Werte-
kenntnis, der Hermeneutik und des emotionalen Erlebens wird hergestellt
(21). Angezielt wird ein Verstindnis von Ethik, in dem Subjektbezogenheit
und Kompetenzorientierung den Ton angeben (22), und dies in Abhebung
von einer rein normativen Logik. Dem Verfasser geht es darum, die Empathie
Gottes als Anregung fur die ekklesial-kommunikative Dimension als den
Grund solidarisch gewagter Begegnungspraxis zu reflektieren (23).

Der Verfasser verfolgt sein Anliegen uber vier umfangreiche Teile, in de-
nen unterschiedliche, aber einander erginzende Akzente gesetzt werden. Der
erste Teil leistet Kontextherstellung unter dem Stichwort von Theorie und Phi-
nomen der Wertkommunikation. Dabei erfolgt eine entschiedene Absetzung
von der therapeutischen Engfithrung des Begriffs. Vielmehr bedarf es einer
Philosophie des Dialogs, der in der Ubernahme der Perspektive des Anderen
nicht nur die emotionale Dimension zum Tragen kommen lisst, sondern diese
mit einer sensiblen Hermeneutik fiir kommunikative Prozesse in kognitiver
Weltverhaftung verschmilzt. Dabei kommt Wertigkeit als eigener kommuni-
kativer Gesichtspunkt ins Spiel. Die Welt avanciert zum privilegierten Ort
wertvollen Lebens, sie ist Dach fiir ein gemeinsames Wertungswissen, das als
Orientierungswissen Resultat einer schopferischen interpretativen Leistung
ist. Dabei gehen Gegebenheit und Gestaltbarkeit eine unlosbare Einheit ein.
Der Verfasser hebt, in der Logik seines Ansatzes, auf die Perspektiviertheit
der Objekterkenntnis ab. Hermeneutik sucht den Grinden fir das jeweilige
Anderssein auf die Spur zu kommen und auf diese Weise Transparenz zu er-
zeugen. Hintergriinde werden ausgeleuchtet, ein Perspektivendialog baut sich
auf, das Blickfeld des Anderen wird erfasst, ein Zuwachs an Werterfahrung
stellt sich ein (119). So wird eine realititsgerechte Entwicklung von gesell-
schaftlichem Bedeutungswissen fortgeschrieben. Dabei schilen sich die Gren-
zen von Begriffen und Sprache heraus. Die stindige integrierende Uber-
windung wird durch Empathie geleistet. Wenn sie als transkognitiv bezeichnet
witd, ist dies nicht mit nonkognitiv zu verwechseln.

In diese Rahmenstruktur werden folgende Ausfitlhrungen eingebaut. So
leistet der gweite Teil eine Kritik gingiger Vorstellungen von menschlichem
Einfithlungsvermogen. Gelegentliche Uberschneidungen mit dem ersten Teil
bleiben dabei nicht aus. So wird am alltagsiiblichen Verstindnis kritisiert, es
sei nur verstehens- und wertorientiert, zudem sei es intuitionistisch und
dialogistisch. Es fehle, wie bei der Wertekommunikation, der Objektbezug.



412 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Das treffe zumal fir die klientenorientierte Gesprichstherapie zu. Thr vor-
rangiges Ziel sei die heilsame Selbstauseinandersetzung des Klienten; Inter-
pretieren heisse nicht, dem Anderen die eigene Meinung tberstilpen. Der
Verfasser steht hier im Austausch mit C. Rogers. Er verhehlt sich nicht, dass
aktives Zuho6ren auch ausbeuterisch sein kann, wenn es nicht von Wert-
schitzung des Klienten getragen ist.

Im engen Anschluss an ]J. Grondin erfolgt ein Parforceritt durch die
Geschichte der Hermeneutik. Erfreulich ist der Verweis auf Augustinus,
dessen Lehre vom verbum cordis als Referenzpunkt fir H.G. Gadamer wie M.
Heidegger gesehen wird. Das in jeder Aussage Mitausgesagte. Es sind zumal
Schlisselbegriffe des Gadamerschen Verstindnisses von Hermeneutik wie
Wirkungsgeschichte und Horizontverschmelzung, die beim Verfasser zum
Zuge kommen. Dies geschieht nicht ohne kritische Absetzung von der Margi-
nalisierung des Fihlens wie Erlebens, die fiir diesen Denkansatz charak-
teristisch ist. Eine Desintegrierung der Emotionalitit zugunsten eines be-
herrschenden Kognitivismus setzt sich durch. Kritische Bemerkungen fallen
auch zu Schleiermacher und Dilthey. Das Anliegen des Verfassers ist, das
eigene Verstindnis von Hermeneutik herauszumodellieren. Interpretation ver-
filscht die Sache nicht, sondern bringt sie auf den Punkt.

Der dritte Teil wendet sich der Empirie zu, Begriindung und Erfahrung
sind die leitenden Kategorien hermeneutisch eingebundener Empathie. Das
geschieht wiederum im Gesprich mit einschligigen Autoren. Es erfolgt eine
Kritik an der affektivistischen Verkirzung der Empathie. Letztere ist nicht
rein reaktiv, sondern aktive Mobilisierung der eigenen Ressourcen. Eine inte-
grierende Hinterfragung von kognitiv und emotional wird versucht. Nur unter
dieser Voraussetzung kann Perspektiveniibernahme gelingen. Durch
Vertrautheit mit dem Nichsten wird reflexive Nihe zur eigenen Sicht der
Dinge gewonnen. Differenzen werden uiberbriickt, aber nicht egalisiert. Em-
pathie dient so der lebensweltlichen Orientierung einer Gesellschaft, wobei
der Dialog als Kerngeschehen anzusehen ist. Der Andere kommt als Anderer
zu seinem Recht, er wird nicht kolonisiert. Empathie sorgt dafiir, dass eine
Abdringung in die Nische vermieden wird. Ohne alle Einzelheiten nach-
zeichnen zu wollen, lisst sich ein Tenor dieses Teils herausstellen: Empathie
stosst eine rein normative Logik an ihre Grenzen; sie arbeitet am Kénnen wie
an der Erméglichungsgestalt der Handlung (334). Das in ihr anwesende
induktive Element schiitzt vor idealistischer Realititsferne.

Im wvierten Tei/ endlich kommt die theologische Dimension zu Wort. Not-
mative und befreiende Perspektiven empathisch-einbeziehenden Handelns
sind das Thema. Der Verfasser unterstreicht, dass Empathie nicht automatisch
zu gutem Handeln fithrt. So gibt es, wie bereits anklang, eine antisolidarische
Empathieverwendung. Sie kann den Anderen manipulativ in die eigenen Pline
einbauen, sie kann den Zugang zur Welt ideologisch verstellen, sie kann der
Selbstbestitigung dienen. Das enthilt natirlich eine kritische Anfrage an die
Institutionen: Gestatten sie es, Formen der Empathie zu entwickeln (368)?
Der Verfasser erwartet von der Empathie ein breiteres Fundament fiir
Kommunikation, dazu sucht er die Nihe zu den Anliegen der Diskursethiken.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 413

Ziel ist eine kompetenzorientierte Ethik des Konnens (389), niherhin eine
Ethik der Ermoglichung, die heilende Wirkung hat. Der in der moraltheo-
logischen Tradition iibliche Normdiskurs geht in die Leere (400), ihm fehlt die
Spielgelung im Anderen und mithin die Erkenntnis gewinnende Geisteskraft,
die den Spagat von Eingehen und Weiterfithren aushilt.

So ist der Horizont fiir biblisch ekklesiologische Aspekte der Kommuni-
kation aufgerissen. Theologische Gemeinplitze werden beschworen und unter
das Vorzeichen der Empathie gestellt. So ist die Rede von Konvivialitit, es
erfolgt eine Absetzung von Gnadenloser Imperativistik; die Advokatorik Jesu
stellt einen Referenzpunkt dar. Von gegenwirtigen theologischen Autoren
kommen ].B. Metz (Eingedenken fremden Leids), J].H. Héhn, J. Werbick zu
Wort, nicht immer, wie besonders beim ersten, ohne Kritik. Kirche ist Ge-
meinschaft des Austausches liber die Kommunikation und Empathie Gottes;
in deren Indikativ ruht jeglicher Imperativ.

Die Arbeit liefert einen breiten Durchgang durch viele Felder des philo-
sophischen, moraltheologischen und humanwissenschaftlichen Forschens und
Reflektierens. Dabei ist dem Anliegen des Verfassers zuzustimmen, nimlich
Grundziige einer kompetenzorientierten Moraltheologie zu entwickeln, ohne
dem Druck einer Nivellierung nach unten nachzugeben. Man mag sich fragen,
ob eine solche Materialfiille genanntem Anliegen dient oder ihm bisweilen im
Wege steht. Disziplinierende Straffung hitte gut getan. Bisweilen stellt sich
auch der Eindruck ein, die behandelten Autoren wirden auf das
Prokrustesbett einer schon vorher feststehenden Konzeption von Empathie
gespannt. Das kann dann auf Dauer ermiidend wirken. Es mag die Frage
erlaubt sein, ob die Vorstellungen vom normethischen Diskurs an einer
gewissen Einseitigkeit leiden. Sind Normen nicht die Frucht kommunikativer
Prozesse, in denen Empathie und Hermeneutik eine Schliisselrolle einneh-
men? Schon die Entstehung von Normen ist kompetenzorientiert, nicht erst
die Anwendung. Der Verfasser geht auf das Problem auch ein (399f., Anm.
123), aber das macht eher den Eindruck einer Hinzufiigung; ohne die An-
merkung hitte sich dem Leser eher ein gegenteiliger Eindruck nahe gelegt.
Dem Rezensenten ist auch das Verstindnis von Objektivitit nicht ganz klar
geworden. Hermeneutische Uberlegungen kénnen ohne Erkenntnistheorie
nicht sein. Die Uberlegungen des Verfassers sind vornehmlich konsens-
orientiert. Welchen Platz nimmt der heilsame Dissens ein? Entdeckung und
Durchsetzung von Wahrheit sind auch an Konflikt gebunden, auch das gehort
zur Kompetenzorientierung. Im Ubrigen: Kann man alles mit einer Elle mes-
sen? Tut man anderen Autoren vielleicht Unrecht?

Dem sprachlich sensiblen Leser fallen manche Hirten auf: demhingegen;
in keinster Weise; sukzessive; es macht wenig Sinn; Gottesnahung etc. Gegen
Ende des Bandes nehmen die Druckfehler zu. Und auch die hiufige Ich-Form
stort. Man kann vieles lernen, aber bisweilen gewinnt man den Eindruck,
etwas weniger wire mehr gewesen.

KrLAUS DEMMER



414 Besprechungen — Rezensioned — Comptes rendus

MUTSCHLER, Hans-Dieter: Physik u#nd Religion. Perspektiven und Grenzgen eines
Dialogs. Darmstadt: WBG 2005. 293 S. ISBN: 3-534-15735-4.

Das religiose Leben kommt nicht zur Ruhe, der Mensch findet kein ibersicht-
liches Verhiltnis zu seinem Gott. Zwei grosse Quellen der Unruhe scheint es
zu geben. Zum einen sind das die vielen Religionen, deren Anzahl grosser ist
als eins. Die gespaltene Bezeugung Gottes zieht die Rede von der einen
Wahrheit und dem einen Gott bestindig in Zweifel. Daher gehért die Oku-
mene zur beharrlichen Friedenspflicht der Theologie. Die andere Quelle der
Unruhe liegt in der Vernunft. Der Kern der Neuzeit war die Naturwissen-
schaft. Sie hat vielfach Anspruch erhoben auf den Alleinbesitz der Vernunft.
Deshalb bedatf auch die Wissenschaft der stindigen Aufmerksamkeit der
Theologie. Sonst entgleisen Religion und Vernunft, wozu sie je fiir sich eine
Neigung haben. Auf diesem Grenzgebiet zeigt sich der Vf. seit Jahren tatig.
Von Hause aus Theologe und Philosoph, hat er sich in den Naturwissenschaf-
ten umgetan und eine Menge Literatur aus seiner Feder zustande gebracht.

Mit dem neuen Buch begibt sich der Vf. an eine Gesamtdarstellung. Er
will zeigen, wie Physik und Religion zusammenhingen. Seine These lautet
ganz einfach: Sie hingen nicht zusammen, sie haben nichts miteinander zu
tun. Neugierig fragt der Leser: Warum betitigt sich der Vf. dann auf dem
Gebiet? Warum macht er ein Lebensthema daraus? Prolog und Epilog bringen
die Bilder zur These. Was die beiden Gebiete verbindet? Etwa so viel, wie
,,Bahnhéfe und Cumuluswolken®, oder auch wie ,,Kolibris und Leitzordner*
(7; 274). Immerhin, er schreibt 300 Seiten iiber dieses Nicht-Verhiltnis, und
ein namhafter Verlag erbietet sich, die Seiten zu drucken, wenn auch zu einem
horrenden Preis.

Wie weit reicht die These, nach der Briickenschlige zwischen Physik und
Religion ,,an sich schon riskant“ (14) sind?

Im ersten Kapitel erprobt der Vf. seinen Gedanken an Max Planck. Hier,
meine ich, bewihrt sie sich. Dieser grosse Physiker und edle Mensch evan-
gelischer Konfession hat oftmals die ,,véllige Ubereinstimmung® (21) von
Physik und Religion ausgerufen. Das war tbertrieben in den Augen des Vf.s,
denn Plancks Gott kann ,,nicht personal sein®“ (21). Diese Sicht verkirzt den
christlichen Glauben. Auf der anderen Seite, meine ich, hat Planck auch die
Physik verkirzt, indem er am Ideal des klassischen Determinismus festge-
halten hat. Das nach ihm benannte Wirkungsquantum tut die Tiir zur Welt der
Quanten auf, aber Planck selbst ist nicht durch die Tiir gegangen. Der Preis
fir die ,,véllige Ubereinstimmung® von Physik und Religion scheint also die
doppelte Verkiirzung zu sein.

Die These uber den Nicht-Zusammenhang erprobt der Vf. im 2. Kapitel
auch bei Carl Friedrich von Weizsicker. Hier bewidhrt sie sich weit weniger.
Zuerst lisst der Umfang stutzen. Mehr als ein Viertel des Buches ist diesem
Physiker-Philosophen gewidmet (29-102), dem der Vf. bescheinigt, ,,von
Hause aus schon immer ein religioser Mensch zu sein® (31). Solche Teilnahme
am Werk Weizsiackers ist erstaunlich, da der Vf. dessen Denken fiir unbe-
deutend hilt. Es fillt, meint er, in das ,,Niemandsland zwischen Physik und
Philosophie® (33) und wurde nicht nennenswert ,rezipiert oder kritisiert®



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 415

(33). Nicht nur der Umfang lisst staunen! Mit Weizsicker kommt der Vf. an
kein Ende. Auch nachdem er seine Kritik abgeladen hat, bleibt der Name
iberall prisent. Ich zihle einige Seiten auf: 103, 104, 110, 111, 121, 141, 198,
200, 207, 208, 217. Jedes Mal, wenn er den Namen nennt, weist er ihn emport
zuriick.

Vier einzelne und einen Gesamtvorwurf konnte ich ausmachen. Weiz-
sicker ist ein ,,Physikalist“ (33), was fiir das religiose Leben ruinés ist, da es
unméglich sei, ,,Physikalist und Theist zugleich zu sein (104). Argerlich wird
der Vf., wenn er hort, das spirituelle Gesetz sei ,,seinem Wesen nach zugleich
ein physikalisches Gesetz* (97). Hier sieht er die Kategorien unzulissig ver-
mischt. Zweitens ist Weizsicker auch das Gegenteil des Physikalisten, nimlich
ein ,Platoniker” (83). Der Vf. hilt ihm einen ,,Platonischen Ideenrealismus®
(56) vor. Gemeint ist die Auffassung, die Physik sei in der Lage, ,,das Reale als
solches, und zwar als Idee” (56) zu erkennen. Dann ist drittens Weizsicker ein
Deutscher Idealist, weil er seinen schwibischen Landsmann Schelling oft zi-
tiert hat und man ,junbesehen Schellingzitate in Weizsickers Werken ver-
stecken konnte, ohne dass es auffiele“ (64). Viertens ,,seine beeindruckende
Immunitit gegeniiber jeder Kritik® (41). Schliesslich gipfelt alles in dem
Gesamtvorwurf gegen Weizsicker, ,,der physikalische Gottesbeweis“ (29) sei
sein Ziel gewesen.

Das ist viel auf einmal, ich habe gestutzt. Der Vf. findet das Denken
Weizsickers von Grund auf falsch angelegt: Eine ganze Generation oder zwei
in Deutschland miissen sich verhért und verguckt haben. Natiirlich ist an
jedem Vorwurf etwas Wahres zu finden. Jeder Asket ist ein Schlemmer, wenn
er neben einen Hungerkiinstler gestellt wird, der null Kalorien zu sich nimmt.
Aber gibt es nicht doch einen Unterschied zwischen Asket und Schlemmer?
Ich will es zu zeigen versuchen.

Weizsicker ein Physikalist? Fir den Biologen Konrad Lorenz passt der
Name. Aber dessen Versuch, menschliche Erkenntnis rein als evolutiven Pro-
zess und als ,,Riickseite des Spiegels“ zu beschreiben, beantwortet Weizsicker
mit der Formel: ,,Die Riickseite des Spiegels, gespiegelt” (Garten des Mensch-
lichen 1977, 187). Damit stellt er die Spannung zwischen Erkenntnis und
Natur wieder her, die der Physikalist so gerne leugnet. Dann der Platonismus.
Was der Vf. bemingelt, ist das, was Weizsidcker an Lorenz bemingelt, nimlich
die phantastische Vermutung, ,Platon habe alle realen Dinge fir blosse
menschliche Bewusstseinsinhalte gehalten® (Garten 1977, 190). Beim dritten
Vorwurf des Idealismus wird es ganz seltsam, ich lese bei Weizsicker ganz
anderes. Dies hier scheint seine Haltung zu sein: , Kants Argumente konnte
man nicht widerlegen, aber mit ihren Folgerungen zu leben, war fiir den
klassischen Entwurf der Philosophie unertriglich. So wurde das grandiose
Abenteuer des deutschen Idealismus gewagt® (Zeit und Wissen 1992, 531).
Spricht so ein Idealist? Schelling und Hegel hat Weizsicker gelegentlich zi-
tiert, aber fiir iibernahmefihig hat er nur die rauscharme Philosophie Kants
gehalten. Dann viertens die Immunitit bei Kritik. Finf Jahre vor der Grossen
Wende 1989 urteilte Weizsicker iber das Sowjetregime: ,,Aber es ist absurd
zu glauben, es werde jemals mit einem Seufzer in sich zusammenbrechen®



416 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

(Bewusstseinswandel 1988, 60; 75). Da geschieht das Absurde, mit einem
Seufzer geht das Regime in die Knie. Weizsicker hat seinen Irrtum bald
eingestanden. ,,Diese meine Angst erwies sich am Ende als unberechtigt® (Der
bedrohte Friede — heute 1994, 309). Ist das Immunitit gegen Kritik? Ich
nenne es eher Distanz zu sich selber.

Schliesslich finftens ,,der physikalische Gottesbeweis®“. In der Herrlichkeit
des Sternenhimmels meinte Weizsicker die Gegenwart Gottes zu spiiren, aber
er weiss zugleich von den Sternen als glihenden Gaskugeln, die den Gesetzen
der Physik gentigen. ,,Die Spannung zwischen diesen beiden Wahrheiten kann
nicht unaufloslich sein.” So sinniert der Zwolfjihrige. Hat der Erwachsene je
gesagt, er habe die Spannung aufgel6st? Dies ist die reife Meinung: ,,Darum
muss jedes Reden von géttlichen Dingen in der menschlichen Sprache die
Form der erregenden Unverstandlichkeit, die Form des Paradoxons haben®
(Wahrnehmung der Neuzeit 1983, 267). Ist das ein physikalischer Gottes-
beweis?

Einen krassen Fehlgriff leistet sich der Vf., wenn er Weizsicker mit
Einstein in einen Topf wirft. ,Dieses Transzendenzbestreben scheint von
Autoren wie Planck, Einstein oder Weizsicker positiv eingeholt und mit der
physikalischen Wissenschaft verbunden® (207). Auf Planck und Einstein mag
das Urteil zutreffen, besonders fir Einstein gilt es wohl, der einen tragischen
Kampf gegen den wirfelnden Gott gefithrt hat. Beide Physiker haben sich
heftig gegen den Indeterminismus in der Quantentheorie gestriubt, Weiz-
sicker aber hat ihn als Befreiung begriisst. Wieso gehort er dann in diesen
Topf? Fiir ihn galt das Wort von Niels Bohr: ,,Aber es kann doch nicht unsere
Aufgabe sein, Gott vorzuschreiben, wie Er die Welt regieren soll“ (Heisen-
berg: Der Teil und das Ganze 1969, 115).

Da bin ich mit der Frage auf und ab gegangen: Warum kommt das Licht,
das bei Weizsicker so stark leuchtet, das die Menschen in Scharen zu seinen
Vorlesungen und Biichern gezogen hat, bei dem Vf. nur als Blendung an? Die
sachlichen Einwinde sind zu schwach, sie zihlen wenig gegen diese Gestalt
des Denkens. Er hat ja recht, der Vf., wenn er verfriihte Synthesen beklagt.
Aber warum bleibt er bei allen Leuten ruhig, nur bei Weizsicker wird er
emotional? Dies ist mir als Erklirung eingefallen: Die Sache zihlt wirklich
nicht, es zihlt die Person! Der negative Personenkult, den der Vf. zelebriert,
ist der Schatten des positiven Kultus, in dem das Herz zum Herzen spricht.
Die Synthese zwischen Physik und Religion ist nicht im Gedanken, nicht im
System, nicht im Begriff zu vollbringen, sie ist ein Ereignis, das sich innerhalb
einer Person vollzieht. Dort, im personalen Leben, wird das endliche mit dem
unendlichen Sein verbunden. Deshalb auch ist seine Weitergabe nicht lehrbar:
Wenn du’s nicht fiihlst, du wirst es nicht erjagen.

Aus der Darstellung habe ich trotzdem etwas gelernt: Synthesen treten in
Lichtgestalt auf, fiir einen Augenblick nur, dann zerfallen sie mit dem Abtre-
ten der Person. Ein Fortschritt, eine Losung fur das Verhiltnis von Physik
und Religion ist nicht zu erwarten. Das Verhiltnis von Glaube und Vernunft
bewegt sich immer auf der Stelle, es gibt aber eine glickliche und eine
ungliickliche Bewegung dort. Die glickliche wird bezeugt, die unglickliche



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 417

geschmiht. In Goethes ,Wahlverwandtschaften® heisst es: ,,Gegen grosse
Vorziige eines andern gibt es kein Rettungsmittel als die Liebe.

Mit dem dritten Kapitel ist die Luft draussen. Der Vf. bringt, wenn der
dunkle Name nicht fillt, ganz verniinftige Meinungen, die alle auf der Linie
liegen: Physik und Religion diirfen nicht vermengt werden, sie haben wenig
bis nichts miteinander zu tun. Die Physik beweist weder Gott, noch widerlegt
sie ihn. Das dritte Kapitel handelt von der ,,Wissenschaftstheorie und dem
negativen Gottesbeweis” (103-177), es versucht ,,Schuttberge” (207) abzu-
tragen. Das vierte handelt von der ,,Pauli-Jung-Debatte® (178-206), in der es
um die Frage geht, ob der Wandel vom Sinnhaften zum blossen Gesetz, der
mit der Wissenschaft der Neuzeit verbunden war, ,rickgingig gemacht
werden kann® (200). Wie zu erwarten lehnt der Vf. ab: ,,Man gelangt von den
physikalischen Vorstellungen als solchen niemals mehr zuriick zu ihrem
religiosen Hintergrund® (200). :

Das fiinfte Kapitel handelt von ,,Wissenschaft und Lebenswelt® (207-243),
dessen Thema wiederum die ,,Differenz zwischen Wissenschaft und Lebens-
welt® (218) ist. Das sechste Kapitel heisst ,,Systematisches® (244-272) und
beklagt ebenfalls: ,,Physik und Religion liegen so weit auseinander, dass sie
kaum vergleichbar scheinen® (208). Im ,,Epilog: Das schlichte Evangelium®
(273-279) tut der Vf. sein reines Herz kund, fir das er in der Welt der
Wissenschaft nur schwer einen Platz findet. So muss er seinen Kampf
kimpfen wie in diesem Buche.

DIETER HATTRUP



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

