
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Hat das Böse (k)ein Geschlecht? : Eine Fussnote zu Ivone Gebaras
Phänomenologie des Bösen aus der Sicht von Frauen

Autor: Zimmermann, Béatrice Acklin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760656

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760656
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Béatrice Acklin Zimmermann

Hat das Böse (k)ein Geschlecht?

Eine Fussnote zu Ivone Gebaras Phänomenologie des

Bösen aus der Sicht von Frauen

Das Geiseldrama in der nordossetischen Kleinstadt Beslan im vergangenen
September erreichte mit der Gefangennahme und kaltblütigen Ermordung
von Kindern eine neue Dimension des Schreckens im Terrorismus.1 Den
Berichten zufolge soll die Tatsache, dass sich die tschetschenischen
Terroristinnen durch besondere Brutalität „ausgezeichnet" hätten, das weltweite
Entsetzen und die Abscheu über die Greueltat noch gesteigert haben. Seien

es das Blutbad von Beslan, der terroristische Anschlag auf das Musical-
Theater in Moskau vor zwei Jahren, die Selbstmordattentäterinnen im
Nahen Osten oder die massgebliche Rolle einer US-Armee-Angehörigen bei
der Folterung irakischer Gefangener — die Tatsache, dass Frauen zu den
gleichen Untaten wie Männer „fähig" und an menschlichen Ungeheuerlichkeiten

mitbeteiligt sind, scheint offensichtlich nicht selbstverständlich
und deshalb besonders erwähnenswert zu sein.2

1 Der nach dem 11. September inflationäre Gebrauch des Begriffs „Terrorismus"
trägt nicht nur dazu bei, dass sich der Bedeutungsgehalt zunehmend verwischt,
sondern er führt auch deutlich vor Augen, dass der Begriff des Terrorismus seit jeher
propagandistisch unterlegt ist und das, was als „Terrorismus" bezeichnet wird,
hauptsächlich vom jeweiligen politischen Standpunkt abhängt. Zur Begriffsbestimmung von
„Terrorismus" vgl. WEINLEIN, A.: Die Schreckenskommunikation aus dem Untergrund. Was

ist Terrorismus? Eine schwierige und hochpolitische Frage. In: Das Parlament Nr. 15/16,
12./19.4.2002, 10: „Die Frage ,Was ist Terrorismus?' und ,Wer ein Terrorist?' ist und
war schon immer eine hochpolitische. Denn aus ihrer Beantwortung leiten die Akteure
letztlich je nach politischem und ethischem, religiösem oder nationalem Standort eine

Legitimation beziehungsweise Verurteilung und Bekämpfung der Gewalt ab."
2 Vgl. „Selbstmord-Attentäterinnen in Israel". In: „Zehn vor Zehn". Informationssendung

des Schweizer Fernsehens DRS vom 22.10.2004; „Der Terror der Schwarzen
Witwen". In: „Politik&Zeitgeschehen". Informationssendung des ZDF vom 24.03.
2004; ABDULAJEWA, M.: Zum tschetschenischen Terrorismus. Warum sie morden. In: FAZ
(Nr. 206) vom 04.09.2004, 35. In ihren Erklärungsversuchen, weshalb im Palästina-
wie im Tschetschenien-Konflikt immer häufiger auch Frauen als Selbstmord-Attentäterinnen

in Erscheinung treten, ist insbesondere die Boulevard-Presse kaum zu
überbieten: „Führen die Terror-Frauen das Kommando? Wer sind diese Frauen, was
macht sie so böse?" fragt die Bildzeitung vom 01.09.2004 angesichts der Fotoaufnahme

einer tschetschenischen Attentäterin mit Schador und Kalaschnikow und nennt
als einen Grund, dass viele der Terroristinnen, die vor ihrem Einsatzbefehl noch
Babykleider auf dem Wochenmarkt verkauft hätten, vaterlos aufgewachsen seien. Unter



Hat das Böse (k)ein Geschlecht? 369

Die feministisch-theologische Dehatte über das Böse

Nicht zuletzt durch die schrecklichen Ereignisse von Beslan erhält die
intensive Debatte innerhalb feministischer Theologie,3 die in den 90-iger-

dem Titel: „Heldin oder Hure? Palästinenser rekrutieren vermehrt Attentäterinnen"
berichtet „Die Welt" vom 24.09.04, dass die Mehrzahl der (ihre Tat angeblich unter
Drogeneinfluss ausübenden) palästinensischen Attentäterinnen dem Vorwurf
moralischen Fehlverhaltens ausgesetzt gewesen seien und deshalb die Wahl gehabt hätten,
Hure oder Heldin zu sein. — Mit E. CLASSEN: Informationsmacht oder -ohnmacht? Die
Instrumentalisierung von Genderstrukturen im Krieg. In: H. HERTZFELDT / K. SCHÄFGEN /
S. VETH (Hgg.): Geschlechterverhältnisse. A.nalyse aus Wissenschaft, Politik und Praxis. Berlin
2004, 309—329, hier 313, ist zu fragen, ob diese Art von Information nicht
Genderstrukturen instrumentalisiert, um eine bestimmte Politik zu legitimieren bzw. zu
verurteilen? Ist das massenmedial vermittelte „Bild" von den Attentäterinnen als Personalisierung

„des Bösen" nicht zudem Teil eines Repertoires, das tradierte negative
Bewertungsmuster bedienen soll, nach dem Frauen als leicht manipulierbar und
vornehmlich affektiv handelnd charakterisiert werden? In diese Richtung weisen die
Beobachtungen von S. SCHRAUT: „Erschiesst querst die Frauen!" Terrorismus und Geschlecht,

unveröffentlichtes (und mir von der Autorin freundlicherweise zur Verfügung gestelltes)
Manuskript eines am 10.10.2003 im Rahmen der Tagung Frauen&Geschichte im Haus
der Geschichte Baden-Würtemberg gehaltenen Vortrags: In ihrem Vortrag, in dem sie

den geschlechtsspezifischen Konnotationen in der öffentlichen Diskussion über das

terroristische Geschehen nachgeht und dafür ausser dem islamistischen Terrorismus
und dem Terrorismus in der Weimarer Republik auch den bundesrepublikanischen
Terrorismus zur Zeit der Roten-Armee-Fraktion in den Blick nimmt, kommt Schraut
zum Schluss, dass dort, wo in der öffentlichen Auseinandersetzung mit dem
Terrorismus das Geschlecht überhaupt thematisiert wird, die politischen Gewalttaten der
Terroristinnen ganz bestimmten geschlechtsspezifischen Interpretationsmustern
unterliegen, wobei eines davon besagt, dass Frauen zu Terroristinnen würden, weil sie

aufgrund ihres Geschlechtscharakters nicht zu einer rationalen politischen Haltung fähig
seien. Vergleicht man die Erklärungsmuster bezüglich der politischen Gewaltakte der
RAF-Terroristinnen mit jenen, wie sie gegenwärtig im Bezug auf die palästinensischen
und tschetschenischen Terroristinnen geboten werden, so scheint es, dass dazumal wie
heute mit grösstenteils ähnlichen Geschlechterstereotypen gearbeitet wird: Die
Terroristinnen werden als leicht manipulierbare, psychisch instabile, willensschwache und
vorwiegend affektiv handelnde Wesen gesehen. — Es erstaunt, dass die RAF-
Ausstellung in den BerlinerKunstWerken, wie die Medien den Terror sahen und
welches Bild sich die Künstler von den Medienbildern machten, auf den Gender-
Aspekt nicht näher eingeht. Auch in dem pünktlich zur Eröffnung der Ausstellung
erschienenen Diskussionsband: DUTSCHKE, R.: Andreas Baader und die RAF. Mit
Beiträgen von W. Kraushaar, K. Wieland und J. Ph. Reemtsma. Hamburg 2005, in dem
insbesondere die These von Reemtsma von einer strukturellen Ähnlichkeit terroristischer

Gruppenbildungen vom 19. bis ins 21. Jahrhundert aufhorchen lässt, wird der
Gender-Frage kaum Rechnung getragen.

3 Zum Selbstverständnis feministischer Theologie als perspektivische und kontextsensible

Theologie, die sich aus einem erweiterten, gender-bewussten Blickwinkel
theologischen Loci gegenüber sowohl dekonstruktiv als auch konstruktiv verhält,
indem sie diese einerseits von Sexismus, Patriarchalismus und Androzentrismus zu
befreien beabsichtigt und sie andererseits mit neuen Themen und Denkmodellen
konfrontiert, vgl. MEYER-WILMES, H.: Art. Feministische Theologie. In: GÖSSMANN, E. u.a.



370 Hat das Böse (k)ein Geschlecht?

Jahren und beeinflusst durch den dekonstruktiv orientierten Feminismus
darüber entbrannt ist, in welcher Form Frauen an der Vielschichtigkeit des

Bösen beteiligt seien,4 eine beklemmende Aktualität. Dabei war das

Phänomen des Bösen in feministischer Theologie lange Zeit gar kein
Thema,5 hatten feministische Theologinnen doch 2unächst gute Gründe, auf
Distanz zu gehen zu dem von einem grossen Teil der theologischen
Tradition vermittelten, grundsätzlich negativen Menschenbild, das der Heilung
menschlicher Gebrechen, der Bildung menschlichen Selbstvertrauens und
wachsender Selbsthilfe auf unverantwortliche Weise im Weg zu stehen
schien.6 Die (Uber-)Betonung der menschlichen Freiheit und Fähigkeit des

Menschen zum Guten von Seiten feministischer Theologie als (Uber-)
Reaktion auf die herkömmlichen negativen Anthropologien führte schliesslich

dazu, dass das in der Alltagswirklichkeit von Männern wie von Frauen
omnipräsente Böse ganz ausgeblendet7 oder aber eindimensional im Patriarchat

verortet wurde.8 Gegen diese Ausklammerung des Bösen als eine
Frauen möglicherweise noch stärker als Männer bedrohende Lebenswirklichkeit

erwuchs feministischer Theologie dann aber vermehrt Kritik aus den

eigenen Reihen: Es wurde angemahnt, dass das von feministischen Theo-

(Hg.): Wörterbuch der Feminstischen Theologie (=WFT). 2., vollst. Überarb. u. grundl. erw.
Aufl. Gütersloh 2002, 147—150; JANOWSKI, Ch. J.: Art. Feminismus / Feministische

Theologie. In: RGG. 4. Aufl. Tübingen 1998ff., Bd. 3 (2000) 68-71.
4 Vgl. GLOBIG, Ch.: Die Sünde, das Böse: neue Aspekte feministischer Forschung. In:

EvTh 63 (2003) 340-345, hier 340f.
5 Dies widerspiegelt sich nicht zuletzt darin, dass „das Böse" auch in der erwie-

terten Zweitauflage des WFT noch immer nicht als Stichwort zu finden ist.
6 Pars pro toto: MOLTMANN-WENDEL, E.: Die Lehre vom Menschen muss ganzheitlicher

werden. In: B. HÜBENER / H. MEESMANN (Hgg.): Streitfall Feministische Theologie.

Düsseldorf 1993, 113-123, hier 118. - Dass es auch eine theologische Gegentradition
gibt, in der das „offizielle" Menschenbild in verschiedenster Hinsicht modifiziert wurde,

zeigen die grundlegenden Arbeiten von Elisabeth Gössmann: Vgl. GÖSSMANN E.
(Hg.): Archiv fürphilosophie- und theologiegeschichtliche Frauenforschung. Hier bes. Bd. 1: Das

wohlgelahrte Frauenzimmer. 2. Aufl. München 1998, 9—31.
7 Vgl. EICHER, P.: Die konkrete Existenz analysieren. In: Streitfallfeministische Theologie,

a.a.O., 124—134, hier 129; JANOWSKI, J. Ch.: Theologischer Feminismus. Eine
historischsystematische Kekonstruktion seiner Grundprobleme. In: BThZ 5 (1988) 28—47; 146—177, hier
174. — Diese Tendenz führte zeitweise auch dazu, dass Sterben und Tod von
feministischen Theologinnen auf schier unerträgliche Weise bagatellisiert bzw. mystifiziert
oder aber (ausschliesslich) als Folge von Unrecht und Gewalt gesehen wurden: Vgl.
HAARDT, M. de: Art. Tod / Sterben. In: WFT, 559—562, hier 561. Ein (noch weitgehend
ausstehendes) feministisch-theologisches Nachdenken über die Bedeutung von Tod
und Sterben wird nicht darauf verzichten können, den in der biblischen Uberlieferung
fest verankerten Zusammenhang zwischen Sünde und Tod (Gen 2,4; 3,3f.; Rom 5,12-
21; 6,23) neu durchzudeklinieren und über das Todbringende der Sünde als ein
lebensschädigender Akt, der auf die Zerstörung von sich selbst, nachzudenken.

8 Tendenziell geschieht dies auch im Denkmodell von R. Radfort Ruether: Vgl.
ACKLIN ZIMMERMANN, B.: Sünde aus der Sicht feministischer Theologie. In: StdZ 221

(2003) 823-833, hier 826f.



Hat das Böse (k)ein Geschlecht? 371

loginnen propagierte, allzu optimistische und unrealistische Menschenbild
fatale psychische und gesellschaftliche Implikationen aufweisen würde.
Nicht nur verbänden sich damit riesige Ansprüche an das eigene Gutsein,
was das Gewissen in unerträglicher Weise strapazieren und das Absacken in
die Gefühle der Minderwertigkeit noch einmal beschleunigen würde;
sondern ein allzu optimistisches Menschenbild bringe auch die Gefahr von
Allmachtsphantasien, Heilsdrang und Vollkommenheitsstreben mit sich, die
in der Hand des Menschen allzu leicht zum Fanatismus des Totalitären
gerinnen würden, wie sich in der nationalsozialistischen Vorstellung vom
„Herrenmenschen" auf katastrophale Weise gezeigt hätte.9 Nicht zuletzt
durch die kontrovers geführte Debatte um die Mittäterschaft von Frauen in
Nazideutschland10 sah sich (auch) feministische Theologie dazu gedrängt,
den Mythos von der weiblichen Unschuld zu verabschieden11 und sich der

Frage nach der Beteiligung von Frauen am Bösen zu stellen.

Eine Phänomenologie des Bösen aus der Sicht von Frauen

In der noch zögerlichen Auseinandersetzung feministischer Theologie mit
dem Bösen verdient der Entwurf der brasilianischen Theologin Ivone

9 Vgl. HEINE, S.: „Eva wurde verführt, nicht Adam" (1 Tim 2,14). Zum Problem des

„Wesens" des Menschen als Mann und Frau in Philosophie, Theologie und Feminismus. In: W.
ACHLEITNER / U. WINKLER (Hgg.): Gottesgeschichten. Beiträge %u einer systematischen Theologie.

FS G. Bachl. Freiburg/Basel/Wien 1992, 305-325, hier 324f.; DIES.:
Wiederbelebung der Göttinnen? Zur systematischen Kritik einer feministischen Theologie. Göttingen
1987, 7f.; 149ff.; SCHERZBERG, L.: Art. Sünde / Schuld. In: WFT, 526-528, hier 527.

10 Den Beginn der Debatte, der als ,Historikerinnenstreit' in die Literatur einging,
markieren Gisela Bock und Claudia Koonz: BOCK, G.: Die Frauen und der
Nationalsozialismus — Bemerkungen zu einem Buch von Claudia Koonz 'n: Geschichte und Gesellschaft,

H. 15 (1989) 563—579; KOONZ, Cl.: Erwiderung auf Gisela Bocks Rezension von

,Mothers in the Fatherland'. In: Geschichte und Gesellschaft, H. 18 (1992) 400—404.
11 Obwohl A. WEST: Deadly innocence. Feminism and the mythology of sin. London 1995,

anhand von Erfahrungen mit der Frauenfriedensbewegung in Grossbritannien
aufzuzeigen vermochte, dass die Annahme von der weiblichen Unschuld sich als Falle
„tödlicher Unschuld" erweist, insofern sie die Frauen als schuldlose Opfer von der eigenen
Verantwortung für ihr Tun und Lassen „dispensiert", scheint der Mythos von der
weiblichen Unschuld über eine verblüffende Langlebigkeit zu verfügen: Dies schlägt
sich unter anderem darin nieder, dass das Thema „Frauengewalt" noch immer ein
Tabuthema ist und geleugnet, verharmlost und verschleiert wird: Vgl. BIRKE, S. A.:
Kein sicherer Ort. Tabuthema Frauengewalt. In: FAMA. Feministisch-theologische
Zeitschrift 16 (2000) H.3, 13f. Es drückt sich nicht zuletzt aber auch darin aus, dass —

ausgehend von einer besonderen moralischen Qualität leiblicher Erfahrungen wie
Schwangerschaft, Geburt und Stillen — Frauen eine besondere Verbundenheit mit und
Achtsamkeit gegenüber allem Lebendigen unterstellt und die Kultivierung einer
„Spiritualität für das Leben" besonders nahe gelegt wird: Vgl. HEIDEMANNS, K.: Art.
Spiritualität (Weltweite Ökumene). In: WFT, 517f.



372 Hat das Böse (k)ein Geschlecht?

Gebara12 besondere Beachtung, insofern er neue theologische Zugänge zur
Komplexität des Bösen zu eröffnen verspricht.'3 Die vom römischen Lehramt

mehrfach gemassregelte Befreiungstheologin hat es sich zur Aufgabe
gemacht, das Böse ausgehend von spezifischen Erfahrungen von Frauen, die
sie in literarischen Zeugnissen vorfindet, in den Bück zu nehmen. In ihrer
Phänomenologie des Bösen aus der Sicht von Frauen kommt Gebara zum
Ergebnis, dass das Böse, so wie Frauen es im Alltag verüben, erleiden oder
einfach wahrnehmen, viele verschiedene Gesichter hat: Es begegnet als

materielle Armut, physische und psychische Krankheit, als körperliche,
verbale und institutionalisierte Gewalt, als permanentes Minderwertigkeitsgefühl

aufgrund des eigenen (weiblichen) Geschlechts, als Mangel an Wissen
und Gerechtigkeit, als gestörte Beziehung zu sich selbst, zu den anderen und
zur Schöpfung. Das Böse, das Frauen im Alltag widerfährt und das sich
individuell in verwerflichen Taten und strukturell in Unterdrückungs- und
Unrechtssystemen zeigen kann, schillert stets im Kolorit des (weiblichen)
Geschlechts, der sozialen Klasse, der Hautfarbe und der Kultur.14

Die Komplexität des Bösen, welches das ganze Leben durchzieht und in
den Alltagserfahrungen von Frauen ständig präsent und unvermeidbar ist,15

äussert sich zuerst darin, dass das Böse selten offensichtlich, sondern weit
mehr verschleiert auftritt und daher schwer zu identifizieren ist. Soll das

Böse entlarvt und offen gelegt werden, so kommt nach Gebara alles darauf
an, dass das Böse in seiner Vielschichtigkeit erkannt wird. Ebenso wie sich
im (widersprüchlichen) Alltag ausserhalb der Paradiesesmauern Glück mit
Verzweiflung, Freude mit Leid, Leben mit Tod vermischt, vermischt sich
dort auch das Böse mit dem Guten und das Gute mit dem Bösen. Das Böse
und das Gute sind keine voneinander unabhängigen Grössen mit je eigener
Identität, weder das eine noch das andere existiert in Reinkultur.16 Vielmehr
besteht eine Interdependenz zwischen dem Guten und dem Bösen, das Böse
ist mit dem Guten verwoben, oftmals geht das eine aus dem anderen hervor,
ja, das Böse ist ebenso ein integraler Bestandteil des menschlichen Lebens
wie das Gute, man kann es „als ein Ungleichgewicht beschreiben, das dem
Leben zustösst und Teil des Lebens ist".17 Alle Situationen, die man als übel
einschätzt, tragen etwas Gutes in sich oder bringen zu einem bestimmten
Zeitpunkt etwas Gutes hervor, und sei es auch nur die vorläufige Entlarvung
des Bösen; umgekehrt enthalten Situationen und Verhaltensweisen, die für

12 GEBARA, I.: Die dunkle Seite Gottes. Wie Frauen das Böse erfahren. Freiburg/
Basel/Wien 2000 (franz. Orig.: Le mal au féminin. Réflexions théologiques à partir du

féminisme. Paris/Montreal 1999).
13 Vgl. Gebara, a.a.O., 118.
14 Vgl. Gebara, a.a.O., 130.
15 Vgl. Gebara, a.a.O., 89
16 Vgl. Gebara, a.a.O., I74f.
17 Gebara, a.a.O., 176.



Hat das Böse (k)ein Geschlecht? 373

gut gehalten werden, etwas Böses.18 Dass das Böse die Voraussetzung ist,
um das Gute zu benennen, und das Gute die Voraussetzung, um das Böse

zu benennen, bedeutet nach Gebara konkret, dass es das Böse ohne das

Gute genau so wenig gibt wie das Gute ohne das Böse. Vergleichbar einem
Sauerteig, der das ganze Brot durchwirkt, lässt das Gemisch aus Gut und
Böse seine einzelnen Bestandteile nicht mehr erkennen und voneinander
isolieren. Das Gewebe aus Gut und Böse, das uns umgibt und in dem wir
leben, bestimmt auch unsere menschliche Verfasstheit: Ausgespannt
zwischen zwei Polen, einem guten und einem schlechten, sind wir gut und böse

zugleich.19 So sehr Gebara die Verflochtenheit von Gut und Böse im
menschlichen Alltag betont, so sehr unterstreicht sie den Machtcharakter
des Bösen und räumt ein, dass uns das Böse bisweilen in stärkerem Ausmass
als das Gute übersteigen würde. Das Böse ist unvermeidbar, es liegt in der
Luft, die wir atmen, es ist ein Meer, in dem wir uns bewegen. Das Böse

umgreift und ergreift das ganze Sein, es durchzieht meine Existenz und
bestimmt mich, so dass ich böse bin und Böses tue.20

Die Mittäterschaft von Frauen

Weil in das Böse als ein Konglomerat alle Menschen, Männer wie Frauen,
jederzeit und unausweichlich hineinverstrickt sind, verbietet sich die Rede

von den Frauen als Opfer und den Männern als Täter. Stattdessen gibt
Gebara zu bedenken, dass das Böse häufig, ja regelmässig seinen Ort
wechsle, insofern Opfer der Gewalt selber zu Tätern bzw. Täterinnen der
Gewalt würden oder eine Generation von Unterdrückten sich nach einer
gewissen Zeit in eine Generation von Unterdrückern verwandle.21 In das

undurchdringliche Geflecht des Bösen, das für alles menschliche Sein
charakteristisch ist, sind Frauen auf ihre Weise, innerhalb der ihnen
vorgegebenen sozio-kulturellen Koordinaten, verstrickt. Sie sind nicht nur Opfer
von Unrechts- und Unterdrückungsstrukturen, sondern durch ihr Schweigen,

ihre Anpassung, Unterwerfung und Selbstverleugnung unterstützen sie
deren Aufrechterhaltung und machen sich dadurch zu Komplizinnen des

Bösen. Dabei kann die Mittäterschaft von Frauen vielfache Gestalt annehmen:

Das Böse, das Frauen verüben, ist wie das Böse, das Frauen erleiden,
ein plurales Phänomen und kennt verschiedene Ausformungen.22 Es kann
sich darin manifestieren, dass Frauen ihre Kinder mit allen Mitteln an sich
selbst zurückbinden und sie dadurch an der Entfaltung von Selbständigkeit
hindern oder aber in übertriebener Selbsthingabe und Aufopferung an die

18 Vgl. Gebara, a.a.O., 174.
19 Vgl. Gebara, a.a.O., 126.
20 Vgl. Gebara, a.a.O., 125.
21 Vgl. Gebara, a.a.O., 129ff.
22 Vgl. Gebara, a.a.O., 144.



374 Hat das Böse (k)ein Geschlecht?

Schuldgefühle ihrer Umwelt appellieren. Es kann sich in der Loyalität von
Frauen gegenüber ihren Männern, im Legitimieren und Rechtfertigen
menschlicher Desaster und in einem bereitwillligen Anpassungsverhalten
äussern. Oftmals tritt das von Frauen verübte Böse verkleidet auf, indem es

sich als Sorge für die anderen, als uneigennützige Liebe, als Gehorsam, als

Fleiss oder als rigoroses Pflichtgefühl ausgibt und uns in unzähligen Masken
umspielt.23 Dass Strukturen der Gewalt in konzentrischen Kreisen wiederum
Gewalt reproduzieren, meint Gebara vor allem daran zu erkennen, dass

Frauen, die unter der Gewalt ihres Partners leiden, vielfach selber zur
Gewaltanwendung gegenüber ihren Kindern neigen würden.

Unter welchen Fragestellungen muss neu nachgedacht werden?

Den Vorwurf, dass viele Theologen und Theologinnen in Gefahr stünden,
an der Entsetzlichkeit des Bösen vorbeizuschwätzen, weil sie sich professionell

auf das Böse verstehen und über einen bewährten Apparat zu seiner

Einordnung und Bewältigung zu verfügen meinten,24 kann man Ivone Gebara

gegenüber gewiss nicht machen. Ihre Auseinandersetzung mit dem Bösen
hinterlässt an keiner Stelle den Eindruck, dass das Böse und seine
Überwindung für die Lateinamerikanerin zu einem vorwiegend intellektuellen
Problem werden könnte. Im wohltuenden Unterschied zu vielen anderen
ihrer Berufskolleginnen und -kollegen, die sich reflektierend auf das Böse
und damit auf die menschlichen Ungeheuerlichkeiten und Unzulänglichkeiten

einlassen, scheint die Befreiungstheologin keinen Moment der
Illusion zu verfallen, dem Bösen wenigstens theoretisch Herr(in) werden und
verstehen zu können, was sich menschlichem Verstehen verweigert. Dieses
Verdienst Gebaras dürfte ein wesentlicher Grund für die grosse Beachtung
sein, die ihr Entwurf zum Bösen geniesst. Mit ihrer Phänomenologie des

Bösen aus der Sicht von Frauen, in der die Verstricktheit aller Menschen in
das undurchdringliche Geflecht des Bösen betont wird, wirkt Ivone Gebara
zudem einem Freund-Feind-Denken und damit der heutigen Tendenz

entgegen, das Böse primär „bei den anderen", dem anderen Geschlecht,
einer anderen Gesellschaftsschicht, anderen Nationen („die Achse des

Bösen") zu lokalisieren. Insofern Gebara in ihrem Entwurf mit einer Dimension

des Bösen rechnet, der wir ausgeliefert sind und die wir niemals in
unsere Gewalt bekommen, insofern die lateinamerikanische Befreiungstheologin

zuerst den Machtcharakter des Bösen in den Blick nimmt, bevor
sie bei ethischen Impulsen ansetzt, widersetzt sie sich all jenen Vorstössen —

23 Vgl. Gebara, a.a.O., 134f.
24 Vgl. RAGAZ, L.: Weltreich, 'Religion und Gottesherrschaft. Bd. 2. Erlenbach/Zürich

1922, 190ff.



Hat das Böse (k)ein Geschlecht? 375

nicht zuletzt auch von befreiungstheologischer25 und feministisch-theologischer26

Seite —, die das Böse als ausschliesslich menschliche Angelegenheit
mit Erziehungs-, Therapie- und Regierungsmassnahmen bekämpfen wollen.

Es ist hier nicht zu entscheiden, inwiefern Ivone Gebara mit ihren aus
üterarischen Zeugnissen erhobenen Aussagen, dass Frauen Böses am
häufigsten im häuslichen Bereich verübten und dieses sich vor allem in Intrigen,
Lügen, Feigheit und Selbstaufopferung manifestieren würde,27 der
Reproduzierung des (gesellschaftlich konstruierten) Geschlechterduaüsmus in die
Hände spielt. Auch ist hier nicht der Ort um darüber zu diskutieren, ob die
Gründe dafür, dass Gebara in ihrer Rede von der weiblichen Mittäterschaft
nicht näher auf die von Frauen gegenüber Frauen ausgeübte Gewalt eingeht,
vielleicht darin liegen könnten, dass das (Tabu-)Thema „Frauengewalt"
endgültig dazu zwingt, die Illusion von den Frauen als den „besseren"
Menschen zu verabschieden.28 Ebenso wenig kann an dieser Stelle der Frage
nachgegangen werden können, ob eine gendersensible Theologie nicht
vermehrt die Ränder jenes banalen Bösen abzutasten hätte, das auf einem
fehlenden Einsichtsvermögen und einem mangelnden Unrechtsbewusstsein
beruht,29 und das nicht zuletzt in der elterlichen Vernachlässigung,
Vereinsamung und (Wohlstands-)Verwahrlosung von Kindern zutage tritt.30 Die
Frage, ob eine feministisch-theologische Auseinandersetzung mit dem Bösen

darauf verzichten kann, das Böse in Form von erfahrener Sinnlosigkeit
und Sinnleere, im Erleben von Zerrissenheit31 und Daseinsangst,32 in der

25 Vgl. GESTRICH, Ch.: Die Wiederkehr des Glanzes in der Welt. Die christliche hehre von

der Sünde und ihrer Vergebung in gegenwärtiger Verantwortung. 2. verb. Aufl. Tübingen 1996,
88f.

26 Vgl. SCHERZBERG, L.: Sünde und Gnade in der Feministischen Theologie. In: Jahrbuch
für Biblische Theologie 9 (1994) 261-283, hier bes. 263; 278.

27 Vgl. Gebara, a.a.O., 131-134.
28 Vgl. oben, Anm. 12.
29 Vgl. ARENDT, H.: Eichmann in Jerusalem. Ein Bericht von der Banalität des Bösen.

München 1964.
30 Vgl. GASCHKE, S.: Die innere Armut. In: DIE ZEIT (05.10.2000) 6f.
31 Exemplarisch dafür ist die unlängst vom Eidgenössischen Büro für die

Gleichstellung von Mann und Frau in Auftrag gegebene Studie „Fairplay-at-home", die zeigt,
dass Frauen, die auch während der Kinderphase erwerbstätig bleiben, durch die
Doppelbelastung von Beruf- und Familienarbeit in zugespitzter Weise Zerreissproben
ausgesetzt sind: Während Mütter neben ihrer Erwerbsarbeit wöchentlich ca. 60 Stunden
Haus- und Familienarbeit leisten, beträgt das zeitliche Engagement von Vätern im
Haushalt dagegen knapp 20 Stunden pro Woche. Dazu STRUB, S. / BAUER T. (Büro
für arbeits- und sozialpolitische Studien BASS): Wie ist die Arbeit zwischen den Geschlechtern

verteilt? Eine Untersuchung %ur Aufteilung von unbezahlter und bezahlter Arbeit in Familien
in der Schweiz im internationalen Vergleich. Bern 2002.

32 In der heutigen Effizienzgesellschaft, in der Kranke, Behinderte, Arbeitslose
und Alte zusehends um ihre Daseinsberechtigung ringen müssen, weil es ihnen versagt
ist, durch ihre Leistung etwas zur Prosperität der Gesellschaft beizutragen, zieht die



376 Hat das Böse (k)ein Geschlecht?

Erfahrung von Nicht-Genügen-Können, von persönüchem Versagen, von
Nichtigkeit und Absurdität und anderen heutigen Gestalten der Anfechtung33

genauer in den Blick zu nehmen,34 muss ebenfalls an anderer Stelle
behandelt werden.

Aus feministisch-1heo 1 ogl scher Perspektive muss hier aber gefragt werden,
ob Gebara mit ihrer Sicht vom Bösen, das stets mit dem Guten verwoben
und integraler Bestandteil menschlichen Lebens sei, nicht einer
Verharmlosung des Bösen das Wort redet? Bewegt sich Gebara mit ihrem Konzept

vom Bösen als einem Ungleichgewicht, das dem Leben zustösst, nicht
ganz in der Nähe zu jener Stossrichtung theologischer Tradition, deren

Deutung des Bösen als Mangel an Gutem in einer „Theologie nach Auschwitz"

scharf widersprochen werden muss, weil sie die Gefahr mit sich

bringt, Leben, das sich nicht im Sinne der ihm auferlegten Gestalt entfalten
kann, weil etwas — ein Defekt in der Erbanlage, eine Schädigung bei der
Geburt oder ein Unfall — dazwischenkommt, als „nicht gut", als „ein Mangel
an Vollkommenem" zu sehen und behinderte Menschen demzufolge als

minderwertig wahrzunehmen?35 Lässt sich mit Blick auf die Vernichtung
und Schändung menschlichen Lebens in Auschwitz, in Beslan und im Irak
davon reden, dass alle Situationen, die man als Übel einschätzt, etwas Gutes
in sich tragen oder zu einem bestimmten Zeitpunkt etwas Gutes
hervorbringen würden, ohne dadurch die Täter und Täterinnen letztendlich über

Daseinsangst weite Kreise: — Zur Daseinsangst angesichts drohender Umweltkatastrophen

vgl. RADFORD RuETHER, R.: Gaia & Gott. Eine ökofeministische Theologie der

Heilung der Erde. Luzern 1994. — Einen grundsätzlich anderen Deutungsansatz der
„Daseinsangst" in einem „Dasein ohne Gott" verfolgt DREWERMANN, E.: Sünde und
Neurose. Versuch einer Synthese von Dogmatik und Psychoanalyse. In: MThZ 31 (1980) 24—48.

33 Zu diesen neuen Gestalten der Anfechtung, die nicht mehr (wie in der Zeit
Luthers) durch Schuldangst, sondern eher durch die Angst vor einem sinnlosen Dasein
gekennzeichnet sind, vgl. TILLICH, P.: Systematische Theologie. Bd. 1. Stuttgart 1956, 61.

34 An diesem Punkt hätte m.E. eine gegenwartsbezogene und gendersensible
Neuinterpretation der Rechtfertigungslehre anzusetzen, die zeigt, dass der befreiende
Zuspruch des Evangeliums heute zuerst in die offene Sinnfrage der Menschen trifft
und zuerst da hinein ergeht, wo der Mensch in der Begegnung mit Leid, Tod, Daseinsangst

und Absurdität Erfahrungen der Entfremdung und Anfechtung macht: Vgl.
ACKLIN ZIMMERMANN, B.: Die Geset^esinterpretation in den Römerbriefkommentaren von

Peter Abaelard und Martin Luther. Eine Untersuchung auf dem Hintergrund der

Antijudaismusdiskussion. Frankfurt a.M. 2004, 231 f. - Die paulinischen Einsichten von
der Rechtfertigung des Gottlosen mit heutigen Erfahrungen im lateinamerikanischen
Kontext zusammenzubringen, beansprucht der befreiungstheologische Entwurf von
TAMEZ, E.: Gegen die Verurteilung yum Tod. Paulus oder die Rechtfertigung durch den Glauben

aus der Perspektive der Unterdrückten und Ausgeschlossenen. Luzern 1998: Darin werden -
aus lateinamerikanischer Perspektive — Armut und Unterdrückung als die
Herausforderungen gesehen, denen sich die Rechtfertigungstheologie zu stellen hat.

35 Vgl. WALDSCHMIDT, A.: Normierung oder Normalisierung? Behinderte Frauen, der

Wille %um „Normkind" und die Debatte um die Pränataldiagnostik. In: S. GRAUMANN / I.
SCHNEIDER (Hgg.): Verkörperte Technik — Entkörperte Frau. Biopolitik und Geschlecht.

Frankfurt/New York 2003, 95—109.



Hat das Böse (k)ein Geschlecht? 377

ihre Opfer triumphieren zu lassen? Werden Aussagen, dass es das Böse
nicht in Reinkultur gäbe, nicht weggefegt durch die Bilder von den
Gaskammern in Auschwitz, die Fotos über amerikanische Folterungen islamischer

Gefangener im Irak, das Video über die zwischen installierten Sprengfallen

in der Turnhalle von Beslan wartenden Kinder?
Soll nicht einer unzulässigen Bagatellisierung des Bösen das Wort

geredet und gleichzeitig jene Erfahrung des menschlichen Ausgespanntseins
zwischen dem Guten und dem Bösen mitbedacht werden — um welche die

theologische Tradition sehr wohl weiss36 —, so wird eine künftige
feministisch-theologische Auseinandersetzung mit dem Bösen nicht darauf
verzichten können, zwischen der Tat und dem Täter bzw. der Täterin zu
unterscheiden. Eine solche Differenzierung würde es erlauben, zwischen
den absolut bösen Taten und den Tätern und Täterinnen zu unterscheiden,
die — und seien ihre Taten noch so abscheulich — nicht ihres Menschseins
beraubt werden können.37 Was die Unterscheidung zwischen der Person und
ihrer Tat oder eben Untat konkret bedeutet, leuchtet gerade im Blick auf die
schrecklichen Ereignisse von Beslan unmittelbar ein: Das unmenschliche
Tun der Terroristinnen und Terroristen vermag an der Würde ihrer Person,
die unantastbar ist, nichts zu ändern. Das eindeutige Nein zum eindeutig
„bösen" Tun der tschetschenischen Attentäter und Attentäterinnen darf
nicht dazu führen, diese mit „dem Bösen" schlechthin zu personifizieren
und damit zu suggerieren, das Böse Hesse sich ausrotten, indem man die

(Ubel-)Täter vernichte. Den sozusagen selbsternannten Assessoren beim
Jüngsten Gericht, die in der heutigen Gesellschaft an ganz verschiedenen
Orten — sei es in Leitartikeln, in den Regierungen, in den Parteivorständen,
auf Lehrkanzeln oder an Stammtischen — auf die Bühne treten, weil sie sich
dem unerbittlichen Kampf gegen das Böse verschrieben haben, wäre aus

feministisch-theologischer Sicht entgegenzuhalten, dass das Böse sich nicht
auf menschliche Taten bzw. Untaten eingrenzen lässt.

Eine feministisch-theologische Auseinandersetzung mit dem Bösen, das

sich in Auschwitz, im Irak, in Beslan und möglicherweise auch anderswo in
seiner absoluten, durch nichts gehemmten Gestalt zeigte, in der es ungerührt
alles Menschliche widerrief, steht noch aus. Darin wäre auch der Frage
nachzugehen, wie dieses radikal Böse mit Gott in Zusammenhang zu bringen

ist. Dass die von Gott gut geschaffene Wirklichkeit (Gen 1,31) mehr

36 Nicht zuletzt im Rückblick auf die im Zusammenhang mit der „Gemeinsamen
Erklärung" erneut losgetretene Kontroverse um die reformatorische These des „simul
iustus et peccator" sei hier mit PESCH, O.H.: Gerecht und Sünder zugleich. Ökumenische

Klärungen. Hg. v. Th. SCHNEIDER u. G. WENZ. Freiburg i.Br./Göttingen 2001, 146—

167, hier 162—165, daran erinnert, dass der existenzielle Sinn der simul-Formel, die
ihren ursprünglichen Ort im Sprechen mit Gott und zu Gott hat, auch in der
katholischen Theologie anerkannt wird.

37 Vgl. FISCHER, J.: Ethisch zulässige Folter? Theologische Einsprüche gegen eine destruktive
Dehatte. In: Reformatio 53 (2004) H. 3, 202-208, hier 208.



378 Hat das Böse (k)ein Geschlecht?

oder weniger oder eben ganz und gar böse ist, ist das Problem, dem sich
eine umsichtige feministische Theologie nicht entziehen kann.

Abstract
Since 11 September 2001, and the events ofAbu-Ghraib and Beslan, theproblem ofevil
has once again become a current and explosive issue. There is increasing interest in the

semantic, structural and symbolic aspects of„evil" in the context ofgender configurations.

In this paper I will reflect on the relationship between „gender" and the construction of
„evil" in terms of the Brazilian liberation theologian Ivone Gebara's model. Taking the

perspective of a „Theology after Auschwitf I will critically question her interpretation of
evil as an imbalance that happens to people and that is understood as an integral element

ofhuman life.


	Hat das Böse (k)ein Geschlecht? : Eine Fussnote zu Ivone Gebaras Phänomenologie des Bösen aus der Sicht von Frauen

