Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: "Destruit totam scientiam moralem" : pensiero e legge nell'averroismo
latino

Autor: Coccia, Emanele

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760655

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

EMANUELE COCCIA

,,Destruit totam scientiam moralem*

Pensiero e legge nell’averroismo latino’

Diversitas cadens naturaliter inter homines in
principiis mundi et in variatione suae naturae est causa
diversitatis in legibus in tempore praeterito et futuro
Johannes von Gottingen, Sophismata de intellectn

Che cos’é ['averroismo?

1

» Lutto invita dunque a credere che 'averroismo latino é un'invenzione dei teologi. Oggi
infatti si ammette sempre pin che Averroé non era averroista.”? 1.’autorevole giudizio
espresso nella prefazione alla piu recente edizione critica della Sentencia in
librum De anima di Tommaso di Aquino rappresenta 'estremo verdetto di
una lunghissima ricerca di archivio che, prese le mosse da una nota mono-
grafia ottocentesca di Ernest Renan, ha cercato di stabilire in che cosa
consistesse la dottrina averroista, per finire col dubitare dell’esistenza del
suo stesso oggetto, concentrandosi quasi nel tentativo di stabilire, come &
stato scritto, 5%/ existait véritablement un courant qui peut étre qualifié d'aver-
roisme“> ,,On a pu remarquer”, aveva infatti gia scritto Renan nel suo mirabile
Averroes et l'averroisme, ,,qu’an XIII™ siécle ce n'est pas sans quelque peine que nous
avons reconnu les averroistes. Les refutations de lécole dominicaine, les fureurs de
Raymond Lulle nous ont seules révélé leur existence. Il serait impossible de désigner
nommément un seul des maitres qui avouaient ces doctrines.** A partire da questo
giudizio, la riflessione sull’averroismo in questo secolo non ha trovato altra

L1l presente saggio ¢ parte di una monografia sull’averroismo di imminente
pubblicazione.

2 R. A. GAUTHIER nella Préface a Sancti THOMAE DE AQUINO: Sentencia libri De
anima. In: Opera Omnia Tomus LXV,1. Roma/Paris 1984, p. 222*. Le traduzioni sono
sempre di chi scrive, 1a dove non ¢ esplicitamente segnalato il contrario. Qualora si sia
fatto uso di traduzioni italiane gia pubblicate si é talora modificato tacitamente il testo
a scopo di una maggiore fedelta alla lettera del testo originale.

3 Cfr. I'importante saggio di IMBACH, R.: L’averroisme latin du XlIlle siécle. In: Gli
studi di filosofia medievale fra otto ¢ novecento. Atti del convegno internagionale. Roma, 21-23
settembre 1989, a cura di R. IMBACH e A. MAIERU. Roma 1991, p. 208. Sulla storio-
grafia sull’averroismo latino si veda anche lo studio di FIORAVANTI, G.: Boezio di Dacia
¢ la storiografia sull’averroismo latino. In: Studi Medievali, VII, 1 (1966) pp. 283-322.

4 RENAN, E.: Averroés et I'averroisme. Paris 1949, p. 245,



,Destruit totam scientiam moralem*® 333

via se non quella, distorta se si vuole, di una ricerca tesa ad accertare quanto
puo dirsi la Bedentung del termine ,averroista®: quali realta (in questo caso
puramente linguistiche) quali documenti o testimonianze poter associare a
questo termine. E viste le rare e contraddittorie testimonianze testuali che ¢
stato possibile raccogliere, il mondo erudito ne ha concluso una sentenza
definitiva: cio che si ¢ abituati a chiamare averroismo non sarebbe in effetti
che uno spettro.

Si ¢ venuto a formare cosi un curioso imbarazzo storiografico: come le
icone, che il settimo concilio ecumenico negava potersi considerare opera di
un soggetto (acheiropoietes), I'averroismo ¢ dottrina che nessuno uomo a
quanto pare sembra aver professato, dottrina inimputabile, enunciato senza
soggetto di enunciazione. C’¢ un averroismo ma non ci sono, almeno non
all’origine, averroistae.

La revisione del canone storiografico non si ¢ limitato ai seguaci di
Averroé ma ha coinvolto anche quest’ultimo. Confutate le testimonianze che
di averroistae pure parlavano ci si ¢ preoccupati infatti di scagionare lo stesso
Averro¢ dal capo d’accusa che, sembra in un delirio durato piu di sette
secoli, I'intera tradizione storiografica e filosofica imputava a suo carico.
L’apostasia storiografica ha trovato in S. Gomes Nogales la sua lettera piu
sicura: ,,Averro¢ non era averroista. Se ¢ vero che ci sono stati degli aver-
roisti che hanno ammesso 'unita dell’intelletto umano, questo non ¢ il caso
di Averroe, che ammette 'immortalita individuale dell’anima umana, anche
nell’intelletto materiale.“¢ Affine destino sembra esser toccato all’icona
storiografica Boezio di Dacia, assieme a Sigieri di Brabante nome con pia
frequenza associato dalle testimonianze alle tesi averroiste. Alcuni studiosi
hanno messo in luce a quali oggettive difficolta vada incontro chi si sforzi di
cogliere in quelle figure tradizionalmente imputate di averroismo, il vero
oggetto e la fonte delle condanne parigine;’ altri interventi hanno inoltre
messo in luce come, ad esempio delle tesi da sempre associate alla corrente

3 La tesi che la storiografia piu recente si sforza di difendere e professare afferma,
a ben vedere, contrariamente a quanto essa stessa sembra disposta a concedere, con
maggior forza probatoria I'esistenza dell’oggetto che essa nega. Per essa appunto
I’averroismo ¢ una dottrina che non ha all’origine alcun filosofo che possa dirsi I’abbia
professata, né un’opera da cui attingere la sua lettera: si tratta d’una tradizione intera-
mente priva di soggetto, d’'un pensiero che ha una tradizione ma non sembra aver
un’origine nella storia, né in un corpo né in un’opera.

6 GOMES NOGALES, S.: Saint Thomas, Averroés et Paverroisme. In: Agquinas and the
Problem of his Times. Ed. by G. VERBEKE and D. VERHELST. Leuven 1976, pp. 161-
177, p- 177,

7 Cfr. gli importanti lavori di L. BIANCHI a partire dal suo L’errore di Aristotele. La
polemica contro Peternita del mondo nel XII secolo. Firenze 1984, sino alla recente traduzione
del De aeternitate mundi di Boezio di Dacia (Milano 2003), a cui si rimanda per la biblio-
grafia in proposito.



334 ,Destruit totam scientiam moralem®

averroista (come l'ideale della felicita filosofica) non siano in alcun modo
specifiche di quegli ambienti.’

La recente letteratura critica si ¢ quindi sforzata a piu riprese di ri-
costruire una ipotetica genealogia del presunto malinteso e ne ha chiarito in
questo modo l'origine: sarebbe stato per la prima volta Alberto Magno a
formulare nei Reportata sull’etica una tesi eretica riconducibile al Commen-
tarium Magnum in De anima di Averroe, poi diffusa da Kilwardby e Bona-
ventura che ne fornira la formulazione canonica: Uerror averroistarum ¢ quello
si concepire una sola anima intellettiva per tutti gli womini, #on solum quantum
ad intellectum agentem, sed etiam quantum ad intellectum possibilem.’ Con Tommaso
e Tempier, vescovo di Parigi, ,I'inganno dei teologi® ¢ irreparabilmente per-
petrato. Non la spuria testimonianza di una scienza sopraffina, ma I'inane
abbaglio d’una magnifica messa in scena sembrerebbe dunque esser la causa
di quanto pure nei secoli successivi si ¢ pur continuato a combattere come
positio omnino absurda, o, nell'involontaria traduzione francese di Renan, révo/-
tante absurdité.

In verita, i dubbi e le incertezze degli eruditi non sono affatto originali.
Delle incertezze telative alla natura del dettato degli stessi commenti di
Averroeé sono infatti sempre esistite. In un trattato anonimo De anima data-
bile attorno al 1225-30 & possibile ad esempio riscontrare un’esegesi del
Commentarium magnum in De anima di Averroe, secondo la quale I'intelletto
agente ¢ potenza dell’anima individuale (copulatus anime sicut potencia eins).'® Si
tratta di un’oscillazione che lo stesso testo aristotelico favorisce ed & per cosi
dire immanente ad esso. Ad essa si deve la disputa che divise i commentatori
antichi e che si defini forse con maggiore precisione solo nell’aristotelismo
rinascimentale. E quella medesima disputa che oppose Alessandro di

8 Cfr. soprattutto BIANCHI, L.: La felicita mentale come professione nella Parigi del
Duecento. In: Rivista di Filosofia (1987) pp. 181-199; ID.: Filosofs, nomini ¢ bruti. Note per
la storia di un’antropologia ,averroista”. In: Rinascimento, 1992, pp. 185-201. Sul tema
della , felicita intellettuale cfr. da ultimo DE LIBERA, A.: Raison et Foi. Paris 2003
soprattutto pp. 299-351. .

? BONAVENTURA: In II Sententiarum, d. 18, 2.2, q.1. Ed. Quaracchi, II, pp. 446-7;
cfr. anche GAUTHIER, R.-A.: Notes sur Siger de Brabant. 1. Siger en 1265. In: Rev. Sc. Ph.
Th. 67 (1983) p. 201-232.

10 Cfr. GAUTHIER, R.-A.: Le traité De anima et de potenciis eius d’un maitre és arts (vers
1225). In: Rev. Sc. Ph. Th. 66 (1982) p. 3-55; la tesi (che si trova alla linea 458)
rappresentava comunque una lettura della noetica aristotelica alternativa a quella di
Avicenna. Un recente articolo di C. Bazan ha studiato con maggior dettaglio i com-
menti al De anima di ambiente artista, mostrando come la situazione sia ben piu
frastagliata e meno ,,progressiva® di quanto pensasse Gauthier; cfr. BAZAN, B.C.: 137
Century commentaries on De anima. From Peter of Spain to Thomas Aguinas, in 1] commento
[filosofico nell'occidente latino (sec. XIII-X1/). Atti del colloquio Firenge Pisa 19—22 ottobre 2000.
Brepols 2002, pp. 119-184. Del resto, per citare un esempio celebre, il De principiis
naturae di Jean de Sécheville (databile attorno al 1263) non ha alcun dubbio sull’esegesi
dell’opinio averroys. Cfr. JOHANNES DE SICCAVILLA: De principiis naturae. Paris/Montréal
1956, pp. 124 sqq.



,Destruit totam scientiam moralem® 335

Afrodisia ad Averroé¢ si ¢ trascinata fino a coinvolgere gli esegeti del ‘900 ed
ha aperto il dibattito accesosi tra E. Zeller e Franz Brentano.!! Lo stesso
Nifo, i cui commenti rappresentano una preziosissima fonte per lo studio
della storia dell’averroismo, si lamentava della difficolta di leggere univo-
camente 1 commenti di Averroe.

»Non ¢ affatto facile infatti®, egli scrive ,,comprendere cosa realmente voglia
Averroé. Che sia per 'errore del traduttore o per errore suo o per I'incostanza
delle sue opinioni, in ogni caso sembra che per la maggior parte del tempo ri-
tenga che Panima intellettiva (o razionale) sia qualcosa di composto dall’
intelletto agente e dall’intelletto possibile, entrambi eterni, e che in nessun
modo concede siano atto per un corpo naturale ma soltanto secondo la per-
fezione, e che usa il corpo umano come uno strumento, allo stesso modo in
cui il navigatore fa uso della nave. Egli afferma che questo composto ¢
ovunque uno secondo il numero per tutti gli uomini. E ad Averroe attribuisce
questa opinione lo stesso Iohannes Candavensis [Jean de Jandun], che ¢ con-
siderato un grande fautore delle sue opinioni. Anche altri averroisti non
dubitarono che fosse questa 'opinione di Averroé. Gli antichi, anche i latini,
come Tommaso, Alberto, Egidio e Scoto, attribuirono sempre questa opinione
ad Averroé e la confutarono come erronea; e noi nei nostri libri che scri-
vemmo nella giovinezza, dichiarammo sempre che questa fosse 'opinione di
Averroé, sebbene falsa.“12

E a chi, gia in epoca antica, si spingeva sino alla completa revisione della
tradizione che ha scorto nei commenti di Averroé la possibilita di pensare
altrimenti (rifuggendone o avvicinandovisi, denunciandola come insania o
salutandola positivamente) le nozioni di pensiero, potenza e soggetto l'aris-
totelico rinascimentale Marco Antonio Zimara opponeva il suo maximum
argumentum.

otutti i nostri latini, come Alberto, soprannominato il grande, che fu un
fedelissimo interprete delle opinioni degli Arabi e specialmente di Averrog, e il
beato dottore supremamente sottile Scoto, e Egidio Romano, di cui questi non

11 Per una breve storia del dibattito e degli interventi dei due studiosi cfr. 'intro-
duzione di Rolf GEORGE al volume di BRENTANO, F.: Aristoteles Lehre vom Ursprung des
menschlichen Geistes. Hamburg 1980.

12 AUGUSTINI NIPHI: De anima. Venetiis 1522, 1. II, comm al tc 8, fol. 61, col I:
wSed quid Averroes velif, scrive nel commento al De anima aristotelico, ,,non est leve
intelligere nam aunt translatoris errore, aut errore suo, aut incostantia opinionis, pro maiori parte
visus est velle intellectivam animam, sive rationalem, esse quid compositum ex intellectum agente et
intellectn possibili, utrisque eternis, quod nullo modo ipse concedit esse entelecheiam univoce corpore
naturali, sed tantum perfectiane, que bhumano corpore utitur ut instrumento seu nawta navi. Hoc
compositum ubique unum numero omnium hominum esse affirmat. Hanc opinionem attribuit
Averroi Ioannes Candavensis, qui putatur magnus opininionum Averrois fautor. Ceteri quogue
Averroici hanc esse Averroys opinionem non dubitarunt. Antiqui etiam latini, ut Thomas, Alber-
tus, Egidins et Scotus hanc opinionem semper Averroi attribuerunt et tanguam erroncam refuta-
verunt; banc et nos in libris nostris quos in iuventute scripsimus, Averrois esse opinionem, licet
falsam, ubique declaravimus®.



336 ,,Destruit totam scientiam moralem®

sono degni di sciogliere i lacci dei sandali, ritennero che I'opinione di Averroe
fu che P’anima intellettiva non & la forma sostanziale dell’'uvomo. E non ho
nominato Gregorio da Rimini, Giovanni di Gand, Gaetano e Paolo Veneto, e
molti celebri averroisti tra i viventi, che ritennero che questa fosse 'opinione
di Averroe.“13

»Ibn Rushd era un averroista? “ % la domanda che ha affaticato I'erudizione
degli ultimi decenni potrebbe, se tradotta in latino, figurare in capo di una
immaginaria quaestio di cui questo secolo si ¢ sforzato di registrare rationes
guod non. Ma se si dovesse procedere ad una improbabile determinatio 'argo-
mento difeso da Zimara sarebbe, pur se unico, sufficiente a costringere ad
una risposta positiva. Il problema ¢ pero mal posto e le difficolta degli
storici hanno radici piu profonde. Coloro che pretenderebbero di negare
ogni liceita dell’uso del termine averroismo o averroista,'> sembrano dimenticare
la differenza che separa la testimonianza storica dalla semplice opinione
storiografica. Come a ragione ¢ stato notato!¢ il termine averroista & stato

13 MARCI ANTONII ZIMARAE: Solutiones contradictionum in dictis Averrois, Metaph.,
Contr. XIV. [ Et illud maximo argumento est quod omnes Latini nostri, sicut Albertus
cognominatus Magnus, qui opinionum Arabum et praecipue Averrois fuit fidelissimus interpretes, et
beatus Doctor insuper subtilissimus Scotus ac Egidius Romanus, guorum isti non sunt digni solvere
corrigiam calciamenti, voluerunt Averrois sententiam fuisse animam intellectivam non esse formam
substantialem hominis. Taceo Gregorium Ariminiensem, lohannem de Gandavo, Gaetanum et
Paulum Venetum et multos praeclaros Averroistas ex viventibus, qui tenuerunt hanc fuisse Averrois
sententiam®. Zimara si rivolge contro nel testo ai ,,defensores Averrois in quaestione de unitate
intellectus, non potentes evadere argumenta a Sancto Doctore in Tractatu de unitate intellectus, et in
quaestionibus disputatis De anima et in Summa contra Gentiles, devenerunt ad hoc, ut dicerent
animam intellectivam esse veram formam dantem verum esse substantiale homini ad intentionem
Averrois. Nos autem, continua il testo, volumus veritatis amore astricti, et christiane religionis vin-
culo coacts, ostendere opinionem istam minime fuisse de intentione Averrois.* E cutioso notare
come il medesimo argomento serva oggi per dimostrare la tesi opposta.

14 Cfr, LEAMAN, Oliver: Was Ibn Rushd an averroist?, contenuto in: NIEWOHNER /
STURLESE: Averroismus im Mittelalter und Renaissance. Hg. von F. NIEWOHNER und L.
STURLESE. Ziirich 1994.

15 Cfr. ad esempio F. van STEENBERGHEN: La philosophie an XIlle siécle. Louvain/
Paris 1991, soprattutto pp. 354-370.

16 NIEWOHNER, F.: Zum Ursprung der Lehre von der doppelten Wabrheit: eine Koran-
Interpretation des Averroes. In: Averroismus im Mittelater und Renaissance, cit., S. 222-238.
Un impiego differente del termine si riscontra nel Compendium studii theologiae (1, cap. 3,
par. 80) di Roger Bacon: Bacon si riferisce con il termine averroista a chi difende la tesi
secondo la quale forma dat esse aggregato. 11 fatto che il termine possa esser stato im-
piegato con differenti significati non ha pero grande valore probatorio. Quanti aris-
totelismi esistono nel medioevo? E quanti significati potrebbe avere I'appellativo
aristotelicus nel medioevo? E perché non dovrebbero esistere degli ,,averroismi“? In
realta intera questione sembra essere un equivoco sull’uso e la natura dei nomi. A cui,
spinozianamente lo storico dovrebbe rispondere che ,,de nominibus non soleo disputare”.
Del resto, per citare un luogo comune della logica medievale ,nomina in diversis locis
possunt aliter et aliter accipi, ut alicubi eorum significatio extendatur, alicubi restringatur, alicubi



Lestruit totam scientiam moralem® 337

impiegato dallo stesso Tommaso e lo storico — colui che per definizione non
¢ stato testimone — non dispone di alcun elemento per negare con certezza
I'esistenza storica di averroisti; la dimostrazione della non-esistenza di qual-
cosa di passato non ¢ logicamente possibile che a partire dalla sua impos-
sibilita di essere. Ed ¢ lo stesso Tommaso a fornire la piu precisa definizione
circa I'identita dottrinale della corrente averroista: 'averroismo egli scrive ¢
un errore che concerne la natura del pensiero (,,error quo circa intellectum erra-
tur“17), che prende origine dagli scritti di Averroe.

Se la tradizione paleografica dell’averroismo sembra assestare un grave
scacco alla storia ed al suo metodo, la sua stessa dottrina sembra postulare
Pimpossibilita stessa della pratica dei testi, dell’'uso della tradizione che la
storiografia solitamente mette in atto. Ritenere il pensiero una potenza unica
per Iintero genere umano significa negare la possibilita di rappresentare la
tradizione del pensiero cosi come si ¢ soliti articolare la tradizione di corpi
(la serie delle generazioni e delle corruzioni dei viventi, che la storia ordina
secondo 1 movimenti dei corpi celesti, numerando i secoli e le stagioni).
L’averroismo ¢ una noetica che sembra sancire 'impossibilita di individuare
in questo uomo il soggetto del pensiero e nega di fatto ogni valore ad una
tecnica (quale la storiografia) che insegni a numerare il pensiero come si
numera la vita capace di vegetazione e di esperienza e i rispettivi soggetti.

E paradossalmente lo stesso averroismo dunque a decretare I'impossi-
bilita non solo della propria consistenza o riconoscibilita storica ma di una
scienza storiografica in generale per rivendicare a sé il titolo di scienza della
vera tradizione del pensiero. Questa imprevista frizione di un modo di co-
noscenza (la storia del pensiero) col suo oggetto (il pensiero, di cui questi
testi sono tradizione) sembra far scoccare assieme la conoscibilita dell’una e
dell’altro: ¢ la natura stessa dell’esercizio storiografico-filologico a risultare
improvvisamente evidente e con essa le sue segrete intenzioni.

Che lo si voglia riconoscere o meno infatti, una storia del pensiero ¢
innanzitutto (o ne ¢ immediata conseguenza) una precisa dottrina su/la natura
del pensiero, prima ancora d'essere una indispensabile tecnica di conoscenga e con-
Servagione della tradigione: articolare ,storicamente® il pensiero significa in-
nanzitutto fare ogni volta di un uvomo (di questo uomo) il soggetto del
pensiero, e numerare I'intelletto cosi come si numerano i corpi. Non ¢ esi-
genza di studio e di conoscenza della tradizione a suggerirle la noetica che
essa presuppone, ma viceversa ¢ perché essa traccia 'immagine del pensiero
in quel modo (la si potrebbe condensare nella formula che Tommaso
d’Aquino opponeva agli averroisti: hic homo intelligif) che ¢ portata a quell’'uso
della tradizione e del pensiero che essa mette in opera, uso del proprio
passato che la filosofia non ha sempre conosciuto e che essa ha iniziato a

accipinntur secundum significationem communem, alicubi aliquas res secundum aliqguam proprietatem
designant, et tunc etiam diversimode attribunntur diversis.

17 TOMMASO D’AQUINO: De unitate intellectus contra averroistas, § 1. Ed. par DE
LIBERA. Paris, p. 77.



338 ,Destruit totam scientiam moralem®

praticare allorché proprio quando ha fatto propria e portato sino alle
estreme conseguenze l'immagine del pensiero implicita nella formula di
Tommaso.

Questo secolo ha, in una frenesia sconosciuta ai secoli passati, scavato in
ogni archivio, edito testi sino ad ora mai apparsi a stampa, scoperto e
riportato alla luce manoscritti che per secoli non hanno conosciuto lettori o
menzioni, senza tuttavia sapersi liberare dal disagio che sembra paralizzare e
mettere in scacco il senso stesso di una storia che continua a cercare in un
individuo, in questo individuo segnato, 'origine e la causa di ogni pensiero.
Eppure, proprio questo imbarazzo permette, pur se per via obliqua, di in-
contrare di nuovo l'averroismo non piu come semplice documento di un
passato inattuale, ma come fatto, imbarazzo proprio del pensiero, nodo
eterno dell’intelletto, e di conoscerne un modo di esistenza non necessaria-
mente legato agli accidenti della tradizione; contro 'opinione degli eruditi,
sara possibile cosi individuare un argomento che ne decreti in qualche modo
la sua indefettibile e incontrovertibile esistenza.

Se anche I'averroismo appartenesse realmente a cid che non ¢ mai stato
effettivamente professato, se la sua natura non fosse che quella di un in-
cubo!® che non ha cessato di perseguitare la coscienza dei teologi — una
dottrina sognata piuttosto che effettivamente difesa — il suo peso di realta
non ne verrebbe in alcun modo diminuito. Non sono infatti tanto i fatti o le
realta a definire un’epoca, ma l'orizzonte del possibile che essa traccia; ¢
nella descrizione di quanto pur non essendo ancora attuale potrebbe di-
venirlo ad ogni istante che ogni vivente ed ogni vita definisce non solo la
proptia coscienza, ma i propri sogni e 1 limiti ultimi del proprio mondo.

La difficolta in cui lo studio dell’averroismo latino appare stretto € in realta
di altra natura, e non sembra essere stata sciolta dagli studiosi con la ne-
cessaria precisione. La dottrina averroista infatti non descrive esclusiva-
mente l'intreccio di un nodo teoretico e speculativo (quello cioé relativo alla
natura del soggetto del pensiero, alla sua riconoscibilita in un soggetto psico-
somatico) né delimita i contorni di un fatto che abbia consistenza puramente
filologica o paleografica (la presenza materiale di determinati testi o docu-
menti negli archivi). Nella figura in cui la tradizione ¢ solito dipingerlo esso
si da a conoscere innanzitutto come un episodio di natura politica, come un
evento cioe iscritto innanzitutto nella storia politica dell’Occidente latino,
prima ancora forse che in quella del suo pensiero. Sembra che in nessun
altro caso nella storia della filosofia, una dottrina abbia mai innescato eventi
dal cosi marcato spessore politico e causato reazioni cosi feroci. Offuscare e
miniaturizzare un simile scontro nella facile, ingenua e consumata dialettica

18 O come si recentemente si ¢ scritto, quella di un ,,ens rationis théorigue auquel

chacun a contribué d la mesure de son incompréhension; cfr. DE LIBERA: Foi et raison. Paris
2003, p. 202.



,Destruit totam scientiam moralem® 339

tra fede e ragione!? significa solo equivocare la natura politica di ogni
teologia.20 Né d’altra parte varrebbe risolverlo nel minuetto artificioso di un
conflitto sociale tra professioni o gruppi di appartenenza (magistri artium
contro theologi, oppure laici contro chierici):?! in questo modo si alimenta
difatti il malinteso che scambia un evento politico con un fatto o una realta
sociologica. Si puo provare certo a nascondere o a ridutrre questo imbarazzo,
ma ogni tentativo di confrontarsi equanimemente con quell’episodio non
puo evitarlo, perché gran parte dei reperti attraverso i quali ¢ possibile
conoscere e riesumare la dottrina averroista ¢ costituita da documenti di
natura giuridica o politica: condanne, bolle, sillabi, divieti o testi il cui regis-
tro rimane nel medesimo orizzonte retorico, per la comune causa immediata
cui se ne deve la genesi (pamphlet, apologie ecc).

Se laverroismo non produsse mai, forse, una teoria che abbia per
oggetto la polis, la citta, la forma della convivenza dei corpi umani,? il

19 Cosi fecero MANDONNET, P. (Siger de Brabant et laverroisme latin an XIlle siécle.
Paris 1899) e M. GRABMANN (Der lateinische Averroismus des 13. Jahrbunderts und seine
Stellung gur christlichen Weltanschauung. Mitteilungen aus ungedruckten Ethikkommentaren.
Miinchen 1931), che sulla scorta della facile metafora che aveva gia sedotto alcuni
studiosi (cfr. ad esempio REUTER, H.: Geschichte der religiisen Aufklirung im Mittelalter
vom Ende des achten Jahrbundert bis sum Anfang des viergehnten. 2 Bde. Berlin 1875 e 1877)
parlo dell’averroismo nei termini di ,jun movimento di illuminismo religioso®, una
»seria contrapposizione alle visioni fondamentali del cristianesimo nella scienza medie-
vale®, che interessa soprattutto la facolta degli artisti in generale. Indifferentemente dal
fatto di professare dottrine averroiste, sotto linflusso della filosofia araba essa
»difendeva un aristotelismo filosofico che tentava di risolvere tutti i problemi anche di
ordine metafisico solo secundum viam philosophorum senza tener praticamente conto delle
dottrine della fede e della teologia cristiana®.

20 Si dimentica spesso che fino alla nascita dello stato moderno il cristianesimo &
stato innanzitutto un fenomeno politico, anzi forma prima dell’esperienza politica, che
si & espresso dunque in una legge ed in una giurisprudenza. A differenza del mondo
moderno infatti, nel medioevo imperium e sacerdotium non si oppongono come nello
stato moderno il religioso si oppone al civile, ma si affiancano come due intensita del
politico, come due politiae (cosi ad esempio secondo Johannes Quidort) o due /Jeges
(cosi in Marsilio da Padova) o duae vitae in eodem civitate (cosi le definisce Stephano di
Tournay). L’identita di religio e lex, identita che gran parte della teologia cattolica pos-
teriore (appoggiandosi all’epistolografia paolina ed alla definizione di popolo che
Agostino fornisce nel De civitate Dei) si sforzera di rimuovere o mascherare ¢ un
truismo anche nel mondo islamico e in quello ebraico.

2l Se gia M. Grabmann aveva delineato di contorni di questo scontro, sono stati
interventi piu recenti a fissare i lineamenti di questo stereotipo. Cfr. ad esempio
BIANCHI, L.: I/ vescovo ¢ i filosofi. La condanna parigina del 1277 e Pevoluzione dell’aristote-
lismo scolastico. Betgamo 1990; ma soprattutto il libro di F.X. PUTALLAZ e R. IMBACH:
Professione filosofo. Sigieri di Brabante. Milano 1998.

22 Qulla polemica relativa alla realtd di un preteso averroismo politico cfr.
GRIGNASCHI, M.: Indagine sui passi del ,,commento” suscettibili di aver promosso la formazione
di un averroismo politico. In: DOLCINI, C.: I/ pensiero politico del basso medioevo. Bologna
1983, pp. 273-312; PIAIA, G.: ,Averroisme politique’, anatomie d'un mythe historiographique.
In: Orientalische Kultur und europdisches Mittelalter. Hg. von A. ZIMMERMAN / L



340 ,,Destruit totam scientiam moralem®

destino storico cui fu in qualche modo condannato, prima ancora che
Poggetto che esso prese ad esame, ne testimonia con evidenza I'immediato
spessore politico. Se quella che si voleva una mera dottrina circa la natura
del pensiero ha suscitato le reazioni politiche piu violente e durature di cui la
filosofia abbia memoria, comprendere ed articolare storicamente I'averrois-
mo significhera innanzitutto mostrare come ogni politica presupponga
un’immagine del pensiero cui essa non puod rinunciare e viceversa, come la
posta in gioco di ogni noetica sia in realta la forma e la possibilita di una
comunita: in essa viene a tracciarsi la figura di quella polis di cui I’esercizio
del pensiero ¢ medio di costituzione e sviluppo. Il presente saggio intende
comprendere le segrete ragioni speculative di questa coincidenza.

2

L’imbarazzo che il pensiero latino non seppe soffocare o respingere
confrontandosi con la traduzione latina del Tafsir averroista non ¢ affatto di
natura puramente filologica o speculativa. Cio che la dottrina dell’unita
dell’intelletto sembra ostacolare ¢ in verita una esigenza di natura eminen-
temente politica. L’opera di Tommaso ne ¢ consapevole confessione, gia
nella formula che ritma ossessivamente la prosa del suo trattato: hic homo
intelligit, ¢ sempre questo uomo a pensare. Cosi, dopo aver tentato di mos-
trare che la dottrina che il Commentarium magnum sembra voler difendere non
s’accorda né con la lettera aristotelica né con il corpo dei testi che in
quest’ultima ha trovato la propria regola di sviluppo, egli viene all’enume-
razione delle ragioni che vietano ogni possibile uso delle dottrine difese da
Averroé. Qui, quell’esigenza che in quella formula aveva il proprio concetto,
rivela la sua vera natura:

»Adhuc secundum istorum positionem destruuntur moralis philosophiae
principia: subtrahitur enim quod est in nobis. Non enim est aliquis in nobis
nisi per voluntatem: unde et hoc ipsum voluntarium dicitur quod in nobis est.
Voluntas autem in intellectu est, ut patet per dictum Aristotelis in IIT De
anima [...]. Si igitur intellectus non est aliquid huius hominis, ut sit vere unum
cum eo, sed unitur ei solum per fantasmata, vel sicut motor, non erit in hoc
homine voluntas, sed in intellectu separato. Et ita hic homo non erit dominus
sui actus, nec aliquis eius actus erit laudabilis vel vituperabilis: quod est divel-
lere principia moralis philosophiae. Quod cum sit absurdum et vitae humane
contrarium, non enim esset necesse consiliari nec leges fere, sequitur quod
intellectus sic uniatur nobis ut vere ex eo fiat unum [...]. Relinquitur igitur hoc
absque omni dubitatione tenendum, non propter revelationem fidei, ut dicunt,
sed quia hoc subtrahere est nisi contra manifeste apparentia.” (78).2

CRAEMER-RUEGENBERG. Berlin/New York, pp. 288-300 e soprattutto il bel saggio di
HUBENER, W.: Unvorgreifliche Uberlegungen zum maiglichen Sinn des Topos ,politischer
Averroismus“. In: Averroismus im Mittelater und Renaissance, cit., pp. 222—-238.

23 TOMMASO D’AQUINO: De unitate intellectus contra averroistas, § 78. In termini ana-
loghi il concetto & espresso anche nell’Expositio libri peryermeneiam. Ed. Leonina,
Roma/Paris 1989, 1, 14, p. 72: ,,homo manifeste videtur esse principium quorundam futurorum



,,Destruit totam scientiam moralem® 341

E piu in basso:

,»ol igitur sit unum intellectus omnium, ex necessitate sequitur quod sit unus
intelligens et per consequens unus volens et unus utens pro sue voluntatis
arbitrio omnibus illis secundum que homines diversificantur ad invicem. Et ex
hoc ulterius sequitur quod nulla differentia sit inter homines quantus ad libe-
ram voluntatis electionem, sed eadem sit omnium, si intellectus, apud quem
solum residet principalitas et dominium utendi omnibus aliis, est unum et
indivisus in omnibus. Quod erat manifeste falsus et impossibile: repugnat
enim hiis quae manifeste apparet et destruit totam scientiam moralem et om-
nia quae pertinent ad conversationem civilem, que est hominibus naturalis, ut
Aristoteles dicit.“24

quae agit quasi dominus existens quorum actuum et in swa protestate habet agere vel non agere.
Quwod quidem principium si removeatur tollitur ordo conversationis humanae et omnia principia
philosophiae morali: hoc enim subjecto non erit aligua utilitas persuasionis nec comminationis nec
punitionis ant remunerationis, quibus homines alliciuntur ad bona et retrabuntur a malis et sic eva-
cuatur tota scientia civilis“. Cfr. anche Contra Gentiles, 11 q. 60, 11, 76; e Quaestiones de malo,

q. 6.

24 Ibid. § 87. Questi argomenti continuarono a circolare nelle guaestiones dedicate
all’'unita dell’intelletto. Eccone un brevissimo specimen: GUGLIELMO DI ALNWICK in:
KUKSEWICZ, Z.: Wilhelma Alnwicka trgy kwestie antyawerroistycgne o dusgky intelektualne.
In: Studia Mediewistyczne 7 (1966) pp. 3-76, qui p. 17: Utrum ratione naturali possit
evidenter ostendi quod anima intellectiva sit forma corporis bhumani: ,.si anima intellectiva una
numero esset in omnibus hominibus, non plus post mortem habet iustus quam iniustus et impins ergo
bonum remaneret non remuneratum et malum impunitum, et sic mundus esset inordinatus et deus
iniustus, et stultus esset qui aliguid boni faceret. Hoc autem est destructivum totius moralis
philosophiae et conversationis politicae ideo opinio praedicta de unitate intellectus in omnibus
hominibus est abicienda a natura hominum tanguam contraria rationi naturali et etiam fidei re-
pugnans tam philosophiae quam theologiae; ANONIMO DI BAZAN, III, q. 21 p. 511: 57 idem
esset intellectus in omnibus tunc unum esset et idem praemium omnibus exeuntibus in caelo et idem
esset peccatum omnibus in inferno, quia idem eset praemium sancti Petri quod aliorum apostolorum
et unius rustici; sed hoc est impossibile dicere secundum fidem nostram; ergo impossibile est esse
unum intellectum in omnibus.” RADULPHUS BRITO, in: FAUSER, W. S]: Der Kommentar des
Radulphus Brito zu Buch III De Anima. Radulphi Britonis Quaestiones in Aristotelis Librum
Tertium De anima. Kritische Edition und philosophisch-bistorische Einleitung. Muenster 1974,
p. 167: ,, Tunc periret tota moralis philosophia, qui tunc non essent remunerationes bonorum neque
punitiones malorum. Et si dicas quod immo in hac vita aliquis habebit remunerationem de bene actis
et punitionem de malefactis, illlud non videtur possibile, quia videmus quod in hac vita bonis
multociens accidia malum et malis bene accidia. Ergo oportet quod in alia vita boni habeant
remunerationem de benefactis et mali puniantur de malefactis, quia aliter non fieret eis iustitia.
Modo si non esset nisi unus intellectus numero, non esset ita; immo cum homo moreretur nullum
praeminm expectaret de beneficiis sicut nec brutum animal, neque paenam de malefactis. Et tunc
quilibet faceret peius quam posset. Modo istud dicere est valde absurdum. NICOLAUS ORESME:
Expositio et Quaestiones in Aristotelis De anima. Ed. par B. PATAR. Louvain/Paris 1995,
Liber I11, q. 7 p. 358: ,,nisi anima humana maneret post mortem non videtur quod mundus esset
bene ordinatus nec quod esset perfecta iustitia propter hoc quod aligna mala remanerent impunita et
aliqua bona inremunerata; quod videtur ripugnare divinae iustitiae et ordinationis optimae ipisus
universi. Et consequentia patet ex eo quod multi mali in vita ista non puniuntur et etiam multi boni
pro sua bonitate non praemiantur. Sed forte diceretur secundum quod videtur solvere Boethius in IV



342 ,Destruit totam scientiam moralem®

Queste note di Tommaso, trascurate dagli esegeti, rappresentano — se lette a
partire dal loro rovesciamento — un’importante confessione. Che una dottri-
na circa la natura dell’intelletto produca la rovina dei principi di ogni morale
e assieme la capitolazione di qualsiasi forma di convivenza civile, significa
che ogni polis ed ogni forma ordinata di convivenza politica presuppongono
con necessita una forma del pensiero, un suo regolato esercizio; ogni morale
ed ogni scientia politica® sembrerebbe rivelarsi essere cosi una dottrina circa la
natura del pensiero e la forma della sua attualita. La politica, intesa come
disciplina e pratica del pensiero che definisca le regole della convivenza
ordinata di una multitudo non é che una noetica; concepire altrimenti la na-
tura del pensiero significhera allora concepire altrimenti la conversatio civilis, il
modo in cui la moltitudine dei pensanti si costituisce e si rapporta a sé ed
alla propria possibilita. Per comprendere queste note corsive di Tommaso
sara necessario indagare la realta di questo chiasmo per cui per un attimo
politica e gnoseologia sembrano coincidere senza resto e l'esistenza dell’
intelletto si risolve in quella della moltitudine ordinata e normata dei viventi
(una moltitudine generata e costituita nel medio di una legge). L’importanza
di un simile chiasmo per una cultura, quale quella latina medievale, che
nell’armonia del pensiero con la legge trovava la sua stessa possibilita e la
legittimita di ogni pratica filosofica della verita, non ha bisogno di essere
ricordata; ed ¢ proprio questa ordinata armonia che secondo i teologi, ap-
pare minacciata dalle dottrine averroiste.

Negando che al pensiero competa la produzione di un ordine morale — di
articolazione di una vita nel grembo di una legge —,?¢ Iaverroismo rappre-
senta forse la piu radicale affermazione dell’originaria anomia del pensiero.
Non solo 'esercizio del pensiero non mira alla costituzione di una po/s, di
una vita cio¢ integralmente definita dalla legge, risolta nella sua attualizza-
zione e nel suo compimento, ma ne comporta addirittura — questo € quanto
lo stesso Tommaso deduce dalla dottrina averroista — I'immediata distru-
zione, la necessaria rovina. All’accordo originario e intemporale di pensiero

de consolatione quod bonis sua virtus est praemium, et malis sua nequitia est sufficiens supplicium.
Tamen ratio est probabilis tamen aliae sunt probabiliores*.

25 La coincidenza di morale e politica (di cui la prima & solo una parte) & luogo
comune per 'aristotelismo medievale, che si appoggiava in questo allo stesso incipit
dell’Ethica Nicomachea.

26 Questa negazione si esprime con massima evidenza nella separazione della pet-
fezione che una vita ottiene pensando (felicitas speculativa) dalla perfezione che essa
acquista mediante la legge ed il suo rispetto (felicitas politica) e nella subordinazione di
questa alla prima. Cfr. JOHANNES DE JANDUNO: Quaestiones in Metaphisicam, 1, 1. Sulle
Quaestiones super Metaphysicam di Jandun cfr. 'importante studio di R. LAMBERTINI e A.
TABARRONL: Le Qunaestiones super metaphysicam attribuite a Giovanni di Jandun. In:
Medioevo (1984) pp. 41-104; su Jean de Jandun si cfr. inoltre gli studi di SCHMUGGE,
Ludwig: Jobannes von Jandun (1285/89—1328). Untersuchungen ur Biographie und Sogial-
theorie eines lateinischen Averroisten. Stuttgart 1966 e ora I'importante libro di J.-B.
BRENET: Transferts du sujet. Paris 2003,



,Destruit totam scientiam moralem* 343

e legge — che la speculazione latina, sulla falsariga di Filone d’Alessandria
non si ¢ mai stancata di dimostrare — l’averroismo sembra opporre
un’originaria anomia del pensiero; I'esistenza del pensiero, il fatto stesso di
pensare testimonia, della possibilita di una comunita anteriore all’esistenza
ed indifferente alla sopravvivenza di ogni polis (dell’ordine della convivenza
definito da una legge), una comunita non piu definita da un #omos ma da una
potenza generica e non attribuibile ad alcunché.?” La vita nel pensiero, il bios
theoretikos pone il vivente al di fuori della citta; non a caso Aristotele aveva
comparato la vita nel pensiero alla vita dello straniero, a quel bios xenicos che
la legge non riesce a cogliere né ad articolare, perché assolutamente esteriore
al nomos. L’analisi di questo attrito dottrinario permettera forse di risalire alle
segrete cause che danno ragione della possibilita di concepire il pensiero
come facolta di attuazione e compimento della legge, o al contrario di
scorgere in esso, il luogo e la possibilita di una perfezione che la legge e
I'obbedienza non ¢ capace di produrre.

3,

L’averroismo, spiega Tommaso, arriva a rendere impossibile quella pratica
dei saperi e quella disciplina del pensiero che si é abituati a chiamare morale
(sdestruuntur moralis philosophiae principia’) e a minare la possibilita stessa della
convivenza politica: esso sopprimerebbe infatti, si legge, guod est in nobis.
L’espressione ,,in nobis risulta non immediatamente comprensibile. Tradur-
la, come, tra gli altri, fa il piu recente editore francese,?® con un letterale ,,c/0
che & in noi* |ce qui est en mous| significa rendere incomprensibile anche il resto
del passo. Una pur misurata frequentazione delle traduzioni latine delle
opere aristoteliche testimonia invero che la formula ¢ la resa canonica latina
per espressione greca eph’hemin. Che cosa indicava una simile formula? E
innazitutto nelle opere etiche di Aristotele che I'espressione ep7 #ini occorre
con il significato che diverra poi ad essa proprio. Nell’Etica Nicomachea essa
sta ad indicare qualcosa che ¢ nella potesta di qualcuno;? definendo quanto
¢ volontario (hekousion), Aristotele ne fornisce una definizione indiretta:

21 Cfr. ad esempio DANTE: De monarchia, 1, 8-9.

28 A. DE LIBERA nella sua traduzione del trattato: cfr. THOMAS D’AQUIN: Contre
Averroés. Tr. d’Alain de Libera. Paris 1997, p. 153. Il medesimo equivoco nel piu
recente commento al De wnitate: 1D.: L'Unité de intellect de Thomas d’Aquin. Paris 2004,
p- 313: /e principe de Pactivité mentale doit étre interne a I’homme, in nobis, pour étre pleinement
et proprement humain“. Se pure 'espressione permette di rinviare ad un senso di 7nferio-
ritd, il suo significato tecnico non ¢& certo questo. Piu preciso ¢ I'ultimo traduttore
italiano dell’opera (TOMMASO: L’unita dell’intelletto. Intr. e tr. di A. Ghisalberti. Milano
2000, p. 137), che scrive ,,in noi (in nostro potere)“

29 Cfr. BONITZ: Index Aristotelicum, s.v. La nozione di eph’hemin & discussa piu

approfonditamente nell’Ethica Eudemia, che rimase perd sconosciuta al mondo latino.
Cfr. EE 11, 6, 1222 b 41-1223 a 9; II, 8, 1224 a 11 sqq.



344 ,Destruit totam scientiam moralem®

,»Chiamo volontario, come si ¢ detto anche prima, cio che, tra le cose che sono
in sua potesta (eph’auto), qualcuno compie coscientemente (efdos), non igno-
rando cioé né I’ente, né cid con cui, né in vista di cosa, ad esempio chi per-
cuote e con cosa e in vista di cosa e di queste ciascuna non secondo accidente
né per violenza: se qualcuno presa la mano di qualcuno colpisce un altro, cio

non potra dirsi volontario. Non ¢ infatti di sua potesta.“30

La resa della formula eph’hemin con il latino in nobis, testimoniata gia dalla
traduzione di Grossatesta, deriva probabilmente da una precedente defini-
zione del volontario, nella quale si precisa che esso ,,sembra essere ci0 il cui
principio ¢ nel medesimo [e# auto] soggetto che conosce le circostanze in cui
si svolge ’azione®“.3! 1l volontario, quanto ¢ in nostro potetre [eph’hemin] e cid
di cui i principi sono in noi [en hemin] sono cioe perfettamente sinonimi.*
Che qualcosa sia in nostro potere [eph 'hemin] significa che si & domini, signori
[kurios] di cio che puo essere operato [prakton|;» in altri termini la relazione
tra il soggetto ed il movimento che lo interessa (I’azione) ¢ simile a quello
che intercorre tra un genitore ed un figlio.>* L eph’hemin non delimita ancora
lo spazio di sovranita del vivente su di sé, il luogo in cui sarebbe possibile
pensare il vivente, nella sua interezza, come causa di sé, ma semplicemente il
luogo ove una parte di esso, il pensiero o la fantasia ¢ causa di un suo
movimento. Questi eventi dunque hanno una causa rinvenibile nella stessa
facolta di sapere, nell’attivita rappresentativa di un corpo; il pensiero muove
ed ¢ causa dei movimenti nel vivente, e le singole rappresentazioni possono
portare in atto possibilita che la natura del vivente sottende:

,»o1 opina che le cause siano la natura, la necessita, il caso e inoltre I'intelletto e
tutto cio avviene per mezzo dell’'uomo. Ciascuno degli uomini delibera su cio
che pud esser compiuto attraverso se stesso [peri fon di’auton prakton) |[...];

30 ARISTOTELE: Ethica ad Nichomacum, 1135 a 23 ss. In questo e in tutti 1 casi
successivi, dove non espressamente indicato il contrario, le traduzioni sono mie. La
traduzione latina rende in questo modo il passo: ,,Dico autem voluntarium quidem quemad-
modum prius dictum est quod utique aliquis in se ipso existencium sciens el non ignorans operatur
neque quem neque quo neque CHius puta quem percutit, et quo, et cuius gratia, et illorum
unumquodque non secundum accidens, neque vi, quemadmodum si quis accipiens manum ipsius
percutit alterum, non volens autem. Non enim in ipso®. E proprio a questo luogo e riportando
il medesimo esempio che Spinoza si riferird polemicamente nella sua confutazione del
male volontario: cfr. SPINOZA: Ethica IV P59, Scholium. Per la nozione di ,,volon-
tario” nel diritto greco e il debito nei confronti della speculazione aristotelica cfr.
GERNET, L.: Recherches sur le développement de la pensée juridigue et morale en Gréce. Etude
sémantigue. Paris 1917.

31 Tbid., 1111 a21. La traduzione latina del passo suona cosi.: ,,Veluntario videbitur
utique esse cuins principinm in ipso sciente singularia in quibus est operatio®.

32 Nel latino di Grossatesta: ,,guorum et principia in nobis, et haec in nobis et voluntaria“.

33 Ibid., 1113b 32

34 Ibid. 1112b, 18-9 ,E necessario dire* infatti ,,che 'uomo sia il principio e
genitore delle sue azioni come dei suoi figli“; nella traduzione latina: ,,hominem dicendum
principinm esse et genitorem operationum, quemadmodum et natorum.



,,Destruit totam scientiam moralem* 345

quelle cose che si generano per opera nostra, che non sono sempre allo stesso
modo, su queste deliberiamo.*35

Questo spazio raccoglie tutto il possibile il cui principio ¢ in colui che
agisce, quella sfera di eventi ove 'vomo ¢ la causa [anthropon einai arche ton
praxeon, 1112 b 31 sqq]. E in questa sfera, in cui lorigine di un evento
coincide con un sapere, che ha luogo la legge:* si castigano infatti e si
puniscono precisamente le azioni in nostro potere.

»Quanto invece non si compie per nostra opera non ¢ volontario; nessuno ci
incoraggia a compierlo, ritenendo che ¢ inutile persuadere qualcuno a non aver
caldo, o a non aver dolore, 0 a non aver fame o a non provare qualunque altra
sensazione di questo tipo; non arriveremmo infatti a provarle di meno®.3’

E interessante notare sin d’ora come la possibilita della legge sia definita da
una relazione precisa tra sapere ed azione.

4.

Le semplici e contenute note aristoteliche non sarebbero sufficienti a chia-
rire il luogo citato del Contra Averroistas, né il ruolo che esso, come tutta la
tradizione speculativa patristica e latina riconosce alla nozione di eph’hemin.
La storia segreta di questo concetto numera una serie indefinita di traman-
damenti, di cui solo alcune articolazioni sembrano essere ricostruibili; ris-
pondendo ad esigenze via via diverse, pur nella continuita dell’identita
nominale, esso ha subito impercettibili mutamenti sino a divenire luogo
privilegiato di quell’esperimento sulla propria potenza di vita che Tommaso
chiamava morale.

E con Epitteto che la nozione di eph’hemin si costituisce definitivamente
come concetto basilare di una morale. Compito della filosofia diviene ora
'individuazione di una precisa regione dell’ente, che possa dirsi in qualche
modo in nostro potere; essa ¢ e coincide senza resto con questo Stesso
gesto.

3 Ibid., 1112b 31 ss.

36 Ibid., 1113b 23. Questo restera un luogo comune in tutta la letteratura filosofica
antica. Cfr. tra gli altri CICERONE: De fato, XVII, 40; AGOSTINO: De civitate Dei, V, IX:
WQuod s5i ita est nibil est in nostra potestate, nullumaqne est arbitrium voluntatis; quod si con-
cedemus, inquit, omnis humana vita suvertitur, frustra leges datur, frustra objurgationes, landes,
vituperationes, exhortationes, adhibentur, neque ulla iustitia bonis praemia et malis supplicia consti-
tuta sunt.

37 Tommaso rimproverava appunto che qualora si negasse lo i# nobis non sarebbe
necessario alcuna deliberazione e la promulgazione di qualsiasi legge verrebbe a farsi
inutile (,,mon enim esset necesse consiliari nec leges fere”); cfr. anche NEMESIO D’EMESA: De
natura Hominis. Tr. latina di Burgundio da Pisa. Ed. G VERBEKE e ].R. MONCLIO.
Leiden 1975, cap. XXXVIIIL, p. 144: ,amplius si nullius est principium gestionis homo ex
superfluo habet consiliari [...] Ad quid enim uteretur consilio nullius existens dominus gestionis?
Optiumum autem antem et pretiosissimum eorum omninm quae sunt in homine superfluum enunciare
quam maxime inconveniens utigque erit.*



346 ,LDestruit totam scientiam motralem®

,»Delle cose che sono, cosi Epitteto lascia esordire il suo Manuale, alcune sono
in nostro potere [eph’hemin] altre non in nostro potere [ouk eph’hemin]. Sono in
nostro potere il pensiero, il desiderio, I’appetito, Iinclinazione e in una parola
cid6 che ¢ nostra opera [emetera ergal. Non sono in nostro potere il corpo, il
possesso [ktesis], gli onori, I'autorita e, in una parola quanto non € nostra
opera [ouk emetera ergal.“3®

Il breve esordio del manuale abbrevia in un unico tratto I'intera dottrina
etica di Epitteto.?® Ogni etica ¢ teoria della sovranita; essa non ne ha da
dimostrare I’esistenza, la presuppone. La nozione di eph’hemin permette fare
oggetto di sapere e di isolare in forma pensabile e conoscibile la vita stessa
del soggetto come realta di questa sovranita. Essa consente al tempo stesso
di coglierne la natura come attualita di una potenza, e fa dell’etica un eser-
cizio di ricognizione di questa stessa potenza, della sua forma e del suo
limite. E nella regione di sovranita, che essa fonda e delimita, che una serie
di miti ed immagini relativi all’'uvomo ed alla sua esistenza acquistano senso
ed efficacia: ¢ solo perché esiste una regione dell’essere definita da questa
sovranita, uno spazio dell’accadere che questa nozione permette per la prima
volta di contemplare ed isolare in realta consistente e conoscibile, che
diviene possibile quella disciplina del pensiero per la quale si assegna ne/
pensiero un compito al vivente, sia esso la semplice vita vegetativa, sia esso
il solo studio, sia esso I'assenza di ogni compito. Il pensiero rende possibile
la definizione della sovranita di un soggetto e lo stesso esercizio del pensiero
coincidera con 'esercizio attivo di questa sovranita.

Accanto al Manuale di Epitteto, il De Fato di Alessandro di Afrodisia,*
testo tradotto nel tredicesimo secolo da Guglielmo de Moerbeke,* costi-
tuisce un ulteriore importante tappa della storia del concetto; in esso la
nozione di eph’hemin arriva a costituire quanto attraverso nomi diversi (/be-
rum arbitrium, liberta, soggetto) sembra aver accompagnato per lungo tempo
la riflessione etica e politica. L’importanza di quest’opera sta nel fatto che ¢
in essa che per la prima volta si definisce con maggior precisione quale
esperienza e quale immagine del pensiero esso debba necessariamente pre-
suppotre e nell’aver mostrato, quali segreti legami stringono l’etica con la
dottrina del pensiero e dell’intelletto. Storicamente decisivo inoltre ¢ il fatto
che quest’opera costituira il brogliaccio per numerose enciclopedie greco-
cristiane di cui il medioevo fara largo impiego: Nemesio d’Emesa*? (il cui De

38 EPITTETO: Enchiridion, I. Ed. Schenkl. Leipzig 1916.

39 A proposito della dottrina etica di Epitteto cfr. il volume di BONHOFFER, A.:
Die Ethik des Stoikers Epiktet. Stuttgart 1894.

40 1] testo greco del trattato & stato edito da P. Thillet; cfr. ALESSANDRO DI
AFRODISIA: Traité du destin. Ed. par P. THILLET. Paris 1984.

#1 Cfr. ALESSANDRO DI AFRODISIA: De fato ad imperatores. Tr. latina di Guglielmo
di Moerbeke. Ed. par P. THILLET. Paris 1963.

42 Cfr. NEMESIO D’EMESA: De natura Hominis. Tt. latina di Burgundio da Pisa. Ed.
G VERBEKE e J.R. MONCLIO. Leiden, 1975.



,,Destruit totam scientiam moralem® 347

natura hominis il medioevo attribuiva a Gregorio Nisseno) e Damasceno*
riprenderanno quasi letteralmente le argomentazioni di Alessandro; e quanto
il greco chiamava eph’hemin diverra in latino liberum arbitrium. B proprio da
queste due opere che la dottrina dell” ep/’hemin arrivera al mondo medievale;
nelle obiezioni fatte ad Averroe, Tommaso non fara che mobilitare argo-
menti di una tradizione piu antica.*

Alessandro inizia col distinguere gli eventi ed i fenomeni secondo il
modo in cui essi si generano. Per farlo egli separa gli eventi che si generano

in virtu della natura, da quelli che sono prodotti dal sapere e dal discorso
(logos):*

tra tutti gli eventi Aristotele fece la differenza tra quelli che si generano in
vista di qualcosa, avendo cio che li produce un qualche scopo o fine da
realizzare, e quelli che invece non ne hanno. [...] Delle cose che hanno
rapporto a qualche cosa [fon de epi ti ten anaphoram echonton] e che si generano in
vista di qualcosa gli uni sono prodotti dalla natura, gli altri dalla ragione [£ata
ton logon).46

Una nuova specie di eventi, quelli prodotti secondo il discorso o ragione,
che la filosofia — specie quella di ispirazione stoica — aveva preteso di assi-
milare agli eventi naturali deve invece esserne separata:

,»o1 produce secondo la ragione quanto si genera da agenti che ragionano
sull’evento e dispongono sul modo in cui esso si genera. Cosi sorgono tutte le

43 11 testo del Damasceno é edito in: MIGNE, Patristica Graeca, vol. XCIV. La
traduzione latina di Roberto Grossatesta della prima parte (De dialectica) € stata riedita
in questo secolo ad opera di O. A. COLLIGAN, New York, 1953; quella del De fide
ortodoxa da E. M. BUYTAERT. Louvain 1955.

4 Si potrebbero produrre una lunga serie di comparazioni sinottiche dei luoghi in
Tommaso, in Alessandro, in Damasceno ed in Nemesio. Per non appesantire pero il
testo ci limitiremo a segnalare le pit evidenti somiglianze nelle note.

45 Tradurremo /ogos indifferentemente con discorso, sapere o ragione, visto che la
voce greca postula implicitamente un rapporto di equivalenza che la lingua italiana non
rispetta. Tutti i testi medievali, anche in forza della dottrina boeziana della triplice
oratio, in forza della quale si distinguevano come differenze interne ad un’unica realta
oratio scripta, oratio prolata e oratio concepta (PL 64, 497 A) continuano a postulare nel ter-
mine ratio questa stessa equivalenza. E solo in testi decisamente piu tardi che il termine
ratio sembra implicare una facolta distinta dal discorso e comincia a delinearsi quella
frattura tra ragione e discorso cosi caratteristica per buona parte del pensiero mo-
derno. Segno ne ¢, ad esempio, che i Commentarii Collegit Conimbricensis al De anima
aristotelico si interroghino wtrum ne per intellectionem verbum producatur an nom, se cioé per
quamlibet intellectionem gignitur verbum. Cfr le interessantissime pagine in: Commentari
Collegi Conimbricenis Societatis lesu in tres libros de Anima Aristotelis Stagiritae. Venetiis
1606, p. 567 ss. E solo allorché il problema della lingua sara separabile, distinguibile
dal problema del pensiero che qualcosa come una linguistica — una scienza della lingua
e del dire in quanto tale, separata dalla scienza del pensare — diviene anche solo
possibile.

4 ALESSANDRO DI AFRODISIA: Traité du destin, op. cit., p. 6, lin. 11 sgg.



348 ,Destruit totam scientiam moralem®

opere delle arti [technai] e cio che si genera per scelta [kata proairesin]; essi
differiscono dalle cose che si producono secondo natura poiché queste ultime
hanno in se stesse il principio e la causa della propria generazione, la natura
appunto, e si generano secondo un certo ordine. La natura che le produce
inoltre non fa uso di un ragionamento [o# Jogismo kromenes] su di essi, come
avviene nel caso delle arti. Le cose che invece si generano per arte o decisione
hanno fuori di esse il principio del movimento e la causa produttrice e non in
se stesse; la loro generazione inoltre avviene in virta di un ragionamento
[/ogismos] del produttore.“47

Gli eventi che si producono mediante il sapere sono quelli di cui la decisione
[proairesis| ¢ sovrana [kuria], le cose di cui ci sembra essere padroni [£urioz] di
agire e non agire. Si tratta in altre parole di quelle azioni ,,che noi siamo padroni
di fare e di non fare senga seguire qualche altra caunsa sussistente all'esterno, né cedendo a
quelle a cui esse conducono™:*® esse definiscono cio che € in nostro potere,
P'ambito di cio che ¢ eph’hemin.

»Attraverso questa facolta v’eé qualcosa in nostro potere, perché noi siamo
signori dei nostri atti che si generano cosi, senza che vi sia causa esterna.
Percio il generabile che si genera in questo modo si produce senza causa
[anaitios], avendo in noi la sua causa®. [32, 26 ss.]

L’eph’hemin e la decisione vengono definiti come 'opera propria dell’'uomo
[ton idion ergon ton anthropon], e 'opera umana non ¢ piu una delle infinite
opere della natura ma cio che vi si oppone anzitutto secondo la modalita
della sua genesi, del suo accadere. Nei paragrafi che Nemesio d’Emesa e
Damasceno avevano dedicato alla chiarificazione della natura dell’eph’hemin,
questa separazione riluce in tutta la sua evidenza. Si legge infatti nel De fide
orthodoxa: ,,Di tutti gli eventi, dicono esser causa o dio, o la necessita, o il
fato o la natura, o la fortuna o il caso.” Damasceno si chiede quindi quale sia
I'opera di ciascuno:

»L’opera di dio ¢ la sostanza e la provvidenza, quella della necessita il
movimento di cio che permane nella stessa maniera, quella del fato I'esser
condotto a perfezione da sé di cio che accade per necessita — anche il fato ¢
infatti opera della necessita. Opere della natura sono la genesi, I’accresci-
mento, la corruzione. Opere della fortuna sono invece il raro e I'inatteso. [...]
Opere del caso sono i fatti che accadono ad enti privi di vita o agli enti privi di
discorso fuori da natura o arte. Cosi dicono questi. A cosa dunque assegne-
ranno cio che diviene per mezzo dell'uomo se 'uvomo non ¢ causa e principio
dell’azioner*

V’¢ dunque un’opera che contraddistingue 'nvomo da qualsiasi altro ente,
consistente in un modo d’essere, in una modalita dell’accadere distinta da
quelle enumerate; questa opera ¢ quanto il greco chiama praxis. Prassi ¢
quella sfera di eventi che ha 'uvomo per causa. E impossibile, continua

47 Ibid., p. 7, lin. 5-17.
48 Tbid., pag. 24, lin. 13-16.



,Destruit totam scientiam moralem* 349

Damasceno, ascrivere a Dio questo tipo di eventi, perché ¢ illecito
ascrivergli azioni brutte ed ingiuste; d’altra parte ¢ impossibile considerarle
opera di necessita o del fato ed altrettanto impossibile ¢ ascrivere questi
eventi alla natura, poiché le opere della natura sono gli animali e le piante.
,Resta dunque che 'nomo che agisce e produce sia il principio delle proprie
azioni e sia padrone di sé [antoexousion|“.*° La prassi costituirebbe il luogo di
una cesura fra 'umano ed il naturale; per questo I'essere della prassi va
accortamente distinto dall’essere di cio che accade secondo natura. La vita
umana costituisce ora una sfera separata, esiliata dalla natura.

V’¢ un ulteriore importante principio che questi trattati sembrano pre-
supporre senza enunciare esplicitamente. ,,L.'uomo ¢ principio e causa delle
azioni generatesi per opera sua e 'essere dell’'uvomo coincide con il fatto di
possedere in se stesso il principio dell’agire, proprio come I’essere della sfera
coincide con il muoversi scivolando verso il basso.“> L’'uomo non ¢ piu
descritto come un ente tra gli enti ma innanzitutto colto come la forma o la
possibilita di un particolare modo dell’accadere di ci6o che ¢; la nuova
antropologia non si preoccupera di descrivere le potenze, le serie di attivita
rintracciabili in una vita umana, né si attardera in una fenomenologia dei
movimenti che rendono possibile il dispiegarsi di questa tipo di vita. Essa
piuttosto fa coincidere 'vomo con un determinato modo in cui le cose
accadono, prescindendo dalla specie di cid che accade: piuttosto che con un
determinato contenuto 'vomo coincide con una determinata forma dell’
accadere, quello di cio che si genera mediante sapere o ragione. Secondo
Alessandro, gli eventi generatisi mediante il sapere [kata logon ginomenal, si
caratterizzano per il fatto che ,,cio che /i produce ha anche il potere di non produrli
[Zon me poiein exousial”. Essi ,sembrano cioé prodursi secondo [larte e non per
necessita“. Gli artisti, 1 tecnici, ,producono infatti ciascuna di esse in quanto hanno
anche una eguale facolta di non produrle [hos kai ton me poiein anta lten isen echontes
exousian)“.5! Alessandro abbozza qui una teoria di cid che a partire dalla
traduzione latina di Boezio delle opere logiche di Aristotele ’Occidente
imparera a chiamare contingentia, cio che ha la possibilita di poter non
accadere [kai to endechesthai me genesthai choran echei]. Non ¢ possibile rico-
noscere 'uvomo dalla specie degli determinati eventi, ma dal modo parti-
colare in cui gli eventi accadono.*?

4 DAMASCENO: De fide orthodoxa, 11, XXV.

0 ALESSANDRO DI AFRODISIA: Traité du destin, op. cit., p. 32.

31 Tbid., pag. 8, lin. 11-14

2 Questo spostamento per cui 'umano coincide con una determinata modalita del
reale si esprimera nel principio secondo il quale ,nullam esse in rebus libertatis contin-

gentiam ad quas non concurrit homo™: cfr. ALESSANDRO ACHILLINI: De intelligentiis. In: ID.:
Opera Omnia. Venetiis: Apud Hieronymum Scotum 1545, fol. 5, col 1.



350 ,,Destruit totam scientiam motralem*®

5.

Per prassi si intende dunque una specie dell’accadere. Essa definisce un
evento attraverso due elementi: un sapere ed una modalita particolare, irri-
ducibile all’equilibrio di potenza ed atto o di possibilita e realta che la natura
sembra produrre. Nell’agire le cose sembrano accadere secondo una terza
modalita, differente rispetto a quella della possibilita e quella della necessita.
L’eph’hemin sara dunque la facolta che permette di articolare I'essere secondo
questa specifica modalita e la prassi diviene il luogo della sua esperienza. E
importante riconoscere come, a differenza della frattura tra ’agire ed il pro-
durre su cui si fondava l’etica aristotelica,> qui sono proprio gli oggetti delle
arti, gli oggetti derivanti cioé da una poesis ad essere addotti quali esempio di
eventi della sfera pratica. La relazione che Iaristotelismo antico riconosceva
sussistere tra il produttore ed il suo prodotto viene ora proiettata su quella
che c¢’¢ tra chi agisce e I'azione stessa; cio permette di riconoscere anche
nella prassi quella assoluta sovranita che definisce il rapporto tra produttore
e prodotto. E la coincidenza tra soggetto ed oggetto della produzione regis-
trabile in ogni prassi fa si che il modo d’essere del produttore (potere sov-
rano su di sé) e quello del prodotto (contingenza), arrivino a coincidere.
L’etica, in quanto scienza della prassi, si trasforma ora in teoria della
sovranita.

La dottrina della sovranita, per cui una potenza di qualcosa ¢é, per il
medesimo rispetto pet cui ¢ tale, anche potenza di non [adunamial>* &
elaborata da Alessandro a partire dalle riflessioni di Aristotele nel decimo
libro della Metafisica. In esso, distinguendo le potenze che partecipano del
sapere e del discorso e quelle che invece non ne partecipano, Aristotele
aveva descritto le prime nei termini di potenze capaci di produrre qualcosa
ed il suo contrario in virtn del medesimo principio. E il sapere a rendere
possibile questa sovranita, perché

»il sapere € una specie di discorso ed il discorso stesso mostra la cosa e la sua
sottrazione anche se non nello stesso modo: il discorso riguarda cioé entrambi
i contrari, ma in misura maggiore il soggetto e non la sua negazione.[...] E con

53 ARISTOTELE: Eth. Nicom., 1140b 16, e soprattutto 1140 a 2 sqq: ,,La produzione
¢ differente dall’azione e la ragione che concerne I'agire é diverso dalla ragione che
concerne il produrre. Né I'una ¢ parte dell’altra, perche ’azione non é produzione né la
produzione & I’azione.”

> ARISTOTELE: Metaph., 1046a 30-31. W. Jaeger nell’edizione Oxford corregge il
testo emendando il nominativo adunamia, testimoniato tra 1’altro dal ms. Laurentianus
87, in dativo. Gia Heidegger, in un importantissimo commento al libro X della Meta-
fisica, aveva tuttavia mostrato 'inopportunita di un simile intervento: HEIDEGGER,
M.: Aristoteles, Metaphysik X 1-3. Vom Wesen und Wirklichkeit der Kraft. GSA Bd. 33.
Frankfurt am Main 1990.

33 ARISTOTELE: Metaph., 1046 b 1-2.



wDestruit totam scientiam moralem* 351

la negazione e attraverso la privazione che il discorso mostra anche il
contrario®,36

Proprio perché il discorso € capace di mostrare assieme la cosa ed il suo
contrario, ogni sapere ¢ I’esperienza simultanea di una potenza duplice ed
indifferente ai contrari: la potenza che ne partecipa sara percio sempre capa-
ce di produrre qualcosa ed il suo contrario secondo il medesimo principio.>’
E poiché il discorso ¢ facolta di un soggetto individuo, questi potra esser
causa di entrambi i contrari mediante un medesimo principio. E solo per
questo che il soggetto partecipe di sapere (di una dynamis kata logon) ¢ capace
assieme di fare qualcosa ed il contrario di cio di cui ha potenza di fare. Ogni
potenza partecipe di sapere definisce altresi la contingenza dell’oggetto cui
essa si riferiva: un oggetto la cui genesi ¢ rimesso ad una potenza partecipe
di discorso puo essere e non essere proprio perché la sua causa puo indif-
ferentemente entrambe le possibilita. In questo senso la dottrina aristotelica
permette di articolare un evento sotto la specie dell’inerenza ad un soggetto
— il sapere o il soggetto individuo di cui il sapere ¢ affezione, separato secon-
do T’essere dall’evento causato — e dunque di ricondurre ogni volta la sua
contingenza alla sovranita del suo produttore. La possibilita dell’oggetto di
generarsi € assieme non generarsi viene a coincidere con una potenza intesa
nei termini di un attributo del soggetto che ¢ causa della sua produzione.
Alessandro non si limita tuttavia ad assumere la dottrina della sovranita
cosi come essa era stata elaborata da Aristotele. La sovranita che egli rico-
nosce rappresentare un elemento costitutivo della prassi non ¢ infatti una
semplice potesta [exousia] del soggetto su cio che ¢ altro da sé, ma la potenza

36 ARISTOTELE: Metaph., 1046b 7 sgg. Cfr. le interessantissime annotazione di A.
NIFO su questo punto nel suo Dilucidarium Metaphysicarum Disputationum in Aristotelis
XTIV libros divinae philosophiae. Venetiis: Apud Hieronymum Scotum 1554, Disput. II,
liber IX, f. 105v: ,Secundo debes scire quod potentiarum activarum aliae sunt rationales, quae
graece in textu logicae dicutnur aliae irrationales, quae alogicae noncupantur. Dictae vero sunt ratio-
nales quae non deducuntur ad actum nisi ratione ac discursum electivo, illae irrationales quia dedun-
cuntr ad actum non discursu ac ratione sed sola propinquitate passi, et omnibus requisitis ad actio-
nem stantibus. Ex his sequitur primo quod potentia effetrix dei et intelletuum separatorum non dici-
tur rationalis. Patet quia non deducitur ad actum per rationem et discursum sive deliberatione atque
electione eo guia intelelctus divinus non discurrit nec praedeliberat secundum phantasmata. Dicitur
antem irrationalis per negationem quia deducitur ad actum sine discursu.[...] debes scire Aristo-
telem per potentiam rationalem intellexcisse intellectum et non quamvis, sed rationalem, boc est dis-
cursivum, qualis est humanus intellectus enim divinus non est rationalis; esset enim coelum animal
rationale, nisi quis pro rationale intelligit id quod est ratio per essentiam. Amplius discurreret deus
vel coelum. Per irrationalem vero intellexit potentiam non discursivam, sub qua cadit intellectus
divinus et natura: natura enim non discurret in elicendo actum nec divinus intellectus in movendo.“

711 pid geniale degli averroisti rinascimentali, Alessandro Achillini, spieghera che
cio ¢ possibile perché | homo potest affimativam vel negativam concludere, et consequenter ad
utramque partem possibilis est assensus”. In: ALESSANDRO ACHILLINL: De intelligentiis, fol.
5, col. 2. Venetiis: Apud Hieronymum Scotum 1545. Piu avanti aggiungera che ,es?
autem libertas principaliter in ratiocinio apto indifferenter declinare ad affirmativum vel negativum
secundum quod sibi occurrit ratio magis ad unum quam alterum™.



352 ,Destruit totam scientiam moralem*

riconosciuta ad un soggetto di disporre su se stesso, una sovranita rivolta a
se stesso [fo autexousion], una peculiare articolazione della potenza per cui il
soggetto arriva a potere se stesso ed il proprio stesso potere. L’eph’hemin de-
signera dunque non piu un duplice potere (il potere dei contrari di ogni po-
tenza che partecipa di ragione e di sapere secondo Atistotele) ma un potere
rivolto a se stesso, descrivera la costituzione della potenza stessa come un
sé, come qualcosa cioé che differenzia da sé qualcosa cui tuttavia si riferisce,
come recita un celebre adagio hegeliano. In questo senso dunque la potenza
¢ assieme soggetto e oggetto di sé: non solo essa ¢ cio che causa qualcosa in
altro da sé,°® ma ¢ anche cio su cui essa agisce, ¢ oggetto del suo stesso pote-
re. E per questo che la sovranita di cui parla Alessandro non ¢é la potenza di
fare qualcosa ed il suo contrario (di causare cioé salute e malattia), ma di fare
e assieme #on fare cio di cui si ha potenza di fare: ¢ appunto il potere stesso
a divenire oggetto della potenza. In forza di questa identita del soggetto e
dell’oggetto del potere, per un corto circuito 'esperienza del mancare della
possibilita di essere (la contingenza) viene immediatamente rovesciato nell’
esperienza di una potenza, di cio che produce possibilita.

6.

Questa correzione della dottrina aristotelica € importante per almeno due
rispetti. Nella dottrina della sovranita infatti ¢ la realta stessa del pensiero a
mutare e l’etica (intesa almeno nei termini in cui Tommaso ne parlava) arriva
a coincidere con una dottrina circa la natura del pensiero che ¢ necessario
ora prendere in esame. Innanzitutto ¢ proprio la facolta del sapere (la ragio-
ne, l'intelletto) il solo medio in cui la sovranita diviene possibile: ¢ solo
perché partecipe di sapere che una potenza ¢ capace di attuarsi secondo
questa peculiare forma di articolazione di sé. Il sapere permette di articolare
un evento sotto la specie dell’inerenza ad un soggetto separato secondo il
semplice divenire che ne dispone sovranamente; per questo il fatto di pen-
sare e di essere razionale coincide perfettamence con la facolta dell’eph’bemin.
Nella dottrina della sovranita il pensiero definisce esclusivamente la sfera
della potestas agendi: ,,/essere del pensiero, scrive Alessandro, mon ¢ null’altro che
quello d'essere il principio dell’azione [30]. Nel pensiero il vivente guadagna non
un’ulteriore facolta, o una conoscenza superiore ai saperi ed alle immagini
prodotte mediante 'esperienza, ma arriva a fare della propria possibilita di
agire I'oggetto della sua stessa potenza. Il pensiero ¢ in qualche modo una
potenza che ha per oggetto altre potenze e non una perfezione particolare e
distinta da esse. Esso ¢ cio che fa si che tutte le potenze sono rimesse ad un
soggetto attuale prima di esse e capace di disporre sovranamente sulla loro
stessa attualita: pensare significa fare esperienza della propria sovranita.” In -

38 ARISTOTELE: Metaph., D, 12, 1019 a 15-16.

3 Cfr. THOMAS DE AQUINO: S.Th., I q. 83, a. I: ,,Ad tertium dicendum quod libernm
arbitrium est causa sui motus: quia homo per liberum arbitrium seipsum movet ad agendum. Non



,,Destruit totam scientiam moralem® 353

quanto pathos, affezione di una vita umana esso non misura tanto una
potenza peculiare di vita ma il luogo metafisico per cui un ente riesce a
anticipare ciascuna delle proprie potenze, a divenire sovrano su di esse,
tanto che tutte le potenze dell’anima si riducono a strumenti del soggetto
sovrano.® La sovranita che si immagina sussista tra il soggetto (in quanto
pensante e partecipe di sapere e di discorso) e la propria potenza esiste solo
in virtu di una piega piu sottile: se la razionalita coincide perfettamente con
Veph’hemin, 1l soggetto € sovrano su di sé solo perché ¢ sovrano sulle proprie
rappresentazioni, sui propri saperi, sul proprio pensiero. Scrive Alessandro:

»lutti concordano nell’affermare che degli altri animali 'uvomo ha per natura
questo in piu, che non similmente a quelli segue le immaginazioni, ma ha
ricevuto da essa un giudice [£riten] delle rappresentazioni che gli capitano, per
scegliere tra di esse: il discorso.“ (22, 2 ss)

Se dopo un esame esse si mostrano essere come sono apparse all’inizio da
assentimento alla rappresentazione. Poter pensare significa poter distrarsi da
quanto si immagina:

»In effetti, scrive Alessandro, lo eph’hemin non consiste, presentatasi una
fantasia, nell’abbandonarsi alla fantasia e nel tendere a cio6 che appare, [...]
Ueph’hemin si ha quando cio che avviene, avviene in conformita dell’assenso
secondo ragione e giudizio.“

Infatti

»E proprio dell’'uomo [...] 'essere capace di discorso, I'avere in sé il discorso
come giudice delle immagini in cui si imbatte e in generale di cio che deve fare
o no. Percio mentre gli altri animali cedono alle sole immagini e hanno queste
come cause degli assensi e delle tendenze per le azioni, 'uomo ha invece il dis-
corso come giudice sulle immagini relative a cio che deve compiere.“ (30,7 ss).

Nonostante il De fato sia diretto contro le dottrine stoiche, Alessandro qui ne
assume, pur con decisive riserve una delle piu originali dottrine. Secondo
questa dottrina, cosi come la riporta Origene,’ in alcuni animali il desiderio
ed il movimento € suscitato da una qualche forma di sapere, ma si tratta di
un sapere preordinato dalla natura: in un ragno ad esempio sorge il sapere
che permette di tessere una tela [phantasia tou huphainein] e a questo sapere
segue il desiderio e l'attivita del tessere. Allo stesso modo ’ape non puo che
seguire 'immagine della produzione della cera. Gia Aristotele aveva pensato
una simile relazione tra 'immaginazione ed il movimento, ma non limitata ai
soli animali. Nel De motu animalium egli scrive infatti che i viventi si

tamen hoc est de necessitate libertatis quod sit prima causa sui id quod liberum est: sicut nec ad hoc
quod aliquid sit cansa alterius requiritur quod sit prima causa eius.“
60 Cfr. Contra averroistas, cit.. ,,Manifestum est autem, quod intellectus est id quod est
principale in homine et quod utitur omnibus potentiis anime et membris corporis tamquam organis.*
61 ORIGENE: De principiis, I11. In: VON ARNIM, ].: Stoicorum Veterum Fragmenta, 111
n. 988. Leipzig 1905, p. 287.



354 ,,Destruit totam scientiam moralem®

muovono e sono mossi; e cio che in tutti 1 viventi causa il movimento é il
pensiero ed il desiderio:

,»Ad esempio quando qualcuno pensa che ogni uomo riesce a camminare e che
egli stesso € un uomo immediatamente [e#sheos] cammina; oppure se pensa che
nessun uomo deve camminare ed egli ¢ un uomo, immediatamente [exthus]
rimane fermo. Ed entrambe queste cose le fa se nulla glielo impedisce. Pensa:
»Devo fare qualcosa di buono; la casa € qualcosa di buono®. E allora, imme-
diatamente, senza alcuna soluzione di continuita, costruisce una casa. Oppure
pensa: ,,Ho bisogno di un riparo; un manto ¢ un riparo. Ho bisogno di un
manto. Cio di cui ho bisogno, devo costruirlo; ho bisogno di un manto. Devo
costruire un manto“. E la conclusione ,bisogna costruire un manto“ ¢ una
prassi.“62

La cosiddetta prassi non segnava in nessun modo una sovranita del vivente
su di sé, ma I'ambito ove il pensiero prende ad oggetto i movimenti del
soggetto pensante e li determina. Cosi il concetto di intelletto pratico (nous
praktikos) non esprimeva la realta dell’intellezione concepita ed articolata nei
termini propria alla prassi, ma solo quell’intellezione che ha per oggetto il
movimento del vivente e le sue azioni.

A differenza di Aristotele, Origene ed Alessandro contemplano nell’
uomo una differente articolazione di sapere e movimento. L’assenso costi-
tuisce qui cio che permette di spezzare il legame indissolubile di immagina-
zione e movimento e quanto permette di rintracciare, dietro il movimento
delle immagini, un altro soggetto attuale prima dell’attualita di queste e pat-
tecipe di un sapere circa queste stesse immagini o pensieri, in base al quale ¢
capace di giudicarle. Si assiste in altre parole ad un rovesciamento: non ¢ che
il sapere abbia per oggetto le azioni ma il sapere stesso ed il pensiero di-
vengono un’azione, il sapere stesso ed il pensare vengono articolato nei
termini che avevamo visto essere propri dell’agire. Pensare significa sempre
agire nel pensiero, fare esperienza cio¢ nel pensiero della propria sovranita

»Dire che coloro che hanno deliberato danno il loro assenso a cio che appare
e che per conseguenza seguono le immagini nella stessa maniera che gli ani-
mali non ¢ vero: perché non tutto cio che appare ¢ un’immagine. Un’immagine
semplice e senza discorso viene da quello che accade all’esterno, modellato
sulle operazioni dei sensi, e per questo cio ha piu forza negli animali privi di
discorso [...]. Colui invece che attraverso il sillogismo effettuato da lui stesso
nella decisione dona assenso ¢ egli stesso causa del proprio assentimento attra-

verso se stesso.“ (34, 4-15).63

62 De motu animalium, 701 a 13-20.

63 Non a caso Averroé nega recisamente la possibilita di pensare liberti nell’
assenso. Cfr. AVERROE: Kitdb fasl al-Magal (tr. it., Milano 1999, p. 79): ,,E invero il
prestare assenso a una conclusione cui si ¢ pervenuti attraverso una dimostrazione che
si ¢ radicata nell’anima ¢ questione d’obbligo e non di libera scelta. Cio¢ non ¢ nella
nostra facolta rifiutare o accordare tale assenso allo stesso modo in cui & nostra facolta



,Destruit totam scientiam moralem® 355

La potenza di immaginare e di sapere si articola nei termini di una sovranita
di un sapere anteriore al pensiero ed al sapere che essa stessa produce. L'uo-
mo ¢ dunque principio e causa delle azioni compiute attraverso di lui solo
perché diviene sovrano sulle proprie immagini. Il pensiero ¢ quanto permet-
te di sospendere, disinibire il potere delle immagini, spezzare il loro imme-
diato legame col desiderio, annullare la loro sovranita sui movimenti del
vivente. La sovranita del soggetto sulle proprie azioni non consiste nell’agire
sovranamente, ma nella liberta del giudizio. La liberta, la sovranita diviene
un’affezione interna al giudizio, ¢ la relazione che il giudizio ha su di sé.*
Che la liberta (la facolta di disporre sovranamente di sé) divenga affe-
zione della stessa facolta di sapere o ragione ¢ un’importante rivoluzione ris-
petto alla tradizione antica, per la quale essa riguardava non tanto il sapere o
il pensare ma il semplice agire, il soggetto cio¢ non in quanto capace di sape-
re o pensare, ma di muoversi ed agire.% E dunque la sfera che definisce la
consistenza e la realta del politico a mutare. Ne ¢ prova il fatto che la legge
non ¢ piu affezione o modo d’essere del cosmo, ordine oggettivo delle cose
ma esprime un fatto (soggettivo) della ragione. E per questo che, nelle ques-
tioni dedicate alla legge della Summa Theologiae, Tommaso si chiede se la lex
sia una potenza, un abito o un atto della ragione.® La legge € un dettato del-
la ragione (guoddam dictamen rationis),” qualcosa che la ragione trova (se uma-
na) o produce (se divina). La novita di questa prospettiva sta in primo luogo
nel considerare la legge nei termini di una una dynamis, di una facolta, di
una potenza — umana o divina che sia. In secondo luogo la facolta della leg-
ge ¢ quella medesima facolta o potenza ,attraverso cui il vivente pensa o
ragiona®, come aveva scritto Aristotele. La ragione stessa dunque viene ad

decidere di stare in piedi o di sedersi“. E ne deriva I'impossibilita di applicare e di usa-
re nella scienza la nozione di responsabilita.

64 Cfr. THOMAS: S.Th., cit., ,,Homo est liberi arbitri [...] Ad cuius evidenciam conside-
randum est quod quaedam agunt absque iudicio; sicut lapis movetur deorsum; et similiter omnia
cogitatione carentia. Quaedam autem agunt iudicio sed non libero; sicut animalia bruta. Iudicat
enim ovis videns lupum eum esse fugiendum naturali indicio et non liber; quia non ex collatione sed
ex naturali istinctu hoc iudicat. Et simile est de quolibet iudicio brutorum animalinm. Sed homo
agit libero indicio: quia per vim cognoscitivam indicat aliquid esse fugiendum vel prosequendum. Sed
quta iudicium istud non est de naturali instinctu in particolari operabili, sed ex collatione quadam
rationis: ideo agit libero iudicio potens in diversa ferri. Ratio enim circa contingentia habet viam ad
opposita; ut patet in dialecticis syllogismis. [...] Et pro tanto necesse est quod homo sit liberi
arbitrii ex hoc ipso quod rationalis est.

5 Cfr. ARENDT, H.: What is freedom?. In: ID.: Between past and future. Eight Exercises
in Political Thought. Trad. it. Milano, 19992, pp. 193-227.

66 S Th., II-1, q- 90 a. 1, ove ci si chiede an fex sit aliguid rationis. Sul problema della
legge in Tommaso d’Aquino, cfr. BASTIT, Michel: Naissance de la loi moderne. La pensée de
la loi de saint Thomas a Suarez. Patis 1990. Premiére partie, e il capitolo dedicato a Tom-
maso d’Aquino in: QUAGLIONI, D.: A une déesse inconnue: la conception prémoderne de la
Jjustice. Paris 2003.

67 Ibid., q. 91, a.3.



356 ,Destruit totam scientiam moralem®

essere concepita come la facolta del comando e del divieto (facultas ad quam
pertinet praecipere et prohibere®®), dell’impero e dell’obbedienza. La legge coin-
cidera d’ora in poi con la facolta di sapere e non sara piu un’affezione pro-
pria delle cose; e il sapere non sara che la facolta che permette all'uvomo di
mantenersi nello spazio vitale tracciato dalla legge.

&

Sono due i tratti principali della dottrina dell’intelletto che la nozione di
eph’hemin formula implicitamente e deve con necessita presupporre. Il pen-
siero designa I’attualita di un soggetto che ¢ sovrano sulle proprie stesse rap-
presentazioni in forza di un sapere su di esse di cui € partecipe. 11 soggetto
dispone di un sapere sulle rappresentazioni (¢ capace infatti di giudicarle)
prima ancora che esse si generino; questo sapere sulle rappresentazioni e sui
pensieri che si generano nel soggetto ¢ attuale prima di questi stessi pensieri
ed indifferentemente da essi (non ne ¢ causato, non ne ¢ deducibile). I
pensieri stessi, le idee divengono azioni (praxeis), nella misura in cui essi non
sono che movimenti rimessi ad un soggetto sovrano che li produce e li
genera nel medio di un sapere su di essi. Questa peculiare noetica sembra
definire le condizioni di possibilita di ogni conversatio civilis perché la possibi-
lita stessa di una legge, di una sfera di obbedienza e di possibile sovranita,
dipende dalla possibilita di concepire 'imputabilita del pensiero ad un sog-
getto sovrano, di poter cioe iscrivere la sua genesi in un sapere sul pensiero
stesso: solo perché conosce una genesi cosciente nel pensiero ¢ riconoscibile
uno spazio di sovranita.

E questo il nucleo noetico della dottrina della sovranita: il soggetto &
sovrano sulle sue azioni solo perché ¢ sovrano sulle proprie idee e sul pro-
prio pensare, perché cio¢ agisce anche nel pensiero. La sovranita etica del
soggetto presuppone ed ¢ resa possibile dalla sua sovranita noetica. In
questo senso ¢ il pensare stesso a farsi prassi, ad esaurire in sé la realta etica
del vivente e rappresentare cosi il fatto etico e politico originario. Il pensare
diviene la forma originaria dell’agire, il luogo cioé ove per definizione deve
darsi la realta di un movimento rimesso ad un soggetto, sovrano su di esso
perché partecipe di un sapere. Se la legge non esprime che la forma dell’agire
e puo sussistere solo la dove sia definito lo spazio di una sovranita pratica, la
legge cristiana trovera nel pensiero, concepito ed articolato come una prassi,
come un agire, lo spazio della propria possibilita. L’obbedienza e la perfe-
zione politica ¢ misurata ora non tanto dalla buona vita (che ne ¢ invece una
futura e lontana conseguenza) ma dalla fede.

Su questo concetto pesa un lungo e spiacevole equivoco. Per una facile
proiezione retrospettiva infatti si tende spesso a ridurre la nozione di fides ad
una semplice istanza di carattere psicologico; si dimentica in questo modo
che nell’Occidente latino essa definisce i contorni di una nozione di immedi-
ato spessore giuridico. Non € un caso se un’opera giuridica come la Summa

%8 Ibid., q. 90, a.1.



,LDestruit totam scientiam moralem® 357

aurea di Enrico Ostiense (per nominare uno dei piu celebri canonisti del
duecento) inizi la propria trattazione sistematica dello Zus canonicum preoccu-
pandosi di definire cosa sia la fede e la pena che consegue per gli infedeli.®? Si
comprendera allora perché una dottrina circa la natura e la realta del pensie-
ro potessero minacciare l'intreccio dei saperi e dei poteri su cui si basava il
progetto politico mediolatino. Se, come ¢ stato detto, ¢ solo nell’istante del
pericolo che ogni cosa svela la propria conoscibilita, I’averroismo rappre-
senta per lo studioso il luogo prezioso ove costringere 'ordine politico me-
dievale a tradire il suo ultimo fondamento. Se una dottrina sulla natura del
pensiero poté acquisire una cosi forte rilevanza politica cio accadde perché
la questione della legge e dell’obbedienza nasconde (almeno nel medioevo
latino) i termini di un quesito innanzitutto gnoseologico. Essa non definisce
primariamente quale sia la dieta, la forma di vita materiale (i gesti, gli usi, gli
oggetti da fruire) che conduce i viventi alla felicita, né si preoccupa di accor-
dare in un’unica volonta la molteplicita disparata dei soggetti. La legge si ca-
ratterizza in primo luogo come un dispositivo gnoseologico: definisce un
sapere (la rivelazione) e la forma della relazione del vivente al vero e ai
saperi. Solo nella misura in cui regola e si innesta sul pensare e sul conoscere
essa prende possesso e domina i corpi. Questo € cio che la teologia con-
templava nella nozione di fides. La legge ed il diritto presuppongono la fede
come il dispositivo che rende possibile 'obbedienza e rende attuale, reale la
dominazione. D’altra parte 'obbedienza che si esprime nella fides non con-
cerne tanto o non primariamente una serie ordinata di azioni da compiere
(come accade in altri ordini politici) ma una forma che la conoscenza deve
poter assumere; non misura né regola la relazione del soggetto all’azione, ai
suoi movimenti, alla sua vita pratica, ma innanzitutto il rapporto del sog-
getto (che agisce nel pensiero) a certi saperi, a certe conoscenze. Sono 1 sa-
peti, le credenze, le opinioni a costituire il medio della sua possibile perfe-
zione. La fede esprime appunto una economia dei saperi, per la quale il sa-
pere stesso deve essere. ,,Magistraliter sic diffinitur fides: est voluntaria certitudo
absentium*’": la fede ¢ una certezza volontaria relativa a cio che ¢ assente. Nell’
involontario ossimoro di certegza volontaria si esprime il paradosso assieme
giuridico e noetico che fonda il mondo mediolatino. Perché una verita, una
conoscenza diventi fede ¢ necessario poter riconoscere dietro la sua genesi
la volonta consapevole di un soggetto. Non solo deve dunque poter esser
possibile dire hic homo intelligit, ma questo uomo deve poter esser stato la causa
attiva della genesi di ogni sua intellezione. Fides non ¢ che I’adesione pura-

69 HENRI DE SUZE (Hostiensis): Summa aurea. Lugduni 1556, f. 5 sq. La definizione
commentata e ripresa da Enrico ¢ di ascendenza agostiniana, ed era stata adottata gia,
tra I’altro, dalla Summa sententiarum attribuita a Ugo di S. Vittore (tract.1, 1, PL 176, 43b
e da Filippo il Cancelliere nella sua Swmma de bono (lib. 2, dist. 3, cap. 2). Il suo intesse
in ogni caso non sta nell’originarieta della definizione ma nel valore giuridico — e non
piu semplicemente speculativo — che essa assume.

70 Ibid.



358 ,,Destruit totam scientiam moralem®

mente arbitraria e sovrana (vo/untaria) di un soggetto ad un sapere: essa espri-
me una precisa forma della genesi del sapere rispetto ad un soggetto, la sua
genesi pratica.”! Se la realta della legge si articola solo nella relazione di un
soggetto alla verita e ai propri pensieri, nello stesso pensare deve essere rico-
noscibile uno spazio di sovranita e dunque di possibile obbedienza.” La no-
vita politica del cristianesimo fu quello di aver fatto dello stesso pensare il
medio di costituzione del piano di assoggettamento e di dominazione, della
relazione del soggetto a dei saperi e al pensiero il luogo di definizione di un
dominio e di un’appartenenza politica: ¢ questa forse la realta di quanto la
teologia chiamava potere spirituale.” Esso definisce un nuovo soggetto poli-

"1 Di qui 'importanza decisiva che acquistd nel cristianesimo primitivo la nozione
di conversione. Nel suo pregevole studio sulle origini del cristianesimo (Conversion) D.
Nock mostra come non vi fosse alcuna originalita dottrinaria del cristianesimo rispetto
alle idee, alle opinioni ed ai saperi comuni della cultura ellenistica. ,,La reale novita del
cristianesimo era rappresentato dal movente che esso fornisce alla retta condotta e dal
ripudio che richiedeva della cattiva condotta passata® (tr. it. Roma/Bari 1974, p. 172).
Il cristianesimo richiedeva cioé¢ che I'acquisizione di certe pratiche (diffuse e niente
affatto originali) e di certi saperi fosse sovrana, che vi fosse un soggetto sovrano
all’origine dell’adesione di pratiche affatto comuni all’intero mondo ellenistico.

72 Anche la filosofia islamica articolava il problema della legge (e del diritto) entro
il problema della conoscenza e dei suoi gradi: ma non si trattava di ricercare nel co-
noscere e nel pensare quella sovranita che rendesse possibile I'adesione volontaria di
un soggetto ad un sapere. La legge deve poter coincidere con la realta della conoscenza
e non con una forma del suo accadere; la legge giuridica (che postula appunto un’ade-
sione simile a quella che il cristianesimo ricercava nella fides) costituisce un grado
minimo o inferiore di conoscenza. Cfr. a questo riguardo i saggi di Leo STRAUSS:
Philosophie und Gesetz. Berlin 1935, ed inoltre Quelgues remarques sur la science politique de
Maimonide e de Farabi. In: Revue des etudes juives. Paris 1936, 100, pp. 1-37.

73 Nel discutere la realta del potere di cui il cristianesimo fu realta e regola di
sviluppo si € sempre confuso e assimilato la sua forma, i suoi dispositivi alla sovranita
regale o a quella amministrativo-territoriale. Il potere perd che la chiesa esercita sui
fedeli non ¢ sempre perfettamente riconducibile a quello che un soggetto (il re) eset-
citerebbe sovranamente su dei sudditi. Si tratta di un potere il cui esercizio e la cui
attualita sono distinti da quello definito dalla sovranita temporale. Era la stessa
teologia del resto a ribadire la netta separazione reale del potere spirituale o ecclesias-
tico da quello regale ed imperiale elaborando la dottrina dei due gladii. Questa dualita
del potere, avvicinata spesso alla dualita delle due sostanze di cui ogni uomo ¢ sintesi &
lontana dall’esser stata definitivamente chiarita. Non si trattava di un medesimo potere
distinto accidentalmente secondo il soggetto che lo deteneva o secondo l'origine da cui
si riteneva provenisse, ma di due poteri incomparabili. Potere spirituale e potere tem-
porale erano in ogni caso poteri irriducibilmente differenti (nelle parole di Egidio
Romano: ,,Hii duo gladii semper fuerunt et sunt res differentes ita quod unus non est alind“, Ae.
ROMANUS: De ecclesiastica potestate, 1, 7. Ed. par SCHOLZ, p. 25). Ed il gladio spirituale
rappresentava appunto la realta di un potere spirituale, un potere cio¢ che si esercitava
spiritualiter. D’altra parte la discussione generatasi non riguardd mai una presunta unita
dei due poteri — non si cerco mai di identificare il gladio spirituale con il gladio tem-
porale; si discusse solo sulla loro relazione reciproca e su quella dei soggetti che li
detenevano. Sul dibattito circa il potere papale cfr. lo studio riassuntivo di MIETHKE,



,,Destruit totam scientiam moralem® 359

tico: il vivente in quanto soggetto sovrano dei propri pensieri. Il vero sog-
getto politico ¢ 'individuo pensante, 'io che sa e che dispone di un sapere
sui propri stessi pensieri, non il soggetto che vive ed agisce. E ora pensando
agendo sovranamente nel pensiero, che si arriva all’obbedienza e dunque alla
perfezione politica. La legge esprime e definisce un modo di articolare la co-
noscenza, e la politica diviene affezione non della vita activa ma dello stesso
bios theoretikos.* Pil precisamente essa ha luogo nello spazio definito dalla
relazione tra il vivente ed il pensiero, tra la vita e la verita. Viceversa ogni sa-
pere sembra produrre e porre una soggettivita suppletiva, ulteriore: ogni ve-
rita diviene simultaneamente posizione e costruzione di uno spazio vuoto
che deve essete occupato da un soggetto. Questo spazio fittizio ed imma-
teriale non ¢ che cio che rimane della lunga trasformazione di un concetto
originariamente giuridico che il mondo cristiano aveva ereditato dalla tecno-
logia politica romana: quello di persona. A partire dalle note cursorie di Boe-
zio la nozione di persona ha rappresentato lo sfondo pii o meno evidente
della riflessione antropologica medievale. Anche nelle opere che ad essa
alludono appena,” I'identita immediata di vita e razionalita che essa sancisce
definisce I'orizzonte di problematizzazione di ogni indagine antropologica.

8.

Il concetto di uomo non ha sempre coinciso perfettamente con quello di
persona. ,,Nell’antichita ci sono stati infatti degli uomini che non erano per-
sone, gli schiavi, mentre il diritto moderno riconosce capacita giuridica (e
dunque lo statuto di persona) ad ogni uomo. Viceversa ci sono ancora oggi
molte persone che non sono uomini: le corporazioni, le fondazioni, gli

J.: De potestate papae. Die papstliche Amtskompetens im Widerstreit der politischen Theorien von
Thomas von Aquin bis Wilhehlm von Ockham. Tibingen 2000. Considerazioni importanti
sono contenute anche in G.C. GARFAGNINI: Papato e impero nel XIII secolo, ovvero il
tramonto dell’ universalismo. In: Doctor Seraphicus XLVIII (2001) pp. 81-102.

74 La frattura che Averroé sulla scorta di Avempace e gli artistae nel mondo latino
poseto tra felicitas speculativa e felicitas politica pud comprendersi solo nella frizione po-
lemica con questa originaria identificazione. Non ¢ un caso se il progetto politico mo-
derno (quello definitosi con la nascita dello stato) nasce proprio con ’abbandono del
sapere o del pensare quali luoghi di definizione della soggettivita politica. La liberta di
pensiero non esprime che I'indifferenza del pensiero dal piano di dominazione definito
dal nuovo organismo politico.

75 Cosi accade per 'opera di Tommaso, ove la nozione di persona ha un ruolo
piuttosto ridotto in ambito antropologico. Ed ¢ forse proprio per questo che egli
costretto a pensare 'anima intellettiva come forma unica ed immediata del corpo. E
probabile che I'antropologia di Tommaso possa concepirsi come un rigoroso tentativo
di traduzione ,filosofica® di un concetto che aveva evidenti origini teologiche e che
impediva di pensare sino in fondo l'unita del composto umano. Cfr. in proposito il
saggio di VERBEKE, G.: L’unité de I'homme. Saint Thomas contre Averroes. In: ID.: D ’Aris-
tote @ Thomas d’Aquin. Antécédents de la pensée moderne. Leuven 1980, pp. 539-569.



360 ,,Destruit totam scientiam moralem®

istituti, le cosiddette persone giuridiche“’¢. Il concetto di persona era nel
diritto romano un artificio, una vera e propria fictio,” che permetteva di
dividere e ritagliare lo spazio politico ed i suoi soggetti indifferentemente da
come si dividono i corpi in natura. Tra personae e uomini (o corpi, cosi come
tecnicamente 'uomo viene definito nel diritto romano) non v’era una pet-
fetta identita: una persona poteva riassumere una pluralita di corpi (come
recita ad esempio I'adagio giuridico secondo cui pater et filius una persona) o
addirittura nessuna; viceversa un singolo corpo poteva assumere su di sé due
o piu persone (come nel caso communis servus duorum servorum personam sustinet,
Dig. 45, 3, 1, 4). Persona dunque non era che il doppio fittizio ed immateriale
che non rivelando nulla della realta naturale o somatica della vita cui si
applicava (non il suo numero, non la sua natura),’”® definisce invece 'unita di
imputazione nella trama dell’azione giuridica: si tratta cioé di uno strumento
giuridico che si pone sullo spazio di non-coincidenza tra soggetto giuridico e
soggetto somatico.” Cio che al contrario la filosofia latina seppe raccogliere
dalle speculazioni teologiche relative alla persona sviluppatesi in ambito trini-
tario fu una sintesi immediata ed @ prior tra vita singolare (e la sua con-
sistenza somatica) e pensiero, sigillata nella sua stessa essenza: se I'indivi-
dualita coincide perfettamente con la sostanzialita,® persoma non ¢ che il
luogo in cui la ragione o l'intelletto merita il titolo di sostanza individua. E
viceversa solo in quanto attributo differenza specifica di un individuo la
ragione — la conoscenza ed il pensiero — potra partecipare dell’essere, dirsi
essente. Nel concetto di persona dunque, si realizza un’unita sintetica ed a
priori di esistenza e pensiero. Substantia individua naturae rationalis:® la divi-
sione dell’essere e degli individui porta con sé la divisione del continuum

76 SCHLOSSMAN, S.: Person und Prosopon im Recht und im christlichen Dogma, Leipzig
1906, p. 1

77 Sulla fictio come categoria giuridica si veda il fondamentale saggio di THOMAS,
Y.: Fictio legis. L’empire de la fiction et ses limites médiévales. In: Droits 21 (1995). Cfr. anche
DEKKERS, R.: La fiction juridigue. Etude de droit romain et de droit comparé. Paris 1935.

78 Come scrive Y. Thomas, ,,il diritto romano aveva per primo messo appunto
questo strumento di denaturazione sistematica del mondo, inventando un medio di
gestione i rapporti umani sul modo di un come se che li faceva scappare virtualmente a
ogni determinazione naturale®, Y. THOMAS / O. CAYLA: Du droit de ne pas naitre. Paris
2001, p. 137.

7 La coscienza di questo fatto si esprime nell’adagion giuridico secondo cui ,,nomen
persona’ est res juris id est dignitatis, et non naturae“. Cfr. ad esempio il ms. Bamberg Patr.
127, fol. 52, e i commenti di LANDGRAF, A. M.: Dogmengeschichte der Friihscholastik, 11,1.
Die Lehre von Christus. Regensburg 1953, p. 94 sqq, dove le discussioni giuridiche e
quelle trinitarie sono strettamente associate. La persona, si legge nel ms. Erlangen 353
fo. 43r, significat rem ita quod dat intelligere eius dignititatem.

80 Cfr. BOEZIO: In Categorias Aristotelis, 1ib.1, in: PL. 64, 188 C: guoniam sunt indivi-
dua, principaliter substantiae sunt, et propriae et maximae [...] Individua igitur aequaliter subs-
tantiae sunt.

81 BOETHIUS: Contra Eutychen et Nestorium, 111. 1.



,Destruit totam scientiam moralem* 361

noetico e viceversa il pensiero si divide cosi come si dividono le sostanze
individue. Il genio di Boezio sta nell’aver trasferito quella che era una
finzione politica e giuridica sul piano noetico. Tutta la speculazione greca
aveva appreso da Anassagora a articolare conoscenza e pensiero nei termini
di un’assoluta estraneita all'uomo come a tutti gli altri enti. Se ogni cosa
infatti ¢ caratterizzata da un rispetto di inerenza (eneinai) in altro ed il mondo
non ¢ che la commistione (symmixis) reciproca di ogni cosa 1'una nell’altra (4
DK) ,,il pensiero invece non ¢ mescolato ad alcunché, ma ¢ isolato, ¢ solo in
se stesso“ (12 DK). ,,Ad ogni cosa inerisce una parte d’ogni altra cosa“
(11DK), perché ,,ogni cosa ha parte in ogni altra cosa® (12 DK) e ,,mai
qualcosa si separa o si divide completamente dal resto, tranne che nel caso
dellintelletto” (11 DK).®2 E in questa assoluta esteriorita che la filosofia
aveva trovato la prima definizione di pensiero e sotto il titolo di nous
Pantichita si ¢ provata ogni volta alla sfida di pensare qualcosa come un’
esteriorita assoluta. La nozione di persona permetteva ora di rintracciare nella
conoscenza e nel pensiero quella medesima molteplicita di individui che gli
uomini percepiscono numerandosi come sostanze distinte secondo I’essere,
e di reinscrivere questa molteplicita nel continuum noetico.

La teologia medievale in fondo ha permesso di dare spessore ontologico
a questo doppio immateriale che il diritto romano poneva del tutto
equivocamente rispetto alla natura ed allidentita di una vita, arrivando a fare
della categoria di persona la finzione fondamentale per la quale conoscenza,
verita e vita individuale sono integralmente convertibili. Il pensiero si divide
cosi come si dividono i corpi: € questo il principio sotteso dalla nozione di
persona. In esso si realizza la sintesi che I'averroismo non ha cessato di
problematizzare. Negando che il pensiero possa dirsi di questo uomo come
un suo attributo essenziale e che la relazione tra vita e conoscenza sia
misurabile in termini ontologici ’averroismo nega dunque il piu segreto pre-
supposto di tutta 'antropologia latina. All’esigenza della perfetta converti-
bilita di razionalita e umanita®? 'averroismo sostitui I'idea di una razionalita
puramente accidentale alla natura umana; alla pretesa di una coincidenza
immediata ed apriori tra razionalita e umanita, esso opponeva invece l'idea

82 11 numero dei frammenti di Anassagora si riferisce alla raccolta curata da Diels
KRANZ: Die Fragmente der Vorsokratiker. Zirich/Hildesheim 1951, Bd. 2, pp. 33-39

83 La dottrina tomista dell’unita della forma pud essere letta notoriamente (anche
se non in senso genetico) come una reazione alla dottrina averroista della separazione
dell’intelletto; cosi come allo stesso modo la dottrina sigieriana della differente radicatio
di anima intellettiva e anima sensitiva (espressa in De anima intellectiva, cap. VIII e nelle
Quaestiones in II1 De anima, q. 1) ¢ immediatamente legata al dibattito sull’'unita e la
pluralita delle forme. Questo cortocircuito di nozioni provenienti da ambiti proble-
matici differenti rende improbabile ogni considerazione causale. Sono le due questioni
a comporsi entro una costellazione unitaria.



362 ,,Destruit totam scientiam moralem®

di una congiunzione graduale, modulata secondo stati e forme differenti tra
il singolo e I'unico intelletto.?

9.

Gli antropologi hanno piu volte mostrato come ogni legge coincida con la
produzione in atto di una forma dello spazio e di una forma specifica del
tempo, o piu precisamente di una spazialita e di una temporalita incom-
parabili allo spazio ed al tempo cosi come si dispiegano al di fuori di essa.®
Il merito di queste scoperte sta nell’aver scorto il carattere produttivo e non
repressivo della legge. La legge (il #omos) non si applica su un cosmo gia
costituito per costringerne o limitarne le potenze, ma produce ogni volta
uno spazio ed un tempo specifici, un cosmo. Parafrasando una conside-
razione di L. Gernet, il celebre storico del diritto greco ed ellenistico, si
potrebbe dire che ogni diritto non € che un pensiero costruttivo che
sostituisce al mondo della rappresentazione fisica un’altro mondo che ne ¢ al
tempo stesso 'omologia e lantitesi.? Vi sara dunque uno spazio-tempo
interno, proprio alla legge, inteso come sua emanazione specifica, come il
campo ed il medio della sua stessa attualita. La legge stessa non ¢ che il
dispiegamento di un altro tempo e di un altro spazio: v’¢ una perfetta coin-
cidenza tra ’erezione della legge e la genesi di un cosmo (cosmisation). Questa
coincidenza del resto ¢ il tema costante della mitologia medio-latina medie-
vale: il mito della creazione non fa che esprimere e pensare sub quodam
integumento il carattere produttivo della legge ed assieme la sua simultaneita
rispetto alla genesi del cosmo. Non si dira semplicemente che la produzione
di uno spazio orientato (cosmico, normato) ripete la creazione cosmica, ma
che produzione di una legge e creazione coincidono senza resto.

8 La pid lucida esposizione del problema (anche se retrospettiva) e la piu
completa fenomenologia delle forme di congiunzione si trova forse in Th. Wilton,
Quaestio de anima intellectiva, cit., p. 101 sqq. Sara ripresa poi quasi alla lettera da A.
ACHILLINI: Qwodlibeta de intelligentiis, cit., Quodlibet IV, c. 291 sq.

85 Cfr. ad esempio il saggio di M. ELIADE: Le sacré et Je profane. Paris 1965. Ma si
potrebbe rinviare a gran parte della letteratura antropologica sulla citta antica spesso
interpretata come uno spazio interamente definito e prodotto dalla legge. A questo
proposito interessanti sono le due opere di SLOTERDIJK, Peter: Sphdren I (Blasen).
Frankfurt am Main 1998 e ID.: Sphdren II (Globen). Frankfurt am Main 1999, che
muovono nel tentativo di esaminare la spazialita specifica di ogni esperienza politica.
Eliade é stato a il primo a tentare di definire quale siano lo spazio ed il tempo speci-
fico della legge. Uno studio come il suo rischia tuttavia di perdersi nel buio dell’
astrazione: nel concetto di religione egli assimila in un’unita vaga e metastorica tutte le
forme di legge ed ogni specie di societa

8 GERNET, L.: Droit et prédroit en Gréce ancienne, apparso otiginariamente ne
L’Année Sociologique, III série (1948—1949), Paris 1951, pp. 21-119 e ristampato ora
in: ID.: Droit et institutions en Gréce antique. Paris 1982. A questo proposito per il diritto
romano, cfr. il saggio citato di Y. THOMAS: Fictio /egis, cit., ed inoltre Y. THOMAS / O.
CAYLA: Du droit de ne pas naitre, cit., soprattutto pp. 137-143.



,Destruit totam scientiam moralem® 363

L’esegesi del brano del Contra averroistas ci permette di aggiungere che la
legge non si caratterizza semplicemente per uno spazio ed un tempo spe-
cifici: essa presuppone una precisa forma di vita, un tipo d’'uomo, un’uma-
nita specifica, o forse la crea, la produce in essere. Nel seno della legge,
I'umanita acquista una forma che altrove non sembra affatto possedere:
acquisisce potenze, tratti, facolta di articolare I'esperienza che le sono altri-
menti estranee. L'umanita generata nel grembo della legge ha un’altra forma
rispetto a quella che si produce al suo esterno. L’antropologia che la teologia
cristiana difende strenuamente costituisce un capitolo importante di una
fenomenologia dell’'umanita s#b /ege, che € ancora tutta da scrivere. Le note
di Tommaso permettono in questo senso di scorgere quale sia il volto che
Pumanita deve assumere ogni volta che essa varca la soglia della legge, la
forma che il pensiero deve assumere per poter vivere nel suo grembo.

L’opposizione tra pensiero e morale, cui cosi spesso la filosofia ha dato
parola, arriva ora ad una insperata evidenza. Cio che si ¢ abituati a chiamare
scientia moralis non ¢ che ’alambicco in cui si prova a far coincidere una vita
singolare e ’essere della conoscenza e del pensiero. Per essa vi puo essere
legge solo la dove il soggetto del pensiero (I'lo che pensa) coincide per-
fettamente con il soggetto dell’esperienza (I'To che immagina, desidera, per-
cepisce)®” pur restandone per cosi dire disgiunto almeno secondo il discorso.
L’enigma che morale e filosofia assieme pongono e provano a risolvere
concerne la forma della coincidenza e della relazione (o della non-coin-
cidenza e del discordo) tra I'io esperisco (o I'io immagino) e I'io penso: che
la si misuri secondo I’essere o la si scorga solo nel labile intervallo di una
singola operazione, di una potenza, di un gesto, ¢ questa equazione che esse
devono sforzarsi di dimostrare o negare. Se il luogo in cui una vita si
rapporta a se stessa come sostanza pensante non ¢ che la genesi della legge,
merita il nome di filosofia solo un sapere che si rapporti ad una vita nel
medio del desiderio. Filosofia e legge non si oppongono come il non nor-
mato si oppone al normato, ma come due differenti paradigmi di artico-
lazione della relazione tra pensiero ed esistenza individuale.

Al concetto di persona, caro alla morale, I'averroismo insegno ad opporre
Iidea di una sintesi mobile tra una potenza immaginativa e la potenza —

87 11 principio €& enunciato chiaramente nella Summa Theologiae, 1 q. 76 art. 1: ,ipse
idem homo est qui percipit se intelligere et sentire“. Nella questione 75 art. 4 contro il
riduzionismo dell’antropologia platonica Tommaso ribadisce che la sensazione (si pot-
rebbe dire 1’ego experior) ¢ uno dei due componenti fondamentali della soggettivita
umana, accanto all’intellezione (I'ego intelligo). 11 principio diverra una sorta di luogo co-
mune nelle dispute antiaverroiste. Cfr. ad esempio HERVEUS NATALIS: In quatuor libros
sententiarum. Parisiis 1647, L. 11, d. 16, q. 1, Utrum anima intellectiva sit forma hominis. p.
251: ,,Homo autem manifestum experitur seipsum eundem esse qui sentit et qui intelligit. Ergo ne-
cesse ponere quod habet intellectum scilicet animam intellectivam partem sui*“; PETRUS AUREO-
LUS: In gquatuor libros Sententiarum, 1. 11 d. 11, q. IV, articulus 1, Utrum ex mente philosophi
repugnet intellectui ex matura sua universali intelligere singulare materiale, p. 141: ,eadem est
anima quae indicat universale per intellectum et individuum per sensum.



364 ,Destruit totam scientiam moralem®

priva di forma e unica nell’'universo — di tutte le idee e di tutti i concetti
(intellectus materialis). L'essere del pensiero (Uintelletto) non si numera cosi
come si numerano le esistenze individuali:®® alla sintesi @ priors tra pensiero
ed esistenza individuale assicurata una volta per tutte dal semplice fatto di
nascere,®” ¢ necessario sostituire pertanto una congiunzione limitata al solo
atto dell'immaginazione.”® Nella nozione di persona la teologia medievale tro-
vava quella peculiare singolarita che una vita acquisisce nella sua relazione
con il pensiero, la ragione l'intelletto; paradossalmente la personalita non
esprimera piu nulla che abbia a che fare con la nostra essenza di uomini, ma
sara il semplice effetto dell’esercizio dell’immaginazione. I/ /uogo della perso-
nalita non sard la nostra umanita, ma le immagini che ci popolano e che ci congiungono
immediatamente con l'intelletto: ¢ I'insieme dei fantasmi e delle immagini che
congiungono una vita con la sostanza di tutto cid che pud essere pensato.
Cio che rende personale, singolare una vita, sono i suoi fantasmi. Viceversa
ogni fantasma, proprio perché assimila una vita a tutto cio che puo essere
pensato, all'intelletto unico e comune, la rende partecipabile e del tutto im-
personale,’® perfettamente coincidente con 'ordine delle cose.

88 Intellectus non numeratur secundum numerationem individworum. Si tratta di un prin-
cipio piu volte ripetuto da Averroe e dagli averroisti latini. Cfr. ad esempio Averrog,
Commentarium Magnum in Aristotelis De anima, 111 C5, passim; Tahdfut at-Tabdfut (tr. it. p.
527, ed. XX p. 573): ,,considerato che lintelletto si trova nell’anima, i filosofi dicono sia neces-
sario che lanima non sia divisibile secondo la divisione degli individui, e che sia un’unica realta
tanto in Amr quanto in Zayd. Questa prova ¢ molto rigorosa nel caso dell’intelletto, poiché nell’
intelletto non vi ¢ individunalita purchessia™; SIGIERI DI BRABANTE: De anima intellectiva, cap.
VII; 1d., Quaestiones in III De anima, q. 9, q. 11, q. 15; 1d., Quaestiones super librum de
Causis, q. 27.

89 Cfr. TOMMASO: De unitate intellectus, § 63. Ed. par DE LIBERA p. 136: ,,sic con-
tinuatio intellectus non esset secundum primam cius generationem |[...] secundum dictum Averroys
intellectus non continnaretur homini secundum suam generationem sed secundum operationem sen-
sus“; ANONIMO DI GIELE. In: Trois Commentaires anonymes sur le Trité de I’dime
d’Aristote. Ed par M. Giele / F. van Steenberghen / B.C. Bazan. Louvain 1971, p. 73:
wintellectus non est nobis copulatus a prima generatione, sicut nec intellectio.”

% AVERROE: Commentarium Magnum. Crawford C 36, p. 486: ,intellectus materialis
non copulatur nobiscum per se et primo sed non copualtur nobiscum nisi per suam
copulationem cum formis ymaginalibus.*

91 Cfr. AVERROE: Commentarium Magnum in Aristotelis De anima, 111 C 36, p. 501:
wHomo igitur secundum bunc modum ut dicit Themistius assimilatur Deo in hoc quod est omnia
entia, quoquo modo, et sciens ea quoquo modo; entia enim nichil aliud sunt nisi sicentia eius neque
causa entinm est alind nisi scientia eins. Et quam mirabilis est iste ordo et quam extraneus est iste
modus essendi*. Averroé si riferisce qui ad un luogo della Parafrasi della Metafisica di Aris-
fotele di Temistio. Su questa concezione di Dio come coincidente con i suoi pensieri in
Temistio cfr. 'importante saggio di PINES, S.: Some distinctive metaphysical conceptions in
Themistins’ Commentary on Book Iambda and their place in the history of philosophy. In:
WIESNER, ]. (ed.): Aristoteles. Werk und Wirkung. Bd. 2. Kommentierung. Uberlieferung,
Nachleben. Berlin u.a. 1987, pp. 177-204. Del testo di Temistio esiste una traduzione
francese curata e annotata da THEMISTIUS: Paraphrase de la métaphysique d’Aristote (livre
lambda). Paris 1999.



,DDestruit totam scientiam moralem* 365

Soltanto nell’atto di immaginare e in quanto capace di immaginare
'uomo ¢ congiunto al pensiero e puo dirsi razionale. L’intelletto, il pensiero
in quanto essere, infatti, ¢ forma e perfezione di una vita singolare solo
»quanto alla sua potenza“ e non ,,quanto alla sua sostanza“; esso ,,rende per-
fetto il corpo non mediante la sua sostanza ma mediante la sua potenza“.®?
L’umano (e la sua razionalita) non ¢ piu una sostanza, un ente tra gli enti,
ma il luogo immateriale in cui 'immaginazione permette di conciliare espe-
rienza e conoscenza. O, se si vuole, 'uomo non é che la vita effimera che
emana dall’atto stesso dell'immaginazione. Se non ¢ il semplice fatto di
nascere uomo a rendere il vivente razionale (intellectus non est forma homini a
principio suae generationis), paradossalmente non si potra piu dire di nascere
personae; 1o si diverra nel grado in cui si € capaci di immaginare e nel solo
medio dell’atto di immaginazione.” L’enigma antropologico ed epistemo-
logico della congiunzione tra immaginazione e intelletto sostituisce quindi
quello teologico dell’'unione tra anima e corpo.” Non la relazione di due
nature in un’unica sostanza ma la capacita di un’immagine di attuare e
determinare Pinforme possibilita di tutte le forme del pensiero e della
conoscenza diviene ora cio di cui ogni filosofo deve saper rendere ragione.

10.

L’archeologia della formula impiegata da Tommaso permette di compren-
dere meglio, se non l'averroismo in quanto tale e le tesi formulate nel
Commentarium in De anima di Averrog, il quadro entro il quale questo testo e
la sua dottrina sono stati letti e recepiti. Nel trasmettersi di epoca in epoca,
le dottrine sembrano spesso mutare segno o polarizzarsi nel proprio con-
trario, come gia A. Warburg aveva notato per la trasmissione delle immagini.
Cio accade perché la ricezione assoluta presuppone sempre lassenza di
forme in cio che riceve; la dove invece cio che si trasmette incontra un’altra
forma, la tradizione si trasforma in un’alchimia che muta contemporanea-
mente il tramandato ed il ricettore. Se come recita un antico adagio guicquid
recipitur ad modum recipientis recipitur, ogni epoca trova nei saperi di cui dispone
una forma di resistenza e di deformazione dei saperi che riceve; e poiché

92 SIGIERI DI BRABANTE: Quaestiones in tertium De anima, q. 7. Ed. par BAZAN, p.
22-23.

9 Proprio perché l'intelletto (e la razionaliti) non & qualcosa che si acquista per il
semplice fatto di nascere ma deve essere appropriato, la personalita non sara pia affare
di essere ma di divenire (fiers): la questione a cui la noetica deve rispondere &: in che
modo si diviene razionali? In che modo lintelletto diviene una nostra forma? Cfr.
ANTONIO DA PARMA, Ms Vat. Lat. 6768, f. 166ta ,,dices tu: cum intellectus non acquiratur
in nobis per generationem quomodo fit forma nostra?*“ V’é un paradosso ironico nella dottrina
per cui ¢ la fantasia che ci permette di divenire razionali che non ¢ ancora stato
pensato sino in fondo. Cosa significa pensare che una vita é razionale solo nel grado in
cui immagina? Tradizionalmente infatti 'immaginazione era la facolta che I'intelletto e
la ragione dovevano sospendere (aufheben) per affermare i propri diritti.

94 Cfz. il sopra citato saggio di Bazan (nota 10).



366 ,Destruit totam scientiam moralem®

non potra mai trovarsi forse un’epoca priva di saperi, nello studio della
tradizione si dovrebbe piuttosto riuscire a descrivere la forma che, presente
ed attuale nel soggetto ricevente, ha ostacolato o deformato I'acquisizione
assoluta di quella stessa teoria. Solo in questo modo si evita il pericolo di
ridurre delle tensioni dottrinali a vane e stucchevoli polemiche personali e di
articolare dei mutamenti dottrinali nei termini di una improbabile incomp-
rensione delle fonti: v’é¢ una ragione piu profonda, strutturale al sistema dei
saperi latini del tredicesimo secolo, che ha impedito la reale produzione di
una corrente averroista e ne ha prodotto 'immediata condanna. Il peso poli-
tico e antropologico della dottrina dell’unico intelletto diviene allora imme-
diatamente percepibile. La legge, si ¢ visto, si incarna in un dispositivo
antropologico fondamentale che ne definisce la possibilita: solo perché
'vomo ¢ immediatamente intellettualita, puo mediare intellettualmente la prop-
ria relazione al sapere ed alla conoscenza; in questo modo egli mantiene
costantemente la propria sovranita rispetto ai propri saperi e a tutti i propri
movimenti. Il fondamento di questa partecipazione immediata (per il
semplice fatto di esser nati) dell'umanita al pensiero definisce lo statuto di
persona. In questo senso alla distruzione di ogni politica averroismo
accompagna, se cosi si puo dire, la definizione delle condizioni di impossibi-
/ita di ogni antropologia. Se 'unita dell’intelletto e del corpo umano non &
un’unita di ordine ontologico e non 'unita di un ente particolare ma sola-
mente lo spazio effimero di un’operazione o di un avvenimento, 'uvomo non
¢ piu a parlar propriamente, un ente realmente unitario: esso ¢ meno uno di
quanto lo siano gli altri enti naturali.’

E alla luce dei presupposti che ci siamo sforzati di mostrare che sara
forse necessario tornare ad esaminare l'intero dossier circa la questione
averroista. Uno dei primi e piu importanti compiti sara lo studio della
dottrina della liberta e della necessita in Sigieri’® cosi come un nuovo accu-

95 SIGIERI DI BRABANTE: De anima intellectiva, cap. VIII: ,Et considerandum est
secundum quod dicit Philosophus secundo Politicornm, quod Socrates nimis unire volens civitatem
destruebat. Ad rationem enim compositi perfecti pertinet partium differentium multitudo; et cum ho-
mo sit compositum naturale perfectius aliis et ut civitas quaedam, non est inconveniens neque mira-
bile si minus sit unus quam alia composita naturalia, quae non habent nisi unam forma simplicem
seu perfectionem.

% Importante per questo riesame potrebbero rivelarsi le Quaestiones in Metaphysicam
(o meglio i riassunti delle questioni fatti da Godefroid de Fontaines) contenuti nel ms.
Paris BN Lat. 16297. Cfr. per esempio f. 751: ,,Actus antem volendi non potest cadere supra
se ipsum absque hoc quod cadat supra id cuius est ille actus volendi, ita quod non potest aliquis velle
se velle aliguid absque hoc quod velid illud cuins dicit se velle habere volentem, quia quod non habet
rationem voluti nisi per accidens non potest esse volitum nisi volito illo aliquo sed actus colendi
alignid non habet rationem voliti nisi per id cuins est ille actus volendi. Nullo modo enim actus
volendi habet rationem voliti per se nam volitum est obiectum colentis primum antem obiectinm et
primum movens potentiam aliguam non potest esse actus illius potentie. Qui ergo valt se aliquid velle
vult illud propter alind quicquid vult; universaliter enim quicquid quis vult illud prosequitur si
potest <...> aliquis habet rationem volendi quid vult illud nisi fit impeditus. Si autem babet



LHestruit totam scientiam moralem* 367

rato esame del dossier relativo al tema di quella che era stata chiamata
Joelicitas contemplativa.”’ La filosofia aveva indicato la forma propria di esis-
tenza della felicita nel modello di un bios theoretikos: se non ¢ 'essere a poter
articolare congiuntamente vita umana e pensiero, come si deve pensare la
loro articolazione in quella peculiare forma di vita che, per tradurre la for-
mula greca, potremmo chiamiamo st#dio (come il linguaggio sembra sugge-
rirci)? Come bisogna pensare nel fantasma la relazione di intimita®® che
stringe la vita umana alla sostanza di tutto cio che puo essere pensato?

Abstract

My investigation focuses on the 13th debate on latin averroism, in order to show that the
real wager, bebind noetical and gnoseological arguments, is the problem of the impu-
tability of human action and the relation between human knowledge and human freedom.
The concept used by theologians in order to describe the very possibility of imputability
of thoughts and action was the latin expression ,,in nobis, a technical translation of the
greek ,,eph’hemin®. After an archeological and historical investigation of the origins and
the development of this concept (from Aristotle up to Alexander of Aphrodisia, John
Damascene and Agquinas) the paper tries to describe the paradoxical crossing of ethics
and noetics, of knowledge and potentiality in which subjectivity and the very possibility of
human agency have their foundations.

volentem volendi qua videtur potest impediri quin velit quicquid vult velle non videtur*. Sul tema
esiste uno studio di F.X. PUTALLAZ contenuto nel primo capitolo del suo Insolente
liberté. Controverses et condamnations an Xllle siécle, Fribourg 1995, soprattutto pp. 15-49.
Forse questo saggio ha il difetto di inserire entro un medesimo quadro figure e teoremi
che non dividono né una comune ispirazione né una reale similitudine. Non ci sembra
che le nozioni di liberta in Sigieri ed in Olivi, per fare un esempio, siano legate da una
relazione diversa dalla semplice omonimia.

97 Cfr. per esempio AEGIDII ROMANI: Commentum super librum de Causis. Parisiis
1509, Prohaemium, 0: ,,Sed aspicientes ad hanc doctrinam prout habetur foelicitas illa quam
posuerunt philosophi vocaverunt ipsum de pura bonitate, quia in bonitate pura, idest in bonitate
abstracta, non autem in bonitate materiali et corporali est ponenda foelicitas. Sic etiam tales
vocaverunt huc librum flores divinorum quia in talibus vel in cognitione talium contemplativa
Jfoelicitas (de qua hic loquimur) est ponenda®. Ma il termine conosce ripetute occorrenze. Sul
tema gli interventi eruditi si sono moltiplicati enormemente negli ultimi decenni: oltre
agli studi sopra citati di Luca Bianchi, si cfr. tra gli altri DE LIBERA, A.: Penser an Moyen
vie bienhenrese. In: Filosofia e Teologia nel trecento. Studi in ricordo di Eugenio Randi. A cura di
L. Bianchi. Louvain 1994, p. 34-56; FIORAVANTI, G.: Desiderio di sapere e vita filosofica
nelle Questioni sulla Metafisica del ms. 1386 Universititsbibliothek Leipzig. In: Historia
philosophiae medii aevi. Studien zur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Hg. von B.
MOJISISCH und O. PLUTA. Amsterdam/Philadelphia 1991.

98 Intellectus et actus intelligendi sunt intima homini tamquam simul existentia cum eo* cfr.
ANONIMO: Quaestio de intellectn. In: ERMATINGER, Ch. ].: Giles of Rome and Anthony of
Parma in an anonymous Question on the Intellect. In: Manuscripta XVII, 1 (1973) 114.



	"Destruit totam scientiam moralem" : pensiero e legge nell'averroismo latino

