
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: "Destruit totam scientiam moralem" : pensiero e legge nell'averroismo
latino

Autor: Coccia, Emanele

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760655

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760655
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Emanuele Coccia

„Destruit totam scientiam moralem"

Pensiero e legge nell'averroismo latino1

Diversitas cadens naturaliter inter homines in
principiis mundi et in variatione suae naturae est causa

diversitatis in legibus in tempore praeterito etfuturo
Johannes von Göttingen, Sophismata de intellectu

Che cos'e I'averroismo?

1.

„Tutto invita dunque a credere che I'averroismo latino è un'invenfione dei teologi. Oggi

infatti si ammette semprepiit che Averroè non era averroista. " 2 L'autorevole giudizio
espresso nella prefazione alla più recente edizione cridca della Sentencia in
librum De anima di Tommaso di Aquino rappresenta l'estremo verdetto di
una lunghissima ricerca di archivio che, prese le mosse da una nota mono-
grafia ottocentesca di Ernest Renan, ha cercato di stabilité in che cosa
consistesse la dottrina averroista, per finire col dubitare dell'esistenza del
suo stesso oggetto, concentrandosi quasi nel tentativo di stabilire, come è

stato scritto, „s'il existait véritablement un courant qui peut être qualifié d'aver-

roisme"? „On a pu remarquer", aveva infatti già scritto Renan nel suo mirabile
Averroes et l'averroisme, „qu'au XIII"" siècle ce n'est pas sans quelque peine que nous

avons reconnu les averroïstes. Les refutations de l'école dominicaine, les fureurs de

Raymond Lulle nous ont seules révélé leur existence. Il serait impossible de désigner
nommément un seul des maîtres qui avouaient ces doctrines. "• A partire da questo
giudizio, la riflessione sull'averroismo in questo secolo non ha trovato altra

1 II présente saggio è parte di una monografia sull'averroismo di imminente
pubblicazione.

2 R. A. GAUTHIER nella Préface a Sancti THOMAE DE AQUINO: Sentencia libri De
anima. In: Opera Omnia Tomus LXV,1. Roma/Paris 1984, p. 222*. Le traduzioni sono
sempre di chi scrive, là dove non è esplicitamente segnalato il contrario. Qualora si sia
fatto uso di traduzioni italiane già pubblicate si è talora modifîcato tacitamente il testo
a scopo di una maggiore fedeltà alla lettera del testo originale.

3 Cfr. l'importante saggio di IMBACH, R.: L'averroisme latin du XJIIe siècle. In: Gli
studi di filosofia medievale fra otto e novecento. Atti del convegno internationale. Roma, 21—23

settembre 1989, a cura di R. IMBACH e A. MAIERÙ. Roma 1991, p. 208. Sulla storio-
grafia sull'averroismo latino si veda anche lo studio di FlORAVANTI, G.: Boe^fo di Daria
e la storiografia sull'averroismo latino. In: Studi Medievali, VII, 1 (1966) pp. 283—322.

4 RENAN, E.: Averroës et l'averroisme. Paris 1949, p. 245.



„Destruit totam scientiam moralem" 333

via se non quella, distorta se si vuole, di una ricerca tesa ad accertare quanto
puô dirsi la Bedeutung del termine „averroista": quali realtà (in questo caso

puramente linguistiche) quali documenti o testimonianze poter associare a

questo termine. E viste le rare e contraddittorie testimonianze testuali che è

stato possibile raccogliere, il mondo erudito ne ha concluso una sentenza
definitiva: ciô che si è abituati a chiamare averroismo non sarebbe in effetti
che uno spettro.

Si è venuto a formare cosi un curioso imbarazzo storiografico: come le
icone, che il settimo concilio ecumenico negava potersi considerare opera di
un soggetto (acheiropoietes), l'averroismo è dottrina che nessuno uomo a

quanto pare sembra aver professato, dottrina inimputabile, enunciato senza

soggetto di enunciazione. C'è un averroismo ma non ci sono, almeno non
all'origine, averroistae?

La revisione del canone storiografico non si è limitato ai seguaci di
Averroè ma ha coinvolto anche quest'ultimo. Confutate le testimonianze che
di averroistae pure parlavano ci si è preoccupati infatti di scagionare lo stesso
Averroè dal capo d'accusa che, sembra in un delirio durato più di sette
secoli, l'intera tradizione storiografïca e filosofica imputava a suo carico.
L'apostasia storiografica ha trovato in S. Gomes Nogales la sua lettera più
sicura: „Averroè non era averroista. Se è vero che ci sono stati degli aver-
roisti che hanno ammesso l'unità dell'intelletto umano, questo non è il caso
di Averroè, che ammette l'immortalità individuale dell'anima umana, anche
nell'intelletto materiale."6 Affine destino sembra esser toccato all'icona
storiografica Boezio di Dacia, assieme a Sigieri di Brabante nome con più
frequenza associato dalle testimonianze aile tesi averroiste. Alcuni studiosi
hanno messo in luce a quali oggettive difficoltà vada incontro chi si sforzi di
cogliere in quelle figure tradizionalmente imputate di averroismo, il vero
oggetto e la fonte delle condanne parigine;7 altri interventi hanno inoltre
messo in luce come, ad esempio delle tesi da sempre associate alla corrente

5 La tesi che la storiografia più recente si sforza di difendere e professare afferma,
a ben vedere, contrariamente a quanto essa stessa sembra disposta a concedere, con
maggior forza probatoria l'esistenza dell'oggetto che essa nega. Per essa appunto
l'averroismo è una dottrina che non ha all'origine alcun fïlosofo che possa dirsi l'abbia
professata, né un'opera da cui attingere la sua lettera: si tratta d'una tradizione intera-
mente priva di soggetto, d'un pensiero che ha una tradizione ma non sembra aver
un'origine nella storia, né in un corpo né in un'opera.

6 GOMES Nogales, S.: Saint Thomas, Averroès et Taverroïsme. In: Aquinas and the

Problem of his Times. Ed. by G. VERBEKE and D. VERHELST. Leuven 1976, pp. 161—

177, p. 177.
7 Cfr. gli importand lavori di L. BlANCHI a partire dal suo L'errore di Aristotele. Ta

polemica contro l'eternità del mondo net XII secoto. Firenze 1984, sino alia recente traduzione
del De aeternitate mundi di Boezio di Dacia (Milano 2003), a cui si rimanda per la biblio-
grafia in proposito.



334 „Destruit totam scientiam moralem"

averroista (come l'ideale délia felicità filosofïca) non siano in alcun modo
specifiche di quegli ambienti.8

La recente letteratura cridca si è quindi sforzata a più riprese di ri-
costruire una ipotetica genealogia del presunto malinteso e ne ha chiarito in
questo modo l'origine: sarebbe stato per la prima volta Alberto Magno a

formulare nei Reportata sull'etica una tesi eredca riconducibile al Commen-

tarium Magnum in De anima di Averroè, poi diffusa da Kilwardby e

Bonaventura che ne fornirà la formulazione canonica: Verror averroistarum è quello
si concepire una sola anima intellettiva per tutti gli uomini, non solum quantum
ad intellectum agentem, sed etiam quantum ad intellectum possibilem? Con Tommaso
e Tempier, vescovo di Parigi, „l'inganno dei teologi" è irreparabilmente per-
petrato. Non la spuria tesdmonianza di una scienza sopraffina, ma l'inane
abbaglio d'una magnifica messa in scena sembrerebbe dunque esser la causa
di quanto pure nei secoli successivi si è pur continuato a combattere come
positio omnino absurda, o, nell'involontaria traduzione francese di Renan, révoltante

absurdité.

In verità, i dubbi e le incertezze degli eruditi non sono affatto originali.
Delle incertezze relative alia natura del dettato degli stessi comment! di
Averroè sono infatti sempre esistite. In un trattato anonimo De anima data-
bile attorno al 1225-30 è possibile ad esempio riscontrare un'esegesi del
Commentarium magnum in De anima di Averroè, secondo la quale l'intelletto
agente è potenza dell'anima individuale (copulatus anime sicutpotencia eius).10 Si

tratta di un'oscillazione che lo stesso testo aristotelico favorisce ed è per cosi
dire immanente ad esso. Ad essa si deve la disputa che divise i commentatori
antichi e che si défini forse con maggiore precisione solo nell'aristotelismo
rinascimentale. E quella medesima disputa che oppose Alessandro di

8 Cfr. soprattutto BlANCHI, L.: Fa felicità mentale corne professione nella Parigi del

Duecento. In: Rivista di Filosofia (1987) pp. 181—199; ID.: Filosofi, uomini e bruti. Note per
la storia di un'antropologia „averroista". In: Rinascimento, 1992, pp. 185—201. Sul tema
délia „felicità intellettuale" cfr. da ultimo DE LIBERA, A.: Raison et Foi. Paris 2003

soprattutto pp. 299-351.
9 BONAVENTURA: In II Sententiarum, d. 18, a.2, q.l. Ed. Quaracchi, II, pp. 446—7;

cfr. anche GAUTHIER, R.-A.: Notes sur Siger de Brabant. I. Siger en 1265. In: Rev. Sc. Ph.
Th. 67 (1983) p. 201-232.

10 Cfr. GAUTHIER, R.-A.: Fe traité De anima et depotenciis eius d'un maitre es arts (vers

1225). In: Rev. Sc. Ph. Th. 66 (1982) p. 3—55; la tesi (che si trova alla linea 458)

rappresentava comunque una lettura délia noetica aristotelica alternativa a quella di
Avicenna. Un recente articolo di C. Bazan ha studiato con maggior dettaglio i
commend al De anima di ambiente artista, mostrando come la situazione sia ben più
frastagliata e meno „progressiva" di quanto pensasse Gauthier; cfr. BAZAN, B.C.: 13th

Century commentaries on De anima. From Peter of Spain to Thomas Aquinas, in It commento

filosofico nell'occidente latino (sec. XIII-XV). Atti del colloquio Firensy Pisa 19-22 ottobre 2000.

Brepols 2002, pp. 119—184. Del resto, per citare un esempio célébré, il De prinäpiis
naturae di Jean de Sècheville (databile attorno al 1263) non ha alcun dubbio sull'esegesi
dell 'opinio averroys. Cfr. JOHANNES DE SlCCAVILLA: De principiis naturae. Paris/Montréal
1956, pp. 124 sqq.



„Desttuit totam scientiam moralem" 335

Afrodisia ad Averroè si è trascinata fïno a coinvolgere gli esegeti del '900 ed

ha apetto il dibattito accesosi tra E. Zeller e Fran2 Brentano.11 Lo stesso

Nifo, i cui commenti rappresentano una preziosissima fonte per lo studio
délia storia dell'averroismo, si lamentava délia diffïcoltà di leggere univo-
camente i commenti di Averroè.

„Non è affatto facile infatti", egli scrive „comprendere cosa realmente voglia
Averroè. Che sia per l'errore del traduttore o per errore suo o per l'incostanza
delle sue opinioni, in ogni caso sembra che per la maggior parte del tempo ri-
tenga che l'anima intellettiva (o razionale) sia qualcosa di composto dall'
intelletto agente e dall'intelletto possibile, entrambi eterni, e che in nessun
modo concede siano atto per un corpo naturale ma soltanto secondo la per-
fezione, e che usa il corpo umano come uno strumento, alio stesso modo in
cui il navigatore fa uso délia nave. Egli afferma che questo composto è

ovunque uno secondo il numéro per tutti gli uomini. E ad Averroè attribuisce
questa opinione lo stesso Iohannes Candavensis [Jean de Jandun], che è con-
siderato un grande fautore delle sue opinioni. Anche altri averroisti non
dubitarono che fosse questa l'opinione di Averroè. Gli antichi, anche i latini,
corne Tommaso, Alberto, Egidio e Scoto, attribuirono sempre questa opinione
ad Averroè e la confutarono corne erronea; e noi nei nostri libri che scri-
vemmo nella giovinezza, dichiarammo sempre che questa fosse l'opinione di
Averroè, sebbene falsa."12

E a chi, già in epoca antica, si spingeva sino alla compléta revisione délia
tradizione che ha scorto nei commenti di Averroè la possibilità di pensare
altrimenti (rifuggendone o awicinandovisi, denunciandola corne insania o
salutandola positivamente) le nozioni di pensiero, potenza e soggetto l'aris-
totelico rinascimentale Marco Antonio Zimara opponeva il suo maximum

argumentum-.

„tutti i nostri latini, corne Alberto, soprannominato il grande, che fu un
fedelissimo interprète delle opinioni degli Arabi e specialmente di Averroè, e il
beato dottore supremamente sottile Scoto, e Egidio Romano, di cui questi non

11 Per una breve storia del dibattito e degli interventi dei due studiosi cfr. l'intro-
duzione di Rolf GEORGE al volume di BRENTANO, F.: Aristoteles l^ehre vom Ursprung des

menschlichen Geistes. Hamburg 1980.
12 AUGUSTINI NIP!!!: De anima. Venetiis 1522, 1. II, comm al tc 8, fol. 61, col I:

„Sed quid Averroes ve/it", scrive nei commente al De anima aristotelico, „non est leve

intelligere nam aut translatoris errore, aut errore suo, aut incostantia opinionis, pro maiori parte
visus est velle intellectivam animam, sive rationalem, esse quid compositum ex intellectum agente et

intellectu possihili, utrisque eternis, quod nullo modo ipse concedit esse entelecheiam univoce corpore

naturali, sed tantum perfectione, que humano corpore utitur ut instrumento seu nauta navi. Hoc

compositum uhique unum numéro omnium hominum esse affirmât. Hanc opinionem attrihuit
Averroi Ioannes Candavensis, qui putatur magnus opininionum Averrois fautor. Ceteri quoque
Averroici hanc esse Averroys opinionem non duhitarunt. Antiqui etiam latini, ut Thomas, Albertus,

Egidius et Scotus hanc opinionem semper Averroi attribuerunt et tanquam erroneam refuta-

verunt; hanc et nos in libris nostris quos in iuventute scripsimus, Averrois esse opinionem, licet

falsam, ubique declaravimus".



336 „Destruit totam scientiam moralem"

sono degni di sciogliere i lacci dei sandali, ritennero che l'opinione di Averroè
fu che l'anima intellettiva non è la forma sostanziale dell'uomo. E non ho
nominato Gregorio da Rimini, Giovanni di Gand, Gaetano e Paolo Veneto, e

molti celebri averroisti tra i viventi, che ritennero che questa fosse l'opinione
di Averroè."13

„Ihn Rushd era un averroista? " u: la domanda che ha affaticato l'erudizione
degli ultimi decenni potrebbe, se tradotta in latino, figurare in capo di una
immaginaria quaestio di cui questo secolo si è sforzato di registrare rationes

quod non. Ma se si dovesse procedere ad una improbabile determinatio l'argo-
mento difeso da Zimara sarebbe, pur se unico, suffïciente a costringere ad

una risposta positiva. Il problema è perô mal posto e le diffïcoltà degli
storici hanno radici più profonde. Coloro che pretenderebbero di negare
ogni liceità dell'uso del termine averroismo o averroista,15 sembrano dimenticare
la differenza che sépara la testimonianza storica dalla semplice opinione
storiografica. Corne a ragione è stato notato16 il termine averroista è stato

13 MARCI AnTONII ZlMARAE: Solutiones contradictionum in dictis Averrois, Metaph.,
Contr. XIV. „Et illud maximo argumento est quod omnes Latini nostri, sicut Albertus
cognominatus Magnus, qui opinionum Arabum etpraecipue Averrois fuitfidelissimus interprètes, et
beatus Doctor insuper subtilissimus Scotus ac Egidius Romanus, quorum isti non sunt digni solvere

corrigiam calciamenti, voluerunt Averrois sententiam fuisse animam intellectivam non esse formam
substantialem hominis. Taceo Gregorium Ariminiensem, lohannem de Gandavo, Gaetanum et

Paulum Venetum et multos praeclaros Averroistas ex viventibus, qui tenuerunt bancfuisse Averrois
sententiam". Zimara si rivolge contro nel testo ai „defensores Averrois in quaestione de unitate
intelkctus, non potentes evadere argumenta a Sancto Doctore in Tractatu de unitate intellectus, et in
quaestionibus disputatis De anima et in Summa contra Gentiles, devenerunt ad hoc, ut dicerent

animam intellectivam esse veram formam dantem verum esse substantiale homini ad intentionem
Averrois. Nos autem, continua il testo, volumus veritatis amore astricti, et Christiane religionis
vinculo coacti, ostendere opinionem istam minime fuisse de intentione Averrois." E curioso notare
corne il medesimo argomento serva oggi per dimostrare la tesi opposta.

14 Cfr. LEAMAN, Oliver: Was Ibn Rushd an averroisti, contenuto in: NlEWÖHNER /
STURLESE: Averroismus im Mittelalter und Renaissance. Hg. von F. NlEWÖHNER und L.
Sturlese. Zürich 1994.

15 Cfr. ad esempio F. van STEENBERGHEN: Im philosophie au XlIIe siècle. Louvain/
Paris 1991, soprattutto pp. 354—370.

16 NlEWÖHNER, F.: Zum Ursprung der Lehre von der doppelten Wahrheit: eine Koran-

Interpretation des Averroes. In: Averroismus im Mittelater und Renaissance, cit., S. 222—238.
Un impiego différente del termine si riscontra nel Compendium studii theologiae (I, cap. 3,

par. 80) di Roger Bacon: Bacon si riferisce con il termine averroista a chi difende la tesi
secondo la quale forma dat esse aggregato. Il fatto che il termine possa esser stato im-
piegato con différend significati non ha perô grande valore probatorio. Quanti aris-
totelismi esistono nel medioevo? E quanti significati potrebbe avere l'appellativo
aristotelicus nel medioevo? E perché non dovrebbero esistere degli „averroismi"? In
realtà l'intera questione sembra essere un equivoco sull'uso e la natura dei nomi. A cui,
spinozianamente lo storico dovrebbe rispondere che „de nominibus non so/eo disputare".
Del resto, per citare un luogo comune délia logica medievale „nomina in diversis locis

possunt aliter et aliter accipi, ut alicubi eorum significatio extendatur, alicubi restringatur, alicubi



„Destruit totam scientiam moralem" 337

impiegato dallo stesso Tommaso e lo storico — colui che per definizione non
è stato testimone — non dispone di alcun elemento per negare con certezza
l'esistenza storica di averroisti; la dimostrazione della non-esistenza di qual-
cosa di passato non è logicamente possibile che a partire dalla sua impos-
sibilità di essere. Ed è lo stesso Tommaso a fornire la più précisa definizione
circa l'identità dottrinale della corrente averroista: l'averroismo egli scrive è

un errore che concerne la natura del pensiero {„error quo circa intellectum erra-

tur'nT), che prende origine dagli scritti di Averroè.
Se la tradizione paleografica dell'averroismo sembra assestare un grave

scacco alla storia ed al suo metodo, la sua stessa dottrina sembra postulare
l'impossibilità stessa della pratica dei testi, dell'uso della tradizione che la

storiografïa solitamente mette in atto. Ritenere il pensiero una potenza unica

per l'intero genere umano signifïca negare la possibilità di rappresentare la
tradizione del pensiero cosi corne si è soliti articolare la tradizione di corpi
(la serie delle generazioni e delle corruzioni dei viventi, che la storia ordina
secondo i movimenti dei corpi celesti, numerando i secoli e le stagioni).
L'averroismo è una noetica che sembra sancire l'impossibilità di individuare
in questo uomo il soggetto del pensiero e nega di fatto ogni valore ad una
tecnica (quale la storiografia) che insegni a numerare il pensiero come si

numera la vita capace di vegetazione e di esperienza e i rispettivi soggetti.
È paradossalmente lo stesso averroismo dunque a decretare l'impossibilità

non solo della propria consistenza o riconoscibilità storica ma di una
scienza storiografica in generale per rivendicare a sé il dtolo di scienza della
vera tradizione del pensiero. Questa imprevista frizione di un modo di co-
noscenza (la storia del pensiero) col suo oggetto (il pensiero, di cui questi
testi sono tradizione) sembra far scoccare assieme la conoscibilità dell'una e

dell'altro: è la natura stessa dell'esercizio storiografico-fïlologico a risultare
improwisamente evidente e con essa le sue segrete intenzioni.

Che lo si voglia riconoscere o meno infatti, una storia del pensiero è

innanzitutto (o ne è immediata conseguenza) una précisa dottrina sulla natura
del pensiero, prima ancora d'essere una indispensabile tecnica di conoscen^a e con-

servazjone della tradizione'. articolare „storicamente" il pensiero signifïca
innanzitutto fare ogni volta di un uomo (di questo uomo) il soggetto del

pensiero, e numerare l'intelletto cosi corne si numerano i corpi. Non è l'esi-
genza di studio e di conoscenza della tradizione a suggerirle la noetica che

essa presuppone, ma viceversa è perché essa traccia l'immagine del pensiero
in quel modo (la si potrebbe condensare nella formula che Tommaso
d'Aquino opponeva agli averroisti: hic homo intelligit) che è portata a quell'uso
della tradizione e del pensiero che essa mette in opera, uso del proprio
passato che la fllosofla non ha sempre conosciuto e che essa ha iniziato a

accipiuntur secundum significationem communem, alicubi aliquas res secundum aliquam proprietatem
désignant, et tunc etiam diversimode attribuuntur diversis".

17 TOMMASO D'AQUINO: De unitate intellectus contra averroistas, § 1. Ed. par DE
Libera. Paris, p. 77.



338 „Destruit totam scientiam moralem"

praticare allorché proprio quando ha fatto propria e portato sino alle

estreme conseguenze l'immagine del pensiero implicita nella formula di
Tommaso.

Questo secolo ha, in una frenesia sconosciuta ai secoli passati, scavato in
ogni archivio, edito testi sino ad ora mai apparsi a stampa, scoperto e

riportato alia luce manoscritti che per secoli non hanno conosciuto lettori o
menzioni, senza tuttavia sapersi Uberare dal disagio che sembra parahzzare e

mettere in scacco il senso stesso di una storia che continua a cercare in un
individuo, in questo individuo segnato, l'origine e la causa di ogni pensiero.
Eppure, proprio questo imbarazzo permette, pur se per via obüqua, di in-
contrare di nuovo l'averroismo non più come sempUce documento di un
passato inattuale, ma come fatto, imbarazzo proprio del pensiero, nodo
eterno dell'intelletto, e di conoscerne un modo di esistenza non necessaria-

mente legato agh accidenti della tradizione; contro l'opinione degU eruditi,
sarà possibile cosi individuare un argomento che ne decreti in qualche modo
la sua indefettibile e incontrovertibile esistenza.

Se anche l'averroismo appartenesse realmente a cid che non è mai stato
effettivamente professato, se la sua natura non fosse che quella di un in-
cubo18 che non ha cessato di perseguitare la coscienza dei teologi — una
dottrina sognata piuttosto che effettivamente difesa — il suo peso di realtà
non ne verrebbe in alcun modo diminuito. Non sono infatti tanto i fatti o le
realtà a definire un'epoca, ma l'orizzonte del possibile che essa traccia; è

nella descrizione di quanto pur non essendo ancora attuale potrebbe di-
venirlo ad ogni istante che ogni vivente ed ogni vita definisce non solo la

propria coscienza, ma i propri sogni e i Umiti ultimi del proprio mondo.

La difficoltà in cui lo studio dell'averroismo latino appare stretto è in realtà
di altra natura, e non sembra essere stata sciolta dagh studiosi con la ne-
cessaria precisione. La dottrina averroista infatti non descrive esclusiva-
mente l'intreccio di un nodo teoretico e speculativo (quello cioè relativo alla

natura del soggetto del pensiero, alla sua riconoscibihtà in un soggetto psico-
somatico) né dehmita i contorni di un fatto che abbia consistenza puramente
filologica o paleografica (la presenza materiale di determinati testi o
documenta negh archivi). Nella figura in cui la tradizione è solito dipingerlo esso
si dà a conoscere innanzitutto come un episodio di natura politico, come un
evento cioè iscritto innanzitutto nella storia politica dell'Occidente latino,
prima ancora forse che in quella del suo pensiero. Sembra che in nessun
altro caso nella storia della filosofia, una dottrina abbia mai innescato eventi
dal cosi marcato spessore politico e causato reazioni cos! feroci. Offuscare e

miniaturizzare un simile scontro nella facile, ingenua e consumata dialettica

18 O come si recentemente si è scritto, quella di un „ens rationis théorique auquel
chacun a contribué à la mesure de son incompréhensioncfr. DE LIBERA: Foi et raison. Paris
2003, p. 202.



„Desttuit totam scientiam moralem" 339

tra fede e ragione19 significa solo equivocare la natura politica di ogni
teologia.20 Né d'altra parte varrebbe risolverlo nel minuetto artificioso di un
conflitto sociale tra professioni o gruppi di appartenenza (magistri artium

contro theologi, oppure laici contro chierici):21 in questo modo si alimenta
difatti il malinteso che scambia un evento politico con un fatto o una realtà

sociologica. Si puo provare certo a nascondere o a ridurre questo imbarazzo,
ma ogni tentativo di confrontarsi equanimemente con quell'episodio non
puô evitarlo, perché gran parte dei reperd attraverso i quali è possibile
conoscere e riesumare la dottrina averroista è costituita da documenti di
natura giuridica o politica: condanne, bolle, sillabi, divieti o testi il cui regis-
tro rimane nel medesimo orizzonte retorico, per la comune causa immediata
cui se ne deve la genesi (pamphlet, apologie ecc).

Se l'averroismo non produsse mai, forse, una teoria che abbia per
oggetto la polis, la città, la forma délia convivenza dei corpi umani,22 il

19 Cosî fecero MANDONNET, P. (Siger de Brabant et l'averroïsme latin au XlIIe siècle.

Paris 1899) e M. GRABMANN (Der lateinische Averroismus des 13. Jahrhunderts und seine

Stellung sysr christlichen Weltanschauung. Mitteilungen aus ungedruckten Ethikkommentaren.
München 1931), che sulla scorta délia facile metafora che aveva già sedotto alcuni
Studiosi (cfr. ad esempio REUTER, H.: Geschichte der religiösen Aufklärung im Mittelalter
vom Ende des achten Jahrhundert bis ^um Anfang des vierzehnten. 2 Bde. Berlin 1875 e 1877)
parlô dell'averroismo nei termini di „un movimento di illuminismo religioso", una
„seria contrapposizione alle visioni fondamentali del cristianesimo nella scienza medie-
vale", che intéressa soprattutto la facoltà degli artisti in generale. Indifferentemente dal
fatto di professare dottrine averroiste, sotto l'influsso della filosofia araba essa

„difendeva un aristotelismo filosofico che tentava di risolvere tutti i problemi anche di
ordine metafisico solo secundum viam philosophorum senza tener praticamente conto delle
dottrine della fede e della teologia cristiana".

20 Si dimentica spesso che fino alla nascita dello stato moderno il cristianesimo è

stato innanzitutto un fenomeno politico, anzi forma prima dell'esperienza politica, che
si è espresso dunque in una legge ed in una giurisprudenza. A differenza del mondo
moderno infatti, nel medioevo imperium e sacerdotium non si oppongono come nello
stato moderno il religioso si oppone al civile, ma si affiancano come due intensità del

politico, come due politiae (cosi ad esempio secondo Johannes Quidort) o due leges

(cosi in Marsilio da Padova) o duae vitae in eodem civitate (cosi le definisce Stephano di
Tournay). L'identità di religio e lex, identità che gran parte della teologia cattolica
posteriore (appoggiandosi all'epistolograöa paolina ed alia definizione di popolo che

Agostino fornisce nel De civitate Dei) si sforzerà di rimuovere o mascherare è un
truismo anche nel mondo islamico e in quello ebraico.

21 Se già M. Grabmann aveva delineato di contorni di questo scontro, sono stati
interventi più recenti a fissare i lineamenti di questo stereotipo. Cfr. ad esempio
BlANCHI, L.: Il vescovo e i filosofi. Ea condanna parigina del 1277 e l'evoluzjone dell'aristote-
lismo scolastico. Bergamo 1990; ma soprattutto il libro di F.X. PUTALLAZ e R. IMBACH:
Professione filosofo. Sigieri di Brabante. Milano 1998.

22 Sulla polemica relativa alla realtà di un preteso averroismo politico cfr.
GrIGNASCHI, M.: Indagine suipassi del „commento" suscettibili di averpromosso la formasjone
di un averroismo politico. In: DOLCINI, C.: II pensiero politico del basso medioevo. Bologna
1983, pp. 273—312; PlAIA, G.: ^Averroisme politique', anatomie d'un mythe historiographique.
In: Orientalische Kultur und europäisches Mittelalter. Hg. von A. ZIMMERMAN / I.



340 „Destruit totam scientiam moralem"

destino storico cui fu in qualche modo condannato, prima ancora che

l'oggetto che esso prese ad esame, ne testimonia con evidenza l'immediato
spessore politico. Se quella che si voleva una mera dottrina circa la natura
del pensiero ha suscitato le reazioni politiche più violente e durature di cui la

fïlosofia abbia memoria, comprendere ed articolare storicamente l'averrois-
mo significherà innanzitutto mostrare come ogni pohtica presupponga
un'immagine del pensiero cui essa non puô rinunciare e viceversa, come la

posta in gioco di ogni noetica sia in realtà la forma e la possibilità di una
comunità: in essa viene a tracciarsi la figura di quella polis di cui l'esercizio
del pensiero è medio di costituzione e sviluppo. Il présente saggio intende
comprendere le segrete ragioni speculative di questa coincidenza.

2.

L'imbarazzo che il pensiero latino non seppe soffocare o respingere
confrontandosi con la traduzione latina del Tafsir averroista non è affatto di
natura puramente filologica o speculativa. Cio che la dottrina dell'unità
dell'intelletto sembra ostacolare è in verità una esigenza di natura eminen-
temente pohtica. L'opera di Tommaso ne è consapevole confessione, già
nella formula che ritma ossessivamente la prosa del suo trattato: hie homo

intelligit, è sempre questo uomo a pensare. Cosi, dopo aver tentato di mostrare

che la dottrina che il Commentarium magnum sembra voler difendere non
s'accorda né con la lettera aristotelica né con il corpo dei testi che in
quest'ultima ha trovato la propria regola di sviluppo, egli viene all'enume-
razione delle ragioni che vietano ogni possibile uso delle dottrine difese da

Averroè. Qui, quell'esigenza che in quella formula aveva il proprio concetto,
rivela la sua vera natura:

„Adhuc secundum istorum positionem destruuntur moralis philosophiae
principia: subtrahitur enim quod est in nobis. Non enim est aliquis in nobis
nisi per voluntatem: unde et hoc ipsum voluntarium dicitur quod in nobis est.
Voluntas autem in intellectu est, ut patet per dictum Aristotelis in III De
anima [...]. Si igitur intellectus non est aliquid huius hominis, ut sit vere unum
cum eo, sed unitur ei solum per fantasmata, vel sicut motor, non erit in hoc
homine voluntas, sed in intellectu separato. Et ita hie homo non erit dominus
sui actus, nec aliquis eius actus erit laudabilis vel vituperabilis: quod est divel-
lere principia moralis philosophiae. Quod cum sit absurdum et vitae humane
contrarium, non enim esset necesse consiliari nec leges fere, sequitur quod
intellectus sic uniatur nobis ut vere ex eo fiat unum [...]. Relinquitur igitur hoc
absque omni dubitatione tenendum, non propter revelationem fidei, ut dicunt,
sed quia hoc subtrahere est nisi contra manifeste apparentia." (78).23

CRAEMER-RUEGENBERG. Berlin/New York, pp. 288—300 e soprattutto il bel saggio di
HÜBENER, W.: U«vorgreifliehe Überlegungen %um möglichen Sinn des Topos „politischer
Averroismus". In: Averroismus im Mittelater und Renaissance, cit., pp. 222—238.

23 TOMMASO D'AquiNO: De unitate intellectus contra averroistas, § 78. In termini ana-
loghi il concetto è espresso anche neü'Expositio libri petyermeneiam. Ed. Leonina,
Roma/Paris 1989, I, 14, p. 72: „homo manifeste videtur esseprineipium quorundam futurorum



„Desttuit totam scientiam moralem" 341

E più in basso:

„Si igitur sit unum intellectus omnium, ex necessitate sequitur quod sit unus
intelligens et per consequens unus volens et unus utens pro sue voluntatis
arbitrio omnibus illis secundum que homines diversificantur ad invicem. Et ex
hoc ulterius sequitur quod nulla differentia sit inter homines quantus ad libérant

voluntatis electionem, sed eadem sit omnium, si intellectus, apud quem
solum residet principalitas et dominium utendi omnibus aliis, est unum et
indivisus in omnibus. Quod erat manifeste falsus et impossibile: répugnât
enim hiis quae manifeste apparet et destruit totam scientiam moralem et omnia

quae pertinent ad conversationem civilem, que est hominibus naturalis, ut
Aristoteles dicit."24

quae agit quasi dominus existent quorum actuum et in sua protestate habet agere vel non agere.

Quod quidem principium si removeatur tollitur ordo conversationis humanae et omnia principia
philosophiae morali: hoc enim subjecto non erit aliqua utilitas persuasionis nec comminationis nec

punitionis aut remunerations, quibus homines alliciuntur ad bona et retrahuntur a malis et sic eva-

cuatur tota scientia civilis". Cfr. anche Contra Gentiles, II q. 60, II, 76; e Quaestiones de malo,

q. 6.
24 Ibid. § 87. Questi argomenti condnuarono a circolare nelle quaestiones dedicate

all'unità dell'intelletto. Eccone un brevissimo specimen-. GUGLIELMO DI ALNWICK in:
KUKSEWICZ, Z.: Wilhelma A.lnwicka tr%y kwestie antyawerroistyc^ne o dus^ky intelektualnej.
In: Studia Mediewistyczne 7 (1966) pp. 3—76, qui p. 17: Utrum ratione naturali possit
evidenter ostendi quod anima intellectiva sit forma corporis humani: „si anima intellectiva una
numéro esset in omnibus hominibus, non plus post mortem habet iustus quam iniustus et impius ergo
bonum remaneret non remuneratum et malum impunitum, et sic mundus esset inordinatus et deus

iniustus, et stultus esset qui aliquid boni faceret. Hoc autem est destructivum totius moralis

philosophiae et conversationis politicae ideo opinio praedicta de unitate intellectus in omnibus

hominibus est abicienda a natura hominum tanquam contraria rationi naturali et etiam fidei re-

pugnans tarn philosophiae quam theologiaeANONIMO DI BAZAN, III, q. 21 p. 511: „si idem

esset intellectus in omnibus tunc unum esset et idem praemium omnibus exeuntibus in caelo et idem

esset peccatum omnibus in inferno, quia idem eset praemium sancti Petri quod aliorum apostolorum
et unius rustici; sed hoc est impossibile dicere secundum fidem nostram; ergo impossibile est esse

unum intellectum in omnibus." RADULPHUS BRITO, in: FAUSER, W. SJ: Der Kommentar des

Radulphus Brito %u Buch III De A.nima. Kadulphi Britonis Quaestiones in A.ristotelis Ubrum
Tertium De anima. Kritische Edition und philosophisch-historische Einleitung. Muenster 1974,

p. 167: „Tuncperiret tota moralis philosophia, qui tunc non essent remunerationes bonorum neque

punitiones malorum. Et si dicas quod immo in hac vita aliquis habebit remunerationem de bene actis

et punitionem de malefactis, iiilud non videtur possibile, quia videmus quod in hac vita bonis

multociens accidia malum et malis bene accidia. Ergo oportet quod in alia vita boni habeant
remunerationem de benefactis et mali puniantur de malefactis, quia aliter non ßeret eis iustitia.
Modo si non esset nisi unus intellectus numéro, non esset ita; immo cum homo moreretur nullum

praemium expectaret de beneficiis sicut nec brutum animal, neque paenam de malefactis. Et tunc

quilibet faceret peius quam posset. Modo istud dicere est valde absurdum". NICOLAUS ORESME:

Expositio et Quaestiones in A.ristotelis De anima. Ed. par B. PATAR. Louvain/Paris 1995,
Liber III, q. 7 p. 358: „nisi anima humana maneretpost mortem non videtur quod mundus esset

bene ordinatus nec quod esset perfecta iustitia propter hoc quod aliqua mala remanerent impunita et

aliqua bona inremunerata; quod videtur ripugnare divinae iustitiae et ordinationis optimae ipisus
universi. Et consequentia patet ex eo quod multi mali in vita ista non puniuntur et etiam multi boni

pro sua bonitate non praemiantur. Sedforte diceretur secundum quod videtur solvere Boethius in IV



342 „Destruit totam scientiam moralem"

Queste note di Tommaso, trascurate dagli esegeti, rappresentano — se lette a

partire dal loro rovesciamento — un'importante confessione. Che una dottri-
na circa la natura dell'intelletto produca la rovina dei principi di ogni morale
e assieme la capitolazione di qualsiasi forma di convivenza civile, significa
che ogni polis ed ogni forma ordinata di convivenza politica presuppongono
con nécessita una forma del pensiero, un suo regolato esercizio; ogni morale
ed ogni scientiapolitico25 sembrerebbe rivelarsi essere cosi una dottrina circa la

natura del pensiero e la forma délia sua attualità. La politica, intesa come
disciplina e pratica del pensiero che definisca le regole délia convivenza
ordinata di una multitudo non è che una noetica; concepire altrimenti la
natura del pensiero significherà allora concepire altrimenti la conversatio civilis, il
modo in cui la moltitudine dei pensanti si costituisce e si rapporta a sé ed
alla propria possibilité. Per comprendere queste note corsive di Tommaso
sarà necessario indagare la realtà di questo chiasmo per cui per un attimo
politica e gnoseologia sembrano coincidere senza resto e l'esistenza dell'
intelletto si risolve in quella délia moltitudine ordinata e normata dei viventi
(una moltitudine generata e costituita nel medio di una legge). L'importanza
di un simile chiasmo per una cultura, quale quella latina medievale, che
nell'armonia del pensiero con la legge trovava la sua stessa possibilité e la

legittimité di ogni pratica filosofïca délia vérité, non ha bisogno di essere
ricordata; ed è proprio questa ordinata armonia che secondo i teologi, ap-
pare minacciata dalle dottrine averroiste.

Negando che al pensiero competa la produzione di un ordine morale — di
articolazione di una vita nel grembo di una legge —,26 l'averroismo rappre-
senta forse la più radicale affermazione dell'originaria anomia del pensiero.
Non solo l'esercizio del pensiero non mira alla costituzione di una polis, di
una vita cioè integralmente definita dalla legge, risolta nella sua attualizza-
zione e nel suo compimento, ma ne comporta addirittura - questo è quanto
lo stesso Tommaso deduce dalla dottrina averroista — l'immediata distru-
zione, la necessaria rovina. All'accordo originario e intemporale di pensiero

de consolatione quod bonis sua virtus est praemium, et malis sua nequitia est sufpciens supplicium.
Tarnen ratio estprobabilis tarnen aliae suntprobabiliores".

25 La coincidenza di morale e politica (di cui la prima è solo una parte) è luogo
comune per l'aristotelismo medievale, che si appoggiava in questo alio stesso incipit
dell'Etbica Nicomachea.

26 Questa negazione si esprime con massima evidenza nella separazione délia per-
fezione che una vita ottiene pensando (félicitas speculativa) dalla perfezione che essa

acquista mediante la legge ed il suo rispetto (félicitas politica) e nella subordinazione di
questa alla prima. Cfr. JOHANNES DE JANDUNO: Quaestiones in Metaphisicam, 1, 1. Sulle
Quaestiones super Metaphysicam di Jandun cfr. l'importante studio di R. LAMBERTINI e A.
TABARRONI: Le Quaestiones super metaphysicam attribuite a Giovanni di Jandun. In:
Medioevo (1984) pp. 41-104; su Jean de Jandun si cfr. inoltre gli studi di SCHMUGGE,
Ludwig: Johannes von Jandun (1285/89—1328). Untersuchungen spcr Biographie und Socfal-
theorie eines lateinischen Averroisten. Stuttgart 1966 e ora l'importante libro di J.-B.
BRENET: Transferts du sujet. Paris 2003.



„Destruit totam scientiam moralem" 343

e legge — che la speculazione latina, sulla falsariga di Filone d'Alessandria
non si è mai stancata di dimostrare — l'averroismo sembra opporre
un'originaria anomia del pensiero; l'esistenza del pensiero, il fatto stesso di
pensare testimonia, délia possibilità di una comunità anteriore all'esistenza
ed indifferente alla soprawivenza di ogni polis (dell'ordine délia convivenza
définito da una legge), una comunità non più defïnita da un nomas ma da una
potenza generica e non attribuibile ad alcunché.27 La vita nel pensiero, il bios

theoretikos pone il vivente al di fuori délia città; non a caso Aristotele aveva

comparato la vita nel pensiero alla vita dello straniero, a quel bios xenicos che
la legge non riesce a cogliere né ad articolare, perché assolutamente esteriore
al nomos. L'analisi di questo attrito dottrinario permetterà forse di risalire aile

segrete cause che danno ragione délia possibilità di concepire il pensiero
come facoltà di attuazione e compimento délia legge, o al contrario di
scorgere in esso, il luogo e la possibilità di una perfezione che la legge e

l'obbedienza non è capace di produrre.

3.

L'averroismo, spiega Tommaso, arriva a rendere impossibile quella pratica
dei saperi e quella disciplina del pensiero che si è abituati a chiamare morale
(„destruuntur moralisphilosophiae pnncipia") e a minare la possibilità stessa délia
convivenza politica: esso sopprimerebbe infatti, si legge, quod est in nobis.

L'espressione „in nobis" risulta non immediatamente comprensibile. Tradur-
la, come, tra gli altri, fa il più recente editore francese,28 con un letterale „cid
che è in not' [ce qui est en nous] signifïca rendere incomprensibile anche il resto
del passo. Una pur misurata frequentazione delle traduzioni latine delle

opere aristoteliche testimonia invero che la formula è la resa canonica latina

per l'espressione greca eph'hemin. Che cosa indicava una simile formula? È
innazitutto nelle opere etiche di Aristotele che l'espressione epi tini occorre
con il signifïcato che diverrà poi ad essa proprio. Nell'ÊftVa Nicomachea essa

sta ad indicare qualcosa che è nella potestà di qualcuno;29 definendo quanto
è volontario (hekousion), Aristotele ne fornisce una definizione indiretta:

27 Cfr. ad esempio DANTE: De monorchia, I, 8-9.
28 A. DE LIBERA nella sua traduzione del trattato: cfr. THOMAS D'AQUIN: Contre

Averroès. Tr. d'Alain de Libera. Paris 1997, p. 153. Il medesimo equivoco nel più
recente commenta al De unitate: ID.: L'Unité de l'intellect de Thomas d'Aquin. Paris 2004,
p. 313: „le principe de l'activité mentale doit être interne à l'homme, in nobis, pour être pleinement
et proprement humain". Se pure l'espressione permette di rinviare ad un senso di interio-
rità, il suo significato tecnico non è certo questo. Più preciso è l'ultimo traduttore
italiano dell'opera (TOMMASO: L'unità dell'intelletto. Intr. e tr. di A. Ghisalberti. Milano
2000, p. 137), che scrive „in noi (in nostro potere)"

29 Cfr. BONITZ: Index Aristotelicum, s.v. La nozione di eph'hemin è discussa più
approfonditamente neü'Etbica Eudemia, che rimase perô sconosciuta al mondo latino.
Cfr. EE II, 6, 1222 b 41-1223 a 9; II, 8, 1224 a 11 sqq.



344 „Destruit totam scientiam moralem"

„Chiamo volontario, come si è detto anche prima, ciô che, tra le cose che sono
in sua potestà (eph'auto), qualcuno compie coscientemente (eidos), non igno-
rando cioè né l'ente, né ciô con cui, né in vista di cosa, ad esempio chi per-
cuote e con cosa e in vista di cosa e di queste ciascuna non secondo accidente
né per violenza: se qualcuno presa la mano di qualcuno colpisce un altro, ciô

non potrà dirsi volontario. Non è infatti di sua potestà."30

La resa délia formula eph'hemin con il latino in nobis, testimoniata già dalla
traduzione di Grossatesta, dériva probabilmente da una precedente defini-
zione del volontario, nella quale si précisa che esso „sembra essere ciô il cui
principio è nel medesimo [en auto] soggetto che conosce le circostanze in cui
si svolge l'azione".31 Il volontario, quanto è in nostro potere [eph'hemin] e ciô
di cui i principi sono in noi [en hemin] sono cioè perfettamente sinonimi.32
Che qualcosa sia in nostro potere [eph'hemin] significa che si è domini, signori
[kurios] di ciô che puô essere operato \prakton\-p in altri termini la relazione
tra il soggetto ed il movimento che lo intéressa (l'azione) è simile a quello
che intercorre tra un genitore ed un figlio.34 L' eph'hemin non délimita ancora
10 spazio di sovranità del vivente su di sé, il luogo in cui sarebbe possibile
pensare il vivente, nella sua interezza, come causa di sé, ma semplicemente il
luogo ove una parte di esso, il pensiero o la fantasia è causa di un suo
movimento. Questi eventi dunque hanno una causa rinvenibile nella stessa
facoltà di sapere, nell'attività rappresentativa di un corpo; il pensiero muove
ed è causa dei movimenti nel vivente, e le singole rappresentazioni possono
portare in atto possibilité che la natura del vivente sottende:

„Si opina che le cause siano la natura, la necessità, il caso e inoltre l'intelletto e

tutto ciô awiene per mezzo dell'uomo. Ciascuno degli uomini délibéra su ciô
che puô esser compiuto attraverso se stesso |péri ton di'auton prakton] [...];

30 ArjSTOTELE: Ethica ad Nichomacum, 1135 a 23 ss. In questo e in tutti i casi

successivi, dove non espressamente indicato il contrario, le traduzioni sono mie. La
traduzione latina rende in questo modo il passo: „Dico autem voluntarium quidem quemad-
modum prias dictum est quod utique aliquis in se ipso existencium sciens et non ignorons operatur
neque quem neque quo neque cuius puta quem percutit, et quo, et cuius gratia, et iltorum

unumquodque non secundum accidens, neque vi, quemadmodum si quis accipiens manum ipsius

percutit alterum, non volens autem. Non enim in ipso". E proprio a questo luogo e riportando
11 medesimo esempio che Spinoza si riferirà polemicamente nella sua confutazione del
male volontario: cfr. SPINOZA: Ethica IV P59, Scholium. Per la nozione di „volontario"

nel diritto greco e il debito nei confronti délia speculazione aristotelica cfr.
GERNET, L.: Recherches sur le développement de la pensée juridique et morale en Grèce. Etude

sémantique. Paris 1917.
31 Ibid., 1111 a21. La traduzione latina del passo suona cosi.: „Voluntario videhitur

utique esse cuius principium in ipso sciente singularia in quibus est operatio".
32 Nel latino di Grossatesta: „quorum etprincipia in nobis, et haec in nobis et voluntaria".
33 Ibid., 1113b 32
34 Ibid. 1112b, 18-9 „E necessario dire" infatti „che l'uomo sia il principio e

genitore delle sue azioni come dei suoi figli"; nella traduzione latina: „hominem dicendum

principium esse et genitorem operationum, quemadmodum et natorum."



„Destruit totam scientiam moralem" 345

quelle cose che si generano per opera nostra, che non sono sempre alio stesso
modo, su queste deliberiamo."35

Questo spazio raccoglie tutto il possibile il cui principio è in colui che
agisce, quella sfera di eventi ove l'uomo è la causa \anthropon einai arche ton

praxeon, 1112 b 31 sqq.], E in questa sfera, in cui l'origine di un evento
coincide con un sapere, che ha luogo la legge:36 si castigano infatti e si

puniscono precisamente le azioni in nostro potere.

„Quanto invece non si compie per nostra opera non è volontario; nessuno ci
incoraggia a compierlo, ritenendo che è inutile persuadere qualcuno a non aver
caldo, o a non aver dolore, o a non aver fame o a non provare qualunque altra
sensazione di questo tipo; non arriveremmo infatti a provarie di meno".37

È interessante notare sin d'ora come la possibilité délia legge sia definita da

una relazione précisa tra sapere ed azione.

4.

Le semplici e contenute note aristoteliche non sarebbero suffïcienti a chia-
rire il luogo citato del Contra Averroistas, né il ruolo che esso, come tutta la
tradizione speculativa patristica e latina riconosce alla nozione di eph'hemin.
La storia segreta di questo concetto numera una serie indefinita di traman-
damenti, di cui solo alcune articolazioni sembrano essere ricostruibili; ris-
pondendo ad esigenze via via diverse, pur nella continuité dell'identité
nominale, esso ha subito impercettibili mutamenti sino a divenire luogo
privilegiato di quell'esperimento sulla propria potenza di vita che Tommaso
chiamava morale.

E con Epitteto che la nozione di eph'hemin si costituisce defïnitivamente
come concetto basilare di una morale. Compito délia fîlosofîa diviene ora
l'individuazione di una précisa regione dell'ente, che possa dirsi in qualche
modo in nostro potere; essa è e coincide senza resto con questo stesso

gesto.

35 Ibid., 1112b 31 ss.
36 Ibid., 1113b 23. Questo restera un luogo comune in tutta la letteratura filosofica

antica. Cfr. tra gli altri CICERONE: De fato, XVII, 40; AGOSTINO: De civitate Dei, V, IX:
,J2uod si ita est nihil est in nostra potestate, nullumque est arbitrium voluntatis; quod si con-

cedemus, inquit, omnis humana vita suvertitur, frustra leges datur, frustra objurgationes, laudes,

vituperationes, exhortationes, adhibentur, neque ulla iustitia bonis praemia et malis supplicia consti-

tuta sunt."
37 Tommaso rimproverava appunto che qualora si negasse lo in nobis non sarebbe

necessario alcuna deliberazione e la promulgazione di qualsiasi legge verrebbe a farsi
inutile {„non enim esset necesse consiliari nec leges fere")', cfr. anche NEMESIO D'EMESA: De
natura Hominis. Tr. latina di Burgundio da Pisa. Ed. G VERBEKE e J.R. MONCLIO.
Leiden 1975, cap. XXXVIII, p. 144: „amplius si nullius est principium gestionis homo ex
superfluo habet consiliari [...] Ad quid enim uteretur consilio nullius existens dominus gestionis?
Optiumum autem autem et pretiosissimum eorum omnium quae sunt in homine superfluum enunciare

quam maxime inconvenient utique erit."



346 „Destruit totam scientiam moralem"

„Delle cose che sono, cosî Epitteto lascia esordire il suo Manuale, alcune sono
in nostro potere [eph'hemiri\ altre non in nostro potere [ouk eph'hemin\. Sono in
nostro potere il pensiero, il desiderio, l'appetito, l'inclinazione e in una parola
ciô che è nostra opera \emetera erga\. Non sono in nostro potere il corpo, il
possesso [,ktesis], gli onori, l'autorità e, in una parola quanto non è nostra
opera [ouk emetera e/ga],"38

II breve esordio del manuale abbrevia in un unico tratto l'intera dottrina
etica di Epitteto.39 Ogni etica è teoria délia sovranità; essa non ne ha da

dimostrare l'esistenza, la presuppone. La nozione di eph'hemin permette fare

oggetto di sapere e di isolare in forma pensabile e conoscibile la vita stessa
del soggetto come realtà di questa sovranità. Essa consente al tempo stesso
di coglierne la natura come attualità di una potenza, e fa dell'etica un eser-
cizio di ricognizione di questa stessa potenza, della sua forma e del suo
limite. E nella regione di sovranità, che essa fonda e délimita, che una serie
di mid ed immagini relativi all'uomo ed alia sua esistenza acquistano senso
ed efficacia: è solo perché esiste una regione dell'essere definita da questa
sovranità, uno spazio dell'accadere che questa nozione permette per la prima
volta di contemplare ed isolare in realtà consistente e conoscibile, che
diviene possibile quella disciplina del pensiero per la quale si assegna nel

pensiero un compito al vivente, sia esso la semplice vita vegetativa, sia esso

il solo studio, sia esso l'assenza di ogni compito. II pensiero rende possibile
la definizione della sovranità di un soggetto e lo stesso esercizio del pensiero
coinciderà con l'esercizio attivo di questa sovranità.

Accanto al Manuale di Epitteto, il De Fato di Alessandro di Afrodisia,40
testo tradotto nel tredicesimo secolo da Guglielmo de Moerbeke,41 costi-
tuisce un ulteriore importante tappa della storia del concetto; in esso la

nozione di eph'hemin arriva a costituire quanto attraverso nomi diversi (liberum

arbitrium, libertà, soggetto) sembra aver accompagnato per lungo tempo
la riflessione etica e politica. L'importanza di quest'opera sta nel fatto che è

in essa che per la prima volta si definisce con maggior precisione quale
esperienza e quale immagine del pensiero esso debba necessariamente pre-
supporre e nell'aver mostrato, quali segreti legami stringono l'etica con la
dottrina del pensiero e dell'intelletto. Storicamente decisivo inoltre è il fatto
che quest'opera costituirà il brogüaccio per numerose enciclopedie greco-
cristiane di cui il medioevo farà largo impiego: Nemesio d'Emesa42 (il cui De

38 EPITTETO: Enchiridion, I. Ed. Schenkl. Leipzig 1916.
39 A proposito della dottrina etica di Epitteto cfr. il volume di BONHÖFFER, A.:

Die Ethik des Stoikers Epiktet. Stuttgart 1894.
40 II testo greco del trattato è stato edito da P. Thillet; cfr. ALESSANDRO DI

AFRODISIA: Traite du destin. Ed. par P. THILLET. Paris 1984.
41 Cfr. ALESSANDRO DI Afrodisia: De fato ad imperatores. Tr. latina di Guglielmo

di Moerbeke. Ed. par P. THILLET. Paris 1963.
42 Cfr. NEMESIO D'EMESA: De natura Hominis. Tr. latina di Burgundio da Pisa. Ed.

G VERBEKE e J.R. MONCLIO. Leiden, 1975.



„Destruit totam scientiam moralem" 347

natura hominis il medioevo attribuiva a Gregorio Nisseno) e Damasceno43

riprenderanno quasi letteralmente le argomentazioni di Alessandro; e quanto
il greco chiamava eph'hemin diverrà in latino liberum arbitrium. E proprio da

queste due opere che la dottrina dell' eph'hemin arrivera al mondo medievale;
nelle obiezioni fatte ad Averroè, Tommaso non farà che mobilitare argo-
menti di una tradizione più antica.44

Alessandro inizia col distinguere gh eventi ed i fenomeni secondo il
modo in cui essi si generano. Per farlo egli sépara gli eventi che si generano
in virtù della natura, da quelli che sono prodotti dal sapere e dal discorso
(logos):*

tra tutti gli eventi Aristotele fece la differenza tra quelli che si generano in
vista di qualcosa, avendo cid che Ii produce un qualche scopo o fine da

realizzare, e quelli che invece non ne hanno. [...] Delle cose che hanno

rapporto a qualche cosa [ton de epi ti ten anaphoram echonton] e che si generano in
vista di qualcosa gli uni sono prodotti dalla natura, gli altri dalla ragione \kata
ton logon].46

Una nuova specie di eventi, quelli prodotti secondo il discorso o ragione,
che la filosofia — specie quella di ispirazione stoica — aveva preteso di assi-

milare agli eventi naturali deve invece esserne separata:

„Si produce secondo la ragione quanto si genera da agenti che ragionano
sull'evento e dispongono sul modo in cui esso si genera. Cosi sorgono tutte le

43 II testo del Damasceno è edito in: MlGNE, Patristica Graeca, vol. XCIV. La
traduzione latina di Roberto Grossatesta della prima parte (De dialectica) è stata riedita
in questo secolo ad opera di O. A. COLLIGAN, New York, 1953; quella del De fide
ortodoxa da E. M. BUYTAERT. Louvain 1955.

44 Si potrebbero produrre una lunga serie di comparazioni sinottiche dei luoghi in
Tommaso, in Alessandro, in Damasceno ed in Nemesio. Per non appesantire perô il
testo ci limitiremo a segnalare le più evidenti somiglianze nelle note.

45 Tradurremo logos indifferentemente con discorso, sapere o ragione, visto che la

voce greca postula implicitamente un rapporto di equivalenza che la lingua italiana non
rispetta. Tutti i testi medievali, anche in forza della dottrina boeziana della triplice
oratio, in forza della quale si distinguevano come differenze interne ad un'unica realtà
oratio scripta, oratio prolata e oratio concepta (PL 64, 497 A) continuano a postulare nel
termine ratio questa stessa equivalenza. È solo in testi decisamente più tardi che il termine
ratio sembra implicare una facoltà distinta dal discorso e comincia a delinearsi quella
frattura tra ragione e discorso cosi caratteristica per buona parte del pensiero mo-
derno. Segno ne è, ad esempio, che i Commentarii Collegii Conimbricensis al De anima
aristotelico si interroghino utrum ne per intellectionem verbum producatur an non, se cioè per
quamlibet intellectionem gignitur verbum. Cfr le interessantissime pagine in: Commentais

Collegi Conimbricenis Societatis Iesu in très libros de Anima Aristotelis Stagiritae. Venetiis
1606, p. 567 ss. È solo allorché il problema della lingua sarà separabile, distinguibile
dal problema del pensiero che qualcosa come una linguistica — una scienza della lingua
e del dire in quanto tale, separata dalla scienza del pensare — diviene anche solo
possibile.

46 ALESSANDRO DI AFRODISIA: Traite du destin, op. cit., p. 6, lin. 11 sgg.



348 „Destruit totam scientiam moralem"

opere delle arti \technai\ e ciô che si genera per scelta [kata proairesin\, essi
differiscono dalle cose che si producono secondo natura poiché queste ultime
hanno in se Stesse il principio e la causa délia propria generazione, la natura
appunto, e si generano secondo un certo ordine. La natura che le produce
inoltre non fa uso di un ragionamento [ou logismo kromenes\ su di essi, come
awiene nel caso delle arti. Le cose che invece si generano per arte o decisione
hanno fuori di esse il principio del movimento e la causa produttrice e non in
se stesse; la loro generazione inoltre awiene in virtù di un ragionamento
[logismos\ del produttore."47

Gli eventi che si producono mediante il sapere sono quelli di cui la decisione
\proairesis\ è sovrana [kurià\, le cose di cui ci sembra essere padroni \kurioi\ di
agire e non agire. Si tratta in altre parole di quelle azioni „che noi siamo padroni
difare e di non fare sen^a seguire qualche altra causa sussistente att'esterno, né cedendo a

quelle a cui esse conducono":48 esse definiscono ciô che è in nostro potere,
l'ambito di ciô che è eph'hemin.

„Attraverso questa facoltà v'è qualcosa in nostro potere, perché noi siamo

signori dei nostri atti che si generano cosi, senza che vi sia causa esterna.
Perciô il generabile che si genera in questo modo si produce senza causa
[anaitios], avendo in noi la sua causa". [32, 26 ss.]

L'eph'hemin e la decisione vengono defîniti come l'opéra propria dell'uomo
[ton idion ergon ton anthropori\, e l'opéra umana non è più una delle infinite
opere délia natura ma ciô che vi si oppone anzitutto secondo la modalità
délia sua genesi, del suo accadere. Nei paragrafi che Nemesio d'Emesa e

Damasceno avevano dedicato alla chiarificazione délia natura dell 'eph'hemin,

questa separazione riluce in tutta la sua evidenza. Si legge infatti nel De fide
orthodoxa: „Di tutti gli eventi, dicono esser causa o dio, o la nécessita, o il
fato o la natura, o la fortuna o il caso." Damasceno si chiede quindi quale sia

l'opéra di ciascuno:

„L'opéra di dio è la sostanza e la prowidenza, quella délia nécessita il
movimento di ciô che permane nella stessa maniera, quella del fato l'esser
condotto a perfezione da sé di ciô che accade per nécessita — anche il fato è

infatti opera délia necessità. Opere délia natura sono la genesi, l'accresci-

mento, la corruzione. Opere délia fortuna sono invece il raro e l'inatteso. [...]
Opere del caso sono i fatti che accadono ad enti privi di vita o agli enti privi di
discorso fuori da natura o arte. Cosi dicono questi. A cosa dunque assegne-
ranno ciô che diviene per mezzo dell'uomo se l'uomo non è causa e principio
dell'azione?"

V'è dunque un'opera che contraddistingue l'uomo da qualsiasi altro ente,
consistente in un modo d'essere, in una modalità dell'accadere distinta da

quelle enumerate; questa opera è quanto il greco chiama praxis. Prassi è

quella sfera di eventi che ha l'uomo per causa. E impossibile, continua

47 Ibid., p. 7, lin. 5-17.
48 Ibid., pag. 24, Un. 13-16.



„Destruit totam scientiam moralem" 349

Damasceno, ascrivere a Dio questo tipo di eventi, perché è illecito
ascrivergli azioni brutte ed ingiuste; d'altra parte è impossibile considerarle

opera di necessità o del fato ed altrettanto impossibile è ascrivere questi
eventi alla natura, poiché le opere della natura sono gli animali e le piante.
„Resta dunque che l'uomo che agisce e produce sia il principio delle proprie
azioni e sia padrone di sé \autoexousion\".49 La prassi costituirebbe il luogo di
una cesura fra l'umano ed il naturale; per questo bessere della prassi va
accortamente distinto dall'essere di ciô che accade secondo natura. La vita
umana costituisce ora una sfera separata, esiliata dalla natura.

V'è un ulteriore importante principio che questi trattati sembrano pre-
supporre senza enunciare esplicitamente. „L'uomo è principio e causa delle
azioni generatesi per opera sua e bessere dell'uomo coincide con il fatto di
possedere in se stesso il principio dell'agire, proprio come bessere della sfera
coincide con il muoversi scivolando verso il basso."50 L'uomo non è più
descritto corne un ente tra gli enti ma innanzitutto colto corne la forma o la

possibilità di un particolare modo dell'accadere di ciô che è; la nuova
antropologia non si preoccuperà di descrivere le potenze, le serie di attività
rintracciabili in una vita umana, né si attardera in una fenomenologia dei
movimenti che rendono possibile il dispiegarsi di questa tipo di vita. Essa

piuttosto fa coincidere l'uomo con un determinato modo in cui le cose
accadono, prescindendo dalla specie di ciô che accade: piuttosto che con un
determinato contenuto l'uomo coincide con una determinata forma dell'
accadere, quello di ciô che si genera mediante sapere o ragione. Secondo
Alessandro, gli eventi generatisi mediante il sapere \kata logon ginomend\, si
caratterizzano per il fatto che „cid che Iiproduce ha anche ilpotere di non produrli
\tou me poiein exousid\". Essi „sembrano cioè prodursi secondo l'arte e non per
necessity'. Gli artisti, i tecnici, „producono infatti ciascuna di esse in quanto hanno

anche una eguale facoltà di non produrle \hos kai tou me poiein auta ten isen echontes

exousian\",51 Alessandro abbozza qui una teoria di ciô che a parure dalla
traduzione latina di Boezio delle opere logiche di Aristotele l'Occidente
imparerà a chiamare contingenté, ciô che ha la possibilità di poter non
accadere [kai to endechesthai me genesthai choran echei\. Non è possibile rico-
noscere l'uomo dalla specie degli determinati eventi, ma dal modo
particolare in cui gli eventi accadono.52

49 DAMASCENO: De fide orthodoxa, II, XXV.
50 Alessandro di AfrodisiA: Traité du destin, op. cit., p. 32.
51 Ibid., pag. 8, Un. 11-14
52 Questo spostamento per cui l'umano coincide con una determinata modalità del

reale si esprimerà nel principio secondo il quale „nullam esse in rebus libertatis contin-

gentiam ad quas non concurrit homo": cfr. ALESSANDRO ACHILLINI: De intelligentiis. In: ID.:
Opera Omnia. Venetiis: Apud Hieronymum Scotum 1545, fol. 5, col 1.



350 „Destruit totam scientiam moralem"

5.

Per prassi si intende dunque una specie dell'accadere. Essa definisce un
evento attraverso due elemenü: un sapere ed una modalità particolare, irri-
ducibile all'equilibrio di potenza ed atto o di possibilità e realtà che la natura
sembra produrre. Nell'agire le cose sembrano accadere secondo una terza
modalità, différente rispetto a quella délia possibilità e quella délia necessità.

L'eph'hemin sarà dunque la facoltà che permette di articolare bessere secondo

questa specifica modahtà e la prassi diviene il luogo della sua esperienza. E
importante riconoscere come, a differenza della frattura tra l'agire ed il
produrre su cui si fondava l'etica aristotelica,53 qui sono proprio gli oggetti delle

arti, gh oggetti derivanti cioè da una poiesis ad essere addotti quah esempio di
eventi della sfera pratica. La relazione che l'aristotehsmo antico riconosceva
sussistere tra il produttore ed il suo prodotto viene ora proiettata su quella
che c'è tra chi agisce e l'azione stessa; ciô permette di riconoscere anche
nella prassi quella assoluta sovranità che definisce il rapporto tra produttore
e prodotto. E la coincidenza tra soggetto ed oggetto della produzione regis-
trabile in ogni prassi fa si che il modo d'essere del produttore (potere sov-
rano su di sè) e quello del prodotto (contingenza), arrivino a coincidere.
L'etica, in quanto scienza della prassi, si trasforma ora in teoria della
sovranità.

La dottrina della sovranità, per cui una potenza di qualcosa è, per il
medesimo rispetto per cui è tale, anche potenza di non \,adunamia]54 è

elaborata da Alessandro a partire dalle riflessioni di Aristotele nel decimo
libro della Metafisica. In esso, distinguendo le potenze che partecipano del

sapere e del discorso e quelle che invece non ne partecipano,55 Aristotele
aveva descritto le prime nei termini di potenze capaci di produrre qualcosa
ed il suo contrario in virtù del medesimo principio. E il sapere a rendere

possibile questa sovranità, perché

„il sapere è una specie di discorso ed il discorso stesso mostra la cosa e la sua
sottrazione anche se non nello stesso modo: il discorso riguarda cioè entrambi
i contrari, ma in misura maggiore il soggetto e non la sua negazione.[...] E con

53 ARISTOTELE: Eth. Nicom., 1140b 16, e soprattutto 1140 a 2 sqq: „La produzione
è différente dall'àzione e la ragione che concerne l'agire è diverso dalla ragione che

concerne il produrre. Nè l'una è parte dell'altra, perché l'azione non è produzione nè la

produzione è l'azione."
54 ARISTOTELE: Metaph., 1046a 30-31. W. Jaeger nell'edizione Oxford corregge il

testo emendando il nominativo adunamia, testimoniato tra l'altro dal ms. Laurentianus
87, in dativo. Già Heidegger, in un importantissimo commento al libro X della Metafisica,

aveva tuttavia mostrato l'inopportunità di un simile intervento: HEIDEGGER,
M.: Aristoteles, Metaphysik X 1-3. Vota Wesen und Wirklichkeit der Kraft. GSA Bd. 33.

Frankfurt am Main 1990.
55 Aristotele: Metaph., 1046 b 1-2.



„Destruit totam scientiam moraletn" 351

la negazione e attraverso la privazione che il discorso mostra anche il
contrario".56

Proprio perché il discorso è capace di mostrare assieme la cosa ed il suo
contrario, ogni sapere è l'esperienza simultanea di una potenza duplice ed

indifferente ai contrari: la potenza che ne partecipa sarà perciô sempre capace

di produrre qualcosa ed il suo contrario secondo il medesimo principio.57
E poiché il discorso è facoltà di un soggetto individuo, questi potrà esser
causa di entrambi i contrari mediante un medesimo principio. È solo per
questo che il soggetto partecipe di sapere (di una dynamis kata logon) è capace
assieme di fare qualcosa ed il contrario di ciô di cui ha potenza di fare. Ogni
potenza partecipe di sapere defïnisce altresi la contingenza deU'oggetto cui
essa si riferiva: un oggetto la cui genesi è rimesso ad una potenza partecipe
di discorso puô essere e non essere proprio perché la sua causa puô indif-
ferentemente entrambe le possibilità. In questo senso la dottrina aristotelica
permette di articolare un evento sotto la specie dell'inerenza ad un soggetto
— il sapere o il soggetto individuo di cui il sapere è affezione, separato secondo

l'essere dall'evento causato — e dunque di ricondurre ogni volta la sua

contingenza alla sovranità del suo produttore. La possibilità deU'oggetto di
generarsi e assieme non generarsi viene a coincidere con una potenza intesa
nei termini di un attributo del soggetto che è causa délia sua produzione.

Alessandro non si Umita tuttavia ad assumere la dottrina deUa sovranità
cosi come essa era stata elaborata da Aristotele. La sovranità che egü rico-
nosce rappresentare un elemento costitutivo deUa prassi non è infatti una
sempUce potestà [exousia] del soggetto su ciô che è altro da sé, ma la potenza

56 ARISTOTELE: Metaph., 1046b 7 sgg. Cfr. le interessantissime annotazione di A.
NlFO su questo punto nel suo Dilucidarium Metaphysicarum Disputationum in Aristote lis

XIV libros divinae philosophiae. Venetiis: Apud Hieronymum Scotum 1554, Disput. II,
Uber IX, f. 105v: „Secundo debes scire quod potentiarum activarum aliae sunt rationales, quae

graece in textu logicae dicutnur aliae irrationales, quae alogicae noncupantur. Dictae vero sunt rationales

quae non deducuntur ad actum nisi rations ac discursum electivo, illae irrationales quia dedun-

cuntr ad actum non discursu ac rations sed sola propinquitate passi, et omnibus requisitis ad actionem

stantibus. Ex his sequiturprimo quodpotentia effetrix dei et intelletuum separatorum non dici-

tur rationalis. Patet quia non deducitur ad actum per rationem et discursum sine deliberatione atque
e/ectione eo quia intelelctus divinus non discurrit nec praedeliberat secundum phantasmata. Dicitur
autem irrationalis per negationem quia deducitur ad actum sine discursu.[...] debes scire Aristo-
telem per potentiam rationalem intellexisse intellectum et non quamvis, sed rationalem, hoc est dis-

cursivum, qualis est humanus intellectus enim divinus non est rationalis; esset enim coelum animal
rationale, nisi quis pro rationale intelligit id quod est ratio per essentiam. Amplius discurreret deus

vel coelum. Per irrationalem vero intellexit potentiam non discursivam, sub qua cadit intellectus
divinus et natura: natura enim non discurret in elicendo actum nec divinus intellectus in movendo."

57 II più geniale degli averroisti rinascimentali, Alessandro Achillini, spiegherà che
ciô è possibile perché „homo potest affimativam vel negativam concludere, et consequenter ad

utramque partem possibilis est assensus". In: ALESSANDRO ACHILLINI.: De intelligentiis, fol.
5, col. 2. Venetiis: Apud Hieronymum Scotum 1545. Più avanti aggiungerà che „est
autem libertas principaliter in ratiocinio apto indifferenter declinare ad affirmativum vel negativum
secundum quod sibi occurrit ratio magis ad unum quam alterum".



352 „Destruit totam scientiam moralem"

riconosciuta ad un soggetto di disporre su se stesso, una sovranità rivolta a

se stesso [to autexousion], una peculiare articolazione della potenza per cui il
soggetto arriva a potere se stesso ed il proprio stesso potere. Ueph'hemin
désignera dunque non più un duplice potere (il potere dei contrari di ogni
potenza che partecipa di ragione e di sapere secondo Aristotele) ma un potere
rivolto a se stesso, descriverà la costituzione della potenza stessa come un
sé, come qualcosa cioè che differenzia da sé qualcosa cui tuttavia si riferisce,
come recita un celebre adagio hegeliano. In questo senso dunque la potenza
è assieme soggetto e oggetto di sé: non solo essa è ciô che causa qualcosa in
altro da sé,58 ma è anche ciô su cui essa agisce, è oggetto del suo stesso potere.

È per questo che la sovranità di cui parla Alessandro non è la potenza di
fare qualcosa ed il suo contrario (di causare cioè salute e malattia), ma di fare
e assieme non fare ciô di cui si ha potenza di fare: è appunto il potere stesso
a divenire oggetto della potenza. In forza di questa identità del soggetto e

dell'oggetto del potere, per un corto circuito l'esperienza del mancare della

possibilità di essere (la contingenza) viene immediatamente rovesciato nell'
esperienza di una potenza, di ciô che produce possibilità.

6.

Questa correzione della dottrina aristotelica è importante per almeno due

rispetti. Nella dottrina della sovranità infatti è la realtà stessa del pensiero a

mu tare e l'etica (intesa almeno nei termini in cui Tommaso ne parlava) arriva
a coincidere con una dottrina circa la natura del pensiero che è necessario

ora prendere in esame. Innanzitutto è proprio la facoltà del sapere (la ragione,

l'intelletto) il solo medio in cui la sovranità diviene possibile: è solo
perché partecipe di sapere che una potenza è capace di attuarsi secondo

questa peculiare forma di articolazione di sé. Il sapere permette di articolare
un evento sotto la specie dell'inerenza ad un soggetto separato secondo il
semplice divenire che ne dispone sovranamente; per questo il fatto di pen-
sare e di essere razionale coincide perfettamence con la facoltà dell'eph'hemin.
Nella dottrina della sovranità il pensiero definisce esclusivamente la sfera
della potestas agendv. „/'essere del pensiero, scrive Alessandro, non è null'altro che

quello d'essere ilprincipio dell'atqone" [30]. Nel pensiero il vivente guadagna non
un'ulteriore facoltà, o una conoscenza superiore ai saperi ed aile immagini
prodotte mediante l'esperienza, ma arriva a fare della propria possibilità di
agire l'oggetto della sua stessa potenza. Il pensiero è in qualche modo una
potenza che ha per oggetto altre potenze e non una perfezione particolare e

distinta da esse. Esso è ciô che fa si che tutte le potenze sono rimesse ad un
soggetto attuale prima di esse e capace di disporre sovranamente sulla loro
stessa attualità: pensare significa fare esperienza della propria sovranità.59 In

58 Aristotele: Metaph., D, 12,1019 a 15-16.
59 Cfr. THOMAS de Aquino: S.Th., I q. 83, a. I: „Ad tertium dicendum quod liberum

arbitrium est causa sut motus: quia homo per liberum arbitrium seipsum movet ad agendum. Non



„Destruit totam scientiam moralem" 353

quanto pathos, affezione di una vita umana esso non misura tanto una

potenza peculiare di vita ma il luogo metafisico per cui un ente riesce a

anticipare ciascuna delle proprie potenze, a divenire sovrano su di esse,
tanto che tutte le potenze dell'anima si riducono a strumenti del soggetto
sovrano.60 La sovranità che si immagina sussista tra il soggetto (in quanto
pensante e partecipe di sapere e di discorso) e la propria potenza esiste solo
in virtù di una piega più sottile: se la razionalità coincide perfettamente con
l'eph'hemin, il soggetto è sovrano su di sé solo perché è sovrano sulle proprie
rappresentazioni, sui propri saperi, sul proprio pensiero. Scrive Alessandro:

„Tutti concordano nell'affermare che degli altri animali l'uomo ha per natura
questo in più, che non similmente a quelli segue le immaginazioni, ma ha
ricevuto da essa un giudice [kriten] delle rappresentazioni che gli capitano, per
scegliere tra di esse: il discorso." (22, 2 ss)

Se dopo un esame esse si mostrano essere come sono apparse all'inizio dà
assentimento alla rappresentazione. Poter pensare significa poter distrarsi da

quanto si immagina:

„In effetti, scrive Alessandro, lo eph'hemin non consiste, presentatasi una
fantasia, nell'abbandonarsi alla fantasia e nel tendere a ciô che appare, [...]
l'eph'hemin si ha quando ciô che awiene, awiene in conformità dell'assenso
secondo ragione e giudizio."

Infatti

,,È proprio dell'uomo [...] l'essere capace di discorso, l'avere in sé il discorso
come giudice delle immagini in cui si imbatte e in generale di ciô che deve fare
o no. Perciô mentre gli altri animali cedono aile sole immagini e hanno queste
come cause degli assensi e delle tendenze per le azioni, l'uomo ha invece il
discorso corne giudice sulle immagini relative a ciô che deve compiere." (30,7 ss).

Nonostante il De fato sia diretto contro le dottrine stoiche, Alessandro qui ne

assume, pur con decisive riserve una delle più originali dottrine. Secondo

questa dottrina, cosi come la riporta Origene,61 in alcuni animali il desiderio
ed il movimento è suscitato da una qualche forma di sapere, ma si tratta di
un sapere preordinato dalla natura: in un ragno ad esempio sorge il sapere
che permette di tessere una tela \phantasia tou huphaineiri\ e a questo sapere
segue il desiderio e l'attività del tessere. Alio stesso modo l'ape non puô che

seguire l'immagine délia produzione délia cera. Già Aristotele aveva pensato
una simile relazione tra l'immaginazione ed il movimento, ma non limitata ai

soli animali. Nel De motu animalium egli scrive infatti che i viventi si

tamen hoc est de necessitate libertatis quod sit prima causa sui id quod liberum est: sicut nec ad hoc

quod aliquid sit causa alterius requiritur quod sitprima causa eius."
60 Cfr. Contra averroistas, cit.: „Manifestum est autem, quod intellectus est id quod est

principale in homine et quod utitur omnibuspotentiis anime et membris corporis tamquam organis."
61 ORIGENE: De prinäpiis, III. In: VON ARNIM, J.: Stoicorum Veterum Fragmenta, III

n. 988. Leipzig 1905, p. 287.



354 „Destruit totam scientiam moralem"

muovono e sono mossi; e ciô che in tutti i viventi causa il movimento è il
pensiero ed il desiderio:

„Ad esempio quando qualcuno pensa che ogni uomo riesce a camminare e che

egli stesso è un uomo immediatamente \eutheos\ cammina; oppure se pensa che

nessun uomo deve camminare ed egli è un uomo, immediatamente [euthus\
rimane fermo. Ed entrambe queste cose le fa se nulla glielo impedisce. Pensa:

„Devo fare qualcosa di buono; la casa è qualcosa di buono". E allora,
immediatamente, senza alcuna soluzione di continuità, costruisce una casa. Oppure
pensa: „Ho bisogno di un riparo; un manto è un riparo. Ho bisogno di un
manto. Ciô di cui ho bisogno, devo costruirlo; ho bisogno di un manto. Devo
costruire un manto". E la conclusione „bisogna costruire un manto" è una
prassi."62

La cosiddetta prassi non segnava in nessun modo una sovranità del vivente
su di sé, ma l'ambito ove il pensiero prende ad oggetto i movimenti del

soggetto pensante e li détermina. Cosi il concetto di intelletto pratico (nous

praktikos) non esprimeva la realtà dell'intellezione concepita ed articolata nei
termini propria alia prassi, ma solo quell'intellezione che ha per oggetto il
movimento del vivente e le sue azioni.

A differenza di Aristotele, Origene ed Alessandro contemplano nell'
uomo una différente articolazione di sapere e movimento. L'assenso costi-
tuisce qui ciô che permette di spezzare il legame indissolubile di immagina-
zione e movimento e quanto permette di rintracciare, dietro il movimento
delle immagini, un altro soggetto attuale prima dell'attualità di queste e par-
tecipe di un sapere circa queste Stesse immagini o pensieri, in base al quale è

capace di giudicarle. Si assiste in altre parole ad un rovesciamento: non è che

il sapere abbia per oggetto le azioni ma il sapere stesso ed il pensiero di-

vengono un'azione, il sapere stesso ed il pensare vengono articolato nei
termini che avevamo visto essere propri dell'agire. Pensare significa sempre
agire nel pensiero, fare esperienza cioè nel pensiero délia propria sovranità

„Dire che coloro che hanno deliberato danno il loro assenso a ciô che appare
e che per conseguenza seguono le immagini nella stessa maniera che gli ani-
mali non è vero: perché non tutto ciô che appare è un'immagine. Un'immagine
semplice e senza discorso viene da quello che accade all'esterno, modellato
sulle operazioni dei sensi, e per questo ciô ha più forza negli animali privi di
discorso [...]. Colui invece che attraverso il sillogismo effettuato da lui stesso
nella decisione dona assenso è egli stesso causa del proprio assentimento
attraverso se stesso." (34, 4-15).63

62 De motu animalium, 701 a 13—20.
63 Non a caso Averroè nega recisamente la possibilità di pensare libertà nell'

assenso. Cfr. AVERROÈ: Kitâb fasl al-Maqâl (tr. it., Milano 1999, p. 79): „E invero il
prestare assenso a una conclusione cui si è pervenuti attraverso una dimostrazione che
si è radicata nell'anima è questione d'obbligo e non di libera scelta. Cioè non è nella
nostra facoltà rifiutare o accordare taie assenso alio stesso modo in cui è nostra facoltà



„Destruit totam scientiam moralem" 355

La poten2a di immaginare e di sapere si articola nei termini di una sovranità
di un sapere anteriore al pensiero ed al sapere che essa stessa produce. L'uo-
mo è dunque principio e causa delle azioni compiute attraverso di lui solo
perché diviene sovrano sulle proprie immagini. II pensiero è quanto permette

di sospendere, disinibire il potere delle immagini, spezzare il loro imme-
diato legame col desiderio, annullare la loro sovranità sui movimenti del
vivente. La sovranità del soggetto sulle proprie azioni non consiste nell'agire
sovranamente, ma nella libertà del giudizio. La libertà, la sovranità diviene
un'affezione interna al giudizio, è la relazione che il giudizio ha su di sé.64

Che la libertà (la facoltà di disporre sovranamente di sé) divenga affe-
zione délia stessa facoltà di sapere o ragione è un'importante rivoluzione ris-

petto alla tradizione antica, per la quale essa riguardava non tanto il sapere o
il pensare ma il semplice agire, il soggetto cioè non in quanto capace di sapere

o pensare, ma di muoversi ed agire.65 E dunque la sfera che defïnisce la
consistenza e la realtà del politico a mutare. Ne è prova il fatto che la legge
non è più affezione o modo d'essere del cosmo, ordine oggettivo delle cose
ma esprime un fatto (soggettivo) délia ragione. Ê per questo che, nelle ques-
tioni dedicate alla legge délia Summa Theologiae, Tommaso si chiede se la lex
sia una potenza, un abito o un atto délia ragione.66 La legge è un dettato délia

ragione (quoddam dictamen rationis),67 qualcosa che la ragione trova (se uma-
na) o produce (se divina). La novità di questa prospettiva sta in primo luogo
nel considerare la legge nei termini di una una dynamis, di una facoltà, di
una potenza — umana o divina che sia. In secondo luogo la facoltà délia legge

è quella medesima facoltà o potenza „attraverso cui il vivente pensa o
ragiona", corne aveva scritto Aristotele. La ragione stessa dunque viene ad

decidere di stare in piedi o di sedersi". E ne dériva l'impossibilità di applicare e di usa-
re nella scienza la nozione di responsabilità.

64 Cfr. THOMAS: S.Th., cit., „Homo est liberi arbitri [...] Ad cuius evidenciam conside-

randum est quod quaedam agunt absque iudicio; sicut lapis movetur deorsum; et similiter omnia

cogitatione carentia. Quaedam autem agunt iudicio sed non libero; sicut animalia bruta. ludicat
enim ovis videns lupum eum esse fugiendum naturali iudicio et non liber; quia non ex collatione sed

ex naturali istinctu hoc iudicat. Et simile est de quolibet iudicio brutorum animalium. Sed homo

agit libero iudicio: quia per vim cognoscitivam iudicat aliquid esse fugiendum velprosequendum. Sed

quia indicium istud non est de naturali instinctu in particolari operabili, sed ex collatione quadam
rationis: ideo agit libero iudicio potens in diversa ferri. Patio enim circa contingentia habet viam ad

opposita; ut patet in dialecticis sy/logismis. [...] Et pro tanto necesse est quod homo sit liberi
arbitrii ex hoc ipso quod rationalis est."

65 Cfr. ARENDT, h.: What is freedom?. In: ID.: Between past and future. Eight Exercises

in Political Thought. Trad. it. Milano, 19992, pp. 193—227.
66 S.Th., II-I, q. 90 a. 1, ove ci si chiede an lex sit aliquid rationis. Sul problema della

legge in Tommaso d'Aquino, cfr. BASTIT, Michel: Naissance de la loi moderne. Ea pensée de

la loi de saint Thomas à Suare%. Paris 1990. Première partie, e il capitolo dedicato a Tommaso

d'Aquino in: QUAGLIONI, D.: A une déesse inconnue: la conception prémoderne de la
justice. Paris 2003.

67 Ibid., q. 91, a.3.



356 „Destruit totam scientiam moralem"

essere concepita come la facoltà del comando e del divieto (facultas ad quam
pertinet praecipere et prohibere68), dell'impero e dell'obbedienza. La legge coin-
ciderà d'ora in poi con la facoltà di sapere e non sarà più un'affezione propria

delle cose; e il sapere non sarà che la facoltà che permette all'uomo di
mantenersi nello spazio vitale tracciato dalla legge.

7.

Sono due i tratti principali délia dottrina deU'intelletto che la nozione di
eph'hemin formula implicitamente e deve con necessltà presupporre. Il pen-
siero désigna l'attualità di un soggetto che è sovrano sulle proprie Stesse rap-
presentazioni in forza di un sapere su di esse di cui è partecipe. Il soggetto
dispone di un sapere sulle rappresentazioni (è capace infatti di giudicarle)
prima ancora che esse si generino; questo sapere sulle rappresentazioni e sui

pensieri che si generano nel soggetto è attuale prima di questi stessi pensieri
ed indifferentemente da essi (non ne è causato, non ne è deducibile). I
pensieri stessi, le idee divengono azioni (praxeis), nella misura in cui essi non
sono che movimenti rimessi ad un soggetto sovrano che H produce e h

genera nel medio di un sapere su di essi. Questa peculiare noetica sembra
definire le condizioni di possibilità di ogni conversatio civilis perché la possibilité

stessa di una legge, di una sfera di obbedienza e di possibile sovranità,
dipende dalla possibilità di concepire l'imputabilità del pensiero ad un
soggetto sovrano, di poter cioè iscrivere la sua genesi in un sapere sul pensiero
stesso: solo perché conosce una genesi cosciente nel pensiero è riconoscibile
uno spazio di sovranità.

E questo il nucleo noetico délia dottrina délia sovranità: il soggetto è

sovrano sulle sue azioni solo perché è sovrano sulle proprie idee e sul proprio

pensare, perché cioè agisce anche nel pensiero. La sovranità etica del

soggetto presuppone ed è resa possibile dalla sua sovranità noetica. In
questo senso è il pensare stesso a farsi prassi, ad esaurire in sé la realtà etica
del vivente e rappresentare cosi il fatto etico e politico originario. Il pensare
diviene la forma originaria dell'agire, il luogo cioè ove per definizione deve
darsi la realtà di un movimento rimesso ad un soggetto, sovrano su di esso

perché partecipe di un sapere. Se la legge non esprime che la forma dell'agire
e puô sussistere solo là dove sia defmito lo spazio di una sovranità pratica, la

legge cristiana troverà nel pensiero, concepito ed articolato come una prassi,
corne un agire, lo spazio délia propria possibilità. L'obbedienza e la perfe-
zione politica è misurata ora non tanto dalla buona vita (che ne è invece una
futura e lontana conseguenza) ma dalla fede.

Su questo concetto pesa un lungo e spiacevole equivoco. Per una facile
proiezione retrospettiva infatti si tende spesso a ridurre la nozione di fides ad

una semplice istanza di carattere psicologico; si dimentica in questo modo
che nell'Occidente latino essa definisce i contorni di una nozione di immédiate

spessore giuridico. Non è un caso se un'opera giuridica come la Summa

68 Ibid., q. 90, a.l.



„Destruit totam scientiam moralem" 357

aurea di Enrico Ostiense (per nominare uno dei più celebri canonisa del
duecento) inizi la propria trattazione sistemadca dello ins canonicum preoccu-
pandosi di definire cosa sia la Jede e la pena che consegue per gli infedeli.69 Si

comprenderà allora perché una dottrina circa la natura e la realtà del pensie-
ro potessero minacciare l'intreccio dei saperi e dei poteri su cui si basava il
progetto politico mediolatino. Se, come è stato detto, è solo nell'istante del
pericolo che ogni cosa svela la propria conoscibilità, l'averroismo rappre-
senta per lo studioso il luogo prezioso ove costringere l'ordine politico me-
dievale a tradire il suo ultimo fondamento. Se una dottrina sulla natura del

pensiero poté acquisire una cosi forte rilevanza politica ciô accadde perché
la questione della legge e dell'obbedienza nasconde (almeno nel medioevo
latino) i termini di un quesito innanzitutto gnoseologico. Essa non definisce
primariamente quale sia la dieta, la forma di vita materiale (i gesti, gli usi, gli
oggetti da fruire) che conduce i viventi alla felicità, né si préoccupa di accor-
dare in un'unica volontà la molteplicità disparata dei soggetti. La legge si ca-
ratterizza in primo luogo come un dispositivo gnoseologico: definisce un
sapere (la rivelazione) e la forma della relazione del vivente al vero e ai

saperi. Solo nella misura in cui regola e si innesta sul pensare e sul conoscere
essa prende possesso e domina i corpi. Questo è ciô che la teologia con-
templava nella nozione di fides. La legge ed il diritto presuppongono la fede
corne il dispositivo che rende possibile l'obbedienza e rende attuale, reale la
dominazione. D'altra parte l'obbedienza che si esprime nella fides non
concerne tanto o non primariamente una serie ordinata di azioni da compiere
(come accade in altri ordini politici) ma una forma che la conoscenza deve

poter assumere; non misura né regola la relazione del soggetto all'azione, ai

suoi movimenti, alla sua vita pratica, ma innanzitutto il rapporto del
soggetto (che agisce nel pensiero) a certi saperi, a certe conoscenze. Sono i
saperi, le credenze, le opinioni a costituire il medio della sua possibile perfe-
zione. La fede esprime appunto una economia dei saperi, per la quale il
sapere stesso deve essere. ,filagistraliter sic dijfmitur fides: est voluntaria certitude

absentium"1Q: la fede è una certesga volontaria relativa a ciô che è assente. Nell'
involontario ossimoro di certesga volontaria si esprime il paradosso assieme

giuridico e noetico che fonda il mondo mediolatino. Perché una verità, una
conoscenza diventi fede è necessario poter riconoscere dietro la sua genesi
la volontà consapevole di un soggetto. Non solo deve dunque poter esser

possibile dire hic homo intelligit, ma questo uomo deve poter esser stato la causa
attiva della genesi di ogni sua intellezione. Fides non è che l'adesione pura-

69 HENRI DE SUZE (Hostiensis): Summa aurea. Lugduni 1556, f. 5 sq. La definizione
commentata e ripresa da Enrico è di ascendenza agostiniana, ed era stata adottata già,
tra l'altro, dalla Summa sententiarum attribuita a Ugo di S. Vittore (tract.l, 1, PL 176, 43b
e da Filippo il Cancelliere nella sua Summa de bono (lib. 2, dist. 3, cap. 2). Il suo intesse
in ogni caso non sta nell'originarietà della definizione ma nel valore giuridico — e non
più semplicemente speculativo - che essa assume.

70 Ibid.



358 „Destruit totam scientiam moralem"

mente arbitraria e sovrana (voluntaria) di un soggetto ad un sapere: essa espri-
me una précisa forma della genesi del sapere rispetto ad un soggetto, la sua

genesi pratica.71 Se la realtà della legge si articola solo nella relazione di un
soggetto alla verità e ai propri pensieri, nello stesso pensare deve essere rico-
noscibile uno spazio di sovranità e dunque di possibile obbedienza.72 La no-
vità politica del cristianesimo fu quello di aver fatto dello stesso pensare il
medio di costituzione del piano di assoggettamento e di dominazione, della
relazione del soggetto a dei saperi e al pensiero il luogo di defînizione di un
dominio e di un'appartenenza politica: è questa forse la realtà di quanto la

teologia chiamava potere spirituale.73 Esso defïnisce un nuovo soggetto poli-

71 Di qui l'importanza decisiva che acquistô nel cristianesimo primitivo la nozione
di conversione. Nel suo pregevole studio sulle origini del cristianesimo (Conversion) D.
Nock mostra come non vi fosse alcuna originalità dottrinaria del cristianesimo rispetto
alle idee, alle opinioni ed ai saperi comuni della cultura ellenistica. „La reale novità del
cristianesimo era rappresentato dal movente che esso fornisce alla retta condotta e dal
ripudio che richiedeva della cattiva condotta passata" (tr. it. Roma/Bari 1974, p. 172).
Il cristianesimo richiedeva cioè che l'acquisizione di certe pratiche (diffuse e niente
affatto originali) e di certi saperi fosse sovrana, che vi fosse un soggetto sovrano
all'origine dell'adesione di pratiche affatto comuni all'intero mondo ellenistico.

72 Anche la filosofia islamica articolava il problema della legge (e del diritto) entro
il problema della conoscenza e dei suoi gradi: ma non si trattava di ricercare nel co-
noscere e nel pensare quella sovranità che rendesse possibile l'adesione volontaria di
un soggetto ad un sapere. La legge deve poter coincidere con la realtà della conoscenza
e non con una forma del suo accadere; la legge giuridica (che postula appunto un'ade-
sione simile a quella che il cristianesimo ricercava nella fides) costituisce un grado
minimo o inferiore di conoscenza. Cfr. a questo riguardo i saggi di Leo STRAUSS:

Philosophie und Gesetz Berlin 1935, ed inoltre Quelques remarques sur la science politique de

Maimonide e de Farabi. In: Revue des etudes juives. Paris 1936, 100, pp. 1—37.
73 Nel discutere la realtà del potere di cui il cristianesimo fu realtà e regola di

sviluppo si è sempre confuso e assimilato la sua forma, i suoi dispositivi alla sovranità
regale o a quella amministrativo-territoriale. Il potere perô che la chiesa esercita sui
fedeli non è sempre perfettamente riconducibile a quello che un soggetto (il re) eser-
citerebbe sovranamente su dei sudditi. Si tratta di un potere il cui esercizio e la cui
attualità sono distinti da quello definito dalla sovranità temporale. Era la stessa

teologia del resto a ribadire la netta separazione reale del potere spirituale o ecclesias-
tico da quello regale ed imperiale elaborando la dottrina dei due gladii. Questa dualità
del potere, awicinata spesso alla dualità delle due sostanze di cui ogni uomo è sintesi è

lontana dall'esser stata definitivamente chiarita. Non si trattava di un medesimo potere
distinto accidentalmente secondo il soggetto che lo deteneva o secondo l'origine da cui
si riteneva provenisse, ma di due poteri incomparabili. Potere spirituale e potere
temporale erano in ogni caso poteri irriducibilmente differenti (nelle parole di Egidio
Romano: „Hii duo gladii semperfuerunt et sunt res différentes ita quod unus non est aliud", Ae.
ROMANUS: De ecclesiasticapotestate, I, 7. Ed. par SCHOLZ, p. 25). Ed il gladio spirituale
rappresentava appunto la realtà di un potere spirituale, un potere cioè che si esercitava
spiritualiter. D'altra parte la discussione generatasi non riguardô mai una presunta unità
dei due poteri — non si cercô mai di identificare il gladio spirituale con il gladio
temporale; si discusse solo sulla loro relazione reciproca e su quella dei soggetti che h
detenevano. Sul dibattito circa il potere papale cfr. lo studio riassuntivo di MIETHKE,



„Destruit totam scientiam moralem" 359

tico: il vivente in quanto soggetto sovrano dei propri pensieri. II vero sog-
getto politico è l'individuo pensante, l'io che sa e che dispone di un sapere
sui propri stessi pensieri, non il soggetto che vive ed agisce. E ora pensando
agendo sovranamente nel pensiero, che si arriva all'obbedienza e dunque alla

perfezione politica. La legge esprime e definisce un modo di articolare la co-
noscenza, e la politica diviene affezione non della vita activa ma dello stesso
bios theoretikos,74 Più precisamente essa ha luogo nello spazio definito dalla
relazione tra il vivente ed il pensiero, tra la vita e la verità. Viceversa ogni
sapere sembra produrre e porre una soggettività suppletiva, ulteriore: ogni
verità diviene simultaneamente posizione e costruzione di uno spazio vuoto
che deve essere occupato da un soggetto. Questo spazio fittizio ed imma-
teriale non è che ciô che rimane della lunga trasformazione di un concetto
originariamente giuridico che il mondo cristiano aveva ereditato dalla tecno-
logia politica romana: quello di persona. A partire dalle note cursorie di Boe-
zio la nozione di persona ha rappresentato lo sfondo più o meno evidente
della riflessione antropologica medievale. Anche nelle opere che ad essa
alludono appena,75 l'identità immediata di vita e razionalità che essa sancisce
definisce l'orizzonte di problematizzazione di ogni indagine antropologica.

8.

Il concetto di uomo non ha sempre coinciso perfettamente con quello di
persona. „Nell'antichità ci sono stati infatti degli uomini che non erano per-
sone, gli schiavi, mentre il diritto moderno riconosce capacità giuridica (e

dunque lo statuto di persona) ad ogni uomo. Viceversa ci sono ancora oggi
moite persone che non sono uomini: le corporazioni, le fondazioni, gli

J.: De potestate papae. Die päpstliche Amtskompeten^ im Widerstreit derpolitischen Theorien von

Thomas von Aquin bis Wilhehlm von Ockham. Tübingen 2000. Considerazioni important!
sono contenute anche in G.C. GARFAGNINI: Papato e impero nel XIII secolo, ovvero il
tramonto dell'universalismo. In: Doctor Seraphicus XLVIII (2001) pp. 81—102.

74 La frattura che Averroè sulla scorta di Avempace e gli artistae nel mondo latino

posero tra félicitas speculation e félicitas politica puô comprendersi solo nella frizione po-
lemica con questa originaria identificazione. Non è un caso se il progetto politico
moderno (quello definitosi con la nascita dello stato) nasce proprio con l'abbandono del

sapere o del pensare quali luoghi di definizione della soggettività politica. La libertà di
pensiero non esprime che l'indifferenza del pensiero dal piano di dominazione definito
dal nuovo organismo politico.

75 Cos! accade per l'opéra di Tommaso, ove la nozione di persona ha un ruolo
piuttosto ridotto in ambito antropologico. Ed è forse proprio per questo che egli è

costretto a pensare l'anima intellettiva corne forma unica ed immediata del corpo. E
probabile che l'antropologia di Tommaso possa concepirsi corne un rigoroso tentativo
di traduzione „filosofica" di un concetto che aveva evidenti origini teologiche e che

impediva di pensare sino in fondo l'unità del composto umano. Cfr. in proposito il
saggio di VERBEKE, G.: D'unité de l'homme. Saint Thomas contre Averroes. In: ID.: D'Aris-
tote à Thomas dAquin. Antécédents de la pensée moderne. Leuven 1980, pp. 539—569.



360 „Destruit totam scientiam moralem"

istituti, le cosiddette persone giuridiche"76. II concetto di persona era nel
diritto romano un artificio, una vera e propria fictio,77 che permetteva di
dividere e ritagliare lo spazio politico ed i suoi soggetti indifferentemente da

come si dividono i corpi in natura. Tra personae e uomini (o corpi, cosi come
tecnicamente l'uomo viene definito nel diritto romano) non v'era una per-
fetta identità: una persona poteva riassumere una pluralità di corpi (come
recita ad esempio l'adagio giuridico secondo cui pater et filius una persona) o
addirittura nessuna; viceversa un singolo corpo poteva assumere su di sé due

o più persone (come nel caso communis servus duorum servorum personam sustinet,

Dig. 45, 3, 1, 4). Persona dunque non era che il doppio fittizio ed immateriale
che non rivelando nulla délia realtà naturale o somatica della vita cui si

applicava (non il suo numéro, non la sua natura),78 definisce invece l'unità di
imputazione nella trama dell'azione giuridica: si tratta cioè di uno strumento
giuridico che si pone sullo spazio di non-coincidenza tra soggetto giuridico e

soggetto somatico.79 Cio che al contrario la fïlosofia latina seppe raccogliere
dalle speculazioni teologiche relative alla persona sviluppatesi in ambito trini-
tario fu una sintesi immediata ed a priori tra vita singolare (e la sua con-
sistenza somatica) e pensiero, sigillata nella sua stessa essenza: se l'indivi-
dualità coincide perfettamente con la sostanzialità,80 persona non è che il
luogo in cui la ragione o l'intelletto mérita il titolo di sostanza individua. E
viceversa solo in quanto attributo differenza specifica di un individuo la

ragione — la conoscenza ed il pensiero — potrà partecipare dell'essere, dirsi
essente. Nel concetto di persona dunque, si realizza un'unità sintetica ed a

priori di esistenza e pensiero. Substantia individua naturae rationalis-P1 la divi-
sione dell'essere e degli individui porta con sé la divisione del continuum

76 SCHLOSSMAN, S.: Person und Prosopon im Kecht und im christlichen Dogma, Leipzig
1906, p. 1

77 Sulla fictio come categoria giuridica si veda il fondamentale saggio di THOMAS,
Y.: Fictio legis. D'empire de lafiction et ses limites médiévales. In: Droits 21 (1995). Cfr. anche
DEKKERS, R.: Da fiction juridique. Etude de droit romain et de droit comparé. Paris 1935.

78 Come scrive Y. Thomas, „il diritto romano aveva per primo messo appunto
questo strumento di denaturazione sistematica del mondo, inventando un medio di
gestione i rapporti umani sul modo di un corne se che Ii faceva scappare virtualmente a

ogni determinazione naturale", Y. THOMAS / O. CAYLA: Du droit de ne pas naitre. Paris
2001, p. 137.

79 La coscienza di questo fatto si esprime nell'adagion giuridico secondo cui „nomen
,persona' est res juris id est dignitatis, et non naturae". Cfr. ad esempio il ms. Bamberg Patr.
127, fol. 52, e i commenti di LANDGRAF, A. M.: Dogmengeschichte der Frühscholastik, 11,1.
Die Dehre von Christus. Regensburg 1953, p. 94 sqq, dove le discussioni giuridiche e

quelle trinitarie sono strettamente associate. La persona, si legge nel ms. Erlangen 353
fo. 43r, signifient rem ita quod dat intelligere eius dignititatem.

80 Cfr. BOEZIO: In Categorias Aristotelis, lib.I, in: PL. 64, 188 C: quoniam sunt individua,

principaliter suhstantiae sunt, et propriae et maximae [...] Individua igitur aequaliter
substantial sunt.

81 BOETHIUS: Contra F.utychen et Nestorium, III. 1.



„Destruit totam scientiam moralem" 361

noetico e viceversa il pensiero si divide cosi come si dividono le sostanze
individue. II genio di Boezio sta nell'aver trasferito quella che era una
finzione politica e giuridica sul piano noetico. Tutta la speculazione greca
aveva appreso da Anassagora a articolare conoscenza e pensiero nei termini
di un'assoluta estraneità all'uomo come a tutti gli altri enti. Se ogni cosa
infatti è caratterizzata da un rispetto di inerenza (eneinai) in altro ed il mondo
non è che la commistione (symmixis) reciproca di ogni cosa l'una nell'altra (4

DK) „il pensiero invece non è mescolato ad alcunché, ma è isolato, è solo in
se stesso" (12 DK). „Ad ogni cosa inerisce una parte d'ogni altra cosa"
(11DK), perché „ogni cosa ha parte in ogni altra cosa" (12 DK) e „mai
qualcosa si sépara o si divide completamente dal resto, tranne che nel caso
deH'intelletto" (11 DK).82 È in questa assoluta esteriorità che la filosofia
aveva trovato la prima definizione di pensiero e sotto il titolo di nous

l'antichità si è provata ogni volta alla sfida di pensare qualcosa come un'
esteriorità assoluta. La nozione di persona permetteva ora di rintracciare nella
conoscenza e nel pensiero quella medesima molteplicità di individui che gli
uomini percepiscono numerandosi come sostanze distinte secondo l'essere,
e di reinscrivere questa molteplicità nel continuum noetico.

La teologia medievale in fondo ha permesso di dare spessore ontologico
a questo doppio immateriale che il diritto romano poneva del tutto
equivocamente rispetto alla natura ed all'identità di una vita, arrivando a fare
délia categoria di persona la finzione fondamentale per la quale conoscenza,
verità e vita individuale sono integralmente convertibili. Il pensiero si divide
cosi corne si dividono i corpi: è questo il principio sotteso dalla nozione di
persona. In esso si realizza la sintesi che l'averroismo non ha cessato di
problematizzare. Negando che il pensiero possa dirsi di questo uomo corne
un suo attributo essenziale e che la relazione tra vita e conoscenza sia
misurabile in termini ontologici l'averroismo nega dunque il più segreto pre-
supposto di tutta l'antropologia latina. All'esigenza délia perfetta converti-
bilità di razionalità e umanità83 l'averroismo sostitui l'idea di una razionalità

puramente accidentale alla natura umana; alla pretesa di una coincidenza
immediata ed apriori tra razionalità e umanità, esso opponeva invece l'idea

82 II numéro dei frammenti di Anassagora si riferisce alla raccolta curata da Diels
KRANZ: Die Fragmente der Vorsokratiker. Zürich/Hildesheim 1951, Bd. 2, pp. 33—39

83 La dottrina tomista dell'unità délia forma puô essere letta notoriamente (anche
se non in senso genetico) come una reazione alla dottrina averroista délia separazione
dell'intelletto; cosi come alio stesso modo la dottrina sigieriana délia différente radicatio
di anima intellettiva e anima sensitiva (espressa in De anima intellectiva, cap. VIII e nelle
Quaestiones in III De anima, q. 1) è immediatamente legata al dibattito sull'unita e la
pluralità delle forme. Questo cortocircuito di nozioni provenienti da ambiti proble-
matici differenti rende improbabile ogni considerazione causale. Sono le due questioni
a comporsi entro una costellazione unitaria.



362 „Desttuit totam scientiam moralem"

di una congiunzione graduale, modulata secondo stati e forme differenti tra
il singolo e l'unico intelletto.84

9.

Gli antropologi hanno più volte mostrato come ogni legge coincida con la

produzione in atto di una forma dello spazio e di una forma specifica del

tempo, o più precisamente di una spazialità e di una temporalità incom-
parabili alio spazio ed al tempo cosi corne si dispiegano al di fuori di essa.85

Il merito di queste scoperte sta nell'aver scorto il carattere produttivo e non
repressivo délia legge. La legge (il nomos) non si applica su un cosmo già
costituito per costringerne o limitante le potenze, ma produce ogni volta
uno spazio ed un tempo specifici, un cosmo. Parafrasando una conside-
razione di L. Gernet, il célébré storico del diritto greco ed ellenistico, si

potrebbe dire che ogni diritto non è che un pensiero costruttivo che
sostituisce al mondo délia rappresentazione fisica un'altro mondo che ne è al

tempo stesso l'omologia e l'antitesi.86 Vi sarà dunque uno spazio-tempo
interno, proprio alla legge, inteso come sua emanazione specifica, corne il
campo ed il medio délia sua stessa attualità. La legge stessa non è che il
dispiegamento di un altro tempo e di un altro spazio: v'è una perfetta coin-
cidenza tra l'erezione délia legge e la genesi di un cosmo (cosmisation). Questa
coincidenza del resto è il tema costante délia mitologia medio-latina medie-
vale: il mito délia creazione non fa che esprimere e pensare sub quodam

integumento il carattere produttivo délia legge ed assieme la sua simultaneità
rispetto alla genesi del cosmo. Non si dirà semplicemente che la produzione
di uno spazio orientato (cosmico, normato) ripete la creazione cosmica, ma
che produzione di una legge e creazione coincidono senza resto.

84 La più lucida esposizione del problema (anche se retrospettiva) e la più
compléta fenomenologia delle forme di congiunzione si trova forse in Th. Wilton,
Quaestio de anima intellectiva, cit., p. 101 sqq. Sarà ripresa poi quasi alla lettera da A.
ACHILLINI: Quodlibeta de intelligentiis, cit., Quodlibet IV, c. 29r sq.

85 Cfr. ad esempio il saggio di M. ELIADE: Le sacré et le profane. Paris 1965. Ma si

potrebbe rinviare a gran parte délia letteratura antropologica sulla città antica spesso
interpretata come uno spazio interamente defïnito e prodotto dalla legge. A questo
proposito interessanti sono le due opere di SLOTERDIJK, Peter: Sphären I (Blasen).
Frankfurt am Main 1998 e ID.: Sphären II (Globen). Frankfurt am Main 1999, che

muovono nel tentativo di esaminare la spazialità specifica di ogni esperienza politica.
Eliade è stato a il primo a tentare di definite quale siano lo spazio ed il tempo speci-
fico délia legge. Uno studio come il suo rischia tuttavia di perdersi nel buio dell'
astrazione: nel concetto di religione egli assimila in un'unità vaga e metastorica tutte le
forme di legge ed ogni specie di società

86 GERNET, L.: Droit et prédroit en Grèce ancienne, apparso originariamente ne
L'Année Sociologique, III série (1948—1949), Paris 1951, pp. 21—119 e ristampato ora
in: ID.: Droit et institutions en Grèce antique. Paris 1982. A questo proposito per il diritto
romano, cfr. il saggio citato di Y. THOMAS: Fictio legis, cit., ed inoltre Y. THOMAS / O.
CAYLA: Du droit de ne pas naître, cit., soprattutto pp. 137—143.



„Destruit totam scientiam moralem" 363

L'esegesi del brano del Contra averroistas ci permette di aggiungere che la
legge non si caratterizza semplicemente per uno spazio ed un tempo spe-
cifici: essa presuppone una précisa forma di vita, un tipo d'uomo, un'uma-
nità specifica, o forse la créa, la produce in essere. Nel seno della legge,
l'umanità acquista una forma che altrove non sembra affatto possedere:
acquisisce potenze, tratti, facoltà di articolare l'esperienza che le sono altri-
menti estranee. L'umanità generata nel grembo della legge ha un'altra forma
rispetto a quella che si produce al suo esterno. L'antropologia che la teologia
cristiana difende strenuamente costituisce un capitolo importante di una
fenomenologia dell'umanità sub lege, che è ancora tutta da scrivere. Le note
di Tommaso permettono in questo senso di scorgere quale sia il volto che
l'umanità deve assumere ogni volta che essa varca la soglia della legge, la
forma che il pensiero deve assumere per poter vivere nel suo grembo.

L'opposizione tra pensiero e morale, cui cosi spesso la filosofia ha dato
parola, arriva ora ad una insperata evidenza. Ciô che si è abituati a chiamare
sâentia moralis non è che l'alambicco in cui si prova a far coincidere una vita
singolare e l'essere della conoscenza e del pensiero. Per essa vi puô essere
legge solo là dove il soggetto del pensiero (l'Io che pensa) coincide per-
fettamente con il soggetto dell'esperienza (l'Io che immagina, desidera, per-
cepisce)87 pur restandone per cosi dire disgiunto almeno secondo il discorso.
L'enigma che morale e filosofia assieme pongono e provano a risolvere
concerne la forma della coincidenza e della relazione (o della non-coin-
cidenza e del discordo) tra l'io esperisco (o l'io immagino) e l'io penso: che
la si misuri secondo l'essere o la si scorga solo nel labile intervallo di una
singola operazione, di una potenza, di un gesto, è questa equazione che esse

devono sforzarsi di dimostrare o negare. Se il luogo in cui una vita si

rapporta a se stessa corne sostanza pensante non è che la genesi della legge,
mérita il nome di filosofia solo un sapere che si rapporti ad una vita nel
medio del desiderio. Filosofia e legge non si oppongono corne il non nor-
mato si oppone al normato, ma come due différend paradigmi di artico-
lazione della relazione tra pensiero ed esistenza individuale.

Al concetto di persona, caro alla morale, l'averroismo insegnô ad opporre
l'idea di una sintesi mobile tra una potenza immaginativa e la potenza —

87 II principio è enunciato chiaramente nella Summa Theologiae, I q. 76 art. 1: „ipse
idem homo est qui percipit se intelligere et sentire". Nella questione 75 art. 4 contro il
riduzionismo dell'antropologia platonica Tommaso ribadisce che la sensazione (si pot-
rebbe dire l'ego experior) è uno dei due componenti fondamentali della soggettività
umana, accanto all'intellezione (l'ego intelligo). Il principio diverrà una sorta di luogo co-
mune nelle dispute antiaverroiste. Cfr. ad esempio HERVEUS NATALIS: ln quatuor lihros
sententiarum. Parisiis 1647, L. II, d. 16, q. 1, Utrum anima intellectiva sit forma hominis, p.
251: „Homo autem manifestum experitur seipsum eundem esse qui sentit et qui intelligit. Ergo ne-

cesse ponere quod habet intellectum scilicet animam intellectivam partem sui"; PETRUS AUREO-
LUS: In quatuor libros Sententiarum, 1. II d. 11, q. IV, articulus 1, Utrum ex mente philosophi
repugnet intellectui ex natura sua universali intelligere singulare materiale, p. 141: „eadem est

anima quae iudicat universaleper intellectum et individuum per sensum."



364 „Destruit totam scientiam moralem"

priva di forma e unica nell'universo — di tutte le idee e di tutd i concetti
(intellectus materialis). L'essere del pensiero (l'intelletto) non si numera cosi
come si numerano le esistenze individuali:88 alla sintesi a priori tra pensiero
ed esistenza individuale assicurata una volta per tutte dal semplice fatto di
nascere,89 è necessario sostituire pertanto una congiunzione limitata al solo
atto dell'immaginazione.90 Nella nozione di persona la teologia medievale tro-
vava quella peculiare singolarità che una vita acquisisce nella sua relazione
con il pensiero, la ragione l'intelletto; paradossalmente la personalità non
esprimerà più nulla che abbia a che fare con la nostra essenza di uomini, ma
sarà il semplice effetto dell'esercizio dell'immaginazione. Il luogo délia personalità

non sarà la nostra umanità, ma le immagini che ci popolano e che à congiungono

immediatamente con l'intelletto-. è l'insieme dei fantasmi e delle immagini che

congiungono una vita con la sostanza di tutto ciô che puô essere pensato.
Ciô che rende personale, singolare una vita, sono i suoi fantasmi. Viceversa
ogni fantasma, proprio perché assimila una vita a tutto ciô che puô essere

pensato, all'intelletto unico e comune, la rende partecipabile e del tutto im-
personale,91 perfettamente coïncidente con l'ordine delle cose.

88 „Intellectus non numeratur secundum numerationem individuorum". Si tratta di un prin-
cipio più volte ripetuto da Averroè e dagli averroisti latini. Cfr. ad esempio Averroè,
Commentarium Magnum in Aristotelis De anima, III C5, passim; Tahâfut at-Tahâfut (tr. it. p.
527, ed. XX p. 573): „considerato che l'intelletto si trova nell'anima, i filosofi dicono sia necessario

che l'anima non sia divisihile secondo la divisione degli individui, e che sia un'unica realtà

tanto in Amr quanta in Zayd. Questa prova è molto rigorosa nel caso dell'intelletto, poiché nell'
intelletto non vi è individualità purchessia"-, SlGIERI DI BrABANTE: De anima intellectiva, cap.
VII; Id., Quaestiones in III De anima, q. 9, q. 11, q. 15; Id., Quaestiones super lihrum de

Causis, q. 27.
89 Cfr. TOMMASO: De unitate intellectus, § 63. Ed. par De LIBERA p. 136: „sic con-

tinuatio intellectus non esset secundum primam eius generationem [...] secundum dictum Averroys
intellectus non continuaretur homini secundum suam generationem sed secundum operationem sen-

sus"; ANONIMO DI GlELE. In: Trois Commentaires anonymes sur le Trité de l'âme
d'Aristote. Ed par M. Giele / F. van Steenberghen / B.C. Bazan. Louvain 1971, p. 73:

„intellectus non est nobis copulatus a prima generatione, sicut nec intellectio."
90 AVERROÈ: Commentarium Magnum. Crawford C 36, p. 486: „intellectus materialis

non copulatur nobiscum per se et primo sed non copualtur nobiscum nisi per suam
copulationem cum formis ymaginalibus."

91 Cfr. AVERROÈ: Commentarium Magnum in Aristotelis De anima, III C 36, p. 501:

„Homo igitur secundum hune modum ut dicit Themistius assimilatur Deo in hoc quod est omnia

entia, quoquo modo, et sciens ea quoquo modo; entia enim nichil aliud sunt nisi sicentia eius neque
causa entium est aliud nisi scientia eius. Et quam mirabilis est iste ordo et quam extraneus est iste

modus essendi'. Averroè si riferisce qui ad un luogo délia Parafrasi delta Metafisica di Aristo
tele di Temistio. Su questa concezione di Dio come coincidente con i suoi pensieri in

Temistio cfr. l'importante saggio di PINES, S.: Some distinctive metaphysical conceptions in
Themistius' Commentary on Book Eambda and their place in the history of philosophy. In:
WIESNER, J. (ed.): Aristoteles. Werk und Wirkung. Bd. 2. Kommentierung. Überlieferung,
Nachleben. Berlin u.a. 1987, pp. 177—204. Del testo di Temistio esiste una traduzione
francese curata e annotata da THÉMISTIUS: Paraphrase de la métaphysique d'Aristote (livre
lambda). Paris 1999.



„Destruit totam scientiam moralem" 365

Soltanto nell'atto di immaginare e in quanto capace di immaginare
l'uomo è congiunto al pensiero e puô dirsi razionale. L'intelletto, il pensiero
in quanto essere, infatti, è forma e perfezione di una vita singolare solo

„quanto alla sua potenza" e non „quanto alla sua sostanza"; esso „rende per-
fetto il corpo non mediante la sua sostanza ma mediante la sua potenza".92
L'umano (e la sua razionalità) non è più una sostanza, un ente tra gli enti,
ma il luogo immateriale in cui l'immaginazione permette di conciliare espe-
rienza e conoscenza. O, se si vuole, l'uomo non è che la vita effimera che

émana dall'atto stesso dell'immaginazione. Se non è il semplice fatto di
nascere uomo a rendere il vivente razionale (intellectus non est forma homini a

principio suae generationis), paradossalmente non si potrà più dire di nascere
personne-, lo si diverrà nel grado in cui si è capaci di immaginare e nel solo
medio dell'atto di immaginazione.93 L'enigma antropologico ed epistemo-
logico délia congiunzione tra immaginazione e intelletto sostituisce quindi
quello teologico dell'unione tra anima e corpo.94 Non la relazione di due
nature in un'unica sostanza ma la capacità di un'immagine di attuare e

determinare l'informe possibilité di tutte le forme del pensiero e délia

conoscenza diviene ora ciô di cui ogni filosofo deve saper rendere ragione.

10.

L'archeologia délia formula impiegata da Tommaso permette di compren-
dere meglio, se non l'averroismo in quanto taie e le tesi formulate nel
Commentarium in De anima di Averroè, il quadro entro il quale questo testo e

la sua dottrina sono stati letti e recepiti. Nel trasmettersi di epoca in epoca,
le dottrine sembrano spesso mutare segno o polarizzarsi nel proprio
contrario, come già A. Warburg aveva notato per la trasmissione delle immagini.
Ciô accade perché la ricezione assoluta presuppone sempre l'assenza di
forme in ciô che riceve; là dove invece ciô che si trasmette incontra un'altra
forma, la tradizione si trasforma in un'alchimia che muta contemporanea-
mente il tramandato ed il ricettore. Se corne recita un antico adagio quicquid
recipitur ad modum recipientis recipitur, ogni epoca trova nei saperi di cui dispone
una forma di resistenza e di deformazione dei saperi che riceve; e poiché

92 SlGIERI DI BrABANTE: Quaestiones in tertium De anima, q. 7. Ed. par BAZAN, p.
22-23.

93 Proprio perché l'intelletto (e la razionalità) non è qualcosa che si acquista per il
semplice fatto di nascere ma deve essere appropriate, la personalità non sarà più affare
di essere ma di divenire {fieri): la questione a cui la noetica deve rispondere è: in che
modo si diviene razionali? In che modo l'intelletto diviene una nostra forma? Cfr.
ANTONIO da Parma, Ms Vat. Lat. 6768, f. 166ra „dices tu: cum intellectus non acquiratur
in nobis per generationem quomodo fit forma nostra?" V'è un paradosso ironico nella dottrina
per cui è la fantasia che ci permette di divenire razionali che non è ancora stato
pensato sino in fondo. Cosa significa pensare che una vita è razionale solo nel grado in
cui immagina? Tradizionalmente infatti l'immaginazione era la facoltà che l'intelletto e

la ragione dovevano sospendere (aufheben) per affermare i propri diritti.
94 Cfr. il sopra citato saggio di Bazan (nota 10).



366 „Destruit totam scientiam moralem"

non pottà mai trovarsi forse un'epoca priva di saperi, nello studio della
tradizione si dovrebbe piuttosto riuscire a descrivere la forma che, présente
ed attuale nel soggetto ricevente, ha ostacolato o deformato l'acquisizione
assoluta di quella stessa teoria. Solo in questo modo si évita il pericolo di
ridurre delle tensioni dottrinali a vane e stucchevoli polemiche personali e di
articolare dei mutamenti dottrinali nei termini di una improbabile incomp-
rensione delle fonti: v'è una ragione più profonda, strutturale al sistema dei
saperi latini del tredicesimo secolo, che ha impedito la reale produzione di
una corrente averroista e ne ha prodotto l'immediata condanna. II peso politico

e antropologico della dottrina dell'unico intelletto diviene allora imme-
diatamente percepibile. La legge, si è visto, si incarna in un dispositivo
antropologico fondamentale che ne definisce la possibilità: solo perché
l'uomo è immediatamente intellettualità, puô mediare intellettualmente la propria

relazione al sapere ed alla conoscenza; in questo modo egli mantiene
costantemente la propria sovranità rispetto ai propri saperi e a tutti i propri
movimenti. Il fondamento di questa partecipazione immediata (per il
semplice fatto di esser nati) delFumanità al pensiero definisce lo statuto di
persona. In questo senso alla distruzione di ogni politica l'averroismo
accompagna, se cosî si puô dire, la definizione delle condizioni di impossibi-
lità di ogni antropologia. Se l'unità dell'intelletto e del corpo umano non è

un'unità di ordine ontologico e non l'unità di un ente particolare ma sola-
mente lo spazio effimero di un'operazione o di un awenimento, l'uomo non
è più a parlar propriamente, un ente realmente unitario: esso è meno uno di
quanto lo siano gli altri enti naturali.95

E alla luce dei presupposti che ci siamo sforzati di mostrare che sarà

forse necessario tornare ad esaminare l'intero dossier circa la questione
averroista. Uno dei primi e più important! compiti sarà lo studio della
dottrina della libertà e della necessità in Sigieri96 cost come un nuovo accu-

95 SIGIERI DI BrABANTE: De anima intellectiva, cap. VIII: „Et considerandum est

secundum quod diät Philosophus secundo Politicorum, quod Socrates nimis unire volens civitatem
destruebat. Ad rationem enim compositi perfecti pertinetpartium differentium multitudo; et cum homo

sit compositum naturale perfectius aliis et ut civitas quaedam, non est inconveniens neque mira-
bile si minus sit unus quam alia composita naturalia, quae non habent nisi unam forma simplicem
seu perfectionem".

96 Importante per questo riesame potrebbero rivelarsi le Quaestiones in Metaphysicam
(o meglio i riassunti delle questioni fatti da Godefroid de Fontaines) contenuti nel ms.
Paris BN Lat. 16297. Cfr. per esempio f. 75r: „Actus autem volendi non potest cadere supra
se ipsum absque hoc quod cadat supra id cuius est ille actus volendi, ita quod non potest aliquis velle

se velle aliquid absque hoc quod velid illud cuius dicit se velle habere volentem, quia quod non habet

rationem voluti nisi per accidens non potest esse volitum nisi volito Hlo aliquo sed actus colendi

aliquid non habet rationem voliti nisi per id cuius est ille actus volendi. Nullo modo enim actus
volendi habet rationem voliti per se nam volitum est obiectum colentis primum autem obiectium et

primum moventpotentiam aliquam non potest esse actus illius potentie. Qui ergo vult se aliquid velle

vult illud propter aliud quicquid vult; universaliter enim quicquid quit vult illud prosequitur si
potest <...> aliquis habet rationem volendi quid vult illud nisi fit impeditus. Si autem habet



„Destruit totam scientiam moralem" 367

rato esame del dossier relativo al tema di quella che era stata chiamata
foelicitas contemplativa?1 La filosofia aveva indicato la forma propria di esis-

tenza délia félicita nel modello di un bios theoretikos'. se non è l'essere a poter
articolare congiuntamente vita umana e pensiero, come si deve pensare la
loro articolazione in quella peculiare forma di vita che, per tradurre la
formula greca, potremmo chiamiamo studio (corne il linguaggio sembra sugge-
rirci)? Corne bisogna pensare nel fantasma la relazione di intimità98 che

stringe la vita umana alla sostanza di tutto ciô che puô essere pensato?

Abstract
My investigation focuses on the 13tb debate on latin averroism, in order to show that the

real wager, behind noetical and gnoseological arguments, is the problem of the impu-
tability of human action and the relation between human knowledge and human freedom.
The concept used by theologians in order to describe the very possibility of imputability
of thoughts and action was the latin expression „in nobis", a technical translation of the

greek „eph'hemin". After an archeological and historical investigation of the origins and
the development of this concept (from Aristotle up to Alexander of Aphrodisia, John
Damascene and Aquinasj the paper tries to describe the paradoxical crossing of ethics

and noetics, of knowledge andpotentiality in which subjectivity and the very possibility of
human agency have theirfoundations.

volentem volendi qua videtur potest impediri quin velit quicquid vuIt velle non videtud'. Sul tema
esiste uno studio di F.X. PUTALLAZ contenuto nel primo capitolo del suo Insolente
liberté. Controverses et condamnations au XIIle siècle, Fribourg 1995, soprattutto pp. 15—49.

Forse questo saggio ha il difetto di inserire entro un medesimo quadro figure e teoremi
che non dividono né una comune ispirazione né una reale similitudine. Non ci sembra
che le nozioni di libertà in Sigieri ed in Olivi, per fare un esempio, siano legate da una
relazione diversa dalla semplice omonimia.

97 Cfr. per esempio AEGIDII ROMANI: Commentum super librum de Causis. Parisiis
1509, Prohaemium, 0: „Sed aspicientes ad hanc doctrinam prout habetur foelicitas illa quam
posuerunt phitosophi vocaverunt ipsum de pura bonitate, quia in bonitate pura, idest in bonitate
abstracta, non autem in bonitate materiali et corporali est ponenda foelicitas. Sic etiam taies

vocaverunt hue librum flores divinorum quia in talibus vel in cognitione talium contemplativa

foelicitas (de qua hic loquimur) estponenda". Ma il termine conosce ripetute occorrenze. Sul
tema gli interventi eruditi si sono moltiplicati enormemente negli ultimi decenni: oltre
agli studi sopra citati di Luca Bianchi, si cfr. tra gli altri DE LIBERA, A.: Penser au Moyen
Age. Paris 1991, ID.: Averroïsme éthique et philosophie mystique. De la félicité intellectuelle à la
vie bienheurese. In: Filosofia e Teologia nel trecento. Studi in ricordo di Eugenio Randi. A cura di
L. Bianchi. Louvain 1994, p. 34-56; FlORAVANTI, G.: Desiderio di sapere e vita filosofica
nelie Questioni su lia Metafisica del ms. 1386 Universitätsbibliothek Eeipfig. In: Historia
philosophiae medii aevi. Studien yur Geschichte der Philosophie des Mittelalters. Hg. von B.
MOJISISCH und O. PLUTA. Amsterdam/Philadelphia 1991.

98 „Intellectus et actus intelligendi sunt intima homini tamquam simul existentia cum eo" cfr.
AnONIMO: Quaestio de intellectu. In: ERMATINGER, Ch. J.: Giles of Rome and Anthony of
Parma in an anonymous Question on the Intellect. In: Manuscripta XVII, 1 (1973) 114.


	"Destruit totam scientiam moralem" : pensiero e legge nell'averroismo latino

