
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: "Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?" : Die
Antwort des Johannes von Paris OP († 22.09.1306)

Autor: Hödl, Ludwig

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760654

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760654
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ludwig Hödl

„Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der

Empfängnis Mord?"

Die Antwort des Johannes von Paris OP (f 22. 09. 1306)

Der bekannte Dominikanertheologe Johannes von Paris, gelegentlich auch

Quidort zubenannt, hat in seinem Kommentar zum 3. und 4.

Sentenzenbuch, welchen der Herausgeber der beiden ersten Bücher nicht mehr
ediert hat,1 an 2 verschiedenen Orten des 3. und 4. Buches die nämliche
Frage diskutiert. Im 3. Buch handelte er im Rahmen der Sünden gegen den

Dekalog über die Erlaubtheit des Zinsnehmens (d.37, c.5) und über die Lüge
(d.38) und anschliessend über die Abtreibung (abortus): „Muss jemand, der
eine Abtreibung besorgt, als Mörder gelten, [u.Z.] vom ersten Zeitpunkt der

Beseelung des foetus an"?2 Im 3. Sentenzenbuch des Lombarden hat diese

Quästion keinen literarischen Ort, wohl aber einen sachlichen Kontext.
Ihren angestammten literarischen Ort hat die Frage in der Ehelehre des

4. Sentenzenbuches (d.31, c.4), im Kontext der Abhandlung über die „bona
matrimonii", die Güter der Ehe: fides — proles — sacramentum? Im Anschluss
daran erörterte der Magister die beiden Vergehen: Muss jemand, der die

Empfängnis verhütet, als Ehebrecher gelten, und der die Abtreibung besorgt
als Mörder?4 Zur 2. Frage erklärte er mit den Kanonisten und Theologen
seiner Zeit: Wenn der Embryo gestaltet, fertig und also beseelt ist, muss die

Abtreibung (im Sinne der Strafverfolgung) als Mord gelten, und er festigt
diese Meinung wiederum im wörtlichen Anschluss an das Decretum Gratiani
mit dem Apparat von drei Väterstellen.5 In der Erklärung zur Strafbestimmung

Ex 21,22—23 über eine gewaltsame Fehlgeburt erklärte der Kirchenlehrer

Augustinus, der ungestaltete, leb- und seelenlose Foetus ist kein hin-

1 JEAN DE PARIS (Quidort) O.P.: Commentaire sur les Sentences. Deportation. Livre I.
Ed. J.-P. Muller OSB, Stud. Anselm. 47. Rom 1961; Livre II, ebd. 52, 1964.

2
„ Utrum procurons aborsum censendus sit homicida a prima foetus animatione." Cod.lat.

Basilensis, Universitätsbibliothek, B III 13, fol.l29rb—130va. Zur Beschreibung der
Hs. B vgl. Commentaire. Livre I (Anm.l), XI-XIV.

3 PETRUS LOMBARDUS: Sent IV, d.31, c.1-2, ed. Rom 1981, II, 442-445.
4 Vgl. ebd.
5 Vgl. ebd. c.4, n.2-3, ed. Rom, II, 445f.; GRATIAN: Decretum II, C.32, q.2, c.8—10,

ed. Friedberg I, 1122.



316 „Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?"

reichender Grund, von Mord zu sprechen.6 Diese Bestimmung trägt der
sozialen Strafverfolgung Rechnung. Das folgende Argument, das Gratian
und Petrus Lombardus anführen, stammt aus den ps.-augusdnischen Quaes-
tiones in veteris et novi testamenti, die im ganzen Mittelalter unter dem Namen
Augustins sehr häufig gelesen und zitiert wurden, tatsächlich aber wohl dem
Ambrosiaster zugehören, der weder philosophisch interessiert, noch
philosophisch unterwiesen war.7 In der Zeugung wird der (menschliche) Foetus
nicht geistbeseelt; die Geistseele wird dem (organisierten) Embryo von Gott
eingehaucht, andernfalls müssten durch den täglichen Samenfluss des Mannes

ungezählte Seelen zugrunde gehen. Zuerst muss das Haus gebaut werden,

dann erst kann der Bewohner einziehen.8 Der Vordersatz ist falsch, er
geht von einem verfehlten biologischen Verständnis der Zeugung aus, und
der Nachsatz ist naiv und primitiv. Beide Sätze wurden aber in den
mittelalterlichen Schulen immer wieder gelesen und erklärt. Die auctoritas Augustins

gebot dies. Das 3. Argument für die späte Geistbegabung des Embryo
stammt aus einem Briefe des Hieronymus, der ebenfalls erklärte, dass
Gestalt und Glieder des Embryo erscheinen müssen, wenn die Abtreibung als

Mord gelten muss.9
Diese drei auctoritates, welche die beiden Lehrbücher der scholastischen

Theologie der Schule bereitstellten, waren eine grosse Belastung der Disputation,

den Ursprung des menschlichen Lebens als doppeltes (nicht
zweifaches) Geschehen zu verstehen, von unten, d.h. aus der Zeugung durch die
Eltern, und von oben, d.h. den Zeugungsakt überformende und durchformende

Geistmitteilung. Einhellig und vehement opponierten die Theologen
gegen die Irrlehre der generativen Erzeugung und Fortzeugung der menschlichen

Geistseele und setzten die Einschaffung der Geistseele durch Gott
operativ zeitüch von der leiblichen Zeugung ab, dafür beriefen sie sich auf

6 Ebd. c.4, n.2, ed. 445f., AUGUSTINUS: In Heptat. q.80 (Ex. 21,22f.) (CSEL 28. II,
147s).

7 Vgl. Lexikon der antiken und christlichen Literatur. Hg. v. S. DÖPP und W.
GEERLINGS. 2. Aufl. 1999, 12f.

8 PETRUS Lombardus: Sent. IV, d.31, c.4, n.2, ed. Rom I, 446: „Dicit etiam Augustinus,

quod,informe Puerperium animam non habet [...] Sed iam formato corpori anima datur, non
in conceptu corporis nascitur cum semine derivata. Nam, si cum semine et anima exsistit de anima,
et multae animae quotidie pereunt, cum semen fluxu non proficit nativitati, Primum oportet domum

compaginari, et sie habitatorem induci'." Vgl. PS.-AUGUSTINUS: Quaestiones veteris et novi

testamenti, q.23 (CSEL, 50, 49f.). In Sent. IV, d.44, c.8, ed. Rom II, 522 kommt der
Magister Sententiarum noch einmal in der Eschatologie auf das Problem der Frühgeburten

zu sprechen und zitiert aus Augustins Enchiridion, c.85-86, wo der Kirchenlehrer

ausführlicher zum Problem des werdenden Lebens Stellung nimmt. Wiederum
macht er die Tatsache „gestaltet-ungestaltet (informis)" zum Massstab der Beurteilung
des Embryos. Er lässt aber die Zeitfrage für die gelehrte Diskussion offen. Feststeht
aber für ihn, wann immer das menschliche Leben im Mutterleib beginnt, es steht dann
unter dem Gesetz des Todes, des Unheils und des Heiles.

9 Vgl. HlEROYNMUS: Epistola 121, c.4 (CSEL 56, 16).



„Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?" 317

die genannten Beweisstellen, die aber von Ex 21,22f. her in den engen
Rahmen der Strafverfolgung gehören. Gegen die auctoritas kam die ratio nicht
zum Zug! — aber sie war in der Tat unterwegs, im Zug.

In der Ehelehre des 4. Sentenzenbuches disputierte Johannes von Paris
noch einmal dieselbe Frage: Ist die Abtreibung vom Zeitpunkt der
Erstbeseelung an Mord „und das heisst fragen, wird in der Erstbeseelung [der
Foetus] mit der Geistseele beseelt".10 Die Frage nach der moraltheologischen

Bewertung der Abtreibung wirft sofort die anthropologische Frage
über die Seele als die eine und einzige Form des Leibes auf. Diese These
gehört zu den Unterscheidungslehren des Thomas von Aquin, die im Kor-
rektorienstreit, d.h. in der Auseinandersetzung mit dem Correctorium fr.
Thomae des Franziskanertheologen Wilhelm de La Mare unter dem Vorzeichen

der Orthodoxie im letzten Quartal des 13. Jahrhunderts die Pariser
Schulen in Atem hielt. Th. Schneider hat die Diskussion einfühlsam und
kritisch untersucht.11 Johannes von Paris hat vor seiner Sentenzenerklärung
1292—94 als Magister artium seine Verteidigung des Thomas von Aquin
geschrieben, das Correctorium Corruptorii „Circa", das ebenfalls J.-P. Muller
ediert hat.12 Was leistet die Verteidigung des anthropologischen Satzes des

Thomas von Aquin durch den Dominikanertheologen Johannes von Paris
für das Verständnis der Zeugung und Geistbegabung des gezeugten
menschlichen Lebens? Kommt die ratio gegen die auctoritas zum Zug? Wir
behandeln diese letzte Frage nicht, können sie aber nicht aus dem Auge
verlieren. Wir konzentrieren die Arbeit auf den Theologen und Philosophen
Johannes von Paris (1), dessen zweifache Quaestio über die Abtreibung (2),
und würdigen die Spannung von auctoritas und ratio in dieser Frage bei
Thomas und seinem Anhänger (3).

1. Der Magister der Philosophie und der Theologie
im Dominikanerstudium in Paris

a. Über die Identität des Johannes Parisiensis und die Authentizität seines
Schrifttums herrscht in der gegenwärtigen Forschung grosse Unsicherheit.
Diese Tatsachen, dass der genannte Theologe schon in jungen Jahren in den
Predigerorden in Paris eintrat, als er schon gefeierter Magister der Artes-
fakultät war, zu Beginn der achtziger Jahre des 13. Jahrhunderts das
Correctorium Corruptorii „Circa" zu Verteidigung des Thomas schrieb, dabei auf
einige seiner philosophischen Traktate hinweisen konnte, erst spät in den

10 JOHANNES VON PARIS: Sent. IV, d.31: B fol. 160va: „Consequenter quaeritur utrum

procuratio ahorsus a prima animatione sit homicidium, et hoc est quaerere utrum in prima
animatione animetur anima rationali. "

11 SCHNEIDER, Th.: Die Einheit des Menschen. Die anthropologische formet „aniam forma
corprois" im so genannten Korrektoreinstreit BGPhThMA 8). 2. Aufl. Münster 1988.

12 JEAN QUIDORT DE PARIS: Le Correctorium Corruptorii „Circa". Ed. J.-P. Muller
OSB, Stud. Anselm. 12—13. Rom 1941.



318 „Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?"

neunziger Jahren vom Provinzialkapitel des Ordens für die akademische
Laufbahn bestimmt wurde, und wiederum erst 10 Jahre später 1304 zum
Magister der Theologie promoviert wurde, obwohl er schon seit geraumer
Zeit sein profundes Wissen in der Auslegung „schwieriger Bücher" unter
Beweis gestellt hatte, — diese Tatsachen, welche M. Grabmann in seiner
noch immer gültigen Akademieabhandlung aufgrund der bei der Promotion
an der Pariser Universität üblichen Empfehlung („Commendatio") des neuen
Magisters herausgearbeitet hatte, waren und sind viele Gelehrte überzeugt,
Person und Schrifttum des Magister neu überprüfen zu müssen. Dazu kommen

in der Tat doktrinäre Spannungen zwischen den Aussagen in den
früheren und späteren Schriften, vor allem im Correctorium und im
Sentenzenkommentar. Diese Spannungen wurden auf breiter Front registriert von
C. Trabold,13 Th. Schneider,14 M. Gerwing15 u.a. Die Bedenken der Echtheit
konzentrieren sich vor allem auf das Correctorium (und die frühen Schriften).
Im Lexikon des Mittelalters wird deren Echtheit in Frage gestellt,16 in der

Neuauflage des Lexikons für Theologie und Kirche rundweg abgelehnt.17
Diese Ablehnung geschieht vorschnell und übereilt!

Die historisch kritische Erforschung der Echtheit und Identität eines
Autors und dessen Schrifttums muss das (äussere) literarische Zeugnis in
Beziehung setzen zur Biographie des Autors, zur geschichtlichen Situation
der Entstehung einer Schrift, ihrer Überlieferung und Zweckbestimmung.
Das Correctorium war eine Auftragsschrift für bestimmte Adressaten, die
Widersacher des Thomas in der Franziskanerschule und die Verteidiger der
Doktrin des Thomas; der Sentenzenkommentar ist eine Schulschrift für die
Studenten (in der Nachschrift JReportation' tben dieser Schüler). Vom Sitz im
Leben gewinnen die Ausführungen über ein und dasselbe Thema ihr
unterschiedliches Profil. Ich verweise auf den anthropologischen Satz über die
Seele als einzige Form des Leibes („anima unica forma corporis"), der in beiden
Schriften ein bleibendes umstrittenes Thema war.

Erst spät in der Summa theologiae I q.76 a.l und 3 legte Thomas das

radikale Verständnis dieses Satzes dar: aus der Materie erweckt und erwirkt
die Geistseele als einzige Form die ganze Leib-Seele-Wirklichkeit des
Menschen. Diese eine, einzige und einzigartige (geistmächtige) Form enthält der
Kraft nach alle Schichten und Funktionen des menschlichen Lebens. Die
Identität, Einheit und Selbigkeit des Menschen muss metaphysisch begrün-

13 TRABOLD, C.: Johannes Quidort und das Dictum „forma dat esse". In: FZPhTh 5

(1958) 156—177; DERS.: Der Seinshegriff hei Johannes Quidort, ebd. 404—442; DERS.: Esse

und essentia nach Johannes Quidort von Paris im Vergleich mit Thomas von Aquin. Rom 1958.
14 Vgl. Anm.ll.
15 GERWING, M.: Vom Ende der Zeit. Der Traktat des Arnald von Villanova über die

Ankunft des Antichrist in der akademischen Auseinandersetzung zu Beginn des 14. Jahrhunderts
BGPhThMA 45). Münster 1996, 245-272.

16 LMA V (1991) 592.
17 Vgl. LThK3 Bd. 5, 955 (von H. MÖHLE).



„Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?" 319

det werden. In ihren theologischen Konsequenzen — auf das Verständnis des

„corpus Christf im Tode, bei der Auferstehung und im Sakrament - hielt der
Franziskanertheologe im Correctorium diese Doktrin für häretisch. Johannes
von Paris widerlegte in seinem Correctorium Corruptorii „Circa" diese Kritik
und bezeichnete die Gegenthese von der Mehrheit der Formen als

theologisch und philosophisch widersprüchlich und falsch.18

In der Verteidigung des Lehre des Thomas musste er aufzeigen und
begründen, dass der tote Leib Jesu (der Leichnam) eine andere und neue
Form aufweise, denn im Tode komme wiederum die latente, subalterne
Form der Leiblichkeit zum Vorschein, die auch „ante infusionem animae"
bestimmend war. (Wir müssen diese Wendung im Auge behalten!).19 Der
tote Leib ist „subalternae speciei". Der Philosoph verdeutlicht diese Feststellung

(mit Aristoteles) am Beispiel der mathematischen Grössen in einer
Zahlenreihe. Für das Dreifache ist die „bina unitas" keine spezifische
Bestimmung; sie bleibt latent, bis gegebenenfalls das Dreifache aufgehoben
und die doppelte Einheit sichtbar werden kann.20 Mit diesem Beispiel der
integralen Zahlen verdeutlich er, dass die Geistseele die eine, ganzheitliche
Form des Menschen ist, wahrt die Aussage des Thomas und trägt auch der
Erkenntnis Rechnung, dass im Tode des Menschen die vorgängige latente
Form der Leiblichkeit sichtbar wird.

Im Sentenzenkommentar, auch in den zur Diskussion stehenden Fragen
der Abtreibung, begründete der Dozent dieses Paradigma der integralen,
ganzheitlichen Form der menschlichen Seele, welche die vegetative und
sensitive Seele nicht nur der Kraft nach, sondern formal enthält. Er vertritt den

anthropologischen Satz des Thomas von der Einheit der Form, aber er
verleiht ihm eine andere weiterführende, naturphilosophische Begründung. Die
Spannung zwischen den Ausführungen des Dozenten in den beiden Schriften

ist unverkennbar, trotzdem darf daraus kein Argument gegen die
Authentizität des Correctoriums gezogen werden. Johannes hat das Paradigma
seiner Auslegung des anthropologischen Satzes nicht gewechselt, aber
anders begründet, nicht ontologisch (metaphysisch) im Verständnis des

Thomas, sondern naturphilosophisch. Darüber ist aber später zu handeln.

b. Aus der Tatsache, dass Johannes von Paris die Thomaskritik des

Franziskanertheologen widerlegte und Thomas von Aquin verteidigte, darf aber
nicht ohne Weiteres geschlossen werden, dass er stets ein Gefolgsmann und
Anhänger seiner Lehre gewesen wäre. Im letzten Quartal des 13.
Jahrhunderts formierte sich im Dominikanerstudium in Paris eine eigenständige,
thomasunabhängige Schulrichtung, so dass das Generalkapitel von 1286 die
Ordenslehrer auf Thomas von Aquin verpflichtete. Die sentenzentreue Tho-

18 Vgl. JOHANNES VON PARIS: Correctorium (Anm. 12), a.30 (31), ed. 166—185.
19 Ebd. 173,31.
20 Ebd. 172-173; vgl. THOMAS V. AQUIN: In XII libros Metaphysicorum Aristotelis

exp.,Vn, lect.13, n.1588, VIII, lect.3, n.1725, ed. Marietti 381, 412.



320 „Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?"

mastradition, wie sie in der Tectura Thomasina des Guilelmus Petri de Godino
(f 1336) greifbar ist, machte Schule. Thomas von Sutton O.P. schrieb im
Prolog der Quaestiones in Sententias I-IV des Robert Cowton OM, dass die

Sentenzenlesung des Thomas wegen ihrer Vollständigkeit weitere Kommentare

überflüssig mache.21 Der Widerspruch gegen Thomas machte aber neue
Untersuchungen notwendig.

Zu den kritischen „Abweichlern" dieser vorgegebenen Linie zählt mit
und vor Jakob von Metz und Durandus vor allem Johannes von Paris. Die
handschriftliche Uberlieferung seines Kommentars ist ein überzeugender
Beweis. In der erwähnten Baseler Handschrift B III 13 werden im 1. Buch
des Kommentars auf weite Strecken (aber nicht durchgängig) zu den im
Text stehenden Quästionentiteln am Rand die Parallelstellen aus der Summa

theologiae des Thomas, gelegentlich auch der Quaestiones de veritate und der
Summa contra gentes vermerkt.22 Im 3. Buch werden diese Paralleltexte nicht
am Rande, sondern am Ende einer Quästion angegeben.23 Diese
Verweisstellen sind also keine Nachträge, sondern Bestandteil der literarischen
Überlieferung. Gelegentlich liest man auch die Randnotiz: ,,]oh.[annes] contra

Thom.[mam]" oder zu den Ausführungen über den „intellectus agens" und
„possihilis": „nota sed cave!"24 Belegstellen in den Schriften des Thomas
wurden angezeigt, ebenso Abweichungen. Als Massstab der Sentenzenerklärung

der Schule gilt der „doctor communis". Der Kommentar des Johannes
wurde nicht „offiziell" durch die Universitätsbibliothek veröffentlicht und
verbreitet! Entsprach er nicht den Richtlinien der Dominikanerschule? Auch
das Kommentarwerk des Jakob von Metz haben wir nur in
Schülernachschriften („Keportationes").

Der Sentenzenkommentar des Johannes von Paris und sein Correctorium

Corruptorii sind auch in Cod.lat. 60 der Stiftsbibliothek von Admont
überliefert. Im Anschluss an die beiden Schriften steht eine umfangreiche
anonyme Konkordanz zu den beiden ersten Büchern des Sentenzenkommentars
zur Summa des Thomas.25 M. Grabmann hat diese Schrift entdeckt und dem

21 Cod. lat. 99, Oxford, Magdelen College, fol. 179ra: „Hoc enim essetpraesumptuosum

attemptare non solum mihi, sed omnibus qui scripta praedicti <scil. Thomae> viderunt, quae

propter sufftcientiam finem imponunt ulterius scripta super sententias componendi." Zu dieser Hs.
vgl. STEGMÜLLER, F.: Rep. Sent., I, n. 894 und die Korrektur von P.V. DOUCET:
Commentaires sur les Sentences. Supplément au Rep. de M. F. Stegmüller, Quaracchi 1954, 84

n.842,1-2; ferner SCHMAUS, M.: Zur Diskussion über das Problem der Univoojtät im Umkreis
des Johannes Duns Scotus. Bayer. Akad. Wiss. Philos.-Hist. Kl. München 1957, 14.

22 Vgl. JEAN DE PARIS: Commentaire (Anm. 1), Xlllf.
23 Zu Sent. III, d.8, fol.lllva: „Utrum beata virgo aliquid cooperata fuerit active ad con-

ceptionemfilii Dei" wird am Schluss fol. 113rb vermerkt: „pars III, q.2, ar.9, <Sent. III>
d.17, a.3, q.2, Contra gen. lib. IV, c.32, De veritate q.6, ar.3."

24 B fol.48rb, 43rb.
25 Vgl. JEAN DE PARIS: Commentaire (Anm. 1), XXf.; Correctorium (Anm. 12), XVIIIf.



„Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?" 321

literarischen Genus der Thomas-Konkordanzen zugeordnet.26 Der wirkliche
Titel lautet aber, wie Grabmann ebd. mitteilt: „Inäpiunt contradictiones secundi

libri Sententiarum". „In der ganzen Anlage und Ausführung ist diese Arbeit
von den vorhergehenden (Konkordanzen) verschieden [...]".27 Sie macht die
Quästionen und Themen der Sentenzenerklärung des Thomas fest, die

Widerspruch erfahren haben und in der Schule verteidigt werden mussten.
Johannes von Paris hat in der Pariser Dominikanerschule diese Reihe der
Kritiker eröffnet. Sein Scriptum wurde mit diesem Register der
„contradictiones " überliefert.

Im Sentenzenkommentar des Johannes von Paris verstärkten sich die

Spannungen zu Thomas von Aquin, die aber auch latent im Correctorium

vorgegeben sind. „Ein früherer, im vorderen Deckel (der Baseler Hs.B III
13) vorhandener Titel mit dem Namen des Autors (Johannes von Paris)"
lautet: „dieser Band enthält mehrere und bessere (meliores) Quaestiones, die

aus dem Correctorium Corruptorii des Magisters Johannes Parisiensis zusammen

mit den Scripta desselben über die Sentenzenbücher stammen."28 Der
Hinweis auf die „besseren Quästionen" im Correctorium kann nur die Treue
zu Thomas meinen, die im Sentenzenkommentar nicht mehr durchgängig
und prinzipiell vorhanden war.

Das bekannte Beispiel der Abweichung von der Thomas-Linie ist sein
Verständnis der eucharistischen Wandlung. Der anthropologische Satz von
der Geistseele als einziger Form des Leibes bestimmt des Thomas'
Erklärung der Transsubstantiation. Die Substanz des Brotes und Weines wird
durch das sakramentale Wandlungswort in die Geistseele-Leib-Wirklichkeit
verwandelt, weil die Geistseele dem Leib das Leib-Sein verleiht.29 Dieses
Verständnis resultiert aus dem anthropologischen Satz. „Unde aliquis dogma-

ti^avit quod est una forma in homine", führte Johanes Parisiensis in der
Sentenzenlesung aus.30 Der anonyme „aliquis" ist kein anderer als Thomas, unter
dessen Namen und Autorität dieser Satz stand. Mit dem Ausdruck „dog-
mati^are" spricht er die verordnete Schuldisziplin an, die er nicht billigt. Er
akzeptiert den Satz des Thomas nur in der Ordnung der allgemeinen
Aussage und einer prinzipiellen (elementaren) Gültigkeit, nicht aber als

Erklärung der sakramentalen Deuteworte. Christus hat beim Abendmahl nicht

26 Vgl. GRABMANN, M.: Hilfsmittel des Thomasstudiumss aus alter Zeit (Abbreviationes,
concordantiae, Tabulae). In: Mittelalterliches Geistesleben Bd.II. München 1936, 467f.

27 Ebd., 467.
28 MEYER, G. / BüRCKHARDT, M.: Die mittelalterlichen Handschriften der UB Basel.

Beschreibendes Verzeichnis. Abt. B: Theol. Pergamenthandschriften. I Basel 1960, 238: „In isto
volumine continentur plures et meliores questiones sumpte de Correctorio Corruptorii magistri
Johannis Parisiensis cum scriptis eiusdem super omnes libros Sententiarum." Diese Titelangabe ist
nicht mehr aufzuspüren.

29 Vgl. SCHNEIDER: Die Einheit des Menschen (Anm. 11), 167.
30 B fol.l46vb.



322 „Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?"

gesagt: „Das ist der Leib, der ich bin", sondern „Das ist mein Leib".31 Brot
und Wein werden nicht in die Geistseele, welche Form des Leibes ist,
verwandelt, sondern in die Leiblichkeit Jesu Christi, deren umfassende, um-
und übergreifende Form die Geistseele ist.

Johannes Parisiensis wies auf die Ambivalenz des Leibbegriffes hin.32

Corpus bezeichnet einmal die Teilwirklichkeit des Menschen, den Leib samt
seinen Gliedern und Funktionen, dann aber auch das Leibwesen als Gattung
im Unterschied zu den Geistwesen. Die Leiblichkeit Jesu darf aber nicht mit
dem Leibwesen (des menschlichen Sohnes Gottes) verwechselt werden. Die
eucharistischen Deuteworte besagen nicht einfach die (geistmächtige)
Präsenz des erhöhten Herrn, sondern die Gegenwart Christi in seiner leibhaften
Wirklichkeit. Welchen anderen Sinn könnten die getrennten Deuteworte zu
Brot und Wein sonst haben? Das Brot wird nicht in das (allgemeine)
Leibwesen Jesu verwandelt, sondern in den Leib, der seinerseits geformt und
überformt ist von der Geistseele. Johannes kann auch von der Form der
Leiblichkeit im Ganzen der Geistseele-Wirklichkeit sprechen.

Mit diesem Begriff der integralen und integrierten (Teil-)Form der
Leiblichkeit setzte sich Johannes von der These des Thomas von Aquin ab, ohne
einfach die gegnerische These von zwei oder mehreren Wesensformen zu
übernehmen. Diese wies er im Correctorium in der Verteidigung der
thomasischen Lehre zurück. Im Sentenzenkommentar konnte er aber sagen: Wem
sein und seines Lehrers Denk- und Sprechweise nicht gefallen, der mag
behaupten, „dass in Christus und in jedem anderen Menschen mehrere Form(-
wirklichkeit)en sind, denn es ist besser, gegen die Einheit der Formen zu
lehren als gegen die Einheit des Sakramentes, selbst wenn die Einheit der
Form fest wäre, gegen die Einheit des Sakramentes."33

Diese letzte methodische Bemerkung ist sehr kennzeichnend für die
Denkweise des Parisiensis. Er ist von Haus aus Philosoph; er wägt die
alternierenden Erklärungen des anthropologischen Satzes über die Einheit
des Menschen ab. Er stellt auch im Sentenzenkommentar die These des

Thomas in Frage, und zwar nicht im Sinne der späteren Diskussion über die
Beweisbarkeit des Satzes,34 sondern dessen naturphilosophischer und

31 B fol,147ra: „Uttde bene dicitur: ,hoc est corpus meum' non:,corpus quod ego sum', necßet
virtute sacramenti conversio in animam secundum quod estforma totius, sed bene secundum quod
absolute informat, ut ad ipsam solum consequitur trina dimensio et non secundum quod dans anima-

tam
32 Ebd. fol.l47ra: „et ideo bene verum est quod anima estforma totius et estpartis, ita quod

secundum quod ad ipsum solum sequitur trina dimensio cum praecisione aliarum differentiarum sub

bac ratione, estforma corporis quod estpars."
33 B fol,147rb: „Si autem isti modi dicendi non placent, tune dicatur quod in Christo et in

quolibet alio homine sunt plures formae. Melius est enim dicere contra unitatem formarum quam
contra unitatem sacramenti huius, immo si esset unitas formae contra unitatem sacramenti."

34 Vgl. ALNWICK, Wilhelm OM: Determinationes. Cod. Vatic. Palat. 1805, fol. 43v:
„Utrum ratione naturali possit evidenter ostendi quod anima intellectiva sitforma corporis humani."



„Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?" 323

psychologischer Anwendung. Die metaphysische Begründung des Satzes

schliesst die naturphilosophische Frage der genetischen Vermittlung
(Disposition) der substantialen Form nicht aus. Unbeschadet der Einheit,
Einzigkeit und Einzigartigkeit der Geistseele als Form des Leibes setzt diese in
der Zeugung des Embryos eine bestimmte Disposition desselben voraus (im
Voraus, nach Thomas). — Die apriorische Erkenntnis eines mathematischen
Satzes schliesst vorbereitende, zurüstende Denkakte nicht aus; gründet aber
nicht in denselben. — In der zur Untersuchung anstehenden Frage über die

moraltheologische Indikation der Abtreibung hat sich der Theologe fast
ausschliesslich um diese naturphilosophische Analyse bemüht.

Der Philosoph Johannes kannte die grossen und die kleinen Schriften
der aristotelischen Physik. M. Grabmann wies bereits vor Jahrzehnten auf
eine Abbreviatio der Physik des Aristoteles in der Münchener Hs (Clm
268858) hin, die wahrscheinlich Johannes von Paris zum Autor hat,35 und
auf dessen summarische Inhaltsangaben der naturphilosophischen Schriften
des Aristoteles in der Wiener Hs. 2319.36 Die Forschung hat diese Hinweise
nicht aufgegriffen und weiter verfolgt. In der hier vorhegenden Quaestio
über den „abortus" hat der Magister alle greifbaren Zeugnisse der alten
Physici (Mediziner) und Philosophi aufgegriffen, darunter auch die ps.-aris¬
totelische Schrift „Deproprietate elementorum", „welche häufig in Kodizes der
mittelalterlichen lateinischen Aristotelesübersetzungen uns begegnet und
auch De causis proprietatum elementorum betitelt ist, ist wenigstens im 1. Teil
von Gerhard von Cremona aus dem Arabischen ins Lateinische übersetzt
worden."37 Johannes von Paris ist durch den Historiographen Bartholo-
maeus de Lucca (Tolomeo da Lucca), der Schüler und zeitweise (1269—72)

Begleiter des Thomas von Aquin in Paris war, bestens über die Probleme
der lateinischen Übersetzung dieser ps.-aristotelischen Schrift informiert.

„Dico quod ille liber translatus fuit immediate de Arabico in Latinum. Modo
consuetudo illorum Arabum erat quod semper dicebant: illud erit, ,si Deus
velit' vel ,si Deus praecepit', et ideo fuit translatum. Unde Tholomaeus et alii
qui loquebantur secundum morem ipsorum sie ponebant in dictis suis. Etiam
in aliquibus libris et articulis qui immediate translati fuerant de Arabico ser-
vatur iste modus sicut in libro De generatione, ubi dicitur quod terra fit aqua
et ex aqua aer etc., quia Deus, sublimis et gloriosus. sie ordinavit."38

Johannes Parisiensis kannte die Texte der aristotelischen Philosophie und
die Probleme deren Übersetzungen ins Lateinische. Er sprach auch im Cor-
rectorium von der alten und neuen Übersetzung der „Ubri Animalium" und

35 Vgl. GRABMANN, M.: Methoden und Hilfsmittel des Aristotelesstudium im Mittelalter.
SBAW 1939. Gesammelte Akad. Abh. II. Paderborn 1979, 1517.

36 Vgl. Ebd., 1519.
37 Ebd., 1612; vgl. KlSCHLAT, H.: Studien %ur Verbreitung von Übersetzungen arabischer

philosophischer Werke in Westeuropa BGPhThMA 54). Münster 2000, 26f.
38 JOHANNES VON PARIS: Sent. IV, d.31, B fol. 167vb.



324 „Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?"

von der „antiqua translatio " „111° Coeli et mundi"?* Im langen Umgang mit den
Texten in der Artes-Fakultät geschult und geübt, argumentierte er auch in
der Theologie mit ihnen. Diese philosophische Wende in der Theologie
bedeutet, dass er in der vorgegebenen Diskussion den „abortus" auf weite
Strecken naturphilosophisch erörterte, die theologische Bedeutung des

anthropologischen Satzes nicht voll zur Geltung brachte und den Ansatz und
Grundsatz des Thomas von Aquin nicht fortführte. Johannes Parisiensis
kam aus der Fakultät, in der Siger von Brabant gegen die Aristotelesauslegung

des Thomas opponierte. Es ist aber dieselbe Fakultät, die zu
dessen Tod 1274 den ehrendsten Nachruf für ihn geschrieben hat.40

2. Die zweifache Quaestio des Johannes von Paris über die Abtreibung

Der anthropologische Satz von der Einheit der substantialen Form wurde
im Korrektorienstreit zu einer Streitfrage über eine Unterscheidungslehre
des Thomas, die in ihrer Konsequenz der moraltheologischen Beurteilung
der Abtreibung im Gegensatz zur theologischen und philosophischen
Tradition stand. Im Fahrwasser der philosophischen Tradition stützte sich die

theologische, wie eingangs gezeigt, auf eine sehr schmale biblische Grundlage.

Der anthropologische Satz machte die theologische Tradition fragwürdig,

und zwar in so hohem Masse, dass sie der Dozent zweimal mit
derselben Themenstellung in seiner Sentenzenlesung diskutierte. Die
Gliederung der 1. Quästion zeigt deutlich, dass sich die theologische Behandlung
des Themas an der genannten Unterscheidungslehre entzündete.

„Zu dieser Frage muss man ein Dreifaches sehen: 1. wie wird der Foetus
allererst beseelt? 2. Welcher Art ist diese Seele, mit der der menschliche
Foetus allererst beseelt wird? Ist es die Geistseele oder eine andere? 3. Gesagt,
welcher Art diese Seele ist, muss ich sagen, in welcher species ist der Embryo
wirklich durch diese Seele."41

a. Die Schuldiskussion über die Animation des menschlichen Embryo
(Hominisation) gründet auf der doppelten Erkenntnis, die Aristoteles im 1.

Kapitel des 2. Buches „De anima" formuliert hat. „Die Seele ist die erste
[Form-]Wirklichkeit eines natürlichen Körpers, der in der Anlage Lebenskraft

besitzt."42 Diese allgemeine Formulierung des hylemorphischen Satzes

besagt, dass der Leib, das leibliche Leben seinen Sitz in der Seele als Form
des Leibes hat. Leben ist leibbeseeltes Leben. Der 2. Satz des Philosophen
formuliert kürzer im Sinne einer Definition. Die Seele ist die Form eines

organischen, d.h. mit Lebensfunktionen ausgestatteten natürlichen Körpers.

39 JOHANNES VON PARIS: Correctorium. a.30 (31), ed. (Anm.12) 178f.
40 Vgl. Carth. Univ. Paris. I, 504.
41 Johannes von Paris: Sent. III, d.37, B fol.l29rb.
42 ARISTOTELES: De anima II c.l, 412a 27 in der Übersetzung von P. Gohlke:

ARISTOTELES: Über die Seele. Paderborn 1953, 56.



„Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?" 325

Braucht die Seele den „organisierten", mit vegetativen und sensitiven Kräften

ausgestatteten Leib, um die geistigen Kräfte zu offenbaren? Oder schafft
und „organisiert" sich die Seele den Leib in seiner ganzen Wirklichkeit auf
dem Grund und Boden der dimensionierten Materie?43

Johannes Parisienssis lässt sich von Aristoteles belehren, dass der
(menschliche) Embryo zuerst das Leben der Pflanze lebt, dann das animalische

und nach diesem das intellektive. So erklärt er in Sent. I q.122 und
Sent. IV, d.31 die Lehrmeinung des Philosophen aus dessen Uber De
animalibus,44 in Sent. III, d.37 ohne Titelangabe,45 der Text ist ihm ganz
geläufig. Der menschliche Foetus darf nicht als Samen vorgestellt werden,
der ausgesät wird und wächst; er ist ein organisches Ganzes, das im
Schichtenbau des Vegetativen, Sensitiven und Intellektiven „gradatim"gestaltet

wird. Der Abstand der einzelnen Stufen und Schichten bemisst sich
zeitlich nach deren Vollkommenheit.

Die antiken Ärzte, allen voran Hippokrates aus der Ärzteschule von Kos
(4.Jh. v.Chr.),46 wussten genau Bescheid über die biogenetische Entwicklung
des Embryo im Mutterleib, und Macrobius, der Aristokrat und Philosoph
der auslaufenden römischen Geisteswelt im 5. Jh. n.Chr., hat in seinem
Kommentar zum „Somnium Scipionis" dieses medizinische Wissen dem
Mittelalter zugänglich gemacht.47 Für den römischen Kulturphilosophen war
Hippokrates der, „qui tarn fallere quam falli nescit experimenti certus [...]"SS In
beiden Quästionen breitet Johannes Parisiensis dieses Wissen vor seinen
Schülern aus:49

„[...] nach Macrobius im Buch über den Traum des Scipio: vom ersten Samen-
fluss bis zum 118. Tag [inclus.] ist dort [im Embryo] nicht die rationale Seele,
dann aber am 116. Tag [sie!] wird sie eingegossen, denn nach ihm [Macrobius]
wird der Foetus zuerst mit der vegetativen Seele beseelt, am 42. bzw. [beim
männlichen Foetus] 49. Tag, nicht später, auch nicht früher, so zwar dass er
[der Foetus] von dieser [vegetativen] Erstbeseelung an 7 Tage nur unter der

43 Wenn Thomas in S.th. I q.85 a.7 schreibt: „je besser der Leib disponiert ist, eine

je bessere Seele erlangt er" („[] quanto corpus est melius dispositum, tanto meliorem sortitur
animam []"), so meint er: je beseelter, „spiritualisierter" der Leib ist. umso
geistmächtiger und wirksamer kann die Seele sein. Der spiritualisierte Leib ist der
vollkommene Leib. Vgl. DEKU, H.: Correctorium Corruptorii. In: Phil.Jahrb. 65 (1955) 65.

44 Vgl. JOHANNES VON PARIS: Sent. I, q.122, ed. Muller, 381; Sent. IV, d.31, B
fol.l66va. Vgl. ARISTOTELES: De animaliumgeneratione II, c.3 (730a 35).

45 Vgl. ebd. B fol. 129vb.
46 Vgl. LexMA V, 1991, 31-33 (G. Keil): seit dem 3. Jh. v.Chr. verbreitete sich von

Alexandria aus das „Corpus Flippocraticum", das viele Texte unterschiedlicher
Herkunft und verschiedenen Alters umfasst.

47 Ambrosii Theodosii Macrobii Commentarii in somnium Scipionis I, 6, 64—68, ed. I.
Willis BSGRT). Leipzig 1963, 30f.

48 Ebd. 30, 15f.
49 JOHANNES VON PARIS: Sent. IV, d.31, B fol.l67rb-va; Sent. III d.37 B fol.l30rb.



326 „Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?"

vegetativen [Form-] Wirklichkeit steht, in der die Nahrung nicht mit dem
Mund angesaugt, sondern mit dem Nabel, gleichsam wie mit der Wurzel nach
Art der Pflanze. Wer dann die Abtreibung besorgt wäre eine Pflanzentöter
[,planticida']. Später steht er [Foetus] unter der sensibilen [Form-] Wirklichkeit
13 Tage, so dass er dann in 7x7 [= 49] Tagen beginnt, die Augenlider zum
Licht zu öffnen und nach [weiteren] 49 Tagen anfängt, die Augen zu bewegen
nach jeder Richtung und nach dem ganzen Gesicht; dann spürt er zuerst die

Bewegung. Und nach diesen Tagen weitere 48 [inclus.] vor der Beseelung sind
vom ersten Samenfluss an 118 Tage. Dann erst ist die Besorgung der Abtreibung

ein Mord."

In der Quästion des 3. Buches breitete er die biogenetischen Kenntnisse des

Macrobius noch weiter aus und stellt auch die Entwicklung des Embryo in
der 1. Phase seiner Entwicklung in den ersten 42 bzw. 49 Tagen vor:50 Die
Natur schafft aus dem in den Mutterschoss ergossenen männlichen Samen
ein „folliculum", ein Säck'chen, das mit leichter Haut überzogen ist. Dieser
Balg wird (2. Woche) mit Tropfen Blutes Übergossen, empfängt (3. Woche)
fruchtbare Feuchtigkeit und festigt sich (4. Woche) zu Fleisch und Blut. In
der 5. Woche nimmt der Embryo Gestalt an und differenziert (6. Woche)
seine Glieder.

b. Der Dozent Johannes wusste um die Doktrin des Thomas von Aquin,
dass die Geistseele die einzige Form des menschlichen Leibes ist. Als Substanz

bestimmt sie die ganze Wirklichkeit, auch die differenzierten vegetativen

und sensitiven Lebensfunktionen. Im Verhältnis von „substantia" und
„operatio" („actus — potentia") durchformt und überformt die Geisteseele den

ganzen Lebensprozess des Embryo. In der 1. Quaestio (des 3. Sentenzenbuches)

macht ein Respondens diese Einwände geltend.51 Es ist bemerkenswert,

dass auch in der Sentenzenlesung des Johannes Parisiensis ein Bacca-
laureus (formatus) zu Wort kommt; dieser hatte in der Disputation seinen

angestammten Ort. Offensichtlich hat der Magister artium diese aktuelle
Frage auch diskutiert. Der Prozess der Entwicklung des Embryos lässt sich
nicht halbieren.52 Und die Natur macht keine Sprünge, wie der Respondens
sofort argumentiert, weder im Entstehen noch im Vergehen. Die Entstehung

der „gemischten", komplexen Formen aus den Elementen wurde mit
Aristoteles in den Schulen intensiv diskutiert. Die authentische Schrift „De
generatione et corruptione" und die ps.-aristotelische Schrift „De proprietatibus ele-

mentorum" waren auch Textgrundlage in der Schule des Johannes Parisien-

50 Vgl. ebd. Sent. III, d.37, B fol.l29va, vgl. Macrobius (Anm. 46).
51 Ebd. fol. 129rb: „Contra dicebat respondens quod est embryo in specie hominis
52 Ebd. fol. 129va „[...] prius manifestatur in embryone operatio vegetabilis animae quam

sensibilis, et sensibilis quam rationalis, cum a prima animatione foetus unica est anima secundum

substantiam qua foetus animatur quae est vegetabilis et sensibilis et rationalis, licet harum virtutum

opera secundum ordinem appareant in foetu. Et hocprobant multiplicités"



„Ist die Abtteibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?" 327

sis.53 Diese Diskussion war doppelt schwierig, weil einerseits der scholastische

Formbegriff die Erklärung der Entstehung, Veränderung und des

Vergehens der komplexen „Misch"formen erschwerte und zum anderen
feststand, dass die Geistseele im Abstand und Wesen ihrer Vollkommenheit
nicht fortgepflanzt und aus den biologischen Vorgaben nicht erklärt werden
kann. Wie kann die eine und einzige Geistseele in ihrer Substanz die
embryonale Entwicklung der vegetativen und sensitiven Seele formen und
gestalten? Die Feststellung, dass „etwas zu etwas anderen tendiert", muss
kritisch differenziert verstanden werden. In beiden Quäsionen wird diese

Unterscheidung ausführlich diskutiert.54 Im Sinne einer qualitativen
Veränderung tendiert das Nicht-Weisse zu seiner Vervollkommnung; diese
geschieht in derselben Gattung und Art. Anders ist es aber im vorliegenden
Fall, der Embryo tendiert vom Animalischen zum Geistbegabten, zu einer
substantialen Form einer anderen und neuen Art. Wenn aus Wasser Feuer
hervorgebracht werden soll, so kann dies nur durch Vermittlung der Luft
geschehen. Diese ist ebenso dem Wasser wie dem Feuer verwandt. Der
Embryo entwickelt sich nicht aus der vegetativen und sensitiven zur
geistseelischen Natur. Die ins wesenshaft Andere überschiessende Entwicklung
des Lebendigen kennen wir aus den Veränderungen des Elementaren; diese

Entwicklung zum Nächst-Höheren bedarf der Vermittlung. Auch die Geistseele

überbietet die vorgängigen Schichten.55 Die intellektuale Seele ist
unableitbar, unvergleichbar. Wir brauchen zum Sprechen die Buchstaben des

Alphabets und die Silben der Sprache, das gedachte und gesprochene Wort
aber ist etwas Neues. Geburt und Tod des geistbeseelten Menschen haben
diesen NeuheitsCharakter und lassen sich nicht einfach naturkundig
begründen.

c. Trotzdem verblieb die Diskussion des Naturphilosophen weithin auf dieser

Ebene, die Grenze zur metaphysischen Begründung der Einheit und
Differenz des Seelischen überschritt er nicht. Mit dem Begriff der
unterschiedlichen zielbestimmten Tendenz der natürlichen Bewegung des Lebendigen

musste er auch die Frage diskutieren, dass und wie der Embryo spezifisch,

als menschlich oder animalisch bestimmt werden muss. In beiden
Quästionen nimmt diese Diskussion wieder einen breiten Raum ein.56 Die

53 Ebd. fol. 129vb, 166va, 167va. Zur ps.-aristotelischen Schrift vgl. Anm. 35 und 37.
54 Ebd. fol.l30ra: „Item quod aliquid tendat in alterum est dupliciter Fol.166vb:

„[...] aliquid potest did in aliud tendere duplidter, vel cum quo est eiusdem essentiae...167ra aliter
tendere aliquid in aliud est non quod sit eiusdem essentiae vel speciei []"

55 Ebd. B fol.l30ra: „Cum ergo embryo, ut dicit Avicennna, cum anima negetabili vel

sensibili non effidatur unum in essentia ad hominem, sed educatur a natura ut gradus médius

deveniendi de simplid mixto ex quo fit generatio ad hominis generationem. Manifestum est quod non
est eiusdem speciei ad hominem, nec in specie hominis reponetur

56 Ebd. Sent. III, d.37, B fol.l30rb; Sent. IV, d.31 B fol. 167rb: „Propter quod
advertendum quod distinguuntur species sub genere uno modo per aliquod positivum, alio modo per
negativum."



328 „Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?"

unterschiedliche Artbestimmung kann zweifach geschehen: positiv und
negativ. Positiv geschieht sie, wenn verschiedene Arten ein und derselben
Gattung entstehen; wie Mensch, Esel, Ziege oder Löwe. Negativ geschieht die
Unterscheidung, wenn die species nur in bestimmter Hinsicht etwas anfügt,
in anderer Acht aber nicht. Diese privative Unterscheidung verdeutlicht er
am aristotelischen Paradigma der Zahlenreihe.57 Nach Massgabe der Zahlenreihe

umfasst das Dreifache auch das Doppelte; es fügt keine neue
Artbestimmung zum Doppelten an, lässt dieses artbestimmend sein, wenn es

selber aufgehoben wird. Mit diesem Paradigma des Philosophen demonstrierte

der Pariser Philosoph das Verhältnis der subalternen Seelenschichten
zur einen, einzigen und ganzen Form der Geistseele. Das Vegetative und
Sensitive können der Seele kein eigenes spezifisches Sein verleihen, weil sie
keine letzte und bestimmende Grösse sind, und weil die Geistseele ihre
Bestimmung enthält, aufhebt und überformt.58

Der Embryo ist seiner Art nach nicht Mensch, weil er es nur der Kraft
nach ist, aber nicht die Potenz, sondern der Akt bestimmt die species. Er ist
noch unbestimmt, indifferent. Diese Unbestimmtheit ist aber keine beliebige,

denn das Subalterne ist latent bestimmend wie die Grössen der
Zahlenreihe. Die Schichten des Vegetativen und Sensitiven bestimmen den

Embryo noch nicht als Menschen; sie sind von ihrer Natur her bestimmt,
von der Geistseele aufgehoben zu werden; ohne diese sind sie nicht
menschlich; in ihr und durch sie aber werden sie ganz menschlich.59 Nun
konnte der Magister seine eigene abweichende Position sehr bestimmt
formulieren.60

„Ich vertrete nicht die erstgenannte Lehrmeinung, die besagt, dass die erste
Seele die rationale sei, auch nicht die zweite, die besagt, dass der Embryo
spezifisch menschlich sei, dadurch dass er daraufhin tendiert, und auch nicht
die dritte, die besagt, dass er keiner species zugehört, sondern einfach ,etwas'

57 Ebd. B fol.l30rb, fol.l67ra: „Itemphilosophas diät quod speäes sunt sicut numeri modo

sed a ternario qui est speäes numeri removitur unitas certum est quod sine additione novae formae
remanehit nova forma numeri, sä/, hinarius et hoc quia ilia unitas secunda tenet rationem ultimi."
Vgl. ARISTOTELES: Metaphysik, VIII c.3, 1044a; Thomas V. AquiN: Expositio in h.L,
lect.3 n.1722: numeri aliquo modo sint suhstantiae rerum etformae

58 Ebd. B fol,167rb: „Verum est quod sensihile vel sensitivum non dabit ibi esse specificum

et hoc quia non tenet rationem ultimi, sed rationale quod continet illud
59 Ebd. B fol.l67ra—b: „Sic dico quod sensitivum dabit esse specifium sicut ammota tertia

unitate a ternario secunda dabit esse binario. Unde dico aliter quod animatur primo anima vegetali

et post sensibili prima abiecta et post ista abiecta rationali, et per illa duas primas eductas de

materia ministrata a muliere virtute quae est in semine reponitur in specie animalis non quae est

homo."
60 B fol. 167rb. In der 1 Quaestio des 3. Sentenzenbuches formulierte der Dozent

seine Position wesentlich kürzer, B. fol. 130rb: „[...] quia habet speciem per solam animam

vegetativam vel sensitivam absolute absque ulteriori differentia contrahente; et ideo dico, quod embryo

est in specie animalis distincta ab omni alia animalis speäe, nec est in specie hominis nec est ens actu
sine specie."



„Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?" 329

Individuelles, Subalternes wäre. Ich sage: er [der Embryo] wird erstlich durch
die vegetative ,Seele' beseelt, die bei Ankunft der sensitiven korrumpiert
[zerstört] wird, und die sensitive wird zerstört, wenn die rationale aufkommt."

Der Dozent suchte einerseits den Primat der Geistseele im Sinne des

anthropologischen Satzes zu wahren, andererseits aber konzentrierte er sich
intensiv auf den Nachweis, dass die vorgängigen vegetativen und sensitiven
Seelenschichten notwendige Dispositionsformen der rationalen Seele seien,
die aber einzeln und insgesamt aufgehoben werden müssten. Zur Begründung

dieser These berief er sich wiederum auf die naturphilosophischen
Ausführungen des Aristoteles über die Entstehung, Veränderung und das

Vergehen der Mischformen bei der Entwicklung und Vollendung der natürlichen

Formen. Wie sehr das Denken des Dozenten in der Naturphilosophie
verankert war, zeigt die Auflösung eines gegenläufigen Arguments am
Schluss der 2. Quaestio.

Das Argument gegen die Annahme von wechselseitig sich ablösenden
Seelen lautet: Wie kann diese Annahme der Aufhebung begründet und
erklärt werden?61 Der Dozent rekurriert auf das schon von den griechischen
Empiristen diskutierte Experiment der „fuga vacui — fuga vani"62 und schildert
beide Experimente mit der „Kiepshydra" (bauchiger Stechheber) und dem
unter das Wasser gedrückten Blechgefäss („urinale"), in dem eine Kerze
brennt. Wenn die Luft gewaltsam aufgesogen oder aufgezehrt wird,
verdrängt das Wasser kraft der allgemeinen oder der partikulären Natur das

„vacuum". Diese hasst und flieht das „vacuum", das „vanum". Der Dozent der
Sentenzenlesung, der auch Magister artium war, belässt am Ende die
Diskussion im Bereich der Naturphilosophie, um die komplexe, integrale Einheit

der Geistseele des Menschen zu klären. Kann diese Diskussion aber
dort in der Tat abgeschlossen werden? Ein kritischer Rückblick und
Ausblick ist angebracht!

3. Rückblick und Ausblick

a. Der Schritt des Dozenten (am Ende der quaestio) von der Naturphilosophie

zur empirischen experimentalen Betrachtung der kreativen
Geistbegabung des (menschlichen) Embryos zeigt die Verschiebung des Problems
und also auch eine gewisse Verkennung des embryonalen Lebensprozesses
des Menschen. Im Verhältnis von kreatürlichem und kreativem Ursprung
der menschlichen Seele ist eine Zeit- oder Fristenangabe nicht möglich, weil
(menschliche) Zeugung und kreative Geistbegabung nicht synchronisiert
werden können. — In wieweit Ex 21,22f. in der Auslegung der Väter für die
strafrechtliche Beurteilung des „abortus" hilfreich sein kann, steht hier nicht

61 Ebd. fol.l67vb: ,Ad aliud, cum dicitur sipraecedunt animam rationalem, vel constant

cum ipsa quod est impossibile, vel cedunt. Dico quod cedunt; et tu dicis, quid est corrumpens? dico

quod et si non corrumpunturper contrarium, tarnen quod corrumpunturper quod impossibile est."
62 Vgl. HWPh 3. Bd., 1974, Sp.1206-1212 v. F. KRAFFT.



330 „Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?"

zur Diskussion. Johannes Parisiensis ging es in beiden Quästionen um die

moraltheologische Frage.
Für diese Diskussion hat er als hermeneutisches Prinzip den

anthropologischen Satz von der Einheit und Identität des Menschen aufgrund der
Geistseele als einziger Form des leiblichen Lebens geltend gemacht. Diese
Erörterungen hat er naturphilosophisch unterfüttert. Die Frage der Animation

(Hominisation) ist unumgängüch auch eine naturphilosophische Frage,
weil die embryonale Lebensgeschichte eine Voraussetzung der Geistbegabung

- sprich: eine Setzung der Geistbegabung im Voraus ist. Johannes
Parisiensis hat als Magister artium das detaillierte Wissen aus den aristotelischen

(und ps.-arist.) naturphilosophischen Schriften eingesetzt. Die
bibeltheologische patristische Tradition war theologisch gesehen ungeschützt und
bedurfte der philosophischen Analyse. Die Schule des Magisters hat sie

geleistet in der Anstrengung der Begriffe, Unterscheidungen und Axiome
der Naturphilosophie. Diese muss man kennen, um die theologischen
Aussagen selber zu verstehen.

Ich notiere diese Voraussetzungen im engen Anschluss an die unvergessene
Mediävistin A. Maier, die sich um die Erforschung der scholastischen
Naturphilosophie sehr verdient gemacht hat.63

1.) Die Unveränderüchkeit und Starrheit der Form kann den Lebens-

prozess des Embryo nur als stetige Veränderung und Ablösung der Formen
verstehen. Diese Veränderung („transmutatio") vollzieht sich vom Elementaren

zum Komplexen („Gemischten") in der Ordnung: vom Nahen zum
Nächsten („deproximo inproximum").

2.) „Formae sunt sicut numeri", Metaph. VII, c.3 1044a 9, jede Änderung
ändert die species. Die aufeinander folgenden Formen heben die
vorangehenden auf; die stärkere Form enthält die schwächere.

3.) „Vor allem wird das ,contineri virtualiter' so aufgefasst, als sei damit
die Zerstörung der vorhergehenden und die Neuerzeugung der folgenden
behauptet."64

4.) Das Problem des „unum fieri" kann immer nur im Verhältnis Materie-
Form verstanden und gelöst werden.

Es bedarf keiner weiteren Begründung, dass die Sätze und Aussagen des

mittelalterlichen Theologen und Philosophen nicht eilfertig und vorschnell
in die aktuelle Diskussion eingebracht werden können.

b. Auf der Tagung der Görres-Gesellschaft 2003 in Bamberg referierte in
der Sektion für Philosophie Prof. Dr. N. Knoepffler, Jena, über „Die
systematische Relevanz der Bestimmung des ontologischen und moralischen

63 MAIER, A.: Das Problem der intensiven Grösse in der Scholastik (De intensione et remis-

sione formarum). Veröffentl. Kaiser Wilh.Inst. Kulturwiss. Rom/Leipzig 1939.
64 Ebd. 31.



„Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?" 331

Status des Embryos bei Thomas v. Aquin".65 Der Referent bezog sich auf
die Summa contra gentes II c.86—89, und wollte zeigen, dass ein behutsamer
Vergleich der thomasischen Ausführungen über die embryonale Entwicklung

mit dem Stand der Naturwissenschaften einerseits eine klare Absage an
den reduktiven Materialimus, zugleich aber auch einen Beitrag zu den
bioethischen Fragen der gegenwärtigen Diskussion leisten kann. Thomas
übernahm nicht die detaillierten medizinischen Zeit- und Fristenangaben der

Entwicklung des Embryo, welche Johannes Parisiensis von Macrobius
übernommen hatte, er nahm aber die aristotelische Überlieferung auf, dass

der Embryo zuerst das Leben der Pflanze, dann das der Lebewesen lebt, bis

er kreativ von Gott die Geistseele empfangt.66 Wie alle Theologen des

Mittelalters Hess Thomas die biogenetischen Feststellungen des Aristoteles
gelten; er hatte keinen Grund, sie anzuzweifeln. Ihm kam es darauf an zu
zeigen, dass und wie die Geistseele als eine und einzige Form des Leibes
diese embryonale Zurüstung des menschlichen Lebens überformt. Die
substantiale Form resultiert nicht aus den Dispositionen der natürlichen
Entwicklung des Embryo, ist diesen vielmehr vor und über.67 Was aber die
Geistseele als „unica forma" voraushat, das Sein, die Einheit und
Vollkommenheit hebt die vorgängigen Formen auf und bringt sie kreativ unter
die neue Form. In dieser kreatianischen Überformung lässt die Geistseele in
ihrer Einheit und Vollkommenheit des Seins die niederen Schichten der
Seele partizipieren. Die Priortät der Geistseele kann nicht experimentell und
temporär festgemacht werden.

Abstract
John of Paris (f1306), a critical defender of Thomas Aquinas, had been a renowned

Master ofArts philosopher in Paris before hejoined the Dominican Order. He defended

Thomas' teaching of the spiritual soul as the only and unique substantialform of human

corporal reality. John of Paris applied this proposition also to the related questions of
post-mortal andprenatal life. He discussed the same question twice in his readings of the

Sentences in Paris (ca. 1292/94) in the third andfourth (unedited) books: „Is abortion
murder at any point during conception?" Does the spiritual soul form the embryonic

growth as a matter ofprinciple before and above the substantialform by aprior series of
(animal) dispositionalforms? The ancient tradition of medicine and natural philosophy

posed nearly insurmountable problemsfor critical analysis.

65 Vgl. Jahres- u. Tagungsber. Görres-Gesellsch. 203. Bonn 2004, 149.
66 THOMAS V. AQUIN: Summa contra gentes II c.89, ed. Paris 1925, 240b: ,Anima

igitur vegetabilis, quae primo inest quum embryo vivit vita plantae, corrumpitur, et succedit anima

perfectior quae est nutritiva et sensitiva simul, et tunc embryo vivit vita animalis; hac autem

corrupta, succedit anima rationalis ab extrinseco immissa, licet praecedentes fuerint virtute seminis."

Vgl. Anm. 44.
67 Vgl. ebd. ad 12 ed. 242b: „Neque etiam, si formatio corporis animam humanam

praecedit, sequitur quod anima sit propter corpus. [...] alio modo est aliquid propter alterum, id est

propter esse eius et sic quod estpropter alterum estprius tempore et natura posterius."


	"Ist die Abtreibung zu jedem Zeitpunkt der Empfängnis Mord?" : Die Antwort des Johannes von Paris OP († 22.09.1306)

