
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Anstösse aus Dtn 23,2-9 zur Frage nach dem Umgang mit Fremden

Autor: Zehnder, Markus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760653

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760653
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Markus Zehnder

Anstösse aus Dtn 23,2—9 zur Frage nach dem

Umgang mit Fremden

7. Einführung

Die Probleme, die sich in der Schweiz ebenso wie in weiten Teilen
Europas im Blick auf die Migration und das Zusammenleben zwischen
„Einheimischen" und „Fremden" ergeben, gehören zu den drängendsten
Fragen, vor denen unsere Gesellschaft gegenwärtig steht.

Die Dringüchkeit und Komplexität des Themas wird schon allein an
der Vielzahl von Massnahmen deutlich, mit denen von staatlicher Seite

aus versucht wird, Problemlösungen in den Bereichen Migration und
Asyl in die Wege zu leiten (z.B. Einsetzung von Migrations- bzw.
Integrationsbeauftragten, Einrichtung von Sprachkursen, ständige Anpassungen

in der Asylgesetzgebung, Kampagnen gegen Fremdenfeindlichkeit

usw.).
Trotz der genannten Aktivitäten ist deutlich, dass die Probleme alles

andere als gelöst sind.
Nicht nur staatliche Organe, sondern auch die Kirchen beschäftigen

sich mit den Fragen im Zusammenhang von Migration und Asyl intensiv.
Dabei lässt sich feststellen, dass die Komplexität der Problematik nicht
selten vereinfacht wird, indem in kirchlichen Stellungnahmen einzelne
Bibelverse ohne eingehendere Berücksichtigung des textlichen und des

gesamten soziokulturellen Kontextes zitiert werden; z.B., besonders
behebt, Ex 22,20: „Einen Fremdling sollst du nicht bedrücken", oder
Num 15,16: „Einerlei Gesetz und einerlei Recht soll gelten für euch und
für den Fremden, der bei euch wohnt". Verbreitet sind auch Berufungen
auf abstrakte Grundsätze, die als handlungsleitende Massstäbe dienen
sohen, wie „Christus ruft uns auf zur Solidarität", so nachzulesen im
Jahresbericht 1996 des Departements Migration des Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbundes.

Angesichts der in aller Kürze skizzierten aktuellen Situation mag es sich

lohnen, einen Schritt zurückzutreten und zu fragen, welchen Beitrag eine
umfassende und ergebnisoffene Untersuchung biblischer Texte, die sich
auf den vorgestellten Themenkomplex beziehen, abwerfen kann.

Wer in der Frage nach dem Umgang mit Fremden Orientierung im
Alten Testament sucht, kommt am sog. Gemeindegesetz von Dtn 23,2—9

nicht vorbei. Dieser Text zeigt in manchem recht exemplarisch, was im



Anstösse aus Dtn 23,2—9 301

Kanon der hebräischen Bibel zum Thema „Umgang mit Fremden" für
den Leser an Überraschendem, auch Anstössigem, und m.E. in
verschiedener Hinsicht Klärendem bereithegt. Einschränkend sei aber gleich
angemerkt, dass im Rahmen der vorhegenden Untersuchung1 nicht näher
entfaltet werden kann, inwiefern dieser Text aus dem Buch Deutero-
nomium und das Alte Testament insgesamt konkrete handlungsleitende
Orientierung bieten können bei den aktuellen Fragen nach dem Umgang
mit Fremden; aber einige Grundlinien ergeben sich aus den
Ausführungen von selber.

2. Der Kontext

Zunächst soll der gleich näher zu behandelnde Text aus dem Buch
Deuteronomium in den breiteren Kontext einer Gesamtschau des

Umgangs mit Fremden in den Rechtstexten des Alten Testament gestellt
werden. Da wird der eine Pol abgedeckt durch die Forderung an Israel in
Dtn 10,19: „Ihr sollt den Fremdhng heben!". Das ist aber nur eine Seite.
Wenn wir auf den nächsten Text verwiesen werden, wiederum aus dem
Buch Deuteronomium, sehen wir, dass uns da selbst innerhalb derselben
hterarischen Makro-Einheit eine ganz andere Tendenz entgegenkommt,
und also ein wesentlich komplexeres Bild vor unseren Augen entsteht,
als man es gemeinhin in der Diskussion um aktuelle Migrations- und
Asylfragen wahrnimmt. In den ersten drei Versen aus Dtn 7 heisst es:

„Wenn der Herr, dein Gott, dich [d.h. die Israeliten] in das Land bringt,
dahin du nun ziehst, es zu besetzen, und viele Völker vor dir her vertreibt,
die Hethiter, Girgasiter, Amoriter, Kanaaniter, Pheresiter, Hewiter und Je-
busiter, sieben Völker, die grösser und stärker sind als du, und sie der
Herr, dein Gott, in deine Hand gibt und du sie schlägst, so sollst du an
ihnen den Bann vollstrecken: du sollst keinen Vertrag mit ihnen schliessen
und sie nicht verschonen; und du sollst dich mit ihnen nicht verschwägern
[...]".

3. Der Umgang mit Fremden in Dtn 23,2—9: Eine Auslegung

Nun wenden wir uns dem Gesetz über den Eintritt in die Gemeinde zu,
Dtn 23,2—9:2

„Kein Entmannter oder Verschnittener soll in die Gemeinde des HERRN
kommen.

1 Es handelt sich hierbei um eine leicht gekürzte Fassung der öffentlichen
Habilitationsvorlesung vom 3. Mai 2004 an der Universität Basel. Ich danke Prof. Dr. R.
Bernhardt und Pfr. Dr. E. Kellenberger für hilfreiche Anmerkungen.

2 Übersetzung nach der revidierten Luther-Bibel.



302 Anstösse aus Dtn 23,2-9

Es soll auch kein Mischling in die Gemeinde des HERRN kommen; auch
seine Nachkommenschaft bis ins zehnte Güed soll nicht in die Gemeinde
des HERRN kommen.
Die Ammoniter und Moabiter sollen nicht in die Gemeinde des HERRN
kommen, auch nicht ihre Nachkommen bis ins zehnte Glied; sie sollen nie
hineinkommen, weil sie euch nicht entgegenkamen mit Brot und Wasser
auf dem Wege, als ihr aus Ägypten zogt, vielmehr gegen euch den Bileam
dingten, den Sohn Beors aus Petor in Mesopotamien, dass er dich
verfluchen sollte. Aber der HERR, dein Gott, wollte Bileam nicht hören und
wandelte dir den Fluch in Segen um, weil dich der HERR, dein Gott,
hebhatte. Du sollst nie ihren Frieden noch ihr Bestes suchen dein Leben
lang.
Den Edomiter sollst du nicht verabscheuen; er ist dein Bruder.
Den Ägypter sollst du auch nicht verabscheuen; denn du bist ein Fremdling

in seinem Lande gewesen. Die Kinder, die sie im dritten Glied zeugen,
dürfen in die Gemeinde des HERRN kommen."

a) Historische Situierung

In seiner Grundgestalt muss das sog. Gemeindegesetz auf die vorexi-
lische Zeit zurückgehen, d.h. auf die Zeit vor der Zerstörung Jerusalems
durch die Neu-Babylonier 587 v.Chr. Vieles spricht für eine Datierung
des Grundbestandes in der Zeit vor der Einführung des Königtums
unter Saul.3 Kellermann führt zugunsten dieser Sicht die Beobachtung
an, dass die Gebotsreihe „den Horizont jener Völker" abschreitet, „mit
denen Stämme Israels beim Exodus, bei der Landnahme und der
Sesshaftwerdung geschichtlichen Kontakt bekamen", jedenfalls dann,
wenn unter den ersten beiden Gruppen Kanaanäer verstanden werden.4
Bei dieser Datierung liesse sich zudem auch das Fehlen der Philister gut
verstehen. Ein allfälliger Prozess von Erweiterungen des Grundbestandes

müsste aller Wahrscheinlichkeit nach vor 587 v. Chr. seinen
Abschluss gefunden haben, da „die positive Überbietung des Edomiter-
gesetzes V. 8 in V. 9 [...] nach dem Untergang Jerusalems 587 v. Chr.

3 Siehe z.B. die Ausführungen bei VON RAD, Gerhard: Dasfünfte buch Mose ATD).
Güttingen 1964, und TlGAY, Jeffrey H: Deuteronomy JPS Torah Commentary).
Philadelphia/Jerusalem 1996 zur Stelle; ebenso KELLERMANN, Ulrich: „Erwägungen zum
deuteronomischen Gemeindegesetz". In: BN 2 (1977) 33-47. Von Rad stellt fest, dass im
Gemeindegesetz von Dtn 23,2—9 „ein prächtiges Stück altjahwistischen Sakralrechtes
erhalten" sei, das in seiner ältesten Gestalt „sicher in die vorstaatliche Zeit Israels"
zurückreiche. Als spätere Weiterungen der ursprünglichen Gebotsreihe werden v.a. die
historischen bzw. heilsgeschichtlichen Motivierungen angesehen; siehe z.B. von Rads
Kommentar und die Ausführungen bei GALLING, Kurt: „Das Gemeindegesetz Deutero-
nomium 23". In: BAUMGARTNER, Walter et al. (Hgg.): Festschrift Alfred bertholet c>um 80.

Geburtstag. Tübingen 1950, 176f.
4 KELLERMANN: Erwägungen 37f. (vgl. Anm. 3).



Anstösse aus Dtn 23,2—9 303

und dem damit verbundenen feindlichen Verhalten der Edomiter
undenkbar" erscheint.5

5 KELLERMANN: Erwägungen 41. (vgl. Anm. 3).

Galling geht von einer sukzessiven Entstehung des Gemeindegesetzes in drei primär
örtlich getrennten Phasen aus, „dergestalt, dass das gemeinisraelitische, im Westjordanland

beheimatete Bastardgesetz mit dem ostjordanischen Ammon-Moab-Gesetz und
einem südpalästinischen Edom-Ägypten-Gesetz zusammenkamen" (Das Gemeindegeset£

189; vgl. Anm. 3). Den Sitz im Leben der Ordnung sieht er in den Grenzheiligtümern,
bei denen die genannten ausländischen Gruppen auftauchen und bei den Israeliten um
Aufnahme nachsuchen (Das Gemeindegeset181).

Mit einer Herkunft des Grundbestandes des Gesetzes im Nordreich rechnen u.a.
NIELSEN, Eduard: Deuteronomium HAT 1/6). Tübingen 1995, und MILGROM, Jacob:
„Religious Conversion and the Revolt Modelfor the Formation of Israel". In: JBL 101 (1982) 169—

176. Nielsen nimmt an, dass die Verse 2-4.7—9 „aus der früh-dt, d.h. nord-israelitischen,
Gesetzgebung herrühren", lässt aber auch die Möglichkeit einer Herkunft aus der Zeit
Manasses offen; die Schlussredaktion des Gemeindegesetzes weist er der „Zeit der josia-
nischen Expansionspolitik" zu (Kommentar zu Dtn 23,7). Nach Milgrom lässt sich die
relativ positive Bewertung von Edomitern und Ägyptern am besten mit einem
Nordreichbezug erklären, da das Nordreich keine gemeinsamen Grenzen mit Edom und
Ägypten hatte; andererseits weise die negative Hervorhebung von Ammonitern und
Moabitern nicht nur auf Spannungen zu diesen direkten Nachbarn des Nordreichs,
sondern sie enthalte auch eine Polemik gegen das davidische Königshaus, das ja über
Ruth und Na'amah mit eben diesen beiden Nachbarn verschwägert war (siehe Religious
Conversion, 174).

Wiederum eine andere Sicht findet sich bei SPARKS, Kenton L.: Ethnicity and Identity
in Anäent Israel. Winona Lake 1998. Sparks bestimmt eine ältere, möglicherweise noch
vorexilische Schicht, in der es allein um den Ausschluss von als mam^erim bezeichneten
Individuen ging, die sich in fremde Kulte einliessen; ein erster Zusatz in der früh-
nachexilischen Zeit habe dann aus aktuellem Anlass die Ammoniter und Moabiter
prinzipiell von der Gemeinde JHWHs ausgeschlossen; in einer dritten Stufe, die zeitlich
etwa mit der Wirksamkeit Nehemias zu verbinden ist, sei diese Bestimmung generell auf
alle nicht-jahwistischen Fremden ausgedehnt worden; noch später seien dann unter dem
Druck der grossen Diasporagemeinde in Ägypten Edomiter und Ägypter explizit von
dieser Bestimmung ausgenommen worden (siehe Ethnicity, 254—257).

In der keineswegs vollständigen Auswahl an historischen Rekonstruktionsversuchen
sei zuletzt derjenige von GLUECK, Nelson: „Deuteronomy 23:8, 9". In: Mordechai M. Kaplan.
Jubilee Volume. English Section. New York 1953, 261f. erwähnt. Glueck weist den ganzen
Abschnitt der nachexilischen Zeit zu, allerdings verschiedenen Epochen: V. 2-7
widerspiegle „the rigorous exclusiveness of the early post-exilic period", während die
offene Haltung und der universalistische Geist von V. 8f. der Zeit Trito-Jesajas
zuzurechnen und zeitlich später als die Ehereformen Esras und Nehemias anzusetzen seien.
Die in Dtn 23,8f. erwähnten Edomiter und Ägypter sind nach Glueck mit den judai-
sierten Idumäern einerseits und den ägyptischen Juden andererseits zu identifizieren
(siehe Deuteronomy 23:8, 9 261f.).

Zutreffend ist die Bemerkung von Tigay: „There are many occasions when the
attitudes reflected in these regulations could have been natural, probably including
occasions of which historians are unaware" (Kommentar zu Dm 478 [Exkurs 21]; vgl.
Anm. 3).



304 Anstösse aus Dtn 23,2-9

b) Inhalt

In seiner jetzt vorliegenden Form regelt das Gesetz die Zulassung von
sechs Personengruppen zur „Gemeinde des Herrn" {qehal ]HWH)\ der
Verschnittenen, der unter dem Stichwort mam^er bezeichneten Gruppe,
der Ammoniter, der Moabiter, der Edomiter und der Ägypter.6

Sowohl bei den Verschnittenen wie auch beim mamyer, in der
Lutherbibel als „Mischling" bezeichnet, dürfte es sich aus Gründen, die
hier nicht näher auszuführen sind, um ethnisch Fremde handeln,7 analog
zu den Ammonitern, Moabitern, Edomitern und Ägyptern, aber
geographisch nicht gleichermassen präzis wie diese zu lokalisieren.

Um den Text verstehen zu können, gilt es zunächst, die Bedeutung
des hebräischen Wortes qahal, das allgemein mit „Gemeinde" übersetzt
wird, näher zu bestimmen.

Die übrigen Belege des Terminus lassen erkennen, dass innerhalb des

Deuteronomiums mit qahal die vor Gott versammelte Gesamtgemeinde
Israels bezeichnet wird. Da der qahal auch für die Ausführung der im
Auftrag JHWHs zu vollziehenden militärischen Unternehmungen
verantwortlich ist, bezeichnet der Terminus offenbar zugleich auch die für den

politischen Bereich massgebliche Instanz. In den Worten Kurt Gallings:
„Unter dem qehal jabweh ist die Gesamtheit der männlichen Vollbürger
im Heeresaufgebot sowie in der kultischen und politischen Versammlung
zu verstehen".8

Aus dieser Bestimmung des qahal ergibt sich, dass es bei den

Regelungen von Dtn 23 nicht darum geht, wer sich überhaupt im Lande
Israel aufhalten darf oder wer als Partner einer Mischehe mit Israelitinnen

in Frage kommt;9 diesbezüglich sind offenbar keine Restriktionen im
Blick. Sondern es geht darum, wer Zutritt zum inneren Kern der
Religionsgemeinschaft Israels und damit auch — je nachdem erst zu einem

späteren Zeitpunkt — zu den politisch bestimmenden Gremien bekommen

kann, mit anderen Worten: um die Regelung der Frage, wer „Bürger"

Israels im vollen Sinne und damit zugleich Glied des Bundes
zwischen JHWH und seinem Volk Israel werden kann. Das Gesetz
unterscheidet damit zwischen Aufenthalts- auf der einen und „Bürgerrecht"

bzw. Mitbestimmungsrecht auf der anderen Seite.

6 Je nach Deutung der doppelgliedrigen Subjektphrase in V. 2 ist von insgesamt
sieben Personengruppen die Rede.

7 Siehe zum Näheren die Ausführungen in meiner Habilitationsschrift Umgang mit
Fremden in Israel und Assyrien BWANT 168). Stuttgart 2005.

8 GALLING: Das Gemeindegeset%, 178 (vgl. Anm. 3).
9 So jüngst wieder KAMINSKY, Joel S.: „Did Flection Imply the Mistreatment of Non-

Israelites?". In: HTR 96 (2003) 414f.



Anstösse aus Dtn 23,2—9 305

Nun werden die sechs genannten Personengruppen in zwei
Kategorien eingeteilt:

Auf der einen Seite stehen die Verschnittenen, der marner, die
Ammoniter und die Moabiter. Für sie ist ein Eintritt in den qehalJHWH
bis ins zehnte Geschlecht unmöglich. Die Beifügung von 'ad-'olam, „bis
in die fernste Zeit", am Ende von V. 4 mit Bezug auf Ammoniter und
Moabiter macht deutlich, dass die Wendung gam dor '"siri, „auch in der
zehnten Generation", gleichbedeutend ist mit „niemals". Bei allen —

ausser natürlich aus praktischen Gründen bei den Verschnittenen — ist
dabei vorausgesetzt, dass die Nachkommen der entsprechenden
Personengruppen trotz ihrer Nicht-Zulassung in den qahal im Lande Israel
wohnen können.

Auf der anderen Seite stehen die Edomiter und Ägypter. Bei diesen
beiden Gruppen ist nach drei Generationen der Eintritt in den q'hal
JHWH möglich. Auch wenn im vorliegenden Text selber nichts davon
verlautet, wird man annehmen müssen, dass diese Aufnahme durch die

Beschneidung und die Übernahme der (weiteren) für die Gemeinde
JHWHs gültigen Bestimmungen erfolgt ist.10

Die Unterscheidung, die in Bezug auf die verschiedenen Gruppen
von Fremden vorgenommen wird, ist von drei Gesichtspunkten geleitet:

Erster Gesichtspunkt, operativ in Bezug auf die ersten beiden
Personengruppen, ist die Frage der physischen Integrität des Fremden. Hier
lässt sich ein Zusammenhang mit dem Wesen des JHWH-Kultes
feststellen, da die Teilnahme an diesem an gewisse äussere Reinheits- und
Integritätsbedingungen geknüpft ist.11

Der zweite Gesichtspunkt ist ein historischer: Das Verhalten gegenüber

Israel an entscheidenden Punkten der Vergangenheit gibt den
Ausschlag dafür, welche Volksgruppen für die Aufnahme in den q'halJHWH
(nicht) in Frage kommen. Dieser Gesichtspunkt wird im Blick auf
Ammoniter, Moabiter und Ägypter angewandt, also sowohl negativ wie
positiv. Der Ausschluss der Ammoniter und Moabiter ist dabei kaum als

Ausdruck nationaler Rachgier o.ä. zu deuten, da eine entsprechende,
theoretisch ebenso zu erwartende Reaktion gegen Edomiter und Ägypter
unterbleibt.

10 Die Frage, ob damit impliziert ist, dass es bereits in vorexilischer Zeit eine Art
„Übertritts-Möglichkeit" gab, kann hier offen bleiben. Im Gegensatz zum neueren Trend
in der entsprechenden Diskussion gibt es m.E. aber keine zwingenden Gründe, eine
solche Möglichkeit auszuschliessen, wenngleich zu berücksichtigen ist, dass im Bück auf
die damaligen Verhältnisse „Religion" und „Ethnie" nicht in derselben Weise geschieden
werden können wie das in der abendländisch-(nach)christlichen Kultur der Fall ist.

11 Siehe z.B. Lev 21,16ff.; 22,17ff.



306 Anstösse aus Dtn 23,2-9

In Bezug auf die Moabiter lässt sich aufgrund des langen
Begründungssatzes folgende Logik feststellen: Der Fluch, den sie über die
Israeliten bei ihrer Wanderung durch die Wüste zu bringen gedachten,
fällt auf sie zurück, indem sie nun selber — als verfluchtes Volk — von der
Bundesgemeinschaft zwischen Gott und Israel auf immer ausgeschlossen
werden.12

Das Verbot andererseits, die Ägypter zu verabscheuen, wird damit
begründet, dass Israel bei ihnen ger, d.h. „Fremdling" oder „Beisasse",
war. Die damit implizierte positive Bewertung des Aufenthaltes der
Israeliten in Ägypten kann schwerlich daher herrühren, dass der
Verfasser des betreffenden Verses von den Traditionen über die Bedrückung
Israels in Ägypten nichts gewusst hat. Eher wird diese positive Bewertung

darin ihren Grund haben, dass die Bedrückungszeit als blosse

Teilepisode des Aufenthaltes angesehen oder nur der Regierung, im
Gegensatz zur breiten Masse des ägyptischen Volkes, zugeschrieben wird.
Diese Bewertung der Geschichte, soweit sie den Aufenthalt der Väter in
Ägypten betrifft, ist auffällig, ebenso wie die Tatsache, dass die Erfahrung

der Bedrückung nicht nur keinen Ägypten-Hass hervorgebracht hat,
der psychologisch ohne Weiteres verständlich wäre, sondern im Gegenteil:

Die eigene Erfahrung der notvollen Fremdüngsexistenz in Ägypten
führt zur Einschärfung der Hochachtung gegenüber den gerim, den

Schutzbürgern, im eigenen Land. Auf der anderen Seite ist vielleicht der
Umstand, dass Ägypter erst ab der dritten Generation in den q'hal
JHWH zugelassen werden, als Hinweis darauf zu werten, dass die negative

Seite des Ägypten-Aufenthaltes nicht vergessen war und auch

berücksichtigt wurde.13
Der dritte Gesichtspunkt ist ein genealogischer bzw. ethnischer: Wer

herkunftsmässig in einer besonderen Nähe zu Israel steht, erfährt eine
andere Behandlung als der, bei dem das nicht der Fall ist. Auffallend
dabei ist, dass dieser Gesichtspunkt gewissermassen nur „strafmildernd",
nicht negativ, in Erscheinung tritt: Er wird nur in Bezug auf die
Edomiter angewandt, und zwar implizit im Sinne einer Entschuldigung:
Auch die Edomiter haben sich beim Zug der Israeliten aus Ägypten ja
nicht so verhalten, wie es zu erwarten gewesen wäre, aber weil sie als

„Brüder" Israels gelten, wird deswegen nicht ihr vollständiger Ausschluss

12 In diese Richtung gehen die Ausführungen im Kommentar von CRAIGIE, Peter C.:
The Book ofDeuteronomy NICOT)' Grand Rapids 1976.

13 So CARMICHAEL, Calum M.: The Tarn of Deuteronomy. Ithaca/London 1974, 176.

Analoges gilt auch mit Bezug auf die Edomiter.



Anstösse aus Dtn 23,2—9 307

aus dem q'hal JHWH gefordert. Immerhin wirkt der Hinweis auf eine
ethnische Verwandtschaft nur „strafmildernd", nicht „straftilgend".14

Nicht extra erwähnt, aber auf alle Fälle voraus2usetzen ist, dass

diejenigen Fremdstämmigen, deren Aufnahme in den q'hal JHWH
geprüft werden soll, „Bekehrte" sind, d.h. sich von den Religionen ihrer
Herkunftsgebiete ab- und dem JHWH-Glauben Israels zugewendet
haben. Andernfalls wäre eine Aufnahme in die Gemeinde JHWHs nicht
vorstellbar, und von den Fremdstämmigen selber wohl auch gar nicht
gewünscht.

4. Kritische Würdigung der sosjalethischen Grundlinien des sog. Gemeindegeset^es

Die Bestimmungen des Gemeindegesetzes sind in mehrfacher Hinsicht
bemerkenswert. Die folgenden drei Punkte seien besonders hervorgehoben:

a) Begründung der Bestimmungen

Grundlage und Begründung des Rechts bilden im vorhegenden Text
überraschenderweise nicht allgemeine philosophische Prinzipien, etwa
das Prinzip der Humanität, des Altruismus o.ä., und auch im engeren
Sinn des Wortes „theologische" Prinzipien tauchen höchstens implizit
auf.

Bestimmend sind vielmehr ethnische Kriterien und in erster Linie
konkrete historische Einzelerfahrungen, und zwar sowohl in positiver
Richtung, mit Bezug auf Ägypten, wie auch in negativer, mit Bezug auf
Ammon und Moab. Diese Ausrichtung auf geschichtliche Erfahrungen
begegnet auch in anderen alttestamentlichen Rechtstexten, in denen es

um Fremde geht, und zwar primär in der Gestalt der Erinnerung an den

eigenen Aufenthalt der Israeliten als Fremdlinge, gerim, in Ägypten.15
Diese Erinnerung an die eigene Fremdlingserfahrung soll zum einen zu
einer Haltung der Dankbarkeit gegenüber JHWH führen, der die Väter
aus den Nöten ihrer Fremdlingsexistenz befreit hat durch die
Herausführung aus Ägypten; zum anderen soll diese Erinnerung dazu führen,
Empathie mit den Fremdlingen zu entwickeln und in Nachahmung des

14 Bartlett vermutet, dass die im Vergleich zu den Ammonitern und Moabitern milde

Einstellung gegenüber den Edomitern mit der religiösen Verwandtschaft der beiden
Völker zusammenhängt; siehe BARTLETT, John Raymond: Edom and the Edomites (—

JSOT.S 77). Sheffield 1989, 184. In der Tat weisen Stellen wie Dtn 33,2; Jdc 5,4 und Hab
3,3 einerseits sowie 1 Sam 21,8 andererseits auf eine besondere Nähe JHWHs zu Edom
bzw. der Edomiter zur JHWH-Religion. Möglicherweise liegt auch im Bruderverhältnis
zwischen Israel / Jakob und Edom / Esau ein Hinweis auf eine besondere religiöse Nähe
zwischen den beiden Völkern.

15 Siehe z.B. Ex 22,20; 23,9; Lev 19,33f.; Dtn 10,19; 16,llf.; 23,8; 24,17f.l9-22.



308 Anstösse aus Dtn 23,2—9

Erbarmens Gottes über die Fremdlingschaft der eigenen Väter sich
selber erbarmungsvoll gegenüber den Fremdlingen im eigenen Land zu
verhalten.

Infolge der Dominanz von ethnischen und historischen Gesichtspunkten

rückt die in Dtn 23 sich manifestierende Konzeption in die
Nähe dessen, was in der späteren Geschichte als „nationalistisch"
bezeichnet wird. Da in der im sog. Gemeindegesetz sich spiegelnden
Zeit grundsätzlich zwischen religiöser und politischer Ebene keine
scharfe Trennung besteht und da wir oben festgestellt haben, dass bei
den Kandidaten der Aufnahme in den q'hal JHWH mit einer bewussten
Hinkehr zum JHWH-Glauben zu rechnen ist, muss allerdings das

Attribut „nationalistisch" modifiziert und präziser als „national-religiös"
bestimmt werden.

Ebenso deutlich ist aber, dass das Gesetz von
nationalchauvinistischen oder gar rassistischen Zügen frei ist. Das zeigt sich
schon daran, dass nach verschiedenen Stellen im Kontext dieses

Gesetzes auch vollbürtige Israeliten vom q'hal JHWH ausgeschlossen
werden können, nämlich auf geradezu drasüsche Weise durch die

Androhung der Todesstrafe; das betrifft z.B. diejenigen Israeliten, die
ihre Volksgenossen zum Abfall von JHWH verführen (Dtn 13), weiter
falsche Zeugen in einem Kapitalgerichtsverfahren (Dtn 19,18f.),
Ehebrecher (Dtn 22,22) oder Menschenräuber (Dtn 24,7).

h) Unterscheidung verschiedener Kategorien von „Fremden "

Im sog. Gemeindegesetz wird unterschieden zwischen verschiedenen

Gruppen von ethnisch und religiös Fremden. Es gibt nicht einfach eine

allgemein-gültige Bestimmung, die auf alle Fremden ohne Rücksicht auf
ihre ethnische und religiöse Herkunft und Zugehörigkeit gleichermassen
appliziert wird, sondern es wird differenziert zwischen verschiedenen
Gruppen, aufgrund religiöser, historischer und ethnischer Kriterien.

Solche Differenzierungen sind für die alttestamentliche Rechtssetzung

insgesamt konstitutiv, und Dtn 23,2—9 stellt in dieser Hinsicht
keine Ausnahme dar. Die durch die verschiedenen Gesetzeskorpora und
auch weitere Texte des Alten Testaments sich hindurchziehende
Hauptunterscheidung ist dabei diejenige zwischen dem ger, in den gängigen
Übersetzungen als „Fremdling" bezeichnet, und dem nokri bzw. ben-ne-

kar, dem in den Übersetzungen als „Ausländer" bezeichneten Fremden.16

16 Die Dissertation Bultmanns hat derjenigen Auslegungsrichtung Auftrieb gegeben,
die in der Bezeichnung ger einen sozialen Typenbegriff sieht, dem v.a. innerhalb des dtn
Gesetzes das Element der ethnischen Fremdheit nicht zukomme; siehe BULTMANN,
Christoph: Der Fremde im antiken ]uda FRLANT 153). Göttingen 1992. Zu den



Anstösse aus Dtn 23,2—9 309

Der Hauptunterschied zwischen den beiden genannten Gruppen ger
und nokri hegt, zusammenfassend gesagt, im Mass ihrer Integration in die
israelitische Gesellschaft:

Der ger ist ein Fremdstämmiger, der in den Texten als ein in hohem
Mass integriertes Glied der israelitischen Gesehschaft erscheint. Er ist
eine Art Schutzbürger, entweder Teil des Haushaltes eines israelitischen
Vollbürgers und Grundbesitzers, Klient eines Patrons; oder er gehört
rechthch in den Zuständigkeitsbereich einer lokalen Dorfgemeinschaft
als ganzer.

In den beiden Gesetzeskorpora Bundesbuch und Deuteronomium
finden sich eine Fülle von Schutz- und Förderungsbestimmungen für
den ger. Die priesterhchen Gesetze als drittes Hauptkorpus neben
Bundesbuch und Deuteronomium sprechen den ger als verantwortliches
Subjekt verschiedener religiöser Verordnungen an und stellen ihn in den
moralischen und bürgerlichen Bestimmungen weitgehend mit dem voll-
bürtigen Israeliten gleich.

Beim nokri auf der anderen Seite ist deutlich, dass er in einem
Zustand der relativen Distanz zu Israel steht. Soweit es die Texte
erkennen lassen, ist seine Beziehung zu Israel v.a. im ökonomischen
Bereich anzusiedeln. Die wirtschaftliche Stellung des nokri wird dabei
anders als die des ger als „stark" eingestuft; er hat „als [vollkommen]
selbständige Person am Wirtschaftsverkehr Anteil".17 Hinweise auf eine
Übernahme der JHWH-Religion fehlen in aller Regel. Von den besonderen

wirtschaftlichen Förderungs- und Schutzmassnahmen, die zugunsten

der israelitischen Volksgenossen und der gerim erlassen werden, wird
der nokri ausgenommen.

Die Unterscheidung der verschiedenen Gruppen von Fremden und
die damit verbundene Ausdifferenzierung des Rechts lässt sich folgen-
dermassen beschreiben:

Die alttestamentliche Rechtsbegründung mit dem Hinweis auf das

besondere Verhältnis zwischen JHWH und seinem Volk hat ihre natürliche

Entsprechung darin, dass besondere Förderungs- und
Schutzmassnahmen ebenso wie besondere kultische Forderungen nur für das

erwählte Volk Gültigkeit haben. Der in besonderem Ausmass in dieses

Bundesvolk sich integrierende Fremde, der ger, profitiert in abgestuftem
Mass von den Förderungs- und Schutzmassnahmen, die die Gesetze für
die schwächeren Glieder der Gesellschaft vorsehen; und umgekehrt wird
er auch selber religiös zu einem gewissen Teil in die Pflicht genommen.

Gründen, die gegen eine solche Auffassung sprechen, sei auf meine Habilitationsschrift
Umgang mit Fremden in Israel undAssyrien verwiesen (vgl. Anm. 7).

17 BULTMANN: Der Fremde, 99 (vgl. Anm. 16).



310 Anstösse aus Dtn 23,2-9

Dagegen ist der in grösserer innerer Distanz zum Bundesvolk
verbleibende Fremde, der nokri, eben weil er in dieser Distanz verharrt,
in die besonderen Schutz- und Förderungsbestimmungen nicht einbezogen

und von der im engeren Sinne religiösen Gesetzgebung nur ganz
am Rand berührt.

Es wäre unangemessen, diese Abstufungen als diskriminierend im
negativen, auf Ungerechtigkeiten hindeutenden Sinne des Wortes zu
bezeichnen; denn es geht nicht um eine willkürliche Ausgrenzung von
Fremden, sondern um eine Entsprechung von Berechtigung und
Integration — eine Entsprechung von Gewährung von Rechten durch die

Rezeptionsgesellschaft und Anpassungs- bzw. Einfügungswilligkeit
durch die Zuwanderer, wobei das Mass an Integration in die israelitische
Gemeinschaft offensichtlich zu einem guten Teil dem Fremden selbst
überlassen wird. So sind die scheinbar negativen Sonderbestimmungen
für den nokri Ausdruck davon, dass seine Stellung respektiert und kein
Druck zu einer weitergehenden Anpassung auf ihn ausgeübt wird. Nur
wer bereit ist, sich stärker einzugliedern und anzupassen, empfängt auch
mehr Rechte und wird gleichzeitig stärker in die Pflicht genommen.

c) Rechtliche Abstufungen in der Behandlung verschiedener Bevölkerungsgruppen

Wie bereits angetönt, wird zwischen dem Recht auf Aufenthalt im Land
und dem Recht auf volle Partizipation im kultischen und damit auch im
politischen Bereich unterschieden. Hier wird das Modell einer
Gesellschaft entworfen, in der auch auf längere Sicht verschiedene Klassen

von unterschiedlich integrierten Landesbewohnern nebeneinander leben.
Die im vorangehenden Punkt erwähnten rechtlichen Unterschiede, die
zwischen vollbürtigem Israeliten, ger und nokri, gemacht werden, weisen
in die gleiche Richtung.

Nun haben wir uns aber der Frage zu stellen, ob in den sog.
Inklusionsformeln nicht eine andere, der eben genannten widersprechende

Konzeption zum Ausdruck kommt. Als Beispiel sei auf die in der

Einführung erwähnte Bestimmung aus Num 15,16 verwiesen: „Einerlei
Gesetz und einerlei Recht soll gelten für euch und für den Fremden, der
bei euch wohnt".18

Sätze wie der eben zitierte werden meistens als Ausdruck für die

vollständige rechtliche Gleichstellung der Fremden mit den vollbürtigen
Israeliten in den priesterlichen Gesetzeskorpora — oder wenigstens in
ihren späteren Schichten — gedeutet. Man versteht solche Wendungen als

generell gültiges Prinzip, anwendbar auf alle Bestimmungen des

18Ähnliche Wendungen finden sich in Ex 12,49; Lev 24,22; Num 9,14; 15,29.



Anstösse aus Dtn 23,2—9 311

Gesetzes.19 Damit wäre hier eine Gegenposition zum sog. Gemeindegesetz

und anderen alttestamentlichen Rechtstexten formuliert.
Trotz der Häufigkeit entsprechender Auslegungen halten wir, zusammen

mit einigen wenigen weiteren Exegeten,20 daran fest, dass die sog.
Inklusionsformeln nicht von ihrem jeweiligen Kontext abgelöst werden
dürfen. Nimmt man aber diesen Kontext ernst, handelt es sich bei der

Wendung „ein Gesetz und ein Recht für euch und den Fremden" nicht
um eine allgemeine Gleichberechtigungsformel, sondern um einen
Hinweis darauf, dass da, wo sich gerim auch religiös in das Gesamtgefüge
Israels eingliedern, sie dies tun sollen auf der Basis derselben
Verpflichtungen, die auch für die vollbürtigen Israeliten gelten; es soll also
keine religiösen Sonderregeln für Konvertiten geben, durch die ihnen
besondere Pflichten auferlegt werden oder durch die ihnen umgekehrt
die Last des Gesetzes erleichtert wird.

Schliesslich ist darauf hinzuweisen, dass bei der Wendung „einerlei
Recht für euch und für den Fremden" ohnehin nur von einer Gruppe
von Fremdstämmigen die Rede ist, den gerim, dagegen nicht vom nokri,
so dass auch von daher deutlich ist, dass nicht von einer durchgängigen
rechtlichen Gleichbehandlung sämtlicher Landesbewohner ohne Rücksicht

auf Herkunft und Integration gesprochen werden kann.

d) Dtn 23 und die Frage der „Diskriminierung"

Bei allen drei genannten Punkten müssen wir feststellen, dass das sowohl
Dtn 23 wie auch den anderen alttestamentlichen Fremdenrechtsbestimmungen

zugrunde hegende Ethos mit dem postmodernen Prinzip
des strengen Diskriminierungsverbotes nicht übereinstimmt, soweit es

bei letzterem nicht nur um die Ausräumung offensichtlicher
Ungerechtigkeiten, sondern um das Verbot jedwelcher Unterscheidung
aufgrund ethnischer und religiöser Kriterien geht.

Der hier zutage tretende Unterschied hat m.E. eine Entsprechung in
der philosophisch-ethischen Alternative „Jedem das Gleiche" auf der
einen Seite und „Jedem das Seine", d.h. das ihm Entsprechende (suum

cuique) auf der anderen Seite. Die historischen Erfahrungen scheinen zur
Genüge zu belegen, dass Versuche, Gesellschaften nach dem Prinzip der
ersten Alternative zu gestalten, dem Prinzip „Jedem das Gleiche", nur

19 Siehe z.B. BULTMANN: Der Fremde, 191; 201 (vgl. Anm. 16); CRÜSEMANN, Frank:
Die Tora. 2. Aufl. Gütersloh 1997, 347; 359f.; VAN HOUTEN, Christiana: The Alien in
Israelite Law JSOT.S 107). Sheffield 1991, 150.

20 Z.B. MiLGROM, Jacob: Numbers JPS Torah Commentary). Philadelphia/New
York 1990; VOGELS, Walter: „L'immigrant dans la maison d'Israël". In: PETIT, Jean-Claude:
Où demeures-tu. Québec 1994, 239.



312 Anstösse aus Dtn 23,2—9

unheilvolle Ergebnisse hervorbringen können.21 Zudem blendet ein im
obigen Sinn definiertes, rigoroses Unterscheidungsverbot die Tatsache

aus, dass in unserem Zusammenleben ständig und in manchen Fällen
unausweichlich eben doch unterschieden und bevorzugt wird, aufgrund
von Kriterien, die wenig oder nichts mit Gerechtigkeit und viel mit den

gegebenen Machtverhältnissen zu tun haben. Schliesslich muss die
prinzipielle Ablehnung jeder Unterscheidung nach Herkunft und Zugehörigkeit,

die sich hinter einem strikten Diskriminierungsverbot verbergen
kann, notwendigerweise da negative Folgen zeitigen, wo Anhänger solcher

Ideologien zu Begünstigten dieses Prinzips werden, die auf die völlige
Unterwerfung des nicht zur eigenen religiösen, sozialen, politischen oder
ethnischen Gruppe Gehörenden abzielen.

5. Die Wiederaufnahme von Dtn 23,2—9 bei Nehemia

Das sog. Gemeindegesetz von Dtn 23,2—9 liegt nicht nur wegen seines in
manchem für die alttestamentlichen Fremdenbestimmungen typischen
Charakters unserer Betrachtung zugrunde, sondern auch deshalb, weil
wir innerhalb des Alten Testaments an mehreren Stellen expüzit etwas
über die Aufnahme und Anwendung dieses Gesetzes in einer späteren
Epoche erfahren.

Der wichtigste Text, der hier genannt werden muss, ist Neh 13,1—3.

Er bezieht sich etwa auf die Mitte des 5. Jhs. vor der Zeitenwende, als

die nach der Zerstörung des judäischen Königreichs 587 v.Chr. im Lande
Verbliebenen und die aus dem babylonischen Exil Zurückgekehrten im
Gebiet um die alte Hauptstadt Jerusalem sich als teilautonome jüdische
Provinz Jehud etabüeren konnten. Der betreffende Abschnitt im
Nehemiabuch lautet folgendermassen:

„Und in dieser Zeit las man aus dem Buch des Mose vor den Ohren des

Volks und fand darin geschrieben, dass die Ammoniter und Moabiter
niemals in die Gemeinde Gottes kommen dürften, weü sie den Israeliten
nicht mit Brot und Wasser entgegenkamen, und gegen sie Büeam dingten,
damit er sie verfluche; aber unser Gott wandte den Fluch in Segen. Als sie

nun dies Gesetz hörten, schieden sie alles fremde Volk aus Israel aus."22

Unser Text berichtet davon, dass in den Tagen Nehemias vor dem Volk
aus dem „Buch Moses" vorgelesen wurde; danach folgt ein Zitat aus
dem Gemeindegesetz von Dtn 23, nämlich die Verse 4—6 in leicht

21 Dass auch das Prinzip „Jedem das Seine" zur Herstellung oder Rechtfertigung
ungerechter Gesellschaftsstrukturen missbraucht werden kann, machen etwa die Beispiele
der Apartheid in Südafrika oder der Dhimmis in islamischen Herrschaftsgebieten
deutlich.

22 Übersetzung nach der revidierten Luther-Bibel.



Anstösse aus Dtn 23,2-9 313

gekürzter Version, das Verbot des Eintritts der Ammoniter und
Moabiter in den qahal betreffend. Am Schluss des 3. Verses von Neh 13

wird notiert, dass im Gefolge dieser Schriftlesung aus Dtn 23 kol-'eraeb,
d.h. alles „Mischvolk", aus „Israel" ausgeschieden worden sei.

Vor dem Hintergrund unserer vorher angeführten Auslegung von
Dtn 23,2—9 bedeutet das, dass das alte Gemeindegesetz über seinen

ursprünglichen Wortsinn hinaus ausgeweitet wird auf Menschen fremder
Herkunft, die dort nicht direkt angesprochen sind.

Ob die Aussonderung des „Mischvolks" aus „Israel" auch ihre
Ausweisung aus der unter persischer Oberherrschaft stehenden Provinz
Jehud einschliesst, hängt v.a. von der Frage ab, inwieweit ein solcher
Schritt rechtlich möglich war.23 Auf jeden Fall aber geht es um den
Ausschluss aus der religiösen Gemeinschaft einerseits und dem
Familienverband andererseits. Es ist allerdings aufgrund der Gesamttendenz
des Wirkens Nehemias damit zu rechnen, dass eigentliche Proselyten von
der Massnahme nicht betroffen waren.24 Damit hätten wir es also in der
Aufnahme des alten Gesetzes in den Tagen Nehemias sowohl mit einer

Verschärfung zu tun, indem nicht nur die in Dtn 23,2—9 genannten
ethnischen Gruppen, sondern sämtliche Fremden unter das Aufnahmegebot

fallen, als auch mit einer Erleichterung, da vermutlich zum JHWH-
Glauben „bekehrte" Fremde jeglicher Herkunft in die jüdische Gemeinschaft

Aufnahme finden können.
So stehen wir vor einem auffälligen Befund: Einerseits wird ein aus

ganz anderen historischen Zusammenhängen stammendes Gesetz wegen
seiner mosaischen Würde auch in viel späterer Zeit trotz der völüg
veränderten Situation aufgenommen und angewendet. Andererseits
erfolgt diese Anwendung eben wegen der weit reichenden Veränderung
der äusseren Umstände in bemerkenswert grosser Freiheit. Denn wenn
die oben angeführten Erwägungen zutreffen, bestehen zwischen der

ursprünglichen Absicht des Gemeindegesetzes und seiner Anwendung in
der nachexilischen Zeit tief greifende Unterschiede: Ging es dort noch
um die Zulassung bestimmter ethnischer Gruppen zum inneren Kreis
des JHWH-Volkes unter der Voraussetzung einer untrennbaren Einheit
von religiöser und politischer Partizipation und unter selbstverständ-

23 Da mit dem Wirken Nehemias auch wesentliche Schritte hinsichtlich der Erlan-

giing der politischen Unabhängigkeit Jehuds von Samaria verbunden sind, kann die
Möglichkeit, dass der Ausschluss auch den bürgerlichen Bereich betrifft, nicht
ausgeschlossen werden. Dafür spricht auch, dass das Gesetz des Gottes Israels ja von den
Behörden der persischen Regierung sanktioniert war und selber keine absolute Trennung
zwischen kultischem und bürgerlichem Bereich kannte.

24 Siehe v.a. Neh 10,29; ähnlich Esr 6,21. Siehe zum Näheren die Ausführungen in
meiner Habilitationsschrift Umgang mit Fremden in Israel und Assyrien (vgl. Anm. 7).



314 Anstösse aus Dtn 23,2—9

licher Gewährung des Wohnrechts im Land, so geht es hier, bei
Nehemia, um die prinzipielle Frage der Koexistenz von Juden und
Nicht-Juden, die primär nicht mehr aufgrund ethnischer Zugehörigkeit
und historischer Erfahrungen, sondern aufgrund der religiösen Integration

oder Nicht-Integration entschieden wird. Das passt zur neuen
historischen und politischen Lage, in der das Gottesvolk in Ermangelung
eines eigenen Staates sich eben in aller erster Linie und fast
ausschliesslich religiös definieren muss.

Gemeinsam ist beiden Texten — und im Kontext postmoderner
Entwicklungen in westlichen Gesellschaften auffällig —, dass eine Anpassung

der eigenen Normen an diejenigen der Fremden oder ein Verzicht
auf eigene Traditionen und eine Aufweichung der eigenen Identität aus
Rücksicht auf die Fremden in keiner Weise in den Blick tritt.

6. Zusammenfassung und Ausblick

Zusammenfassend und ausbückend auf unsere eigene Situation stehen
wir fest: Die Kombination von Traditionsbindung einerseits und historisch

sensitiver Flexibilität in der Traditionsapplikation andererseits, wie
sie mit Bezug auf das sog. Gemeindegesetz von Dtn 23,2—9 (beispielsweise)

in Neh 13 zutage tritt, darf wohl als vorbildhaft für den Umgang
mit den Fremdenbestimmungen des Alten Testaments auch in den
veränderten Umständen unserer Zeit und unseres Umfelds gelten.25

Abstract
One of the most fundamental — but often ignored — Old Testament texts pertaining
to the question of how Biblical writers envisioned Israel's dealing with foreigners is

Deuteronomy 23,2—9. This text regulates the access of different groups of non-
Israelites to the qehal YHWH, an expression which probably refers to the congregation

of Israel defined both politically and religiously. The principles based on which

admission to the congregation is granted or withheld are not of a humanitarian or
strictly theological order, but rather inspired by historical and ethnic considerations.

The application of the deuteronomic law in Nehemiah 13 is characterised by a
considerable deviation from the literal meaning of the text, a deviation which can be

explained by thefact that the social, political and religious situation in the post-exilic
province ofYehud was markedly differentfrom the original context of the law.

25 Das Vorbildhafte liegt dabei ausdrücklich nicht in der konkreten inhaltlichen
Ausgestaltung der Aufnahme des sog. Gemeindegesetzes in Neh 13, sondern nur in der
formalen Struktur der Verbindung von Traditionsbindung und Freiheit in der
Traditionsapplikation. Neh 13,1—3 ist genauso wenig wie Dtn 23,2-9 ein Vorbild, das in einer
undifferenzierten Eins-zu-Eins-Übertragung auf gegenwärtige Verhältnisse ohne Rücksicht

auf die Unterschiede der historischen Situation angewendet werden kann.


	Anstösse aus Dtn 23,2-9 zur Frage nach dem Umgang mit Fremden

