
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Heinrich Hansjakob : ein Fallbeispiel im Umfeld der
Modernismuskontroverse

Autor: Rivinius, Karl Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760652

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760652
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KarlJosef Rivinius

Heinrich Hansjakob

Ein Fallbeispiel im Umfeld der Modernismuskontroverse

„Ein beklagenswertes Verhängnis ist es fürwahr, dass unsere Zeit, jedes
Zügels überdrüssig, in ihrem Streben nach den Höhen der Erkenntnis
nicht selten in der Weise dem Neuen nachjagt, dass sie mit Preisgabe
dessen, was als Geisteserbe der Menschheit zu betrachten ist, in die
schwersten Irrtümer hineingerät. Solche Irrtümer müssen aber umso
verwerflicher sein, wenn es sich um die heiligen Wissenschaften handelt, um
die Auslegung der Heiligen Schrift, um die Hauptgeheimnisse des Glaubens.

Da ist es überaus betrübend, dass es auch unter den Katholiken
nicht wenige Schriftsteller gibt, welche mit Überschreitung der von den
Vätern und der Kirche selbst gezogenen Grenzlinien unter dem Schein
eines tieferen Verständnisses und unter dem Vorwand einer historischen
Auffassung einen solchen Fortschritt der Glaubensdogmen suchen, der in
Wirklichkeit deren Untergrabung gleichkommt."1

Dieses Zitat, in dem an missliebigen, aufmüpfigen, unbotmässigen und
widerständigen katholischen Theologen, Kleriker und Laien, Kritik geübt
wird, ist nicht einer neueren lehramtlichen Verlautbarung Roms

entnommen, sondern findet sich im Dekret „Lamentabili sane exitu", das
die Kardinalkongregation der Inquisition — heute: Glaubenskongregation
— am 3. Juli 1907 erlassen hat. Nach dem Muster des Syllabus Papst Pius'
IX. vom 8. Dezember 1864 verwarf das Dokument fünfundsechzig Sätze
sehr unterschiedlichen Inhalts als häretisch, die zum grössten Teil aus
den Schriften des französischen Exegeten Alfred Loisy (1857—1940)
entnommen worden waren, ausserdem skizziert es ein Gesamtbild ver-
dammenswerter Anschauungen und Ideen, die im Widerspruch zur
Glaubenslehre und Disziplin der Kirche stünden. Das Dekret enthält
keinen Namen der Personen, deren Auffassungen und Äusserungen, die

man bald unter der Bezeichnung „Modernismus" subsumierte, von der

Inquisition verurteilt worden sind. Die diskreditierten Thesen betrafen
vornehmlich die Anwendung der historisch-kritischen Methode in der
Theologie, die Emanzipation der Exegese vom kirchlichen Lehramt, die

Inspiration und Irrtumslosigkeit der Heiligen Schrift, die Begriffe von

1 Zitat im Dekret „Lamentabili sane exitu" vom 3. Juli 1907, dem so genannten
Syllabus Pius' X. (Lateinische und deutsche Textausgabe). Freiburg i.Br. 1908, 4.



Heinrich Hansjakob 279

Offenbarung, Glaube und Dogma, ferner das Verständnis der
Sakramente, die Kirchenverfassung sowie die Unveränderlichkeit der christlichen

Wahrheit.

1. 'Lehramtliche Verlautharungen %u Neuerungstenden^en

am Anfang des 20. Jahrhunderts

Das erwähnte Dokument bildete den offiziellen Auftakt der Kampagne
gegen den Modernismus beziehungsweise den Reformkatholizismus.2
Bereits unter Papst Leo XIII. hatte die Abwehr modernistischer Ideen
und Tendenzen durch die Kurie eingesetzt. In der Enzyklika „Provi-
dentissimus Deus" vom 18. November 1893 lehnte er die
„fortschrittliche" Bibelwissenschaft ab; erstes und prominentestes Opfer
dieser päpstlichen Publikation war der erwähnte, 1940 verstorbene
Alfred Loisy. Fünf Jahre später setzte die zuständige Kongregation die

wichtigsten Schriften des in Würzburg lehrenden Professors für Apologetik,

Christliche Kunstgeschichte und Vergleichende Religionswissenschaft

Herman Schell (1850—1906) auf den Index.3 Unter der Devise
„omnia instaurare in Christo" — „alles in Christus erneuern" — verschärfte
der fromme, aber einseitig und falsch beratene, zugleich stark ver-
gangenheitsorientierte Papst Pius X. seit Beginn seines Pontifikats die
Massnahmen gegen die modernistischen Richtungen. In seiner Kon-

2 Vgl. Anhang 1.

3 Ein geraffter Überblick über diesen Sachverhalt bei WEISS, Otto: Der Modernismus in
Deutschland. Ein Beitrag ^ur Theologiegeschichte, Regensburg 1995, 139-144; ferner RrviNIUS,
Karl Josef: Integralismus und tkeformkatboli^ismus. Die Kontroverse um Herman Schell. In: LOTH,
Wilfried (Hg.): Deutscher Katholizismus im Umbruch s^ur Moderne. Stuttgart 1991, 199—218;

HAUSBERGER, Karl: Herman Schell (1850—1906): ein Theologenschicksal im Bannkreis der
Modernismuskontroverse. Bd. 3 Quellen und Studien zur neueren Theologiegeschichte).
Regensburg 1999. Der prominente, als „Modernist" verdächtigte Theologe, geriet nicht
so sehr wegen abweichender Lehrmeinungen, sondern vielmehr aufgrund der besonderen
kirchenpolitischen Situation in einen Strudel von Missgunst, Denunziationen, Anfeindungen

und Verdächtigungen, die zu seiner Indizierung führten.
Erst Papst Paul VI. verfügte gut siebzehn Monate nach seinem Amtsantritt die

Abschaffung des 1564 in Kraft getretenen „Index der verbotenen Bücher". Zu diesem
historischen Vorgang: SCHWEDT, Herman H.: Die römischen Kongregationen der Inquisition
und des Index: Die Personen (16.-20. Jh.). In: WOLF, Hubert (Hg.): Inquisition, Index, Zensur.

Wissenskulturen der Neuheit im Widerstreit. Bd. 1 Römische Inquisition und
Indexkongregation). 2. Aufl. Paderborn 2003, 89—101; WOLF, Hubert: Papst Paul VI. und die

Auflebung des römischen Index der verbotenen Bücher im Jahre 1965. In: Römische Quartalschrift

98 (2003) 236-278. Der römische Index der verbotenen Bücher richtete sich
bekanntlich lediglich gegen Printmedien, also Bücher und Zeitschriften. Wer etwa die
verbotenen Bücher des französischen Philosophen und Schriftstellers von Jean-Paul
Sartre las, beging eine Todsünde, wer jedoch dessen Theaterstücke sich anschaute, den
traf die Kirchenstrafe nicht. Deshalb hatten etliche Autoren in diesem Tatbestand einen
eklatanten Widerspruch oder eine Inkonsequenz erblickt.



280 Heinrich Hansjakob

sistorialansprache vom 17. April 1907 rief er nachdrücklich zur
Eliminierung des Modernismus auf, den er als kohärentes Lehrsystem
auffasste und den er als „die Zusammenfassung und das Gift aller
Häresien" bezeichnete.4

In der zwei Monate später auf das Dekret „Lamentabili" folgenden
Enzyklika „Pascendi dominici gregis" vom 8. September 19075 hat Papst
Pius X. über die unter dem Terminus „Modernismus" zusammen-
gefassten Ideen, Postulate und Zeitirrtümer lehramtlich das vernichtende
Pauschalverdikt gesprochen. Der Stolz der die christliche Lebensregel
missachtenden Priester und katholischen Laien sei „der kürzeste und
sicherste Weg" zu diesen irrigen Auffassungen. In dem lehramtüchen
Dokument werden die rationale Beweisführung auf religiösem Gebiet,
die Reduktion religiöser Wahrheiten auf Gefühle und Bedürfnisse, die
den Glauben des rationalen Diskurses entleerten, ferner sämtliche
Versuche, das Christentum historisch zu verstehen und zu bewerten, sowie
die Forderung nach kirchlichen Strukturreformen mit entschiedenem
Nachdruck verworfen, vor allem jedoch die Anwendung der historischkritischen

Methode in Exegese und Dogmengeschichte: Eine geschichtliche

Entwicklung der katholischen Glaubensdoktrin ist gänzlich
ausgeschlossen. Kirche, Dogmen, Kultus, die Hl. Schrift und der Glaube
selbst können nicht unter dem Gesetz der Entwicklung stehen. Denn
Offenbarung und Geschichte bilden sich ausschliessende Gegensätze.

Darüber hinaus enthält die Enzyklika zahlreiche Vorschriften und
Anordnungen zur Abwehr des Modernismus, des Liberal- und
Reformkatholizismus, so die streng verpflichtende Anweisung, dass die
scholastische Philosophie das Fundament des Theologiestudiums zu bilden
habe. Mit Hilfe rigoroser Massnahmen sollten modernistisch gesinnte
Personen vom Lehramt und dem Klerikerstand ferngehalten sowie ihnen
die Verbreitung ihrer Ansichten in Wort und Schrift unmöglich gemacht
werden: Die Absetzung aller irgendwie verdächtigen Personen und
Lehrer an kirchlichen Bildungseinrichtungen, das Zurückweisen bedenklicher

Kandidaten vom Erlangen der Weihen, das Verbot, dass Studenten
kirchlicher Lehranstalten Vorlesungen an staatlichen Hochschulen
hören, insbesondere der weitere Ausbau der kirchlichen Bücherzensur,
die Erschwernis jeglicher Art von Konferenzen der Geistlichen sowie
schliesslich das Etablieren einer ständigen Überwachungsbehörde in
Priesterseminaren, eine Art geistlicher Bespitzelung, deren Aufgabe im
verschärften Überwachen des Schrifttums bestand und ausserdem darin,

4 Acta Sanctae Sedis 40 (1907) 266—270, hier 268.
5 „Pascendi dominici gregis". Rundschreiben Pius' X. Über die Lehren der Modernisten

(Lateinische und deutsche Textausgabe). Freiburg i.Br. 1908.



Heinrich Hansjakob 281

überall und sorgfaltig den Spuren des Modernismus nachzugehen, um sie

schon im Keim sehr entschieden auszumerzen, wie auch ungeeignete
Priesteramtskandidaten zu enttarnen und höheren Orts anzuzeigen. Wer
es an ergebenem Gehorsam und devotem Wohlverhalten gegenüber den
Direktiven der kirchlichen Autorität vermissen Hess, sich
kirchenkritischer Äusserungen befleissigte oder von der offiziellen Glaubensdoktrin

abweichende Meinungen vertrat, musste angesichts eines
florierenden Spitzelwesens gewärtigen, angeklagt zu werden; er hatte mit
entsprechenden Konsequenzen zu rechnen.

Julius Döpfner, der spätere Kardinal und Erzbischof von München
und Freising, der 1933 als Theologiestudent ins Germanicum nach Rom
gekommen war, wo er an der Päpstlichen Universität Gregoriana auf der
Grundlage der neuscholastischen Methode seine philosophischen und
theologischen Studien absolvierte, dabei stets bemüht, Anschluss an die
in Deutschland neu aufbrechende Theologie zu finden, notierte im Brief
vom Gründonnerstag 1934 an seinen Freund Georg Angermaier über die

Einrichtung dieser Vigilanzräte:

„Man könnte manchmal die begründete Illusion bekommen, man sei hier
Jesuitennovize. Man soll sich kneten und formen lassen, wie der Obere es

will. Ein gutarbeitendes Spitzelsystem (die berühmte Selbstverwaltung des

Germanikums!) sorgt für gute Kenntnis des Opfers [...]. Der Endeffekt
scheint manchmal zu sein: vor lauter Mitbrüdern sieht man keine
Menschen mehr; man macht alles als Mitbruder. Mir kommt manchmal vor, als
sei ein Drittel der Alumnen hier Vollgermaniker; ein anderes Drittel lässt
es eben über sich ergehen, das letzte Drittel steht in innerer, jedoch
heimlicher Opposition gegen vieles."6

Alle diese Massnahmen und Anordnungen, die ausserordentlich tief in
die Verhältnisse des Klerus eingriffen, ferner ihm und namentlich den

Theologieprofessoren die Freiheit des Forschens, Denkens, Redens,
Schreibens und anderer kreativer Gestaltungsmöglichkeiten in
ungewöhnlicher Weise beschränkten, waren bis dahin unbekannt: Ein
unübersehbares Indiz, wie ernst es dem Papst und der römischen Kurie
mit dem Kampf gegen den Modernismus gewesen ist, um „Verwirrung
und geistlichen Schaden von den Gläubigen fernzuhalten". Nach
Meinung ernst zu nehmender Autoren habe allerdings Pius X. aufgrund
seiner geringen Fähigkeit der Unterscheidung in den geistigen
Zeitgeschehnissen und dem heiligmässigen Glaubensleben in oft tragischer
Weise „nur in sehr geringem Grade eine Ahnung von dem, was er

6 LEUGERS, Antonia: Julius Döpfner: Briefe an Georg Angermaier 1932 bis 1944. In:
Würzburger Diözesangeschichtsblätter 58 (1996) 9-100, hier 23.



282 Heinrich Hansjakob

verurteilte und was er in erstaunlicher Widersprüchlichkeit schützte, wie
etwa den atheistischen Charles Maurras und die ,Action Française'."7

2. Zur Situation in Deutschland

Die vor allem durch das Dekret „Lamentabili" und die Enzyklika
„Pascendi dominici gregis" ausgelöste Kontroverse stellte in einigen
europäischen Ländern eine enorme Belastungsprobe für das innerkirchliche

Leben dar und ein beschämendes Kapitel der jüngeren
Kirchengeschichte. In Deutschland traten die konzeptionellen
Meinungsverschiedenheiten vornehmlich bei der heftigen, kontroversen Diskussion

über den weltanschaulichen Charakter der Zentrumspartei zutage,
im Literaturstreit sowie beim Erörtern der Frage, ob es vom
katholischen Glaubens- und Kirchenverständnis her zulässig sei, dass Protestanten

und Katholiken sich in Gewerkschaften gemeinsam organisierten,
um so ihre elementaren und berechtigten Anliegen den Arbeitgebern
gegenüber wirksamer zu Gehör zu bringen und leichter durchsetzen zu
können. Trotz der mitunter stark voneinander abweichenden Ideen und
Intentionen war den Modernismus beziehungsweise Reformkatholizismus

repräsentierenden Personen gemeinsam ein ausgeprägtes Unbehagen

gegenüber einer ihrer Meinung nach obsoleten traditionalistischen
Denk- und Argumentationsweise. Sie verband ein gleiches Anliegen und
eine identische Grundüberzeugung, nämlich das mit religiöser Verin-
nerlichung inhärente Bemühen, vor allem der Theologie den nötigen
innerkirchlichen Freiraum zu verschaffen, sie umfassend wie grundlegend

zu reformieren und den Katholizismus intellektuell neu zu
fundieren, ferner das Bestreben, das katholische Bildungsdefizit zu
überwinden, der Propagierung des diskriminierenden und ehrenrührigen
Schlagworts „Catholica non leguntur" durch entsprechende Anstrengungen
den Boden zu entziehen und die von gegnerischer Seite ventilierte
Behauptung zu entkräften, katholische Wissenschaftler sähen sich
aufgrund ihrer dogmatischen Gebundenheit ausser Stande, voraussetzungslose

Forschung zu betreiben.8

7 MATT, Leonard von / KÜHNER, Hans: Die Päpste. Eine Papstgeschichte in Bild und
Wort. Würzburg 1963, 220. Charles Maurras (1868—1952), Journalist, Politiker, Essayist
und Schriftsteller, scharte um sich eine Gruppe von Neo-Monarchisten und gründete
1899 die Revue „L'Acdon Française". Er war Agnostiker aus persönlicher Überzeugung.
Rom verurteilte 1926 die „Action Française" und setzte mehrere seiner zahlreichen
Werke auf den Index.

8 Hierzu: RlVINIUS, Karl Josef: Die A.nfänge des )yAnthropos". Briefe von P. Wilhelm
Schmidt an Georg Freiherr von Hertling aus den Jahren 1904 bis 1908 und andere Dokumente. Nr.
32 (Veröffentlichungen des Missionspriesterseminars St. Augustin. Nettetal 1981, 25f.).



Heinrich Hansjakob 283

Vorrangiges Ziel der deutschen „Modernisten", Theologen und
Laien, war es, die Ghettomentalität zu überwinden. Ohne Berührungsängste

suchten sie gemäss ihrer aufgeschlossenen, realistischen Einstellung

und Sensibilität für den vielschichtigen wie tief greifenden
Wandlungsprozess innerhalb der Gesellschaft die offene Begegnung und
die konstruktive Auseinandersetzung mit den geistigen, politischen und
sozio-kulturellen Zeitströmungen; darüber hinaus erstrebten sie die

Aussöhnung der Kirche und des Katholizismus mit der modernen
Wissenschaft.9 Gegen diese „liberale" Geisteshaltung liefen die konservativen

Katholiken, die so genannten Integralisten, Sturm, die durchweg
vergangenheitsfixiert waren und sich jeder Neuerung gegenüber vehement

versagten. In aller Öffentlichkeit trug man diesen skandalösen
Streit aus, den areligiöse und kirchenfeindliche Gruppierungen mit
unverhohlener Schadenfreude nicht nur aufmerksam registrierten und
genüsslich bilanzierten, sondern auch als willkommene Argumentationshilfe

gegen den Katholizismus, die Kirche und ihr Glaubenssystem
benutzten.

Zwei Grundpositionen befanden sich also im schroffen Gegensatz
zueinander, die von ihren je unterschiedlichen Voraussetzungen und
Zielvorstellungen nicht in Einklang zu bringen waren: Einerseits
Philosophen und Theologen, die der ahistorischen Neuscholastik huldigten,

andererseits Repräsentanten einer aufgeschlossenen Denkrichtung
und Mentalität, die unter anderem um die Klärung der Frage im Hinblick
auf die Stellung von Erfahrung im Glaubensvollzug und um die

„Erkenntnisse" der Dogmengeschichte ernsthaft rangen.10 Nicht wenige
von ihnen sind im Nachhinein als Wegbereiter einer Theologie
angesehen worden, wie sie vom Zweiten Vatikanischen Konzil rezipiert
worden ist.

Der verschwommene, unpräzise Begriff des komplexen,
gesamtkirchlichen Phänomens Modernismus steht für eine geistige Bewegung
und für Bestrebungen in der katholischen Kirche, die sich bemühten, die

altehrwürdige Tradition sowie die vorherrschende kirchliche Doktrin

9 Drei zeitgenössische Belege zu diesen Bemühungen: GRAUERT, Hermann von:
Katholizismus und Wissenschaft. In: Akademische Monatsblätter. Organ des Verbandes der
katholischen Studentenvereine Deutschlands 8 (1895) 29—32; Katholischer Glaube und

wissenschaftlicher Fortschrift. In: Akademische Monatsblätter. Organ des Verbandes der
katholischen Studentenvereine Deutschlands 10 (1898) 411—416, HERTLING, Georg
Freiherr von: Das Princip des Katholicismus und die Wissenschaft. Grundsätzliche Erörterung aus
Anlass einer Tagesfrage. 2. und 3. unveränderte Aufl. Freiburg i.Br. 1899.

10 Grundlegend zur Frage, wie für den geschichtlich verstehenden Menschen christlicher

Glaube als sinnvolle Möglichkeit gedacht und vermittelt werden kann sowie zur
theologischen Aufarbeitung der neuzeitlichen Problematik: KASPER, Walter: Glaube und
Geschichte. Mainz 1970.



284 Heinrich Hansjakob

und Disziplin kritisch zu hinterfragen und sie in eine engere,
vorurteilsfreie Beziehung zum zeitgenössischen Lebensgefühl und
Daseinsverständnis, zum zeitgemässen Denken und Forschen zu bringen, um
von den Menschen einer inzwischen völlig veränderten Zeit begriffen
und akzeptiert zu werden.

3. Antimodernisteneid und seine FolgeWirkungen

Mit dem Motu proprio „Sacrorum antistitum" vom 1. September 191011

ordnete Papst Pius X. an, dass sämtliche Kleriker den Antimodernisteneid

zu leisten hatten. Dieser ist erst 1967 abgeschafft worden,
obwohl die Unhaltbarkeit einzelner Sätze schon seit Längerem überaus
deutlich zutage lag! Mit der Eidesleistung mussten die Geistlichen die in
den beiden zuvor genannten Verlautbarungen von 1907 präsentierten
und verurteilten Irrtümer ausdrücklich verwerfen. Im Gefolge dieser
Massnahmen kam es im kirchlichen Binnenraum zu massiven Verdächtigungen,

unwürdigen Hetz-, Diffamierungs- und Denunziationskampagnen

sowie zum systematischen Aufspüren angeblich suspekter und
dubioser Personen. Dafür sorgte insbesondere die von einem Vertrauten
des Papstes, dem robusten Machtmenschen und Intriganten Msgr.
Umberto Benigni (1862—1934), Untersekretär in der Kongregation für
ausserordentliche kirchliche Angelegenheiten, aufgebaute und
international operierende Spionageorganisation des „Sodalitium Pianum", die
unter der Tarnbezeichnung „Sapinière" firmierte.

Die Mitglieder dieser intransigenten Geheimorganisation, die sich als

dezidierte Hüter der Rechtgläubigkeit verstanden, spürten bei ihren
„Ketzerverfolgungen" systematisch Personen auf, die sich nicht an die
kirchlichen Vorschriften hielten. Ihnen sollte, wie der belgische
Historiker Emile Poulat dank eines spektakulären Aktenfunds evident
wie stringent nachzuweisen vermocht hatte, das schändliche „Handwerk"

gelegt werden.12 In der Folgezeit erhielten zahlreiche „Nonkon-
formisten" Schreibverbot; wieder andere Reformer sind ihrer Ansichten
und wissenschaftlichen Überzeugung wegen von der Amtskirche
suspendiert oder exkommuniziert und ihre Schriften auf den Index

11 Motu proprio „Sacrorum antistitum" Papst Pius X. vom 1. September 1910. In:
Acta Apostolicae Sedis 2 (1910) 655—680); das Mom proprio in einer autorisierten
lateinisch-deutschen Ausgabe: Freiburg i.Br. 1911; Die Eidesformel endet mit folgender
Sentenz: „Alles dieses gelobe ich getreu, unverkürzt und aufrichtig zu bewahren und
unverletzlich zu behüten und davon niemals, sei es beim Lehren, sei es sonstwie in Wort
und Schrift abzuweichen. Das gelobe ich und schwöre ich, so wahr mir Gott helfe" (ebd.,
34-39).

12 POULAT, Emile: Intégrisme et catholicisme intégrale. Un réseau international antimoderniste.

La „Sapinière" (1909—1921). Tournai 1969.



Heinrich Hansjakob 285

geset2t worden, wodurch nicht wenige von ihnen schwerste existentielle
Beschädigungen und tiefe Verletzungen erlitten haben. Jeder, der von
der kirchlich sanktionierten Denk- und Argumentationsweise abwich,
galt als häresieverdächtig. Kein Wunder, dass sich infolge dieser
Ereignisse die Beziehungen zwischen dem kirchlichen Lehramt und den

Theologie Lehrenden signifikant eintrübten.
Aufgrund der restriktiven antimodernistischen Bestimmungen breitete

sich hauptsächlich unter den Priesteramtskandidaten und
Geistlichen, aber auch im Kirchenvolk eine lähmende, angstbesetzte und
traumatisierende Atmosphäre aus; es herrschte zudem ein tiefes,
gegenseitiges Misstrauen. Man befand sich in permanenter Sorge,
bespitzelt, als „Modernist" entlarvt oder denunziert und diskriminiert,
damit kriminalisiert zu werden.13 Serviler Gehorsam den kirchlichen
Autoritäten gegenüber und devote, widerspruchslose Unterwerfung
unter die lehramtlichen Verlautbarungen waren die dem Katholiken,
Priester wie Laien, geziemende und von ihm verlangte Grundhaltung.
Bereits zwei Jahre vor der von Papst Pius X. verfügten obligatorischen
Vorschrift zur Ablegung des Antimodernisteneids notierte der
protestantische Reügionssoziologe Ernst Troeltsch über diese von
angsterfüllter Besorgnis geprägte Atmosphäre innerhalb der katholischen
Kirche, die zahlreiche Wissenschaftler und akademische Lehrer zur
inneren geistigen Emigration genötigt hatte: „Die besten der deutschen
katholischen Theologen halten sich an historische Forschung auf
unschuldigen Gebieten. Einen ,dogmatischen Modernismus' gibt es hier
nicht, und die geistreichen Leute behalten ihre Gedanken für sich."14

Für die Theologie, namentlich für die Bibelwissenschaft, setzte eine
sterile und fatale Entwicklung ein. Innovative, hoffnungsvolle und
zukunftweisende Forschungsansätze gerieten unter den Generalverdacht
des Modernismus oder verfielen dem Verdikt. Den Theologen war es

13 Neuerdings scheint dem Denunziantenwesen in der Kirche wieder Tür und Tor
geöffnet worden zu sein. So heisst es in der Liturgie-Instruktion „Redemptionis
sacramentum" vom 25. März 2004, Nr. 184: „Jeder Katholik [...] hat das Recht, über
einen liturgischen Missbrauch beim Diözesanbischof [...] oder beim Apostolischen Stuhl
aufgrund des Primats des Papstes Klage einzureichen." Wird dieses „Recht" auf
Denunziation wahrgenommen, so geraten m. E. Priester und Gemeinde unter enormen
Druck. Die Gefahr einer Polarisierung oder gar einer Spaltung der Gemeinde besteht,
wenn sie einen neuen Pfarrer erhält, der sich im Unterschied zu seinem Vorgänger in der
Liturgiegestaltung streng an den Wortlaut der Instruktion hält. Hier hegt ein echtes
Dilemma vor!

14 Zitiert nach GRAF, Friedrich Wilhelm: Moderne Modernisierer, modernitätskritische
Traditionalisten oder reaktionäre Modernisten? In: WOLF, Hubert (Hg.): Antimodemismus und
Modernismus in der katholischen Kirche. Beiträge %um theologiegeschichtlichen Vorfeld des II. Vati-
kanums. Bd. 2. Programm und Wirkungsgeschichte des II. Vatikanums). Paderborn
1998, 67-106, hier 87.



286 Heinrich Hansjakob

strikt untersagt, mittels einer vom Lehramt nicht approbierten Methodik
die der jeweiligen Disziplin eigenen Fragen nach dem Ganzen, nach den
Grundfragen des Daseins und dem Wertebewusstsein im Dialog der
Wissenschaften zur Sprache zu bringen; sie durften sich der
Auseinandersetzung mit den Fragen der Zeit nicht in andersgearteter Weise
stellen und nicht Schritt zu halten suchen mit den Ansprüchen und dem
Niveau des wissenschaftlichen Diskurses. Kritisches Forschen und
Hinterfragen der jeweiligen Prämissen und Argumente wie auch der
eigenen Position waren nicht länger erlaubt. Eine Verhaltensweise,
aufgrund derer nichtkatholische Kreise der Theologie den Charakter als

Wissenschaft und damit die Berechtigung als Universitätsfach
absprachen und die katholischen Wissenschaftler gleich welcher Disziplin
mit dem kompromittierenden Stigma versahen, sie könnten keine
vorurteilsfreien Forschungen betreiben, da sie zu eng an Glaube und
Kirche gebunden seien.

Wagten es Theologen trotzdem, von der offiziellen und von Rom
dekretierten Lehrdoktrin abweichende Erkenntnisse und Forschungsergebnisse

zu präsentieren, dann mussten sie gewärtigen, ihren Lehrstuhl
zu verHeren oder überhaupt erst keinen zu erhalten und dass ihre
Schriften auf den Index gesetzt wurden, was häufig der Fall gewesen ist.
DiesbezügHch bringt Otto Weiss in seinem sachkundigen und
detailfreudigen Werk „Der Modernismus in Deutschland" nahezu vierzig
einschlägige Beispiele erschütternder Lebensschicksale von deutschen
Klerikern und Laien. Andere Personen bekannten später von sich,
oftmals „Meineide" geschworen zu haben, um nicht ein ähnhches Schicksal
zu erleiden. Wieder andere brachten entgegen besserem Wissen das

„sacrificium intellectus", ein mentales Opfer, das manche von ihnen in
grösste Gewissensnöte stürzte, da sie gegen ihre argumentativ gestützte,
schlüssige und nachvollziehbare Uberzeugung gehandelt hatten. Uber
selbständigen und unangepassten Geistern, die sich ins Prokrustesbett
ideologischer und theologischer Gleichförmigkeit nicht pressen Hessen

wie auch sich paternaHstischer Gängelei und unwürdiger Bevormundung
versagten, schwebte ständig das Damoklesschwert einer mögHchen
lehramtHchen Verurteüung.

4. Zur Person und %um Wirken von Heinrich Hansjakob

Einer der ebenfalls in den Bannkreis der Modernismuskontroverse geriet
und der wegen seiner an staatlichen wie kirchHchen Missständen und
Vorgängen schonungslos geübten Kritik sich massiven Ärger mit der für
ihn zuständigen Kirchenbehörde einhandelte, war Heinrich Hansjakob.15

15 Vgl. dazu Anhang 2.



Heinrich Hansjakob 287

Der am 19. August 1837 in der Stadt Haslach im Kinzigtal Geborene
gehörte mit seinen über siebzig verfassten Büchern zu den in Baden am
meisten gelesenen Autoren. Allein schon wegen seiner ausserordentlichen

Vielseitigkeit als Theologe, promovierter Historiker, Publizist und
Politiker sowie wegen seiner bewussten Formlosigkeit als Schriftsteller
lässt sich Hansjakob in keine Schablone einpassen. Häufig bezeichnet
man ihn als Volksschriftsteller oder Heimatdichter, doch diese

Charakterisierung kommt einer billigen Vereinfachung gleich. Eher könnte
man ihn als einflussreichen und vor allem kritischen Chronisten seiner
Zeit, der zweiten Hälfte des 19. und des beginnenden 20. Jahrhunderts
betiteln.

In seiner Geburtsstadt Haslach erlebte Heinrich Hansjakob als

Zwölfjähriger die Niederschlagung der badischen Revolution 1848/49
durch preussische Soldaten und ihre Einquartierung im Elternhaus.
Diese Eindrücke prägten fortan sein Leben und Denken; sie machten ihn
nicht nur zum überzeugten Demokraten und Republikaner, sondern
entfachten in ihm auch „die Liebe zur Freiheit",16 für die er sich, ein
„Freiheitsmann mit Leib und Seele",17 wie er immer wieder betonte, stets

wortgewaltig und mit spitzer Feder leidenschaftlich, bisweilen recht
aggressiv eingesetzt hat. In Erinnerung an die badische Revolution trug
er ein Leben lang den breitkrempigen „Heckerhut" als Zeichen seiner
revolutionären Gesinnung, seines ungebrochenen Demokratentums und
seiner unbändigen Freiheitshebe.18

Nach dem Abitur, das er als drittbester von fünfzehn Schülern in
Rastatt bestand, trat Hansjakob im Oktober 1859 in das Erzbischöfliche
Konvikt ein und nahm an der Universität Freiburg das Theologiestudium
in Verbindung mit dem Studium der Philologie und Geschichte auf. Am
4. August 1863 empfing er die Priesterweihe. Vier Jahre später legte er in
Karlsruhe das philologische Staatsexamen ab. 1864/65 absolvierte er am
Gymnasium in Donaueschingen das Praktikum und avancierte im April
1865 zum Vorstand der Höheren Bürgerschule in Waldshut. Gleichzeitig
wirkte er als Kaplan in der Loretokapelle bei Waldshut. Wegen seiner
scharfen Kritik der badischen Regierung auf einer Wahlversammlung der

16 HANSJAKOB, Heinrich: Aus meinerJugendzeit. 16. Aufl. Haslach 1986, 267.
17 HANSJAKOB: Aus meinerJugendzeit, 263.
18 „Seit ich zu Ehren der zwei Freiheits- und Revolutionsmänner Blum und Hecker

ihre Hutformen getragen", schrieb er 1912, „bin ich Schwärmer für die schönste Göttin,
für die Freiheit, und bin ich freischälerisch und revolutionär gestimmt. Und mein Hut
verrät dies heute noch; denn er ist ein vergrösserter Heckerhut" (HANSJAKOB, Heinrich:
Allerseelentage. 2. Aufl. Stuttgart 1912, 230; ferner: HANSJAKOB, Heinrich: Aus dem Leben
eines Vielgeliebten. Stuttgart 1909, 115).



288 Heinrich Hansjakob

Katholischen Volkspartei im Mai 1869 wurde er aus dem Schuldienst
entlassen und zu vier Wochen Haft auf der Festung Rastatt verurteilt.19

Das Erzbischöfliche Ordinariat Freiburg übertrug Hansjakob am 1.

Dezember 1869 die Pfarrstelle in Hagnau am Bodensee, wo er 1881 die

erste badische Winzergenossenschaft ins Leben rief. Von 1871 bis 1881

Abgeordneter der Katholischen Volkspartei im Badischen Landtag in
Karlsruhe, wurde ihm 1873 erneut eine einmonatige Gefängnisstrafe
auferlegt, weil er wieder den badischen Staat und seine Beamten heftig
attackiert hatte; diesmal verbüsste er die Strafe in Radolfzell.20

Am 1. August 1884 erfolgte Hansjakobs Ernennung zum Stadtpfarrer
an St. Martin in Freiburg.21 Als Seelsorger legte Hansjakob grösstes
Gewicht auf das Verkündigen der Heilsbotschaft. Er war ein eindrucksvoller,

sprachgewaltiger und begnadeter Prediger, der beachtliches
Ansehen genoss. Sein in mehreren Auflagen erschienenes Predigt-Œuvre
hat einen Umfang von über 1700 Seiten, die in elf Bänden im Herder
Verlag erschienen sind. Neben der Predigttätigkeit entwickelte er etliche
pastorale Initiativen. Dazu gesellte sich sein soziales Engagement für in
wirtschaftlicher Not befindliche Pfarrangehörige.

Hansjakobs sperriger Charakter, sein streitbares Naturell und seine

oft unbeherrschte Verhaltensweise brachten es mit sich, dass er in
ständige Auseinandersetzungen mit dem Erzbischöflichen Ordinariat
und dem Oberstiftungsrat in Karlsruhe geriet. Er fühlte sich fortwährend
in seiner Freiheit als Pfarrer und vor allem als Schriftsteller vom
kirchlichen Bürokratismus eingeengt. Angesichts seines ausgeprägten
Freiheitsdrangs übte er in seinen Publikationen oftmals harsche Kritik an

Amtsträgern der Kirche, an ihren Zuständen und Geschehnissen. Deshalb

gelte er, bemerkte Hansjakob in seinem Werk „Aus dem Leben
eines Vielgeliebten" in gewissen Personenkreisen als kirchenfeindlich
oder zumindest als unkirchlich.22 Er zähle nicht zu der Spezies Mensch,
äusserte er 1898, der „alles und jedes, was von höheren Organen der
Kirche" ausgehe und verordnet werde, für weise und zeitgemäss halte

19 Über diese Haftzeit berichtete HANSJAKOB, Heinrich: Auf der Festung. Erinnerungen
eines badischen Staatsgefangenen. 3. Aufl. Heidelberg 1900.

20 Auch über diese Inhaftierung schrieb HANSJAKOB, Heinrich: Im Gefängnisse. Neue

Erinnerungen eines badischen Staatsgefangenen. 1. Aufl. Mainz; 3., umgearb. und erw. Aufl.
Stuttgart 1907.

21 BÄUMER, Remigius: Heinrich Hansjakob — Priester, Seelsorger, Theologe. In: Heinrich
Hansjakob (1837—1916). Ausstellungskatalog. Rastatt 1993, 193—211; BÄUMER, Remigius:
Dr. H. Hansjakob als Pfarrer von St. Martin 1884—1913. In: St. Martin in Freiburg i. Br. (Hg.
v. Kath. Pfarramt St. Martin Freiburg i.Br.). Freiburg i.Br./Waldkirch 1987, 293-305.

22 Vgl. HANSJAKOB: Aus dem Eeben eines Vielgeliebten, 148.



Heinrich Hansjakob 289

und der zu allem in Demut schweige oder gar Lob dazu singe.23

Allerdings ist zu wissen wichtig, dass Hansjakob durchaus auch ein
hohes Mass an Selbstkritik besass.

Die Kontroversen mit dem Erzbischöflichen Ordinariat erreichten
1901 einen ersten Höhepunkt, in dessen Verlauf Hansjakob entschlossen

war, auf sein Pfarramt zu verzichten und aus dem Kirchendienst
auszuscheiden. Auf Drängen von Freunden revidierte er schliesslich seinen
Entschluss und nahm Abstand vom angedrohten Amtsverzicht. Erst als

er nach seiner Pensionierung 1913 Wohnung in seinem Altersitz, dem
„Freihof", in seiner Geburtsstadt genommen hatte, hörten die Kontroversen

auf. Nach eigenem Bekunden fühlte er sich zum ersten Mal frei
von den Bindungen durch die kirchlichen und staatlichen Institutionen.24

5. Konflikt mit den kirchlichen Instanten wegen des Antimodernisteneids

Mit der Anordnung des Antimodernisteneids durch Papst Pius X. am 1.

September 1910 drohte Hansjakob neues Ungemach.25 In der 1911

erschienenen zweiten Auflage seiner Landtagserinnerungen „In der
Residenz"26 setzte sich Hansjakob mit ihm kritisch auseinander. Nachdem er
sich zuvor über das am 20. August 1910 von Rom erlassene Dekret über
die Entfernung der Pfarrer von Amt und Pfründe auf dem
Verwaltungsweg27 empört geäussert hatte, qualifizierte er den Antimodernisten-
eid als völlig unnötig und aufgezwungen, der zudem die Gewissen vieler
Priester schwer belaste und grosses Misstrauen stifte. Wörtlich fuhr er
fort:

„Nun sollen sie [die Pfarrer] aber auch noch mit unzähligen andern
Geistlichen einen Eid leisten, alle kirchlichen Lehren, welche den Irrlehren
unserer Zeit entgegen stehen, eidlich zu bekennen und anzunehmen und
eidliche Unterwerfung zu geloben unter alle Verordnungen, Erklärungen

23 HANSIAKOB, Heinrich: Erinnerungen einer alten Schwarrwälderin. 13. Aufl. Haslach
1981, 194.

24 HILDENBRAND, Manfred: Aus Heinrich Hansjakobs Personalakten. In: BRAUN, Karl-
Heinz / SCHMIDER, Christoph (Hgg.): Curiositas. Festschrift für Dr. Fran% Hundsnurscher,

Ersf. Archivdirektor. Freiburg i. Br. 1998, 119—123, hier 123 Anm. 14.
25 Aufschlussreich für Hansjakobs diesbezügliche Haltung ist sein Brief vom 1.

November 1910 an seinen früheren Kaplan Kreutz: Darin führte er aus: „Habe ich Ihnen
den Artikel ,Pius X. und die Pfarrer' gesandt? Jetzt sollen auch noch die armen Teufel bis

zum 31. Dezember einen Eid schwören. Ich kenne einen, der ihn nicht schwört, und Sie

kennen ihn auch" (Zitiert in BÄUMER: Dr. H. Hansjakob als Pfarrer von St. Martin, 303).
26 HANSJAKOB, Heinrich: In der Resident Erinnerungen eines badischen Eandtagsabgeord-

neten. 2., erw. Aufl. Stuttgart/ND Waldkirch 1993.
27 Dekret „Maxima cura semper" Pius X. vom 20. August 1910; lateinisch-deutsche

Ausgabe: Freiburg i. Br. 1911.



290 Heinrich Hansjakob

und Vorschriften der gegen den Modernismus erlassenen päpstlichen
Rundschreiben. Der Eid verlangt sodann noch, was eigentlich nur die
Gelehrten und Professoren angeht, eine Anzahl von Gelöbnissen zu
kirchlichen Sentenzen über Bibelkritik und Wissenschaft im Verhältnis zum
Glauben, welche der theologischen Wissenschaft, wie sie bisher in
Deutschland geübt wurde, den Hals brechen und der Theologie die
Universitäten verschliessen werden. Dass man alle diese Gelöbnisse auch
für die Pfarrer und alle andern niedern und mindern Brüder verlangt,
begreife ich nicht [...]. Die Kirche lehrt aber in ihren Lehrbüchern und
Katechismen, dass man nicht ohne Not schwören solle [...]. Des Volkes
Stimme, die hier sicher Gottes Stimme ist, fügt noch hinzu, dass man
keinen Menschen zu einem Eide zwingen solle. ,Gezwungener Eid ist Gott
leid', heisst das schöne Sprichwort im Volke."28

Höchstbedenklich sei ferner die Vorschrift, dass jeder, der die
Eideserklärung verweigere oder den Eid nicht halte, in Rom angezeigt werden
solle.29 Bei dem vielen, was man zu beschwören habe, könne es

vorkommen, dass mancher den alljährlich zu leistenden Eid gegen seine

Überzeugung oder leichtfertig leiste oder nicht in allem halten werde, um
seine Existenz nicht zu verlieren. Von sich bekennt Hansjakob, kein
Modernist zu sein. Vielmehr habe er bald fünfzig Jahre die Glaubenslehre

der katholischen Kirche in Wort und Schrift verteidigt, und er
werde dies für den kleinen Rest seines Lebens weiterhin tun. Modernist
sei er nur insofern, als er glaube, „man müsse den Menschen des 20.

Jahrhunderts die unwandelbaren Lehren des Christentums anders

vortragen und begründen denn vor fünfzig und mehr Jahren".30
Unter Berufung auf den Apostel Paulus, der den Thessalonichern

geschrieben hatte: „Prüft alles, und was gut ist, behaltet", zog Hansjakob
sogar die Unfehlbarkeit des Papstes in Zweifel und meinte, man dürfe

sogar päpstliche Erlasse prüfen und gegebenenfalls kritisieren. Denn
auch ein erwachsener Sohn sei befugt, die Entschlüsse und die Ansichten
seines Vaters zu besprechen und zu bewerten, umso mehr, wenn sie ihn
selber angehen.31

Hansjakob, zur Ableistung des Andmodernisteneids aufgefordert,32
war dazu unter keinen Umständen bereit. Deshalb hatte er sich von
Geheimrat Dr. Schüle, dem Direktor der Grossherzoglichen Heil- und
Pfleganstalt Illenau, in der er 1894 aufgrund eines depressiven Nerven-

28 HANSJAKOB: In der Resident^ 369-371.
29 Vgl. HANSJAKOB: In der Resident 371.
30 HANSJAKOB: In der Resident 373.
31 Vgl. HANSJAKOB: In der Resident 376.
32 Vgl. Hansjakob an das Erzbischöfliche Ordinariat, Freiburg, den 26. Dezember

1910. In: EAF, B 2-17/12 (1910-1913): Antimodernisteneid.



Heinrich Hansjakob 291

leidens mehrere Monate zugebracht hatte, vorsorglich ein ärztliches
Attest ausstellen lassen. Danach war der Stadtpfarrer wegen seiner
geistigen und psychischen Verfasstheit nicht imstande, „einen Eid — sei's

in welcher Form und welchen Inhalts — abzulegen".33
Das Freiburger Erzbischöfliche Ordinariat in Kenntnis von

Hansjakobs kritischen Auslassungen zum Antimodernisteneid hielt ihm im
Brief vom Februar 1911 ungebührliches Verhalten und theologische
Unkenntnis in diesem Sachverhalt vor. Insbesondere aber wurde er scharf
gemassregelt wegen seiner „Geringschätzung, ja Verachtung gegen die

Leitung der Kirche und deren von Christus eingesetztes Oberhaupt und

gegen den ganzen Stand der kirchentreuen Geistlichen sowie wegen der

Aufreizung zum Misstrauen und Ungehorsam gegen die kirchlichen
Massnahmen". Damit habe er „nicht nur allen Katholiken, sondern in
anderer Weise auch den Gegnern der Kirche" ein ungeheueres Ärgernis
gegeben.34

Mit Rücksicht auf Hansjakobs seelischen und nervösen Zustand, wie
er sich im erwähnten nervenärztlichen Gutachten darstellte, dispensierte
ihn das Ordinariat von der Eidesleistung und verzichtete zudem auf eine
kanonische Behandlung der Angelegenheit. Allerdings erteilte ihm die
erzbischöfliche Behörde wegen seines pietätlosen, aufreizenden und
ärgernisgebenden Vorgehens einen strengen Verweis; zugleich forderte
sie ihn eindringlich auf, dabei an seine „schwere Gewissenspflicht" als

Christ und Priester appellierend, „das gegebene Ärgernis in geeigneter
Weise wieder gut zu machen und dessen weitere Ausbreitung, soweit
dieses noch möglich ist, zu verhüten". Für den Fall, dass er diesen

Auflagen nicht gehorchte, behielt sie sich entsprechende Massnahmen
vor.35

Im 1912 erschienenen Werk „Allerseelentage" erneuerte Hansjakob
seine Kritik am Antimodernisteneid. Energisch verteidigte er die
Gewissensfreiheit gegenüber dem kirchlichen Autoritätsanspruch und
bezeichnete den Gewissenszwang als „eine geistige Folter".36 Sein

33 „Ärztliches Zeugnis" von Geheimrat Dr. Heinrich Schüle, Illenau, den 14. Dezember

1910. In: Erzbischöfliches Archiv Freiburg [= EAF], B 2-17/12 (1910-1913):
Antimodernisteneid.

34 Erzbischof Thomas Nörber an Stadtpfarrer Dr. H. Hansjakob, Freiburg i. Br., den
9. Februar 1911. In: EAF, Personalia/Hansjakob.

35 DERS. an dens., den 9. Februar 1911. In: EAF, Personalia/Hansjakob.
36 Zugleich verwahrte er sich gegen Äusserungen des schlesischen Zentrumspolitikers

Johann Graf Praschma (1867—1935). Dieser hatte unter Bezugnahme auf den im
preussischen Abgeordnetenhaus kontrovers erörterten Eid erklärt, die Kirche habe das

Recht, ihren Angehörigen auch Zwang aufzuerlegen; ihr stehe es ferner zu, ihnen das

Mass an Gewissensfreiheit zuzugestehen, das sie für richtig halte. Wer sich den
Vorschriften der Kirche nicht fügen wolle, der könne ja aus ihr austreten. Dazu bemerkte er:



292 Heinrich Hansjakob

Opponieren gegen den Antimodernisteneid sowie sein Aufbegehren
gegen das repressive und autokratische Verhalten der kirchlichen Amtsträger

nach der von ihm charakterisierten Methode „wie bei einer
Hammelherde wird mit Hundegebell und Peitsche jeder aus dem Glied
Tretende zurückgepeitscht"37 lösten eine heftige Pressekampagne aus. In
acht aufeinander folgenden Leitartikeln im Zentrumsblatt „Badischer
Beobachter" wurde Hansjakob von einem anonymen Schreiber äusserst
scharf angegriffen. Dieser beglich darin hasserfüllt alte, noch offene
partei- und kirchenpolitische Rechnungen;38 im namenlosen
Artikelschreiber vermutete man recht bald den Pfarrer von Zähringen und
badischen Zentrumsvorsitzenden Theodor Wacker (1845—1921). Der
öffentlich ausgetragene Meinungsstreit über modernistische Anschauungen

und den Antimodernisteneid wurde von Nichtkatholiken und
Kirchengegnern gehässig und mit Häme kommentiert.39

Diese Attacken setzten Hansjakob arg zu. So schrieb er im Oktober
1912 seinem langjährigen Freund Richard Reinhard (1847—1920)r40 „Mir
geht es schlecht, habe Depressionen, zum Verzweifeln. Aber es ist ein
alter Satz: ,Wer die Wahrheit und die Gerechtigkeit und die Freiheit liebt,
wird unglücklich sein'."41 Im 1913 publizierten Buch „Allerlei Leute und
allerlei Gedanken" bezog Hansjakob ausführlich Stellung zur Artikelserie.42

„Es ist gut, dass Herren à la Praschma nicht machen können, wie sie wollen, sonst
müssten sich Leute meiner Sorte gegen Feuer versichern" (HANSJAKOB, Heinrich:
Allerseelentage. Erinnerungen. 2. Aufl. Stuttgart 1912, 406f.).

37 Zitiert von FUCHS, F. In: ETTLINGER, Max / FUNK, Philipp / FUCHS, Friedrich
(Hgg.): Wiederbegegnung von Kirche und Kultur in Deutschland. Festschrift für Karl Muth.
München 1927, 34.

38 HILDENBRAND, Manfred: Heinrich Hansjakob — Rebell im Priesterrock. Bd. 2, 2., verb.
Aufl. Haslach 2001, 31—33 mit den Anmerkungen 85 und 86 Veröffentlichungen des

Stadtarchivs Haslach).
39 Ein Beleg mag genügen: Unter der Überschrift „Die Hetze gegen Pfarrer

Hansjakob" brachte die regierungsfreundliche Badische Eandes^eitung in Nr. 411 vom 4.

September 1912 einen längeren Artikel, in dem es unter anderem heisst: „Den kurialen
Kreisen Freiburgs, die Pfarrer Hansjakob lieber heute als morgen gehen sehen würden,
sind diese Wacker-Artikel natürlich ein »gefundenes Fressen'. Es ist nun die Frage, ob
sich Herr Dr. Nörber wirklich unter den Willen Wackers beugen und sich den Wünschen
des Zentrumsparteichefs unterordnen wird."

40 Siehe dazu: HILDENBRAND, Manfred: Heinrich Hansjakob und Richard Reinhard. Eine

Freundschaft im Spiegel von Hansjakobs Briefen. In: Badische Heimat 1 (1992) 95—105.
41 Zitat in: HILDENBRAND: Heinrich Hansjakob — Rebell im Priesterrock, 33.
42 HANSJAKOB, Heinrich: Allerlei Eeute und allerlei Gedanken. Tagebuchblätter. Stuttgart

1913.



Heinrich Hansjakob 293

6. Hansjakobs Verteidigung durch Josef Scheicher

Die Modemismuskontroverse führte innerhalb des Katholizismus zu
heftigen Disputen, Polarisierungen und Antagonismen, vor allem in
theologischen Zirkeln und gebildeten Laienkreisen. So gab es nicht
wenige Personen, die Hansjakobs Position teilten oder mit ihr
sympathisierten. Einer von ihnen war der mit Hansjakob befreundete
österreichische Theologe, Sozialpolitiker und Schriftsteller Josef
Scheicher (1842—1924).43 Dieser hatte die Priester Österreichs für die
Christlich-Soziale Bewegung gewonnen und sich grosse Verdienste um
die Standesorganisation des Klerus erworben.

Scheicher beklagt lebhaft das intolerante Benehmen, den Zwist und
die Divergenzen innerhalb der Geistlichkeit, vor allem angesichts der
Querelen um den Modernismus. Das gegenseitige Vertrauen und die
mitbrüderliche Liebe scheinen ihm aus dem klerikalen „Bruderreich"
entflohen zu sein. Professoren und offizielle Verkünder der christlichen
Lehre würden denunziert, zu Modernisten und Reformkatholiken
abgestempelt. Unter falschem Augenverdrehen fordere man ihre Verbrennung,

sobald sie nur im Verdachte stünden, selbständige Männer sein zu
wollen. Mag ein solcher Mann

„noch so viel Frömmigkeit und Eifer haben, mag er in Liebe zu Religion
und Kirche glühen: hinweg mit ihm! Er denkt! [...] Das Bruderreich ist
zum Klagereiche geworden. Und der Klerus kann sich selbst nicht helfen.
Es schwebt das Damoklesschwert über ihm. Er muss alles dulden, denn er
ist nicht erzogen, eventuell ausser seinem Stande sein Brot zu erwerben.
Das alles und vieles andere hat den Elan, den Geist gedrückt".44

Ausserdem beanstandet Scheicher, dass die „verrückten Brüder" gegen
Mitbrüder Stürme zu erregen suchten, nachdem sie dieselben Modernisten

getauft haben, auch wenn sie an Eifer und Gotteshebe besonders
hervorragten. Ein Schulbeispiel dieser Art dokumentiere die jüngst
erfolgte Reaktion auf die zweite Auflage des Buchs „In der Residenz"
von Hansjakob. Er kenne „diesen besten kirchlich-apologetischen
Schriftsteller schon lange" und „lese seine Schriften nicht bloss einmal,
sondern wiederholt, mehrfach". Wörtlich heisst es weiter:

43 Zu seiner Person und Wirksamkeit: WAGNER, Josef: Josef Scheicher. In: Hochland
24/11 (1926/27) 406-416; DAVID, Hedwig: Prälat Scheicher als Sotfalpolitiker. Diss. Wien
1946; KENDL, Josef: Josef Scheicher, Priester und Politiker an der Schwelle einer neuen Zeit. Diss.
Salzburg 1967; RlEPL, H.: Scheicher, Josef. In: Österreichisches Biographisches Lexikon
1815—1950. Bd. 10. Wien 1994, 61 (Lit.); Eder, Manfred: Scheicher, Joseph. In:
Biographisch-Bibliographisches Kirchenlexikon. Bd. 9. Herzberg 1995, 65-67.

44 SCHEICHER, Josef: Erlebnisse und Erinnerungen. Bd. 5: Aus dem politischen Leben.
Wien/Leipzig 1911, 291f.



294 Heinrich Hansjakob

„Hansjakob ist ein durch und durch katholischer Autor; er findet in jeder
Schrift Anlass und Gelegenheit, kernige Apologetik zu üben, wie ich das

bei wenig anderen noch gefunden. Dieselbe ist darum von besonderem
Werte, weil Hansjakobs Schriften in die Hände der Intelligenz, vieler uns
Katholiken sonst fern stehender Kreise kommen, wo sie ganz anders
wirken, eine viel grössere Bedeutung haben, als wenn in den Zirkeln frommer

Frauen immer wieder die salbungsvollsten Traktätlein, gefüllt mit den
üblichen Seufzern über die böse Welt, in neuerer Zeit die bösen Modernisten

— die gar keine sind — zu Kenntnis genommen werden."45

Mit Bezugnahme auf Hansjakobs Ausführungen zu den kirchlichen
Anordnungen bezüglich der Pfarrerabsetzungen und dem Antimodernis-
teneid in der erwähnten Schrift fährt Scheicher fort:

„Es war vorauszusehen, dass die Fanatiker losbrechen und ihn attackieren
würden, wie es auch geschah. Rom aber dürfte einst froh sein, dass durch
und durch katholische Schriftsteller auf die Gefahr aufmerksam gemacht
haben, die heute der Kirche bei Vernachlässigung der Imponderabilien
droht."46

Und auf die momentane Situation in Osterreich hinweisend, notiert
Scheicher: „Auf manchen österreichischen Universitäten kündigen sich
bereits Stürme gegen die theologischen Fakultäten an. Der Modernisteneid

liefert Wind in die freisinnig-jüdischen Segel."47
Im Brief vom 2. Februar 1911 hatte Scheicher gegenüber Hansjakob

über diese Vorgänge geschrieben:

„Ihre Ansichten über den Eid haben viele Tausende, die aber alle wissen,
dass das jetzige Motu proprio decretum sub Pio X. ausgeführt wird, nach
einigen Jahren aber wie so viele andere in Nacht und Vergessenheit
geraten wird [...]. Bei uns [in Österreich] schwören die Geistlichen mit
einem gewissen Humor, denn es fällt sowieso keinem ein, ein Häretiker zu
werden. Befehl ist Befehl, sagen sie; und in ihrem wissenschaftlichen
Streben fühlt sich keiner beengt, denn es ist nicht viel davon vorhanden.
Die Wiener Geistlichen haben 26 bis 28, auch 32 und 36 Schulstunden pro
Woche oder sitzen sich in den Pfarrkanzleien krumm. Wer sollte da auf
theologische oder philosophische Spintisiererei Lust haben. Dass unnötige
Eide geschworen werden, fallt nicht weiter auf, denn bei unseren
Gerichten herrscht längst Massen-Produktion von Eiden oder Meineiden.
Niemand sagt etwas oder darf etwas dagegen sagen [...]. In jeder
Bagatellsache muss der Bauer coram iudice schwören. So ist's Befehl. Jetzt
schwören der Kaplan und [der] Alumnus. Ist auch Befehl. Man regt sich
nicht auf. Viele wissen gar nicht, worauf sie schwören."

45 SCHEICHER: Erlebnisse und Erinnerungen, 377.
46 SCHEICHER: Erlebnisse und Erinnerungen, 382.
47 SCHEICHER: Erlebnisse und Erinnerungen, 382.



Heinrich Hansjakob 295

Im Übrigen pflegten die deutschen Brüder viel fanatischer zu sein als die
Österreicher. Am Ende seines Briefs ermunterte Scheicher seinen
Freund, die „miserabilitates", die beklagenswerte Angelegenheit, sich nicht
zu sehr zu Herzen gehen zu lassen.48

Der Meinungsstreit, in den Hansjakob involviert blieb, ging weiter
und nahm bisweilen bizarre Züge an. Erst als er sich 1913 von seinem
Pfarramt hatte entpflichten lassen und in seinen Alterssitz gezogen war,
fühlte er sich aller Bevormundungen der kirchlichen Obrigkeiten ledig
und genoss bis zu seinem Ableben am 23. Juni 1916 im Alter von fast 79

Jahren die neue Lebensqualität als wohltuende Befreiung.
Noch Jahrzehnte hielten die theologischen Auseinandersetzungen um

die authentische und reine Glaubensdoktrin an. Die Vertreter der alten,
traditionellen und der neuen Theologie befanden sich, wie es der
führende englische Theologe George Tyrrell S. J. (1861—1910) treffend
zum Ausdruck gebracht hatte, zwischen „Scylla und Charybdis". Nach
der Verurteilung des Modernismus durch Rom war es für die
theologischen Wissenschaftler, Priester und Laien, ein höchst gefährliches

Unterfangen, sich mit den aufgeworfenen Fragen und Problemen
zu beschäftigten, innerkatholische Reformbestrebungen zu propagieren
oder öffentlich Gewissensfreiheit und persönliche Entscheidung auch in
religiösen Belangen zu reklamieren. Über ihnen schwebte nämlich
permanent das Damoklesschwert einer Amtsenthebung oder einer
kirchlichen Verurteilung, Indizierung oder Exkommunikation. Die
Dominanz der Lippenbekenntnisse herrschte vor.49 Denn es gehörte ein
hohes Mass von „Zivilcourage" dazu, sich entsprechend öffentlich zu
„outen". Vielfach mutierte der offene Modernismus zu einem latenten
im Untergrund. Aus Furcht vor Repressalien haben etliche ihre Schriften

anonym oder unter einem Pseudonym herausgegeben. Dieser
Personenkreis wurde bekanntlich als Neo-Modernisten, Antiintellektualisten
oder Linkskatholiken geschmäht und mit Nachdruck bekämpft. Diese
Situation bestand bis zum Vorabend des Zweiten Vatikanischen
Konzils.50

48 Scheicher an Hansjakob, Wien, den 2. Februar 1911; Abschrift in: Hansjakob-
Archiv, Haslach i. K. Aufschlussreich für Scheichers hohe Wertschätzung der Person
und dem üterarischen Schaffen von Hansjakob ist seine Schrift: Arme Brüder. Ein Stück
Zeit- und Kirchengeschichte. Stuttgart 1913, bes. 110—117; die Darstellung liest sich auf weite
Strecken wie ein Panegyrikus.

49 Die Vorschrift der jährlichen Eidesleistung schwächte die Kurie allmählich in eine

einmalige Pflichtübung ab. Nach dem Zweiten Vatikanum kam 1967 diese Verpflichtung
in Wegfall.

50 Zum deutschen Katholizismus und dem Anti-Modernismus: HUBER, Ernst Rudolf
/ HUBER, Wolfgang: Staat und Kirche im 19. und 20. Jahrhundert. Dokumente s>ur Geschichte des

deutschen Staatskirchenrechts. Bd. 3: Staat und Kirche von der Beilegung des Kulturkampfs



296 Heinrich Hansjakob

7. Schlussbemerkungen: Wissenschaftlichkeit der Theologie und Glaubensgehorsam

Im Konflikt zwischen Modernismen und Antimodernismen innerhalb
der Theologie stellte das Zweite Vatikanische Konzil eine signifikante
Zäsur dar. Bei renommierten, einflussreichen und massgebenden Vertretern

des ordentlichen Lehramts hatte sich allmählich eine theologisch
aufgeschlossenere Richtung durchgesetzt sowie die Einsicht in die

Notwendigkeit längst überfälliger und dringend gebotener Reformen.
Nach einem beschwerlichen und bisweilen recht kontroversen Mei-

nungs- und Entscheidungsbildungsprozess sind diese dann auf dem
Zweiten Vatikanum von der überwiegenden Mehrheit der Konzilsväter
akzeptiert und in der Folge in Angriff genommen worden.

Seit einigen Jahren werden jedoch innerhalb der Kirche vermehrt
Stimmen laut, die den Theologieprofessoren ein Übermass dessen
vorwerfen, was die nichtkirchlichen Kritiker zu vermissen meinen, nämlich
Freiheit, Rationalität und Unabhängigkeit. Zum Wesen der Theologie als

Wissenschaft gehört aber stets ein kritisches Moment. Deshalb wird ihr
Verhältnis zum kirchlichen Amt naturgemäss nicht gänzlich spannungsfrei

sein, zumal sich dieses heute viel pointierter als in früheren
Jahrhunderten als „Lehramt" begreift, dem prinzipiell das letzte Wort
zukommt. Meinungsverschiedenheiten und Spannungen, ja selbst Konflikte

lassen sich bei der Vielschichtigkeit heutiger Probleme und dem
hochdifferenzierten Entwicklungsstand der Theologie nicht vermeiden.
Allerdings sind sie per se nicht etwas Negatives, vielmehr können sie

ausserordentlich inspirierend und fruchtbar sein, wenn sie nicht zur
Konfrontation, sondern zum konstruktiven Dialog führen, auf den beide
letztüch angewiesen sind.

Unterschiedliche Ansichten und divergierende Positionen müssen im
Geist des Vertrauens, in gegenseitiger Offenheit und Verständigungsbereitschaft

zum Konsens, im Bewusstsein um die Verantwortung für
das ganze Volk Gottes ausgetragen werden. Gegenwärtig herrschen
stattdessen bei manchen Vertretern der Amtskirche massive Vorbehalte
und ein tiefes Misstrauen gegen die moderne Theologie vor. Nicht selten
wird der Vorwurf erhoben, Theologen Hessen es an Loyaütät und
Kirchentreue vermissen, sie betrieben eine systematische Fundamentalopposition

gegen das ordentliche und weltkirchliche Lehramt und
zersetzten durch ihre Rationalität den Glauben. Angesichts dieser
Geschehnisse und Anschuldigungen hat der inzwischen emeritierte

bis zum Ende des Ersten Weltkriegs. Berlin 1983, 409-470; speziell zur Diskussion über
den Antimodernisteneid: HUBER: Staat und Kirche, 427—465.



Heinrich Hansjakob 297

Tübinger Dogmatiker Peter Hünermann gefragt, ob eine dritte
Modernismuskrise drohe.51

In diesem Zusammenhang sei erinnert an die heftigen Kontroversen
über die 1989 von Rom erlassenen Zusätze zum Glaubensbekenntnis,
das ein in das Bischofsamt Berufener vor der Besitzergreifung seines
Amts abzulegen hat sowie an den Treueid, den er gegenüber dem
Apostolischen Stuhl nach der von diesem gebilligten Formel leisten muss
(CIC, can. 380), ferner über das am 30. Juni 1998 veröffentlichte
Schreiben Papst Johannes Pauls II. „Ad tuendam fidem" mit den

Ergänzungen des Kirchenrechts, die zusätzlich entsprechende Strafen
vorsehen, sowie über den „Lehrmässigen Kommentar" der
Glaubenskongregation.52 Der Text des Treueids und die drei Zusätze zum
Glaubensbekenntnis verlangen bedingungslose Zustimmung zu „definitiv"

vorgelegten Lehren sowie „religiösen Gehorsam des Willens und des

Verstandes" gegenüber jenen Verlautbarungen des Lehramts, die keine
Unfehlbarkeit beanspruchen, folglich auch irrig sein können, z. B. das

Apostolische Schreiben Johannes Pauls II. „Ordinatio sacerdotalis" vom
22. Mai 1994 über die Nichtzulassung von Frauen zum Priesteramt.
Manche erblicken in diesen römischen Forderungen einen tief sitzenden
Argwohn gegenüber gewissen Amtsträgern und Theologen, dabei
handelt es sich doch um die fundamentale Frage des
Glaubensverständnisses und der Struktur des Glaubensaktes überhaupt.
Diesbezüglich besteht auf Seiten der Theologie ein intellektuell redlicher und
dringend gebotener Klärungsbedarf. Denn mit fragwürdigen Lehrbe-
anstandungsverfahren, mit Schweigeverfügungen, dem Verhängen von
Strafmassnahmen und der Verweigerung eines theologisch wenig
begründeten wie juristisch nicht hinreichend transparenten „Nihil-obstat"53
lassen sich virulente Sachfragen nicht wirklich lösen.

51 „Droht eine dritte Modernismuskrise? Ein offener Brief von Peter Hünermann an
den Vorsitzenden der Deutschen Bischofskonferenz, Karl Lehmann". In: Herder
Korrespondenz 43 (1989) 130-135.

52 Zu diesem Kontroverspunkt: Glaubensbekenntnis und Treueid. Klarstellungen %u den

„neuen" römischen Tormein für kirchliche Amtsträger. Mit Beiträgen von THILS, Gustave /
SCHNEIDER, Theodor. Mainz 1990; die „Erklärung des Vorstandes der deutschen
Sektion der Europäischen Gesellschaft für katholische Theologie zur Handhabung der
Erteilung bzw. Ablehnung des bischöflichen „Nihil obstat" bei der Berufung von
Hochschullehrerinnen und -lehrern der kath. Theologie" vom 12. Juni 1998 sowie die
„Stellungnahme des Vorstandes der Deutschen Sektion der Europäischen Gesellschaft
für Katholische Theologie zum päpstlichen Motu proprio „Ad tuendam fidem" und zum
„lehrmässigen Kommentar" der Kongregation für die Glaubenslehre" vom 6. Juli 1998.

53 Statt zahlreicher Belege: SEIBEL, Wolfgang: Lehramt und Wissenschaftsfreiheit.

Anmerkungen %u einem ,Nihil-obstat'-Verfahren. In: Stimmen der Zeit 210 (1992) 685—692.



298 Heinrich Hansjakob

Um diesen schwierigen Problemkomplex befriedigend zu lösen, ist
die Dialogfähigkeit beider Partner, des Lehramts der Kirche und der
Theologen, gefordert, die Toleranz und das Verständnis für die je andere
Seite voraussetzen wie auch die Entwicklung einer Sensibilität für ein
Kirche-Sein in Vielfalt. Denn nur im Miteinander von Erkenntnisbemühen

und im gemeinsamen Ringen um ein tieferes
Glaubensverständnis liegt der Schlüssel zur Überwindung des aktuellen Dissenses.
Anderenfalls besteht die grosse Gefahr, dass die zuvor geschilderten
Geschehnisse und Zustände im kirchlichen Binnenraum sich auf
verhängnisvolle und tragische Weise wiederholen.

Anhang 1: Auswahlweise Literatur zu dieser komplexen Thematik:
HOLL, Karl: Der Modernismus. Tübingen 1908; KÜBEL, Johannes:
Geschichte des katholischen Modernismus. Tübingen 1909; SCHROEDER, Oskar:
Aufbruch und Missverständnis. Zur Geschichte der reformkatholischen Bewegung.

Graz 1969; WEINZIERL, Erika (Hg.): Der Modernismus. Beiträge %u seiner

Erforschung. Graz/Wien/Köln 1974; LOOME, Thomas Michael: „Die
Trümmer des liberalen Katholirfsmus " in Grossbritannien und Deutschland am
Ende des 19. Jahrhunderts (1893—1903): Die kirchenpolitische Grundlage der

Modernismuskontroverse (1903—1914), in: SCHMIDT, Martin / SCHWAIGER,

Georg (Hgg.): Kirchen und Uberalismus im 19. Jahrhundert. Göttingen 1976,
197—214; SCHWAIGER, Georg (Hg.): Aufbruch ins 20. Jahrhundert. Zum
Streit um Reformkatholirfsmus und Modernismus. Göttingen 1976; TRIPPEN,
Norbert: Theologie und Eehramt im Konflikt. Die kirchlichen Massnahmen gegen
den Modernismus im Jahre 1907 und ihre Auswirkungen in Deutschland.

Freiburg/Basel/Wien 1977; REARDON, Bernard M. G.: Modernismus, in:
Theologische Realenzyklopädie. Bd. 23. Berlin/New York 1994, 130—

138; WEISS, Otto: Modernismus und Antimodernismus im Dominikanerorden.

Zugleich ein Beitrag zum „Sodalitium Pianum". Bd. 2 Quellen und
Studien zur neueren Theologiegeschichte). Regensburg 1998; WEISS,
Otto: Der katholische Modernismus. Begriff—Selbstverständnis—Ausprägungen—

Weiterwirken, in: WOLF, Hubert (Hg.): Antimodernismus und Modernismus in
der katholischen Kirche. Beiträge \um theologiegeschichtlichen Vorfeld des II. Vati-
kanums. Bd. 2 Programm und Wirkungsgeschichte des II.
Vatikanums). Paderborn 1998, 107—139; STEINHAUF, Bernhard: Die
Wahrheit der Geschichte. Zum Status katholischer Geschichtsschreibung am
Vorabend des Modernismus. Bd. 8 Bamberger Theologische Studien).
Frankfurt a. M. 1999; CONZEMIUS, Victor: Antimodernismus und katholische

Theologie", in: Stimmen der Zeit 221 (2003) 736—750.



Heinrich Hansjakob 299

Anhang 2: Einige Titel zu seiner Person und Wirksamkeit:
ROEGELE, Otto B. u.a.: Heinrich Hansjakob. Seine Bedeutung für unsere Zeit.
Festreden. Mörstadt 1976; BENDER, Helmut: Hansjakob. Leben, Wirken und
Werk. Mit einem Wiederabdruck der „Salpeterer" und einem Beitrag
„Hansjakob und die Frauen" von BENDER, Elisabeth. Bd. 16

Badische Reihe). Waldkirch 1985; St. Martin in Freiburg i.Br. Geschichte
des Klosters, der Kirche und der Pfarrei, hg. vom Kath. Pfarramt St.

Martin Freiburg i.Br. Anlässlich des 200jährigen Bestehens der Pfarrei St.

Martin, München/Zürich 1985; Hansjakob und seine Zeit. Zum 150.

Geburtstag, hg. von der Heinrich—Hansjakob-Gesellschaft Freiburg i.
Br. Bd. 18 Badische Reihe). Freiburg i. Br./Waldkirch 1987;
WOLLASCH, Hans-Josef: „Hansjakobs ,Lehrjahre'". Fine Quellenveröffentlichung,

in: Freiburger Diözesan-Archiv 107 (1987) 237—252; SCHWARZ,
Christian: Hansjakob, Heinrich, in: Literatur-Lexikon. Autoren und Werke
deutscher Sprache, hg. von KlLLY, Walther, Bd. 4. Göttingen 1989,
509£; Heinrich Hansjakob (1837—1916): Schriftsteller, Politiker,
Seelsorger. Ausstellung der Historischen Bibliothek der Stadt Rastatt (4.
Dezember 1992—17. Januar 1993). Ausstellungskatalog, zugleich ein
Handbuch zu Person und Werk Heinrich Hansjakobs. Rastatt 1993.

Abstract
The controversy provoked by the decree „Lamentabili" ofJuly 3, 1907, and the

encyclical „Pascendi dominici gregis" of September 8, 1907, caused enormous
strain and anguish within the Catholic church in a number of European countries.

These documents of the Magisterium were directed against modernism. In the bitter
struggle they aroused two basic positions were diametrically opposed. Pope Pius' X.
motu proprio „Sacrorum antistitum" of September 1, 1910, decreed that all
clerics take the oath against modernism. Consequences of this measure were an

atmosphere of massive suspicion within the Church, undignified smear campaigns,

defamation and denunciation and a systematic witch-hunt for allegedly suspect or
dubious individuals. One of the people who got caught up in this controversy was the

theologian and writer Heinrich Hansjakob, who in several publications had been

outspoken in his criticism of the Roman measures. The Austrian theologian,

polititian and writerJosefScheicher took his side and defended him.

In the conflict between modernisms and anti-modernisms within theology the Second

Vatican Council was a significant turning-point. In the course of time, many
renowned and influential representatives of the Magisterium had adopted a more

open-minded way of theologizing and recognized the necessity of long overdue and
urgently needed reforms.


	Heinrich Hansjakob : ein Fallbeispiel im Umfeld der Modernismuskontroverse

