
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Eudämonie und Liebe : eine Auseinandersetzung mit der Philosophie
Robert Spaemanns

Autor: Boomgaarden, Jürgen

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760651

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760651
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jürgen Boomgaarden

Eudämonie und Liebe

Eine Auseinandersetzung mit der Philosophie
Robert Spaemanns

Der durch seine engagierten Beiträge zu aktuellen ethischen Themen
bekannte Philosoph Robert Spaemann hat mit den beiden Werken
„Glück und Wohlwollen. Versuch über Ethik" (1989) sowie „Personen.
Versuche über den Unterschied zwischen ,etwas' und Jemand'" (1996)
eine weit gespannte anthropologisch orientierte Philosophie vorgelegt,
welche die Erkenntnisse der philosophischen Tradition zu einem eigenen
Denkansatz zusammenbindet. Die grosse Kunst Spaemanns besteht
darin, philosophische Erkenntnisse über das lebensweltliche
Selbstverständnis des Menschen als diesem immer schon „selbstverständlich"
aufzuzeigen. Seine Philosophie gewinnt den Leser durch die Natürlichkeit

ihrer Gedanken und hält ihn zum ständigen Mitphilosophieren an.
Dass Spaemanns Philosophie im Horizont katholischer Theologie steht,
bleibt dem Kundigen nicht verborgen. Aber dieser Hintergrund darf
nicht dazu verführen, die Bewährung der Erkennmisse Spaemanns an
den Phänomenen selbst zu diskreditieren. Seine Versuche über das

Wesen von Personen und Ethik sind phänomenologische Versuche, die
aus den Phänomenen selbst ihre Überzeugungskraft ziehen wollen. Und
das gelingt ihnen meines Erachtens in hohem Masse.

Wenn in diesem Beitrag aus einer evangelischen Sicht die Anthropologie

Spaemanns gewürdigt und kritisiert werden soll, dann ist auch
diese Sicht an der Deutung menschlicher Phänomene orientiert und will
keine abstrakt dogmatische Gegenposition sein. Da in jeder wahrhaft
christlichen Theologie Denken, Glauben und Leben unauflöslich
verknüpft sind, ist eine solche immer schon auf die „umweltlichen" und
überhaupt menschlichen Phänomene hingewiesen, um von ihnen her zu
sehen und zu deuten, was im Glauben gelebt wird. Theologie entbindet
immer auch Philosophie und damit in der Wirklichkeit des Lebens selbst
gegründete Reflexion.1 Darin unterscheiden sich evangelische und

1 Dass dies auch im negativen Sinne gilt, hat Spaemann dadurch deutlich gemacht,
dass eine atheistische Position letztlich die natürliche Welteinstellung destruieren müsse

(Spaemann im Gespräch mit W. Küpper im Bayerischen Rundfunk, alpha-Forum
22.12.2000).



Eudämonie und Liebe 263

katholische Theologie kaum, auch wenn die Überzeugungskraft und der
Hinweischarakter der Phänomene im Blick auf die göttliche Offenbarung
unterschiedlich gewertet werden mögen.

Nur einige wenige, wenn auch zentrale, Gedanken aus dem Reichtum
der philosophischen Einsichten Spaemanns können hier vorgestellt und
kritisch gewürdigt werden. Zuerst sind Spaemanns Eudämonie- und
Personbegriff näher zu betrachten, aus denen sich sein Verständnis von
Ethik und Liebe erschliessen wird. In der folgenden Kritik soll dann
ausgehend von der Deutung der Liebe eine andere Perspektive auf den
Zusammenhang von Person, Ethik und Eudämonie eröffnet werden.
Das kann in diesem Rahmen freilich nicht in der Komplexität geschehen,
wie es Spaemann in seinen Werken getan hat. Aber wenn schon der
Umriss eines alternativen Personverständnisses erkennbar würde, der zur
weiteren Klärung der von Spaemann neu in den Mittelpunkt gestellten
Themen beitrüge, hätte sich das Anliegen dieses Aufsatzes erfüllt.

/. Der Eudämoniebegrijf Spaemanns

In seinem „Versuch über Ethik" greift Spaemann den Gedanken der
eudaimonia auf.2 Die traditionelle Übersetzung mit „Glückseligkeit" birgt
für ihn die Gefahr, dass man hierunter einen blossen Zustand subjektiver
Euphorie verstehen könnte. Deshalb schlägt er die Übersetzung
„Gelingen des Lebens" vor, welche die Ganzheit des Lebens als Grund
des Glücks herausstellt.3 Aber auch diese Übersetzung ist nur ein
Versuch, der seinerseits zu dem Missverständnis führen könnte, als liesse
sich ein glückliches Leben bewusst rational herbeiführen.

Mit der Vorstellung vom Gelingen des Lebens öffnet sich der
Lebenshorizont des Menschen, der für ein letztes „Um-willen" all seines
Handelns steht.4 Alle Handlungen des Menschen bewegen sich im
Horizont eines letzten „Um-willen", das selbst nicht für sich gewollt
werden kann. Spaemann unterscheidet mit Aristoteles zwischen dem
Ziel, das wir erstreben, und dem Ziel, um dessentwillen wir etwas
erstreben.5 Das Gelingen des Lebens kann selbst kein Handlungszweck
sein, weil man es nicht gegen andere Zwecke abzuwägen vermag. Wenn
ich diese oder jene Handlung vollziehe, damit mein Leben gelinge, ist die

Handlung selbst kein Mittel zu diesem Zweck, sondern gehört zu dem
Zweck, weil sie einen Teil des Lebens bildet, das gelingen soll. Man kann

2 SPAEMANN, Robert: Glück und Wohlwollen. Versuch über Ethik. 4. Auflage. Stuttgart
1998, 15-44.

3 SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 35.
4 Vgl. SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 20f.
5 Vgl. SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 35.



264 Eudämonie und Liebe

das Gelingen des Lebens nicht direkt erstreben, sondern indem man
dieses oder jenes erstrebt, bezweckt man im Erstreben — und nicht durch
das Erstreben — schon das Gelingen des Lebens. Spaemann sagt pointiert,

dass das Gelingen des Lebens keine „externen Kosten" kenne und
man deshalb nicht sagen könne, das Leben sei gelungen, aber das

Gehngen habe sich nicht gelohnt.6
Gegen die Wiedereinführung des Eudämoniebegriffs in das Zentrum

der Ethik steht die Autorität Kants.7 Glückseligkeit taugt für ihn nicht
als sittliches Motiv oder als Kriterium des Sittlichen, weil dieser Begriff
nichts anderes meinen könne als die Befriedigung menschlicher
Neigungen und so das Wesen des Sittlichen verfehle. Eine eudämonistische
Ethik könne nur egoistisch orientiert, Suche nach dem eigenen Glück
sein. Der wirkliche Beweggrund ethischen Handelns sei nicht die

Glückseligkeit selbst, sondern die Würdigkeit, glücklich zu sein. Diese

Würdigkeit werde allein durch die im allgemeinen Sittengesetz angezeigte
Pflicht erlangt. Spaemann kennt freilich die Kantischen Einwände und
will deshalb das Gelingen des Lebens in einem streng formalen Sinn
verstanden wissen. Es geht darum, vorläufig ausgedrückt, das Leben als

Ganzes irgendwie „richtig" zu finden.8 Kants Kritik am Eudämonie-
begriff wird von Spaemann zurückgewiesen. Auch wenn Kant den

Eudämoniegedanken im Begriff des höchsten Gutes aufbewahre, sei ihm
vorzuhalten, dass er ihn in einem hedonistischen Sinne missdeute.9

Ausgehend von der Deutung der Eudämonie als Gelingen des Lebens
stellen sich die Fragen: Ist ein Mensch glücklich, wenn seine Wünsche
sich erfüllt haben? Oder kann auch jemand glücklich sein, dessen
Wünsche unerfüllt gebheben sind?

Genau auf diese Problemlage kommt es Spaemann bei der weiteren
Erörterung des Eudämoniebegriffs an. Das Gehngen des Lebens
umschhesst sowohl ein Verständnis von Glück im Sinne eines subjektiven

Empfindens - dass also nur der glücklich ist, der sich glücklich
fühlt — als auch ein Verständnis von Glück in einem objektiven Sinne —

dass also nur der glücklich ist, dem sein Leben als Ganzes „geglückt" ist,
ob er sich dabei glücklich fühlte oder nicht.

2. Der Personbegriff Spaemanns

Die von Spaemann aufgezeigte Doppeldeutigkeit der Eudämonie lässt
sich auch in einem perspektivischen Sinn auflösen. Aus der mensch-

6 Vgl. SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 37f.
7 Vgl. SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 27ff.
8 Vgl. SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 28.
9 Vgl. SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 28.



Eudämonie und Liebe 265

liehen Innenperspektive, der Perspektive des Erlebens, kann sich sehr
wohl ein ganzes Glück einstellen. Aber weil der Mensch nicht nur in der

Innenperspektive lebt, sondern sich auch in der Aussenperspektive
betrachten kann, wird ein solch blosses Erlebnisglück allein nicht glücklich

machen. Das Erlebnisglück muss sich auf das Ganze des Lebens
beziehen und in ihm bestehen.10

Mit der Aussenperspektive, in welcher der Mensch sich als Ganzer,
als Einheit ansichtig wird, ist das Vernunftvermögen benannt. Der
Mensch tritt aus der Zentralität seines unmittelbaren Erlebens heraus
und nimmt sich von aussen, gleichsam mit den Augen anderer, wahr.
Der Raum, in dem der Mensch sich hier als Person wahrnimmt, ist — wie
Spaemann sagt — ein „apriorischer Beziehungsraum".11 Als Person steht
der Mensch in einem absoluten, unbedingten Horizont. Der Mensch ist
als Person nicht durch Zeit und Raum bedingt, auch wenn er als Person
in Zeit und Raum ist.12 In dem absoluten, unbedingten Horizont seines
Personseins sind die anderen Personen zugleich mitgegeben, wenn er
sich als Ganzer von aussen her, vom Anderen her betrachtet. In der
Erkenntnis seiner selbst als Person ist zugleich die Person des Anderen
mitgesetzt.13

Spaemann entwickelt aus dem Gedanken der Aussenperspektive, des

reflexiven Bewusstseins seiner selbst, bei dem jene Zentralperspektive
des Erlebens verlassen wird und man sich als einen unter anderen
wahrnimmt, den Personbegriff. Ein solcher Personbegriff impliziert
zugleich einen ethischen Anspruch. Wenn man in der Aussenperspektive
sich selbst als für sich und ebenso den Anderen als für sich — und nicht für
den Betrachter — wahrnimmt, kann man sich und den Anderen nicht so
behandeln, als wäre man selbst oder der Andere nur für einen seihst, für
den Betrachter, da.

Der Horizont des Personseins ist unendlich, weil die für sich seiende
Person das ausser ihr Seiende nicht begrenzen kann — sonst wäre es

wiederum zu ihr gehörig — und in seiner Unbegrenztheit, Unendlichkeit
sein lassen muss. In dieser Wahrnehmung der eigenen Endlichkeit im
Horizont der Unendlichkeit ist der Mensch Person — und damit

10 Vgl. SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 87.
11 SPAEMANN, Robert: Personen. Versuche über den Unterschied %wischen ,etwas' und

jemand'. 2. Aufl. Stuttgart 1998, 196.
12 Vgl. SCHELER, Max: Der Vormalismus in der Ethik und die Materiale Wertethik. 3. Aufl.

Halle 1927, 400: „Die Person lebt wohl in die Zeit hinein; sie vollzieht anderswerdend
ihre Akte in die Zeit hinein; nicht aber lebt sie innerhalb der phänomenalen Zeit [...]"
Spaemanns Fassung des Personbegriffs ist in einigen Punkten unverkennbar von Scheler
inspiriert.

13 SPAEMANN: Personen, 193.



266 Eudämonie und Liebe

Vemunftwesen. Pointiert gesagt: „Vernunft beginnt mit dem Wissen,
dass etwas existiert, wovon man selbst nichts weiss oder das man nicht
versteht."14

Spaemann weiss die Gefahr zu meiden, die Personsphäre zu einem
dem natürlichen Menschen aufgesetzten transzendenten Bereich zu
erheben, wodurch er Gefahr liefe, Menschsein und Personsein auseinan-
derzureissen. Die Gefahr ist dadurch gebannt, dass die Entdeckung der
Personsphäre selbst noch die Zentralperspektive, bei welcher der
Mensch alles in seinem auf ihn zentrierten Horizont sieht, konstitutiv
miteinschliesst. Im personalen Bewusstsein bewegt der Mensch sich
wohl in einem unendlichen Horizont, aber in diesem Horizont verliert
sich nicht alles in totaler Relativität. Ansonsten würde das Einzelne zu
einem Nichts zusammensinken. „Wer alles durchschaut, sieht nichts."15
Der Mensch kann sich nicht zu einem reinen Bewusstsein erheben, zu
einer absoluten Perspektive, in der er sich selbst und die anderen
angesichts der Unendlichkeit quasi zum Verschwinden brächte.

Der Grund für dieses Unvermögen liegt in der Lebendigkeit des

Menschen. Die Person hat ein Leben — und Leben ist in sich zentriert.
„Das Lebendige ist ein Innen, das sich gegen ein Aussen abschliesst."16
Leben bedeutet, das Begegnende in Umwelt zu verwandeln. Das Andere
hat für das Lebendige als Umwelt Bedeutsamkeit. Für das bloss Lebendige

ist das schlechthin Unverstandene nicht da, während für das

Personsein das Andere als das ihm Andere da ist. Spaemann stellt das

Menschsein in eine Spannung zwischen Vernunft und Leben. Als
lebendiges Wesen lebt der Mensch ganz im Triebhang, alles hat nur für ihn
Bedeutung, er bleibt in der Stellung der Zentralität, und die Welt wird
ihm als Welt nicht wirklich. Als personales, auf Personsein hin angelegtes
Wesen relativiert sich hingegen der Mensch in seiner Zentralperspektive,
indem er auf sich in seiner Endlichkeit im unendlichen Horizont des
Seins schaut.17

Mit dieser Spannung hat Spaemann den Menschen in seiner
Grundstruktur dargelegt. Was bedeutet das für die Ethik?

14 SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 111.
15 SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 116.
16 SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 111.
17 Auch dieses Erwachen aus der ichzentrierten Perspektive zum personalen

Bewusstsein ist schon in Schelers Philosophie vorgeprägt. Der Mensch soll „sein Ich, seine
Leiblichkeit und vor allem seine Gattungsvorurteile, Rassenvorurteile und andere
.Vorurteile', die das Wesen seiner Personalität gerade einschränken", überwinden, „damit
vor seiner reinen Personalität die ihr wesenhaft zugehörige absolute Welt aus dem
nichtigen Gewebe blosser ,Weltbeziehungen' allmählich sich heraushebe" (SCHELER: Der
Formalismus in der Ethik [vgl. Anm. 12], 410).



Eudämonie und Liebe 267

3. Das Verständnis von Ethik und Eiebe bei Spaemann

Es ist nochmals auf die Doppeldeutigkeit des Eudämoniebegriffs
zurückzukommen. Sie resultiert aus der zweifachen Struktur des

Menschseins. Als lebendiges Wesen ist der Mensch in seiner
Innenperspektive nur dann als glücklich zu bezeichnen, wenn er Glück erlebt,
als Personmsen in seiner Aussenperspektive nur dann, wenn er sein ganzes
Leben als gelungen ansehen kann, das heisst, wenn die einzelnen
Handlungen sich in einem „Um-willen" erfüllen.

Die Ethik ergibt sich aus der Deutung des menschlichen
Glücksstrebens, das in der Anlage des Lebens auf Personalität seinen konkreten
anthropologischen Ort hat. Wo der Mensch zu dem ihm wesentlichen
Personsein findet, wird er den Anderen ebenfalls als Person anerkennen,
als Lebewesen, das auf jenen absoluten Horizont hin angelegt ist.18 Aber
die Ethik beläuft sich nicht allein auf eine solche Achtung des Anderen
im Sinne eines blossen Respekts. Wo ich den Anderen als ihn selbst
achte — und nur so kann ich ihn wirklich achten —, muss ich ihm in dem
zustimmen, was er in seiner Wesensstruktur ist: ein Wesen, das auf
Glück, im Sinne von Gelingen des Lebens, aus ist. Wenn ich ihn also
annehme als denjenigen, der er ist, muss ich ihn in seinem „Aussein" auf
das Gehngen des Lebens annehmen. Das bedeutet ihm darin wohl zu
wollen. In diesem Mitvollzug hegt Spaemanns Ansatz ethischen
Handelns begründet.

Aber ist das höchste Gut in der Ethik nicht die Liebe? Bedeutet
Wohlwollen schon Liebe? Offensichtlich ist beides nicht identisch, auch

wenn Liebe Wohlwollen zweifellos miteinschliesst. Aber ,,[w]ir selbst

würden die Liebe eines Anderen nicht als reine Wohltat empfinden,
wenn sie in dem Sinne uneigennützig wäre, dass dem Anderen nicht
daran läge, mit uns zu tun zu haben".19 In der wahren Liebe ist das

18 C. Larmore hat an Spaemanns Anerkennungsbegriff seine vorwiegend praktische
Ausrichtung bemängelt, wenn jener „die Anerkennung scharf allem Erkennen
entgegensetzt und zur Basis des moralischen Gesichtspunktes macht" (C. LARMORE, Person

und Anerkennung, DZPhil Berlin 46 [1998] 3, 463). Das dürfte aber ein Missverständnis
sein, weil die Anerkennung des Anderen für Spaemann in gleicher Weise Wirklich-
keitserkenntnis ist. Wenn Spaemann davon spricht, dass die Gleichheit der Personen kein
Gegenstand der Erkenntnis sei oder dass das Personsein wesentlich das nie Gegebene
sei, dann meint er ein gegenständliches Erkennen (vgl. SPAEMANN: Personen, 48, 194). In
der Tat lässt sich Personsein nicht in gleicher Weise erkennen wie Dinge, Lebewesen
oder deren Eigenschaften. Die Erkenntnis des Personseins ist eine Erkenntnis sui generis,
die untrennbar mit der Anerkennung desselben verbunden ist. Spaemanns zentrale

Metaphorik des Erwachens - siehe das dem Ethik-Buch vorangestellte Heraklitzitat - ist
die Aufforderung an die Person, die Augen aufzumachen und ihre Wirklichkeit zu
erkennen.

19 SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 136 (Hervorhebung von R. S.).



268 Eudämonie und Liebe

achtende Wohlwollen mit dem Begehren verbunden, das nicht in die

Personsphäre, sondern in die Sphäre des Lebendigen gehört. Die Zentra-
lität des Triebes — das heisst, das für mich Bedeutsame zu begehren —

wird in der Liebe bejaht, aber diese Triebhaftigkeit des Lebendigen ist
nicht die herrschende Grösse, sondern die Personsphäre, die jene
Zentralperspektive des Lebens in sich integriert.

Die Liebe bildet bei Spaemann den teleologischen Zielpunkt des

Personseins. In ihr sind Person und Leben in höchstem Mass vereint.
Was als Ziel aufscheint, ist zugleich der Grund jeglichen Wollens und
Erkennens. Spaemann äussert sich vorsichtig zustimmend zu Schelers
These von der anfanglichen Intentionalität der Liebe, die jeglichem
Erkennen und Wollen zugrunde liege.20 In der Liebe wird einerseits der
Andere auf das eigene „Aussein-auf" bezogen und im Begehren
versucht, der Andere zu sein. Andererseits wird mit der personalen
Wahrnehmung des Anderen als alter ego die triebhafte Zentralität verlassen

und der Andere um seiner selbst willen geachtet.21 Ich will dem
Anderen um seiner selbst willen wohl und begehre ihn zugleich um meiner

selbst willen. Beides ist schon dadurch miteinander verbunden, dass ich
den Anderen um meiner selbst willen nur begehren kann, weil ich mich
selbst am personalen Anderen erkannt habe, und dem Anderen um
seiner selbst willen nur wohl wollen kann, weil ich im „Aussein" auf den
Anderen erfahre, was ihm wohl tut. Wohlwollen und Begehren sind zu
einer Bewegung verschmolzen, welche die Liebe beschreibt.

20 Vgl SPAEMANN: Personen, 70; vgl. auch 228.
21 Vgl. SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 130. Die Unscharfen, auf die Rudolf Lang-

thaler bei manchen Formulierungen Spaemanns hingewiesen hat, lassen sich meines
Erachtens durch die Einbeziehung des jeweiügen Kontextes beseitigen (vgl. LANG-
THALER, Rudolf: Uber ,Seelen' und ,Gewissen'. Robert Spaemanns Aktualisierung thomistischer

Motive, DZPhil Berlin 46 [1998] 3, 489). Langthaler hebt Spaemanns Behauptung hervor,
dass Liebe nicht als Ausdruck der Vernunftnatur des Menschen, sondern seiner
Personalität zu bestimmen sei (vgl. LANGTHALER: Über ,Seelen' und ,Gewissen', 489 mit
Bezug auf SPAEMANN: Personen, 229), und stellt ihr die andere Aussage Spaemanns über
die Vernunft als „Form" unserer Lebendigkeit entgegen, deren Unterscheidungsmerkmal
gegenüber nichtpersonaler Lebendigkeit die Selbsttranszendenz und in deren höchster
Form die Liebe sei (vgl. LANGTHALER: Über,Seelen' und ,Gewissen', 489 Anm, mit Bezug
auf SPAEMANN: Personen, 124). Spaemanns Bemerkung, dass die Liebe nicht Ausdruck
der Vernunftnatur des Menschen, sondern seiner Personalität sei, richtet sich gegen die
spezifische Bestimmung der Vernunft durch Kant, der den Gegensatz von Vernunft und
Lebendigkeit für unaufhebbar hält (vgl. SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 121), während
Spaemann selbst die - endliche - Vernunft geradezu als „das Geschehen des Sub-
stanziell-werdens eines organischen Prozesses" beschreiben kann (SPAEMANN: Glück und
Wohlwollen, 117). Nur in dieser Bindung der Vernunft an das Leben ist von jener zu sagen,
dass sie als Selbsttranszendenz des Lebens Liebe bedeutet.



Eudämonie und Liebe 269

4. Was ist das Wesen von Liebe?

Die Bestimmung der Liebe, wie sie Spaemann vornimmt, verdient eine

genauere Betrachtung.
Die beiden Strukturelemente im Phänomen der Liebe lassen sich

trotz ihrer Verschränkung noch eindeutig bestimmen. Die Hinwendung
zu dem Anderen ist dem triebhaften Aussein-auf geschuldet, während
die Achtung des Anderen als Anderen dem personalen Dasein zugehört.
Als bedürftiges Leben ist der Mensch auch in seiner Liebe bedürftig,22
während er als Person in sich selbst in gewissem Sinne vollkommen ist.
Aber wird es dem Phänomen der Liebe gerecht, wenn die Zuwendung
zum Anderen als personale Freigabe dieses ursprünglichen Aussein-auf
verstanden wird?23 Das Aussein-auf hält mich in meiner eigenen
Zentralität und lässt mich um meiner selbst willen dem Anderen zuwenden.
Dass ich ihn in dieser Zuwendung um seiner selbst willen achte, ist hingegen
seinem Personsein geschuldet. Aber bedeutet nicht Liebe das Aussein auf
den Anderen um seiner selbst willen?

Das Aussein auf den Anderen wäre dann der Zentralität entnommen,
es würde nicht nur in personaler Form freigegeben, sondern als Person
wäre ich auf den Anderen aus, weil mein Personsein mit dem Personsein
des Anderen in der Liebe eine Beziehungseinheit bildete. Weil es um den
Anderen geht, geht es um mich selbst. Im Entwurf Spaemanns bin ich
auf den Anderen um meiner selbst willen aus, aber kann ihn in
Wahrnehmung seiner Person nur um seiner selbst willen haben. Beides kann
schwerlich zu einer wirklichen Einheit finden, weil die Achtung der
anderen Person meinem Begehren grundsätzlich zuwiderläuft. Die Liebe
im Sinne Spaemanns ist von diesem Antagonismus gezeichnet, wenn sich
in ihr sowohl Achtung als auch Begehren des Anderen im grösst-
möglichen Sinne ereignet. Beides lässt sich in höchster Gegensätzlichkeit
bei einem Menschen in seiner Beziehung zu einem anderen denken, ohne
dass man zu sagen geneigt wäre, hier ereigne sich Liebe. Der Gegensatz
ist nicht von solcher Art, dass es auf seiner Spitze zu seiner
„Aufhebung" kommen müsste. Die bei Spaemann wohl eher im Sinne einer
Intégration gedachte Aufhebung des Begehrens in die Achtung des

Anderen ergibt noch keine der Liebe angemessene Struktur. In
Spaemanns Darlegung der Liebe scheint es so, dass ich einerseits im
personalen Bewusstsein meiner Liebe zum Anderen mich in meiner
Beziehung zum Anderen schaue, andererseits im auf den Anderen
gerichteten Erlebnis der Liebe ganz bei mir bleibe. Aber dass ich den
Anderen als Person liebe — das heisst, dass ich ihn in dem auf ihn

22 Vgl. SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 136.
23 Vgl. SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 137.



270 Eudämonie und Liebe

gerichteten Erlebnisakt in seinem Personsein liebe —, ist nur aussagbar,
wo im Akt selbst das Um-meiner-selbst-willen im Um-des-Anderen-
willen aufgehoben ist. Die Selbstvergessenheit in der Liebe bedeutet
zugleich das Sich-finden im Anderen. In der Liebe ist mein Bewusstsein
vom Anderen Selbstbewusstsein.24

Aber ist dies nicht ein romantisches Verständnis von Liebe? Spae-
mann spricht davon, dass wir alle von der Ekstase der Liebe wissen. Weil
wir um ihren Lebenssinn wissen und die Liebe lieben, können wir einen
Menschen heben.25 Der konkreten Liebe geht also das Wissen um die
Liebe und das Verlangen nach ihr voraus. Ist es nicht eher umgekehrt?
Weil wir einen Menschen lieben — und gehebt werden —, heben wir die
Liebe. Aber Spaemann kann auf die wesenhafte Selbsttranszendenz der
Liebe verweisen, welche die reine Liebe dem Selbstbewusstsein ver-
schhesst. „Die reine Transzendenz wäre ihrer selbst nicht bewusst."26 Ich
weiss nur um die Liebe jenseits des ekstatischen Aktes der Liebe. Doch
der von Spaemann eingeführte Begriff der Ekstase könnte das Strukturproblem

der Liebe verdunkeln.27 Freilich gibt es eine Ekstase im
psychischen Sinne, die den Menschen ausser sich sein lässt. Aber gilt dies
für die Liebe überhaupt? Trifft diese Unbewusstheit auch auf die
„nüchterne" Liebe zu?

In der Liebe zu einem anderen Menschen kommt meines Erachtens
gerade das zusammen, was in jedem sonstigen Bewusstseinsakt auseinander

fallt. Dort hat ein punktuelles Selbstbewusstsein ein objektives
Gegenstandsbewusstsein. In der Liebe zum Anderen hingegen mache ich
ihn nicht zum Objekt noch mich selbst zum blossen Bezugspunkt,
sondern im Erlebnisakt der Liebe erkenne ich mich selbst und den
Anderen im personalen Sein. Diese Einheit von Erkennen und Erleben
im Akt der Liebe scheint mir dem Phänomen der Liebe zu entsprechen.
Dass die reine Transzendenz sich ihrer nicht bewusst und in der Ekstase das

Subjekt blind ist, gilt nur dort, wo die Person schon von vornherein als für sich

seiendes Subjekt angesetzt wird und nicht als Subjekt, das ein solches nur in der

personalen Beziehung ist. Geht man von letzterer Vorstellung aus, dann ist

24 Vgl. dazu HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich: Grundlinien der Philosophie des Kechts

G.W.F. Hegel, Werke 7), Frankfurt/Main 1970, § 158 (Zusatz): „Die Liebe ist daher der
ungeheuerste Widerspruch, den der Verstand nicht lösen kann, indem es nichts Härteres
gibt als diese Punktualität des Selbstbewusstseins, die negiert wird und die ich doch als

affirmativ haben soll."
25 Vgl. SPAEMANN: Personen, 86.
26 SPAEMANN: Personen, 86.
27 SPAEMANN: Personen, 86. Vgl. auch SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 88f. In der

evangelischen Theologie hat vor allem Paul Tillich versucht, die Ekstase als

Überwindung der Subjekt-Objekt-Struktur zu deuten (vgl. TILLICH, Paul: Systematische Theologie

I. Berlin/New York 1987, 135).



Eudämonie und Liebe 271

die eigentliche Transzendenz des Subjekts nicht im Erlebnis der Liebe,
sondern vielmehr ausserhalb seiner gegeben, wo ich die Beziehung zum
Anderen in objektiv-gegenständlicher Erkenntnisweise betrachte und
darin sein Person- und Subjektsein — und mein eigenes — mir verdunkle.

Spaemann hat in anderer Hinsicht die personale Subjektstruktur auch
im Sinne einer Selbsttranszendenz angesetzt. Im Prozess der Selbst-

werdung werden fortwährend die Standpunkte der anderen antizipiert
und eine Objektivierung seiner selbst betrieben, durch die man sich zu
einem Aussen macht, das einen selbst als Gegenüber eines Anderen
wahrnehmen lässt.28 Erscheint dadurch die „ursprüngliche" Personalität
des Menschen oder vielmehr eine gesellschaftliche, an die Konventionen
gebundene und von ihr bestimmte Personalität? Die Antizipation der
anderen Standpunkte und die damit einhergehende produktive Reflexion
seiner selbst schafft meines Erachtens nicht die Voraussetzung einer
Personalität, wie sie in der Liebe erlebt und wahrgenommen wird,
sondern einer Personalität, wie sie sich in der gesellschaftlichen
Rollenzuteilung fixiert. Ich mache mir bewusst, wer ich für die anderen bin,
und verhalte mich entsprechend oder nicht. Im Personalitätserleben und
-erkennen der Liebe hingegen ist jener Innen-Aussen-Gegensatz seiner
selbst aufgehoben. Der Mensch erlebt sich selbst am Anderen, weil
dieser in der Liebe ihn in seinem „Innensein" — das heisst als solchen,
der nach Aussen nichts „darstellen" muss — annimmt. Der oder die
Geliebte wird „von innen her", oder angemessener gesagt „von seinem
oder ihrem Herzen her", angenommen. In diesem „Innensein" ist der
Mensch von aussen, von einem Anderen angenommen, was den Innen-
Aussen-Gegensatz aufhebt. Der sich als gehebt erfahrende Mensch sieht
sein „Innensein" gleichsam ausser sich beim Anderen. In dieser Einheit
wird die wesenhafte Personalität des Menschen erkennbar und erfahrbar.

Das Eudämonieproblem der Unvereinbarkeit des subjektiven und des

objektiven Glücks scheint mir hier seine Lösung zu finden. Der Mensch
erfährt sich in der Liebe ganz und gar von aussen angenommen. Sein

subjektivés Glück ist in der Objektivität eines Aussen aufgehoben.

5. Die Frage nach der Ontologie der Liebe

Spaemann führt aus, dass der Mensch sich nicht zuerst als Person,
sondern als Leben bzw. Trieb bewusst wird. Zum menschlichen Leben
gehört es, „dass es schon vor seinem Bewusstwerden existierte, um sich
dann seiner selbst bewusst zu werden".29 Von diesem zuerst unbewussten
Aussein-auf des Lebens ist auch der Wille des Menschen bestimmt. Wir

28 Vgl. SPAEMANN: Persotten, 114ff.
29 SPAEMANN: Personen, 147 (Hervorhebung von R. S.).



272 Eudämonie und Liebe

können überhaupt nur wollen, indem wir ein ursprüngliches Aussein-auf
in uns erfahren.30 Das Wollen gewinnt seine Gründe oder Motive aus
diesem vorgegebenen Horizont des Aussein-auf.31 Mit dieser Zuordnung
vermeidet Spaemann einen unendlichen Regress des Wollens, bei dem
die Richtung des Wollens wieder von einem anderen Willensakt abhinge.

Demgegenüber scheint es mir nahe zu hegen, dem Wollen nicht eine

Haltung vorzuordnen, sondern ihm die Richtung auf mich selbst oder
den Anderen hin zuzuschreiben. Diese Richtung hat keinen Grund und
kein Motiv, sondern ist grundlos aus Freiheit entschieden und wird je

neu entschieden. „Was wir lieben, darüber entscheidet nicht das Wollen,
aber was wir wollen, darüber entscheidet die Liebe"32 — muss nicht
darüber hinaus gesagt werden, dass die Liebe selbst das stärkste Wollen
ist — nämlich das grundlose Wollen des Anderen, dass er sei und ich für
ihn sei? Die Liebe ist der Freiheit des Wollens wesenhaft verbunden.

Durch die Liebe eröffnet sich die wahre Wirklichkeit. „Die unzweideutige

Wirklichkeit [...] ist die der Person."33 Spaemann denkt diese

Wirklichkeit als eine durch ein Bild gezeigte Wirklichkeit. In meiner und
des anderen Subjektivität erscheint das Sein oder die Wirklichkeit. Diese
Ontologie reflektiert den an der Differenz von Leben und Personalität
orientierten Ansatz. Wo der Mensch aus der Zentralität des Triebes tritt,
nimmt er die Wirklichkeit seiner selbst und des Anderen wahr.

Wenn in der hier dargelegten Kritik ein alternatives Personkonzept
verfolgt wird, dann muss auch die Ontologie einen anderen Ort als in
Spaemanns Konzeption bekommen. In der hebenden Beziehung
zwischen den Menschen selbst, in ihrer Gemeinschaft hegt die
Wirklichkeit. Die Subjektivität des Einzelnen ist noch nicht hinweisendes Bild
auf Sein und Wirklichkeit, aber in der Gemeinschaft der Liebe haben die
sich Liebenden an der Wirklichkeit teil. Doch das Erleben und Erkennen
dieser Wirklichkeit, in seiner Einheit von subjektivem Erleben und
objektivem Bewusstsein, bleibt spontan, im ständigen Entschwinden,
weil die Liebe sich nicht festhalten lässt.

Ausgehend von dieser Ontologie ist auch das Verhältnis von Liebe
und Tod anders als bei Spaemann zu bestimmen. Spaemann macht zu
Recht darauf aufmerksam, dass die Liebe in ihrem Wesen unendhch ist.
Es entspricht dem Wesen der Selbsttranszendenz des Menschen, dass er
das Ende der eigenen Liebe durch den Tod des gehebten Menschen

30 Vgl. SPAEMANN: Personen, 65.
31 Vgl. SPAEMANN: Personen, 221.
32 SPAEMANN: Personen, 228.
33 SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 137.



Eudämonie und Liebe 273

nicht denken und akzeptieren will.34 Diese Eigenart ist sicher keine
Schwäche bezüglich des Faktischen, wie Spaemann zuzugeben ist, aber
sie verrät etwas über die Schwäche des Menschen, in der Liebe zu
bleiben. Denn seine Liebe kann sich nur in der Trauer angesichts des
Todes eines geliebten Menschen fortsetzen. Sie vermag diesen nicht im
Leben zu halten oder zum Leben zurück zu bringen. Dass die Liebe in
ihrem Wesen dennoch so stark ist, dies zu können, ist der tragende
Gedanke des christlichen Glaubens: Gott hat durch seine Liebe selbst
den Tod überwunden. Die menschliche Liebe ist Hinweis auf die

göttliche Liebe, aber im Unterschied zu ihr eine ganz unvollkommene
und schwache Liebe trotz aller Liebesschwüre.35 Dass die Unsterblichkeit
der Seele ein Postulat der Liebe sei, wie Spaemann aus der Unendlichkeit
der Liebe folgert,36 ergibt sich nur aus der Offenbarung der göttlichen
Liebe. Sie offenbart eine bleibende Wirklichkeit der Liebe, wie sie die
ständig entschwindende und neu anhebende Liebe des Menschen nicht
zu erreichen vermag. In der Christusoffenbarung der ewigen göttlichen
Liebe zeigt sich das ontologische Sein der Wirklichkeit.37

6. Die Frage nach dem Verhältnis von Anerkennung und Liebe

Spaemanns Gründung des Willens in der Liebe gibt seiner Ethik ein
Fundament, das im deutlichen Kontrast zu dem Kants steht. Weil Kant
die Liebe für ein sittlich irrelevantes Gefühl hielt, hat er für Spaemann
nicht dort, sondern nur im Gefühl der Achtung für das Sittengesetz die
Triebfeder moralischen Handelns finden können.38 Dieser Triebfeder
gegenüber seien für Kant alle anderen Gründe nur egoistischer Natur,
und der Mensch müsse jene immer wieder „niederschlagen", um zur
Sittlichkeit zu finden. Dem menschlichen Willen sei der heilige Wille,
„der keiner dem moralischen Gesetze widerstreitenden Maximen fähig

34 Vgl. SPAEMANN: Personen, 173.
35 Zum Unterschied chrisdicher Liebe von anderer Liebe siehe auch KIERKEGAARD,

Sören: Der Liebe Tun (1. Folge). Düsseldorf/Köln 1966, 9ff.
36 Vgl. SPAEMANN: Personen, 173.
37 Insofern ist auch die menschliche Liebe in Gottes Heil begründet. Vgl. BARTH,

Karl: Kirchliche Dogmatik 1/2. Zolhkon 1938, 412f.
38 Vgl. SPAEMANN: Personen, 228; SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 123. Es ist

allerdings zu beachten, dass Kant die Liebe im Sinne einer Neigung von einer
praktischen Liebe, die sich in der Liebe zum Gesetz äussern würde, unterscheidet. Eine
solche Liebe würde „die Vollendung einer dem Gesetze gewidmeten Gesinnung sein,
wenn es jemals einem Geschöpfe möglich wäre, sie zu erreichen" (KANT, KpV A 150).
Auch wenn diese Gesinnung ein „Ideal der Heiligkeit" (A 149) bleibt, so kennt doch
Kant ein Zusammengehen von Liebe und Gesetz, dem als Urbild vollkommener sitdicher
Gesinnung sich der Mensch annähern soll.



274 Eudämonie und Liebe

wäre"39, nur als Urbild zugeordnet, ohne dieses erreichen zu können.
Spaemann sieht Kant angesichts dieses Ausfalls des Liebesgedankens für
die Ethik unter dem Einfluss der Lutherischen Erbsündenlehre. „Liebe
kann in einer durch curvatio in seipsum gekennzeichneten Natur nur als

verkappter Egoismus gedeutet werden. Luthers maledicta sit Caritas findet
hier seinen philosophischen Widerhall."40

Spaemann spielt wohl auf eine Formulierung in Luthers Galaterkommentar von
1531 an. Dort wendet sich Luther gegen das Argument, die Reformation
verletze die Liebe, weil sie ihre — vermeintliche — Glaubenswahrheit über die
Liebe zur Kirche stelle. In diesen Kontext gehört Luthers polemisches Wort
über die Liebe. „Maledicta sit Charitas, quae servatur cum iactura doctrinae fidei, cui
omnia cedere debent, Charitas, Apostolus, Angelus, e coelo etc. " 41 Luther will damit nicht
die Liebe zugunsten des Glaubens abtun, sondern zugunsten eines vertieften
Liebesverständnisses argumentieren, das aus dem Glauben selbst entspringt. Die
Liebe fahren zu lassen zugunsten des Glaubens bedeutet für Luther, dass sie

eine Gestalt annehmen muss, die ihr gar nicht entspricht, ohne jedoch dabei in
ihrem Wesen verletzt zu werden. Denn während der Glaube niemandem zu
weichen hat, entspricht es der Liebe, alles zu ertragen und in allem
nachzugeben. Sie muss sich vorwerfen lassen, gar keine Liebe zu sein, ohne es

widerlegen zu können und zu sollen. Darin bleibt sie aber ihrem Wesen treu:

„Charitas libenter cedens, omnia credens, condonans et ferens saepe luditur, delusa

tarnen nihil incommodi, quod vere incommodum didposset, accipit, hoc est, non amittit
Christum, ideoque non ojfenditur, sed retinet constantiam suam in benefaciendo, etiam

erga ingratos et indignos. "42

Wenn Luther diese Schadlosigkeit der Liebe mit dem Festhalten an Christus
beschreibt, zeigt er zugleich die Christusgestalt dieser Liebe an, weil auch
Christus als die Liebe Gottes eine fremde Gestalt annahm, ohne darin
aufzuhören, Liebe zu sein. Luthers Kritik gilt einem Liebesverständnis, das nicht die
Fremdheit und Verborgenheit der göttlichen Liebe am Kreuz zur Grundlage
hat. Als solche dem Menschen von seiner Natur aus fremde Liebe muss sie ihn
von Grund auf neu gestalten, worauf Luther schon früh in einer ähnlichen
Polemik gegen die scholastische Lehre insistiert hat:

„Maledictum vocabulum illud formatum', quod cogit intelligere animam esse velut
eandem post et ante charitatem ac velut accedente forma in actu operari, cum sit necesse

ipsam totam mortificari et aliam fieri, antequam charitatem induat et operetur. "43

Auch hier hat Luther nicht die Liebe überhaupt verflucht, sondern ein
bestimmtes Liebesverständnis in harscher Form zurückgewiesen. Einem radika-

39 KANT, KpV A 57.
40 SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 104f.
41 WA 40/2, 47, 26ff.
42 WA 40/2, 48, 15-18.
43 WA 56 (Römerbriefvorlesung 1515/16), 337, 18—21.



Eudämonie und Liebe 275

leren Verständnis der Liebe, einer den ganzen Menschen durchdringenden und
neu machenden Liebe gilt sein Votum.

Spaemann sieht im Unterschied zur Kantischen Trennung von Liebe und
Ethik beide in einer unlösbaren Beziehung. Die Liebe ist nicht nur der
Grundantrieb ethischen Handelns, sondern auch dessen Vollendung. Die
Beziehung zwischen Personen vermag sich von einer grundlegenden
Anerkennung bis zur expliziten Liebe zu steigern. Was in der
Anerkennung schon angelegt ist, findet seine Erfüllung in der vollendeten
Personbeziehung.44 Schon der amor concupiscentiae im Sinne einer
natürlichen Egozentrik besitzt eine Tendenz zur Selbstüberschreitung hin zum
amor benevolentiaePs Die diese Liebe kennzeichnende Anerkennung
bedeutet die Anerkennung der eigenständigen Bedeutsamkeit des Anderen,
die nicht in meinem eigenen Lebenszusammenhang aufgeht. Kann von
dort her der Übergang zu einer expliziten Liebe gelingen?

Die Liebe impliziert meines Erachtens mehr und anderes als

Anerkennung und lässt sich schwerlich aus dem Anerkennungsphänomen und
seiner Verknüpfung mit dem Lebensgedanken entwickeln.46 Anerkennung

bedeutet grundsätzlich die Rücknahme des eigenen Ich zugunsten
des Anderen, Liebe hingegen die Hingabe des eigenen Ich an den
Anderen. Die Anerkennung gibt den Anderen frei neben dem eigenen
Selbst, die Liebe bindet das eigene Selbst an den Anderen — ohne ihn
selbst zu binden; er ist frei, diese Bindung zu lösen, aber zugleich
aufgefordert, nun seinerseits sich in Liebe zu binden. Die Anerkennung in
der Liebe ist eine andere als eine bloss freigebende Anerkennung. In der
Liebe erkennt man den Anderen in seiner Bedeutung für sieb an, die
weder in einer Bedeutung des Anderen im eigenen Lebenszusammenhang

noch in einer Bedeutung des Anderen als eines für sich seienden

Lebenszusammenhangs aufgeht.
Damit soll die Bedeutung der allgemeinen personalen Anerkennung

für das menschliche Zusammenleben nicht geschmälert werden. Von
christlichen Motiven wesentlich mitbestimmt, hat sich in der bürger-

44 Vgl. SPAEMANN: Personen, 173.
45 Vgl. SPAEMANN: Personen, 197.
46 Spaemann selbst entwirft einen im Hinblick auf seine christliche Formung

unterbestimmten Liebesbegriff. „Das christliche Liebesgebot verbietet nicht, Feinde zu haben
und zu bekämpfen. Es verbietet, sie zu hassen" (SPAEMANN, Robert: Zur Kritik der

politischen Utopie. Stuttgart 1977, 68f.). Das christliche Liebesgebot Mt 5,44 besitzt seine
Pointe darin, dass diese Liebe nur in einer bestimmten Gestalt, als Gewaltverzicht (Mt
5,39) und als Rechtsverzicht (Mt 5,40), zu leben ist. Darin zeigt sich die Liebe zum Feind.
Sie bedeutet nicht nur die Wahrnehmung der Wirklichkeit des Anderen als Selbstsein
nicht aufzugeben (vgl. SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 131), sondern sich ihm im Sinne
der Liebe Christi hinzugeben. Gottes Hingabe in Christus an den Menschen ist die

Offenbarung des Wesens von Liebe.



276 Eudämonie und Liebe

liehen Gesellschaft eine Kultur der gegenseitigen Anerkennung
entwickelt, die den Menschen um seines Menschseins willen als jedem
anderen Menschen prinzipiell gleichberechtigt anerkennt. Jeder hat das

Recht auf seine Besonderheit und gesteht damit zugleich dem Anderen
dasselbige zu. Hegel hat dieses Wesen der bürgerlichen Gesellschaft
zuerst auf den Begriff gebracht. „Aber der besondere Zweck gibt sich
durch die Beziehung auf andere die Form der Allgemeinheit und
befriedigt sich, indem er zugleich das Wohl des anderen mit
befriedigt."47 Die Bindung des Besonderen an das Allgemeine ist der Vernunft
geschuldet. Damit wird keine blosse Vernunftgesellschaft entworfen,
sondern die Bindung des Besonderen an das Allgemeine gibt zugleich
den Menschen in seiner individuellen Triebhaftigkeit frei. Weil das

Ganze der Boden der Vermittlung ist, können „die Wellen aller
Leidenschaften ausströmen, die nur durch die hineinscheinende Vernunft
regiert werden".48

Spaemanns Unterscheidung des menschlichen Triebes als Aussein-auf
von der allgemeinen Vernunft käme hier zur Geltung. In der bürgerlichen

Gesellschaft ist der Mensch in jenen von Spaemann beschriebenen

unendlichen Horizont gestellt, der alle endlichen Interessen zu
relativieren erlaubt.49 Damit ist zugleich eine Ethik der gegenseitigen
Anerkennung entbunden, bei der man seine eigene Freiheit leugnen
würde, verletzte man die Freiheit des Anderen. Die eigene Eudämonie ist
zugleich die Eudämonie der Allgemeinheit. Diese Ethik ist aber keine

„Ethik der Liebe", als dass ich mit der Anerkennung des Anderen
zugleich aufgefordert wäre, ihn zu heben. Vielmehr gibt mir die Ethik
der Anerkennung Raum, neben dem Anderen, der seinen Zwecken
nachgeht, ebenso meinen eigenen Zwecken nachzugehen. Die Bewegung
der Liebe, in der Aufgabe der nur eigenen Zwecke den wahrhaft eigenen
Zweck im Selbstzweck des Anderen zu gewinnen, ist mittels jener
Differenz von triebhaftem Aussein-auf und allgemeiner Vernunft nicht
aussagbar. Die Ethik der allgemeinen Anerkennung ist auch nicht die

unbedingte Voraussetzung einer Liebesbeziehung, weil mit der Liebe
selbst eine Anerkennung wächst, in der man in der Anerkennung des

Anderen sich selbst im Anderen erkennt und anerkennt.
Doch bürgerliche Sittlichkeit und Liebe stehen sich auch nicht

beziehungslos gegenüber. Die neuzeitliche Freiheitsentwicklung hat mit
dem Gedanken der allgemeinen Vernunft formal für das gesellschaftliche
Dasein umgeformt, was im Wesen der Liebe angelegt ist. Die durch die

47 HEGEL: Grundlinien der Philosophie des Rechts (vgl. Anm. 24) § 182 Zusatz.
48 HEGEL: Grundlinien der Philosophie des Rechts (vgl. Anm. 24) § 182 Zusatz.
49 Vgl. SPAEMANN: Glück und Wohlwollen, 112.



Eudämonie und Liebe 277

liebende Hingabe an den Anderen gewonnene Einheit mit ihm findet auf
der gesellschaftlichen Ebene im Allgemeinen der Vernunft aller ein
gewisses Korrelat. Pointiert gesagt hat hier die Vernunft durch das Herz
gelernt.

Abstract
This article deals with Robert Spaemann's philosophy in Protestant perspective.

Spaemann's eudaimonism and his concept of the person are described and his

understanding of love and ethics are developed. Esperially his concept of love gives reasons

for critical questions. The description of the phenomena reveals a different
understanding of the connection between love and ethics. Furthermore, respect, which is a
basic concept of Spaemann's philosophy, is deduced from the essence of the civil
society.


	Eudämonie und Liebe : eine Auseinandersetzung mit der Philosophie Robert Spaemanns

