
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Heil allein im Christentum? : Zu Alvin Plantingas Verteidigung des
religiösen Exklusivismus

Autor: Irlenborn, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760650

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760650
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernd Irlenborn

Heil allein im Christentum?

Zu Alvin Plantingas Verteidigung des

religiösen Exklusivismus

Der an der Universität Notre Dame in den USA lehrende Alvin
Plantinga gilt fraglos als einer der bedeutendsten und meistdiskutierten
Religionsphilosophen der Gegenwart. Er gehört einer philosophischen
Denkströmung an, die sich „Reformed Epistemology", also „Reformierte

Erkenntnistheorie", nennt und in einer streng calvinistisch-
reformierten Tradition steht.1 Seit Anfang der achtziger Jahre des letzten
Jahrhunderts bestimmt diese Denkrichtung massgeblich die — dadurch
neu in Gang gebrachten — Debatten der analytischen Religionsphilosophie

im angelsächsischen Raum,2 seit etwa zehn Jahren zeigt sie einen
belebenden Einfluss auch auf die deutschsprachige Religionsphilosophie.3

Unberücksichtigt ist bei dieser Rezeption bislang, dass Plantinga
im Kontext seines erkenntnistheoretischen Entwurfs sich mit dem

religiösen Pluralismus auseinander setzt und dabei vehement für einen
religiösen Exklusivismus eintritt, dem gemäss religiöse Überzeugungen,
die nicht mit denen des Christentums vereinbar sind, schlichtweg als

falsch zu erachten seien.4 Mit äusserst scharfsinnigen philosophischen

1 Für einen näheren Einblick in die theologischen Grundlagen der Reformed
Epistemology vgl. WOLTERSDORFF, Nicholas: The Reformed Tradition. In: QUINN, Philipp L. /
TALIAFERRO, Charles (Hgg.): A Companion to Philosophy of Religion. Cambridge 1997, 165—

170. Zur epistemologischen Ausrichtung vgl. PLANTINGA, Alvin: Reformed Epistemology.
In: QUINN: A Companion of Philosophy of Religion, 383—392. Zur Rezeption von Plantingas
Philosophie siehe LOICHINGER, Alexander: Ist der Glaube vernünftig? Zur Frage nach der

Rationalität in Philosophie und Theologie. Neuried 1999, 674—737, hier 675.
2 Vgl. zur Übersicht LÖFFLER, Winfried: „Christliche Philosophie" in Nordamerika. In:

Theologie und Philosophie 73 (1998) 405—414.
3 Vgl. unter zahlreichen Veröffentlichungen: JÄGER, Christoph: Einleitung. In:

DERS. (Hg.): Analytische Religionsphilosophie. Paderborn 1998, 11—52, vor allem 43—46;

LÖFFLER, Alexander: Wie können christliche Glaubensübervgugungen Wissen bilden? Einige
Anmerkungen %u Alvin Plantingas Aquin/ Cavin-Modell. In: Theologie und Philosophie 77

(2002) 233—245; LAUBE, Martin: Im Bann der Sprache. Die analytische Religionsphilosophie im
20. Jahrhundert. Berlin u. a. 1999, 141—211; WlECKOWSKI, Bartosz: Gott in möglichen Welten.

Eine Analyse des modalen Argumentsfür die Existent Gottes von Alvin Plantinga. Münster 1999.
4 Ich verwende hier „Glaube" und „religiöse Überzeugung" der Einfachheit halber

als Synonyme. Eine feinere semantische Analyse kann zwischen diesen beiden episte-



238 Heil allein im Christentum?

Überlegungen wehrt sich Plantinga gegen unterschiedliche Arten von
Vorwürfen, die in der angelsächsischen Diskussion gegen den Exklusivismus

vorgebracht werden.
Diese Apologie des religiösen Exklusivismus, dazu noch von einem

solch prominenten Religionsphilosophen, dürfte für die
deutschsprachige Theologie sicherlich überraschend sein. Nachdem auf
katholischer Seite zunächst mit wegweisenden Gedanken vor allem von Karl
Rahner und dann auch durch das Lehramt seit dem II. Vaticanum eine
bis dahin traditionell mehr oder weniger deutlich vorherrschende exklu-
sivistische Position5 zugunsten eines Inklusivismus verlassen worden ist,
und auch auf evangelischer Seite der strikte Exklusivismus Karl Barths6
als eine „Extremposition" bezeichnet wird,7 scheint eine solche Denkweise,

nach der das Heil exklusiv im christlichen Glauben zu sehen ist
und damit die anderen Religionsangehörigen von diesem Heil exkludiert
werden, inzwischen theologisch überholt und kaum mehr diskussionswürdig.8

Religionstheologische Streitfragen werden heute im
deutschsprachigen Raum zwischen anderen Modellen geführt,9 vor allem

mischen Einstellungen auch Differenzierungen anbringen; vgl. dazu SCHÄRTL, Thomas:
Was sind religiöse Überzeugungen? In: JOAS, Hans (Hg.): Was sind religiöse Überzeugungen?

Göttingen 2003, 18-53.
5 Stellvertretend formuliert auf dem Konzil von Florenz von 1442, insofern keine

Menschen „ausserhalb der katholischen Kirche [...] des ewigen Lebens teilhaftig werden
können, sondern dass sie in das ewige Feuer wandern werden, ,das dem Teufel und
seinen Engeln bereitet ist"' (DH 1351).

6 Siehe BARTH, Karl: Die christliche Religion als wahre Religion. In: KUSCHEL, Karl-Josef
(Hg.): Christentum und nichtchristliche Religionen. Theologische Modelle im 20. Jahrhundert.
Darmstadt 1994, 39—50.

7 HÜTTENHOFF, Michael: Der religiöse Pluralismus als Orientierungsproblem.
Religionstheologische Studien. Leipzig 2001, 49.

8 „Nor must it be thought that the exklusivist stand of Protestant neoorthodoxy has

become altogehther a thing of the past" (DUPIUS, Jacques: Toward a Christian Theology of
Religious Pluralism. Maryknoll/N. Y. 1997, 185). Die Position des Exklusivismus wird in
Deutschland heute wohl nur noch bei katholisch-traditionalistischen und evangelikalen
Kreisen vertreten; vgl. dazu SCHMIDT-LEUKEL, Perry: Grundkurs Fundamentaltheologie.
Fine Einführung in die Grundfragen des christlichen Glaubens. München 1999, 188f.

9 Zu dieser Unterscheidung vgl. SCHMIDT-LEUKEL, Perry: Theologie der Religionen.

Probleme, Optionen, A.rgumente. Neuried 1997, 65—97; KESSLER, Hans: Was macht Religionen

pluralismusfähig (und authentisch)? Fragmente einer Theologie des religiösen Pluralismus - jenseits von

„Dominus Jesus" und Pluralistischer Religionstheologie. In: WITTE, Markus (Hg.): Der eine Gott
und die Welt der Religionen. Beiträge zu einer Theologie der Religionen und zum interreligiösen Dialog.

Würzburg 2003, 277-314, hier 303-305; HÜTTENHOFF: Der religiöse Pluralismus (vgl.
Anm. 7), 29—77. Dass diese Modelle sich in zahlreichen Varianten ausprägen und sich
teilweise sogar vermischen, kann hier unberücksichtigt bleiben.



Heil allein im Christentum? 239

zwischen den Positionen einer inklusivistischen und pluralistischen,10
und neuerdings auch einer komparativen Theologie.11

Von daher ist es aufschlussreich zu ermessen, welchen Stellenwert
Plantingas exklusivistische Haltung beansprucht und wie sie sich
ausweist. Zudem können seine Argumente zur Schärfung des je eigenen
religionstheologischen Selbstverständnisses beitragen und eine Warnung
davor sein, sich vom Exklusivismus entweder unreflektiert oder mit
Argumenten zu verabschieden, die — wie Plantinga sagt — „selbstreferentiell

inkohärent" sind.12 Weiterhin hilft die Analyse von Plantingas
Ansatz, den Blick auf ein philosophisches Kernproblem der Religionstheologie

zu lenken, das bei der Diskussion hierzulande zumeist kaum
beachtet wird: die formale erkenntnistheoretische Frage, was es
angesichts pluraler — teils kompatibler, teils konfligierender, teils inkompatibler

— Interpretationskontexte überhaupt bedeutet, Uberzeugungen zu
vertreten.

Vor diesem Hintergrund soll in dem vorliegenden Beitrag Plantingas
philosophische Verteidigung des Exklusivismus vorgestellt und kritisch
diskutiert werden. Im ersten Abschnitt möchte ich zeigen, in welchem
Argumentationskontext sich Plantingas Verteidigung des Exklusivismus
ansiedelt; dazu ist es nötig, wenigstens einige Grundzüge seines komplexen

erkenntnistheoretischen Entwurfs nachzuzeichnen. Der zweite
Abschnitt macht auf die religionstheologischen Implikationen seiner

philosophischen Konzeption aufmerksam. Im dritten Abschnitt soll
seine Verteidigung des religiösen Exklusivismus skizziert werden. Im
vierten Abschnitt versuche ich, den von Plantinga vertretenen
Exklusivismus zu rekonstruieren. Der fünfte Abschnitt bietet eine philosophische

Kritik an Plantingas Methode und an seiner exklusivistischen
Position.

10 Vgl. zur inzwischen uferlosen Debatte zwischen Pluralismus und Inklusivismus:
SCHWAGER, Raymund (Hg.): Christus allein? Der Streit um die Pluralistische Religionstheologie.

Freiburg 1996; HÜTTENHOFF: Der religiöse Pluralismus (vgl. Anm. 7), v.a. 266—273;

MENKE, Karl-Heinz: Die Einigkeit Jesu Christi im Horizont der Sinnfrage. Freiburg 1995,
75-110; SCHMIDT-LEUKEL: Theologie der Religionen (vgl. Anm. 9), 237—576.

11 Vgl. dazu GRIFFITHS, Paul J.: Comparative Philosophie of Religion. In: QUINN: A
Companion to Philosophy of Religion (vgl. Anm. 1), 615—620; STOSCH, Klaus von: Komparative
Theologie — ein Ausweg aus dem Grunddilemma jeder Theologie der Religionen? In: Zeitschrift für
Katholische Theologie 124 (2002) 294—311. - Ob ein solcher Komparativismus nicht
eine Variante des Inklusivismus ist, kann hier offen bleiben.

12 PLANTINGA, Alvin: Ist der Glaube an Gott berechtigterweise basal? In: JÄGER: Analytische

Religionsphilosophie (vgl. Anm. 3), 317—330, hier 321.



240 Heil allein im Christentum?

I. Plantingas religionsphilosophischer Ansatz

Ausgangspunkt für die Reformierten Erkenntnistheoretiker ist die Kritik
an der philosophisch wie theologisch weit verbreiteten Uberzeugung,
dass der theistische Glaube nur dann als rational gilt, wenn es
ausreichende und selbstevidente Belege für ihn gibt.13 Dies nennt Plantinga
den „evidentialistischen Einwand" gegen den religiösen Glauben:14 Der
Glaube erscheint diesem Einwand zufolge nur dann als rational und
verantwortbar, wenn er auf einer basalen Überzeugung gründet, die
selbstevident, unkorrigierbar oder einsichtig für die Sinneswahrnehmung
sein muss.15 Die dahinter stehende philosophische Posidon bezeichnet
Plantinga als „classical foundationalism":16 Demnach kann eine

Überzeugung nur dann als rational und gerechtfertigt gelten, wenn sie

entweder selbst basal ist, also keiner weiteren Begründung mehr bedarf,
oder wenn sie von solch einer basalen Überzeugung abgeleitet werden
kann. Diese Position wurde und wird Plantinga zufolge sowohl von
Kritikern als auch von Verteidigern des christlichen Glaubens vertreten:
Entscheidend ist dabei die Qualität und Überzeugungskraft des jeweiligen

basalen Arguments für bzw. gegen den Glauben.
An dieser Stelle sehen er und die anderen Vertreter der Reformierten

Erkenntnistheorie jedoch eine Schwachstelle des apologetischen und
religionskritischen Diskurses: Der christliche Glaube ist aus ihrer Sicht —

unter bestimmten Umständen17 — schon basal; er muss sich nicht erst,
um rational und gerechtfertigt zu sein, auf ein nichtreligiöses Fundament
zurückführen lassen. Kritikpunkt der Reformierten Erkenntnistheoretiker

ist hier unter anderem eine traditionelle Form der natürlichen

13 Vgl. PLANTINGA, Alvin: Reason and Belief in God. In: ÜERS. / WOLTERSDORFF,
Nicholas (Hgg.): Faith and Rationality. Reason and Belief in God. Notre Dame 1983, 16—93,

hier 17; WOLTERSDORFF: The Reformed Tradition (vgl. Anm. 1), 165.
14 PLANTINGA: 1st der Glaube an Gott berechtigterweise basall (vgl. Anm. 10), 317.
15 „A proposition p is properly basic for a person A if and only ifp is either self-

evident to S or incorrigible for S or evident to the senses for S" (PLATINGA: Reason and

Belief in God [vgl. Anm. 13], 59).
16 PLATINGA: Ist der Glaube an Gott berechtigterweise basall (vgl. Anm. 12), 321.
17 Im Ausgang des Begriffs „warrant" („Rechtfertigung" oder „Berechtigung")

entwickelt Plantinga eine Kriteriologie (die seinen Ansatz vor einem Fideismus schützen
soll), wann eine religiöse Überzeugung tatsächlich als Wissen und nicht nur als richtige
Meinung gelten kann. Er nennt als Kriterien: Die menschlichen kognitiven Vermögen
arbeiten dann richtig, so dass der jeweilige religiöse Glaube gerechtfertigt ist, wenn sie (a)
nach dem „design plan", dem Bauplan Gottes in angemessener Weise (nicht durch die
Sünde beeinträchtigt) und in adäquater Umgebung funktionieren, und wenn (b) der
Bauplan auf die Bildung wahrer Überzeugungen abzielt. Vgl. PLATINGA: The Prospects for
Natural Theology. In: Philosophical Perspectives 5, Philosophy of Religion. Hg. von James E.
TOMBERLIN. Atascadero 1991, 287-316, hier 300.



Heil allein im Christentum? 241

Theologie, nach der die Gotteserkenntnis der natürlichen Vernunft die

Grundlage bildet für den Offenbarungsglauben.18 Dagegen macht Plan-

tinga geltend: Der Glaube, dass Gott mich retten wird, beruht nicht auf
der philosophischen Überzeugung, dass es eine natürliche Gotteserkenntnis

des Menschen gibt. Der Glaube selbst ist (unter gewissen
Umständen) properly basic, d. h. er muss sich nicht, um als rational gelten
zu können, auf nichtreligiöse Überzeugungen stützen. Umgekehrt folgt
daraus nicht, dass der Glaube grundlos ist — ein Gefühl der Schuld oder
der Dankbarkeit kann ihn hervorgebracht haben — oder dass es keine

rechtfertigenden Umstände für ihn gibt.19
Das heisst: (a) Plantinga hält daran fest, dass nur solche religiösen

Überzeugungen gerechtfertigt sind, die sich als vernünftig ausweisen
lassen. Der Glaube ist nicht als irrationales Phänomen zu rechtfertigen,
(b) Der Glaube ist nicht angewiesen auf eine basale rationale oder
empirische Fundierung, um als rational gelten zu können: Negativ
formuliert bedeutet das: Ich muss meinen Glauben nicht deshalb
aufgeben, weil ich keine guten Gründe für ihn habe. Vor dem Hintergrund
dieser beiden Prämissen ist erkennbar, dass zahlreichen
religionskritischen Argumenten, insofern sie genau eine solche Fundierung für
den Glauben fordern, die Spitze abgebrochen wird. Auf der anderen
Seite müssen diese beiden Thesen natürlich noch begründet werden;
dazu entwickelt er ein erkenntnistheoretisches Konzept, das er „Aqui-
nas/Calvin Model" nennt.20

Entscheidend für ein Verständnis von Plantingas Verteidigung des

Exklusivismus ist hier nicht die detaillierte Ausarbeitung dieses

Modells,21 sondern ein Bück auf sein methodisches Vorgehen: Plantingas
Ansatz ist apologetisch, jedoch anders als die klassische Apologetik.
Dieser ging es — verkürzt gesagt — darum, Gründe für die Vernünftigkeit
des Glaubens zu suchen und mit Hilfe dieser evidentialistischen Strategie

18 Traditionell ist das Natürliche der „natürlichen Theologie" nicht die Natur — wie

bei der „natürlichen Religion" -, sondern die Vernunft. Mittels der Vernunft behauptet
die natürliche Theologie eine Gotteserkenntnis ohne Offenbarungsvoraussetzungen (vgl.
schon VATIKANUM I, jDei Villus, DH 3004) — wobei nicht definiert wird, was dabei

„Erkenntnis" bedeutet. Vgl. zu einem angemessenen Konzept natürlicher Theologie:
IRLENBORN, Bernd: Abschied von der „natürlichen Theologie? Eine sprachphilosophische
Standortbestimmung. In: Theologie und Philosophie 78 (2003) 545-556.

19 Vgl. PLANTINGA: Ist der Glaube an Gott berechtigterweise basal? (vgl. Anm. 12), 324, 330.
20 Vgl. PLANTINGA, Alvin: Warranted Christian Relief: „The Aquinas/Calvin Model". In:

BRÜNTRUP, Godehard / TACELLI, Ronald K. (Hgg.): The Rationality of Theism, Dordrecht
u.a. 1999, 125-143.

21 Vgl. dazu die gute Übersicht bei: LÖFFLER: Wie können christliche Glaubensüber^eu-

gungen Wissen bilden? (vgl. Anm. 3), 233-245. Kritisch zu Plantinga: SCHÄRTL, Thomas:
Wahrheit und Gewissen. Zur Eigenart religiösen Glaubens, Regensburg 2004, 61-66.



242 Heil allein im Christentum?

christliche Geltungsansprüche zu sichern. Wie gezeigt, fällt dieses
Vorhaben unter die Kritik Plantingas. Dem stellt er sein Aquinas/Calvin-
Modell entgegen, bei dem er mit Hilfe der theologischen Annahme eines
sensus divinitatis — dem von Gott selbst eingerichteten Vermögen des

Menschen, Gott zu erkennen — und philosophischer Argumente
nachzuweisen sucht, dass der theistische Glaube tatsächlich „warrant", also
hinreichend gerechtfertigt und verlässlich ist. Grundsätzlich heisst das:

„There are no cogent philosophical objections to the notion that these

beliefs can have warrant f...]."22 Dadurch laufen Plantinga zufolge
religionskritische Aussagen ins Leere, nach denen der theistische Glaube
unvernünftig oder unverantwortbar sei.23

Dass mit diesen Überlegungen eine apologetische Absicht verfolgt
wird, die sich ausserhalb eines grundsätzlichen Fideismus ansiedelt,24
kann man daran erkennen, dass Plantinga versucht, im Ausgang seines
Modells mögliche Einwände („defeaters") rational zu entkräften. Er
nennt in seinem religionsphilosophischen Hauptwerk Warranted Christian

Belief vier mögliche defeaters:25 Projektionstheorien, die historisch-biblische

Kritik, das Übel in der Welt und — in unserem Zusammenhang
wichtig — der gegenwärtige religiöse Pluralismus.26 Plantinga geht in
seiner Gegenargumentation jedoch davon aus, dass durch diese defeaters

nicht die Falschheit seines Aquin/Calvin-Modells nachgewiesen werden
und insofern der theistische Glaube als gerechtfertigt angesehen werden
kann.

Konkret bedeutet das: Plantinga will mittels seiner Überlegungen kein
religionstheologisches Modell entwerfen, sondern es geht ihm allein um
die apologetische Aufgabe, gegenüber dem möglichen defeater des

religiösen Pluralismus die Position eines religionstheologischen Exklusivismus

zu verteidigen. Kann er zeigen, dass dieser mögliche defeater

keiner ist, hat er die Haltbarkeit der exklusivistischen Position
nachgewiesen und sein Anliegen, das Aquin/Calvin-Modell zu rechtfertigen,
erfüllt.

22 PLANTINGA, Alvin: Warranted Christian Relief. Oxford 2000, 357.
23 PLATINGA: Warranted Christian Relief 242 (vgl. Anm. 22).
24 Als Fideismus wird Plantingas Ansatz bezeichnet von PENELHUM, Terence: God

and Skepticism. A Study in Skepticism and Fideism. Dordrecht u.a. 1983, 146—158.
25 Unter defeater versteht Plantinga: „A defeater for a belief h [...] is another belief d

such that, given my noetic structure, I cannot rationally hold b, given that I believe d "
(PLANTINGA: Warranted Christian Belief [vgl. Anm. 22], 361).

26 PLANTINGA: Warranted Christian Belief (vgl. Anm. 22), 357-499.



Heil allein im Christentum? 243

II. Religionstheologische Implikationen seines Modells

Wie unselbstverständlich Plantingas Thesen sind, kann man ermessen,
wenn man sie vergleicht mit der Sichtweise einer klassischen natürlichen
Theologie.27 Diese Perspektivenübernahme macht auf einen inneren
Zusammenhang zwischen Plantingas Erkenntnistheorie, seiner exklusi-
vistischen Position und den starken calvinistischen Implikationen seines

Entwurfs aufmerksam. Dazu folgender Hintergrund: Die christliche
Theologie vertritt einen universalen Wahrheitsanspruch, insofern sie das

Ganze der Wirklichkeit im Hinblick auf das proprium christianum, auf den
Glauben an den sich geschichtlich in Jesus Christus offenbarenden Gott
Israels, bedenkt. Dieses Ereignis ist aus christlich-theologischer Perspektive

von unbedingtem Geltungsanspruch, denn erstens ist es nicht
revozierbar, korrigierbar oder wiederholbar, und zweitens gibt es keine

Erfahrung der Wirklichkeit, die unbezüglich auf dieses Ereignis sein
könnte: Alles, was ist und sein kann, alles, was gedacht wird und denkbar
ist, muss entweder affirmativ oder negativ auf die durch den
Offenbarungsglauben gedeutete Wirklichkeit bezogen werden können.

Wichtig ist nun, dass aus der Sicht einer klassischen natürlichen
Theologie dieser Geltungsanspruch methodisch eine Vernunftreflexion
bedingt, die die Glaubensaussagen bei ihrer Rechtfertigung inhaltlich
jedoch nicht voraussetzen kann. Denn der theologischen Vergewisserung
geht es, fernab von jeglichem Fideismus, stets auch um eine
Verständigungsabsicht mit einem nichtglaubenden Adressaten. Will sie, dass dieser

mit Hilfe seiner Vernunft — und eine andere Beurteilungsinstanz hat er ja

nicht — über die konkurrierenden Wahrheitsansprüche selbst entscheiden
kann,28 dann muss sie ihre Rechtfertigung mit Vernunftargumenten in
kognitiv relevanten Sätzen vor dem Forum der „unerleuchteten"
philosophischen Vernunft vortragen. Daraus erwächst eine wichtige Folgerung:

Wenn das Forum der wissenschaftlich-theologischen
Verantwortung des Glaubens die natürliche philosophische Vernunft ist, dann
sind die theologischen Argumente nicht nur rezeptiv bestimmt vom
Deutungspotenzial dessen, was zu verantworten ist, nämlich vom
proprium christianum, sondern sie müssen auch aktiv und kontextempfindlich

27 Mit dem Ausdruck „klassische natürliche Theologie" soll eine Grundintention
verschiedener Konzepte natürlicher Theologie formuliert werden; der Vorteil der
kontrastierenden Sichtweise zu Plantingas Entwurf schliesst den Nachteil einer gewissen
semantischen Unscharfe des Ausdrucks ein.

28 Vgl. dazu HONNEFELDER, Ludger: Weisheit durch den Weg der Wissenschaft. Theologie

und Philosophie bei Augustinus und Thomas von Aquin. In: OELMÜLLER, Willi (Hg.): Philosophie
und Weisheit. Paderborn 1989, 65—77, hier 65.



244 Heil allein im Christentum?

sein im Hinblick auf das, was die natürliche, unerleuchtete Vernunft in
ihrer je eigenen Situation überhaupt als denkmöglich verstehen kann.

Der Übertrag an dieser Stelle für die Religionstheologie liegt darin,
dass sich für eine an den geschilderten Voraussetzungen orientierende
christliche Theologie — die für Plantinga zum classical foundationalism
gezählt würde29 — zumindest eine inklusivistische Position, nicht jedoch
ein dualistischer Exklusivismus ergeben könnte. Denn die erforderliche
Kontextsensibilität der Glaubensverantwortung ist ja kein beliebig
formuliertes philosophisches Postulat, sondern ergibt sich insbesondere
aus pneumatologischen und soteriologischen Aussagen des christlichen
Glaubens,30 denen zu entnehmen ist, dass auch ausserhalb des Christentums

— wie im II. Vaticanum exemplarisch formuliert - ein radius illius
veritatis, ein „Strahl jener Wahrheit" begegnen kann, durch den Gott alle
Menschen erleuchtet.31

Anders sieht es aus, wenn man gemäss Plantingas calvinistischer
Überzeugung davon ausgeht, dass die Menschheit aufgrund des Sündenfalls

in dem Masse korrumpiert ist, dass sie geistlich völlig verloren und
der menschliche sensus divinitatis kaum noch in der Lage ist, Gott von sich

aus zu erkennen. Damit die Menschen Gottes Heilsinitiative in Jesus
Christus verstehen können, hat Gott nicht nur die Erstellung der

Heiligen Schrift arrangiert, sondern auch den Heiligen Geist befähigt,
den durch den Sündenfall defizienten sensus divinitatis wiederherzustellen.
Insofern „ist das eigentliche Hauptwerk des Heiligen Geistes die
Hervorbringung spezifisch christlicher Glaubensüberzeugungen in den Herzen
der Christgläubigen".32 Entscheidend ist, dass damit zumindest indirekt
eine Engführung des Heilsgeschehens begründet wird, die illustriert,
warum innerhalb von Plantingas calvinistisch motiviertem Gedankengang

der „Strahl" der göttlichen Wahrheit allein die Christgläubigen
erleuchten kann. Eine andere als eine exklusivistische Position ist unter
diesen Prämissen zwar theoretisch nicht notwendig ausgeschlossen,

29 Dagegen wäre zu zeigen, dass nicht jede natürliche Theologie evidentialisdsche

Implikationen einschliesst.
30 Siehe dazu DUPUIS, Jacques: Der interreligiöse Dialog als Herausforderung für die christliche

Identität. In: Zeitschrift für Missionswissenschaft und Religionswissenschaft 88

(2004) 3-19.
31 VATIKANUM II: Nostra aetate, 2.
32 LÖFFLER: Wie können christliche Glaubensüber^eugungen Wissen bilden? (wie Anm. 3),

238. Dadurch wird klar, dass für Plandnga ähnlich wie für Georg Lindbecks
vieldiskutierten exklusivistischen Ansatz ein ,anonymes4 Christsein „nonsense" ist (vgl.
LINDBECK, George: The Nature of Doctrine. Religion and Theology in a Tostliberal A.ge.

Philadelphia 1984, 62).



Heil allein im Christentum? 245

faktisch jedoch nur schwer denkbar.33 Diese These wird erhärtet, wenn
man sich Plantingas Auseinandersetzung mit dem religiösen Pluralismus
näher vor Augen hält.

III. Apologie des religiösen Exklusivismus

Plantingas Ausgangspunkt seiner Verteidigung des religiösen
Exklusivismus34 ist ganz allgemein die Wahrnehmung und die Bewertung des

religiösen Pluralismus. Zunächst scheint es heutzutage angesichts einer
Vielzahl von verschiedenen Religionen willkürlich, irrational oder
ungerechtfertigt zu sein, eine Religion von der anderen abzugrenzen und sich
für eine zu entscheiden: Wird nicht jede einzelne Religion bereits durch
die Vielzahl der Religionen widerlegt? Und entsteht daraus nicht auch ein
defeater, ein Gegenargument gegen den Theismus?35 Nun sieht Plantinga
sehr deutlich, dass das Faktum der Pluralität der Religionen keineswegs
neu ist: Das Volk Israel, der Apostel Paulus, frühchristliche Märtyrer und
Theologen, vor allem Origenes, und viele andere Gläubige wussten
bereits sehr genau um die Verschiedenartigkeit der Religionen. Nicht
also die Erfahrung einer Pluralität der Religionen ist Plantinga
Auffassung nach neu, sondern, dass es heutzutage eher als früher eine weit
verbreitete Sympathie für die anderen Religionen und ihre Anhänger
gibt, und auch eine grössere Tendenz, diese Religionen als wertvoll
anzusehen und ihnen einen berechtigten Wahrheitsanspruch
zuzusprechen.

Es lassen sich aus christlicher Sicht verschiedene Reaktionen auf die

Wahrnehmung dieses Pluralismus denken. Eine davon beschreibt die

Position, in seinem eigenen Glauben fortzufahren, die zentralen
Aussagen des Christentums als wahr anzusehen und alle Aussagen von
anderen Religionen, die damit nicht kompatibel sind, als falsch zu
erachten. Genau dies ist für Plantinga die Haltung des religiösen Exklusi-

33 Dieses nicht zufällige Junktim zwischen einer betonten Ablehnung aller
natürlichen Theologie und einer exklusivistischen Position findet sich auch im theologischen
Konzept von Karl Barth. Vgl. dessen radikale Kritik der natürlichen Theologie in:
BARTH, Karl: Kirchliche Dogmatik II/1. 4. Aufl. Zürich 1958, 87.

34 An zwei Stellen in seinem Werk setzt sich Plantinga explizit mit dem Pluralismus
auseinander, um eine exklusivistische Position zu verteidigen: vgl. erstens PLANTINGA,
Alvin: Pluralism: A Defense of Religious Exklusivism. In: SENOR, Thomas D. (Hg.): The

Rationality of Belief and the Plurality of Faith. Ithaca/London 1995, 191—215; zweitens:
PLATINGA: Warranted Christian Belief (vgl. Anm. 22), 437-457. Beide Texte unterscheiden
sich leicht im Hinblick auf den Argumentationsgang (teilweise übernimmt Plantinga in
Warranted Christian Belief den Wortlaut seines Aufsatzes von 1995). Ich gehe hier von
Plantingas Aufsatz von 1995 aus, da dieser Text die Grundlage für die Argumentation in
Warranted Christian Beliefdarstellt.

35 Vgl. PLATINGA: Pluralism (vgl. Anm. 34), 192.



246 Heil allein im Christentum?

vismus:36 Der Exklusivist geht davon aus, dass die 2entralen
Glaubenssätze des Christentums wahr sind und — damit eingeschlossen —

dass die Aussagen, die damit nicht übereinstimmen, falsch sind.37

Plantinga unterscheidet also unverkennbar in die disjunktiven, sich
einander jeweils ausschliessenden Möglichkeiten von „wahr" und
„falsch" bei religiösen Sätzen. Aufschlussreich ist dabei, dass er nur
einen kontradiktorischen Gegensatz zwischen zwei unvereinbaren
religiösen Aussagen a und h kennt, insofern — formallogisch ausgedrückt -
aus der Wahrheit von a unmittelbar die Falschheit von b folgt. Die
Möglichkeit einer tiefer hegenden, sprachphilosophisch oder erkenntnistheoretisch

näher zu bestimmenden Vereinbarkeit von semantisch auf
den ersten Blick unvereinbaren religiösen Sätzen kennt er nicht. Eine
Unvereinbarkeit zweier Aussagen a und b schliesst in seinem Konzept
automatisch einen kontradiktorischen Gegensatz zwischen beiden ein.
Diese Strategie ist jedoch erkenntnistheoretisch - wie im fünften
Abschnitt noch ersichtlich werden wird — nur teilweise berechtigt. Was
kennzeichnet einen christlichen Exklusivismus? Plantinga nennt zunächst
zwei Propositionen, die für jede christliche Position bestimmend sind:

(I) Die Welt ist von Gott geschaffen worden, wobei Gott als

allmächtiges, allwissendes und gütiges personenhaftes Wesen vorgestellt
wird.

(II) Alle Menschen sind erlösungsbedürftig und Gott hat einen
einzigartigen Weg der Erlösung aufgezeigt durch die Inkarnation, das

Leben, den Opfertod und die Auferstehung seines Sohnes Jesus
Christus.38

Davon ausgehend listet Plantinga drei Eigenschaften eines exklusi-
vistischen Ansatzes auf: (1) Der Exklusivist geht unschuldigerweise, also
ohne irgendeinen strategischen Hintergedanken und nach sorgsamer und
für Plantinga auch mit Gebet begleiteter Erwägung davon aus, dass die
beiden gerade vorgestellten Aussagen des Christentums wahr und
diejenigen Aussagen, die damit nicht übereinstimmen, falsch sind. (2) Weiterhin

kann nur derjenige den Vorwurf eines Exklusivismus auf sich ziehen,
der über ein reflektiertes Wissen bezüglich der Pluralität der Religionen
verfügt: Es wäre unsinnig, so Plantinga, wenn man dem Standpunkt

36 PLATINGA: Pluralism (vgl. Anm. 34), 195; PLATINGA: Warranted Christian Belief (vgl.
Anm. 22), 440.

37 „The exclusivist holds that the tenets or some of the tenets of one religion -
Christianity, let's say — are in fact true; he adds, naturally enough, that any propositions,
including other religious beliefs, that are incompatible with those tenets are false"
(PLATINGA: Pluralism [vgl. Anm. 34]), 194.

38 PLATINGA: Pluralism (vgl. Anm. 34), 192. Auf diese zwei Grundaussagen werde ich
mich im Folgenden immer wieder beziehen.



Heil allein im Christentum? 247

seiner Grossmutter, die zwar von der Existenz von Heiden gehört, aber
sich keinerlei Gedanken über die Problematik der Vielzahl von
Religionen gemacht hätte, einen Exklusivismus-Vorwurf machen würde.
(3) Zuletzt betont er, dass man nur dann als Exklusivist gelten und
kritisiert werden kann, wenn man über kein stichhaltiges Argument
verfügt, dass alle anderen Religionsangehörigen notwendigerweise
überzeugen würde, ihren Glauben zu wechseln. Denn einem solchen
Vertreter des Exklusivismus könnte man redlicherweise nicht den
Vorwurf machen, Exklusivist zu sein, da er ja im Recht wäre.39

Diese Prämissen für die Zuschreibung einer Position als „Exklusivismus"

sind aus religionstheologischer Perspektive zwar recht formal,
sie schüessen jedoch keine inakzeptablen Annahmen ein. Plantinga
unterscheidet zwischen zwei zusammenhängenden Formen der Anklage
gegen den religiösen Exklusivismus: erstens mit einer insgesamt
moralischen, zweitens mit einer insgesamt epistemologischen Ausrichtung. Wenden
wir uns zunächst seiner Verteidigung gegen die moralische Kritik am
Exklusivismus zu.

a. Moralisch ausgerichtete Vorwürfe

Plantinga diskutiert zwei Vorwürfe: Die exklusivistische Position sei (i)
„unterdrückend" („oppressive") und von einer „beherrschenden
Tendenz" („imperialistic"),40 (ii) „arrogant" („arrogant") und „selbstgerecht"
(„egotistical"), wenn sie unter den Bedingungen der Pluralität der

Religionen sich ausschliesslich auf die Wahrheit der eigenen Religion
festlege.

Zu (i): Diesen Einwand behandelt Plantinga nur kurz, da er für ihn
völlig unplausibel ist. Aus dem Sachverhalt, dass ein mir nahestehender
Mensch etwas zurückweise, das ich glaube, könne man nicht darauf
schliessen, dass er mich unterdrücken wolle, selbst dann, wenn er kein
schlagendes Argument hätte, das mich überzeugte. Natürlich ist es

Plantinga zufolge nicht ausgeschlossen, dass der Exklusivismus de facto zu
einer solchen Haltung beitragen kann, aber er ist deswegen nicht schon
de iure unterdrückend.

Zu (ii): Plantinga zitiert Wilfred Cantwell Smith, für den es

heutzutage „aus moralischer Sicht nicht möglich ist, in die Welt zu gehen und

zu frommen und intelligenten Mitmenschen zu sagen: ,[...] Wir glauben,
dass wir Gott wissen und deshalb im Recht sind; du glaubst, du wüsstest

39 PLATINGA: Pluralism (vgl. Anm. 34), 196f.
40 So beispielsweise vorgetragen von COBB, John: The Meaning ofPluralismfor Christian

Self-Understanding. In: ROUNER, Leroy (Hg.): Religious Pluralism. Notre Dame 1984, 171;
MACQUARRIE, John: Prinäples ofChristian Theolog). 2. Aufl. New York 1977, 50.



248 Heil allein im Christentum?

Gott und bist dabei völlig im Unrecht.'"41 Dagegen argumentiert
Plantinga wie folgt: Der Rekurs auf das Gesetz vom ausgeschlossenen
Widerspruch macht für ihn deutlich, dass derjenige, der beide christliche
Grundaussagen (I) und (II) glaubt, automatisch davon ausgehen muss,
dass diejenigen, die etwas glauben, das mit (I) und (II) nicht
übereinstimmt, etwas Falsches glauben und deshalb im Unrecht sind.
Weiterhin muss er davon ausgehen, dass diese Menschen es versäumen,
mit (I) und (II) etwas Wahres, Tiefes und Wichtiges zu glauben, das er
selbst glaubt; insofern muss er sich diesbezüglich als privilegiert ansehen
im Vergleich zu ihnen. Eine solche Haltung rechtfertigt nach Plantingas
Auffassung nicht die unterstellte Kritik, der Exklusivismus sei arrogant
und selbstbezogen. Der Exklusivist realisiert, dass er die anderen nicht
von seinem religiösen Glauben überzeugen kann und fahrt — nach

sorgfältiger Erwägung — trotzdem fort, an (I) und (II) zu glauben.
Die Pointe ist für Plantinga: Das exklusivistische Modell ist moralisch

schon deshalb nicht angreifbar, da auch der Gegner des Exklusivismus
sich in der Ausgangssituation eines interreligiösen Konfliktes den
eigenen Vorwürfen ausgesetzt sieht. Sofern man an den Glaubensaussagen

(I) und (II) festhält, gibt es drei mögliche Reaktionen auf die

Einsicht, dass andere diese Sätze ablehnen: Erstens kann man fortfahren,
an (I) und (II) zu glauben; zweitens kann man diese Ablehnung akzeptieren;

drittens kann man seine Zustimmung zurückhalten, also weder (I)
und (II) glauben noch ihrer Ablehnung.

Der erste Fall ist bereits analysiert: Er beschreibt die kritisierte
Situation des Exklusivisten. Im zweiten Falle geht man — wie die
Pluralistische Religionstheologie — davon aus, dass (I) und (II), aber auch
ebensolche zentralen Sätze anderer Religionen, zwar wörtlich verstanden
falsch sind, trotzdem aber gültige Antworten auf die Transzendenz des

„Realen" darstellen.42 In einer solchen Haltung liegt für Plantinga aber

überhaupt kein Vorteil gegenüber einer exklusivistischen Position, denn
die Problematik der Ausgangssituation besteht nun auch für den
Pluralisten: Er glaubt nun einige Sätze — hier die Verneinungen von (I)
und (II) und von ähnlichen Kernaussagen anderer Religionen, in der

Ausrichtung auf die pluralistische Interpretation des „Realen" —, die
andere Menschen wiederum nicht glauben und ablehnen. Zudem weiss

41 Wilfred CANTWELL SMITH, Religious Diversity. New York 1976, 14; zum Vorwurf
der „Arroganz" ebd., 13. Eine ähnliche Kritk bei HICK, John: An Interpretation of Religion.
New Haven 1989, 235.

42 Gemeint ist der Begriff des „Realen" („the Real") im Denken John Hicks, der
bekanntlich davon ausgeht, dass die grossen Weltreligionen unterschiedliche, nicht
gegeneinander ausspielbare Antworten auf den Anspruch des Unbedingten
repräsentieren; vgl. HICK, John: Hin Gott— viele Religionen. München 1996.



Heil allein im Christentum? 249

er kein stichhaltiges Argument, dass diese anderen Menschen von seinem

pluralistischen Glauben überzeugen könnte. Das heisst, er ist faktisch in
der gleichen Situation wie der Exklusivist, dessen Haltung er Arroganz
vorgeworfen hatte. In der Weise, wie der Pluralist unter seinen
Prämissen ablehnend mit divergierenden Uberzeugungen umgehen muss,
unterscheidet er sich nicht von einem exklusivistischen Ansatz.

Im dritten Fall enthält man sich der Zustimmung der
widerstreitenden Uberzeugungen; man glaubt also weder (I) und (II) noch
deren Ablehnung. Aus der Sicht Plantingas löst diese Haltung aber das

Problem auch nicht: Denn nicht erst der ausschliessende Widerspruch zu
einer bestehenden Uberzeugung, wie im zweiten Fall, sondern auch
schon die NichtZustimmung zu einer religiösen Uberzeugung, die der
andere teilt, führt unweigerlich in die Ausgangs situation des Exklusi-
visten. Es ist erkenntnistheoretisch kein Unterschied, ob man dem
anderen sagt, man widerspreche (I) und (II), oder ob man ihm bloss sagt,
man stimme (I) und (II) nicht zu: In beiden Fällen ist impliziert, dass die

eigene Uberzeugung die richtige und die des anderen die falsche ist. Die
dem Exklusivismus vorgeworfene Arroganz träfe also auch die sich des

Konsens enthaltende Position und wäre ebenso wie die Haltung im
zweiten Fall — so Plantinga — „selbst-referentiell inkohärent".43

Daraus wird für Plantinga erkennbar, dass die Ansicht des Exklusi-
visten nicht schon deshalb arrogant und selbstbezogen ist, weil er etwas
glaubt, was andere nicht glauben, und seinen Glauben als richtig erachtet.

Und dies ist unabhängig davon, dass der Exklusivist moralisch ein
schlechter Mensch sein mag oder dass er nur ein endliches
Urteilsvermögen besitzt. Insofern ist Plantinga zufolge der moralisch
ausgerichtete Vorwurf der Arroganz und Selbstgefälligkeit an das Konept des

Exklusivismus völlig unberechtigt und unhaltbar.

b. Hpistemologisch ausgerichtete Vorwürfe

In erkenntnistheoretischer Hinsicht unterscheidet Plantinga zwischen
zwei Arten von Vorwürfen gegen den Exklusivismus: Es sei (i) irrational
bzw. ein Mangel an Rationalität und (ii) epistemisch nicht zu
rechtfertigen44 bzw. ein Mangel an „justification" und „warrant", diese Position

einzunehmen.45

43 PLANTINGA: Pluralism (vgl. Anm. 34), 200 („self-referentially inconsistent");
PLANTINGA: Warranted Christian Relief (vgl. Anm. 22), 446.

44 So etwa GUTTING, Gary: Religious Beliefand Religious Skepticism, Notre Dame 1982, 90.
45 PLANTINGA: Pluralism (vgl. Anm. 34), 201. Plantinga verteidigt sich noch gegen

einen dritten Vorwurf: Der exklusivistischen Position mangele es an „warrant", also

derjenigen epistemischen Sicherheit, die es erlaubt, gerechtfertigtes Wissen von bloss

richtigem Meinen zu unterscheiden. Da hier nicht der Ort ist, Plantingas voraus-



250 Heil allein im Christentum?

Zu (i): Plantingas Verteidigung gegen den Irrationalitäts-Vorwurf des

religiösen Exklusivismus soll hier aus Platzgründen nicht dargestellt
werden. Denn dieser Vorwurf ist von vornherein kontraintuitiv und
kaum begründungsfähig; zudem kann selbst Plantinga, der hier sehr
differenziert argumentiert,46 keinen Beleg für das faktische Vorkommen
dieses Vorwurfs angeben.

Zu (ii): Überblickt man — so Plantinga — die unterschiedlichen
Modelle zum Thema „Rechtfertigung" („justification") in der
gegenwärtigen Erkenntnistheorie, zeigen sich mehr oder weniger deutlich drei
Richtungen: Zum einen wird „Rechtfertigung" so verstanden, dass eine
Position dann gerechtfertigt ist, wenn sie keine intellektuellen oder
kognitiven Verpflichtungen im Hinblick auf die von ihr vertretenen
Überzeugungen verletzt. Diese Ansicht ist für Plantinga nicht weiter
diskussionswürdig, da schon im Kontext der moralischen Vorwürfe
gegen den Exklusivismus einsichtig wurde, dass diesem eine solche

Berechtigung ernsthaft nicht abgesprochen werden kann.
Anders verhält es sich mit einem zweiten Verständnis von

„justification", das — so Plantinga — oft wiederholt wird: Dem gemäss wird im
vorliegenden religionstheologischen Zusammenhang behauptet, der ex-
klusivistische Ansatz sei willkürlich und verletze eine Verpflichtung der
intellektuellen Redlichkeit, insofern er religiöse Überzeugungen, die
epistemisch auf einer gleichen Stufe stünden, unterschiedlich einschätze.47

Dagegen argumentiert Plantinga, dass der Exklusivist, wenn es eine
solche intellektuelle Verpflichtung gibt, diese nicht verletzt, da er ja gar
nicht davon ausgeht, dass die fremdreligiöse Überzeugung mit der
eigenen auf einer gleichen epistemischen Stufe steht: Diejenigen
Aussagen, die mit (I) und (II) nicht kommensurabel sind, sind für den
Exklusivisten schlichtweg falsch. Ein möglicher Einwand gegen diese

Haltung könnte hier — so Plantinga — lauten, dass diejenigen, die (I) und

(II) nicht akzeptierten, für die von ihnen vertretenen religiösen
Glaubensaussagen eine epistemische Evidenz vorweisen könnten, die gleichwertig

sei mit der, die der Exklusivist als Rechtfertigung für seine Ansicht
anführe. Und deshalb verletze er doch die intellektuelle Verpflichtung,

setzungsreiche Differenzierung zwischen „justification" und „warrant" nachzuzeichnen,
fasse ich seine Verteidigung gegen den zweiten und dritten Vorwurf zusammen.

46 Vgl. PLANTINGA: Pluralism (vgl. Anm. 34), 205—209.
47 Es geht hier um eine epistemische Gleichwertigkeit („epistemicparity"), nicht um eine

alethische Gleichwertigkeit („alethic parity") zwischen konfligierenden Überzeugungen (vgl.
ebd., 203): Dass diese Überzeugungen unterschiedliche Wahrheitsansprüche rechtfertigen,

wird zugestanden, nicht jedoch, dass die dafür angeführten Evidenzen epistemische
Unterschiede als Rechtfertigungsleistung begründen könnten. — Die epistemologischen
Voraussetzungen, die diese metaperspektivische Kritik einschliesst, können hier nicht
besprochen werden.



Heil allein im Christentum? 251

religiöse Überzeugungen, die epistemisch gleichwertig seien, nicht
unterschiedlich einzuschätzen. Dagegen macht Plantinga zwei Gegeneinwände:

Zum einen ist dieser Einwand für ihn kontrafaktisch-. Diejenige
Person, die eine feste Überzeugung über eine bestimmte Sache hat und
bemerkt, dass andere diese Überzeugung nicht teilen, geht einfach nicht
davon aus, dass deren Ansicht mit der eigenen epistemisch auf einer
Stufe steht, selbst wenn diese Person einräumt, dass die anderen auch
epistemische Evidenzen für ihre Positionen vorweisen können.48 Zum
anderen ist dieser Einwand für ihn selbstwidersprüchlich-. Der Pluralist
müsste angesichts desselben seine Kritik am Exklusivisten revidieren, da
dieser nach den Implikationen des Einwandes epistemisch gleichwertige
Evidenzen für seine exklusivistische Ansicht anführen könnte wie er für
die pluralistische Sichtweise. Von daher entstünde eine Art Patt-Situation
und der epistemologische Vorwurf wäre vom Tisch.

Nach einer dritten Facette des Rechtfertigungsvorwurfs hat der
Exklusivist nicht genügend Evidenz, seine Position zu behaupten. Dieser
Vorwurf unterscheidet sich wiederum in eine internalistische und eine
externalistische Variante.49 Der epistemische Internalismus behauptet, dass

eine Rechtfertigung für eine bestimmte Überzeugung dem Subjekt
zumindest grundsätzlich kognitiv zugänglich sein muss. Plantinga zeigt
hier unter anderem, dass der Exklusivismus der Anforderung nach
Kohärenz, also nach der Vernetzung von (I) und (II) in einem System
wahrer Überzeugungen, Rechnung trägt und ihm insofern kein
Begründungsdefizit vorgeworfen werden kann.

Der epistemische Externalismus geht davon aus, dass eine
Rechtfertigung für eine bestimmte Überzeugung dem Subjekt nicht
grundsätzlich kognitiv zugänglich sein muss, sondern etwa durch kausale
Relationen oder soziale Praktiken zustande kommt. Im Hinblick auf den

religionstheologischen Kontext ergibt sich daraus ein oft wiederholtes
Argument, dem gemäss sich die Zugehörigkeit zu einer spezifischen Religion

weniger durch eine freie Wahl als durch eine soziale Abrichtung
ergibt. Plantinga führt hier ein entsprechendes Zitat von John Hick an,
der behauptet, dass die Religionszugehörigkeit zu 99 Prozent von der
Geburt bestimmt werde:

„Eine von buddhistischen Eltern in Thailand geborene Person wird sehr
wahrscheinlich wiederum buddhistisch, eine von muslimischen Eltern

48 Im Hintergrund steht hier, dass der Einwand eine Metaposition behauptet, die

Plantinga jedoch nicht anerkennt.
49 Vgl. dazu BARTELBORTH, Thomas: begründungsstrategien. Ein Weg durch die analytische

Erkenntnistheorie. Berlin 1996, 83f.



252 Heil allein im Christentum?

geborene in Saudi Arabien muslimisch und eine von christlichen Eltern in
Mexiko geborene wiederum christlich, usw."50

Das heisst: Der religiöse Exklusivist könnte seine eindeutige
Entscheidung für seine Religion nicht bzw. nicht genügend rechtfertigen, da
diese Entscheidung nicht verlässlich („reliabel"), sondern von zufälligen
Sozialisationsmustern präjudiert wird. Dagegen weist Plantinga darauf
hin, dass hiermit nicht mehr als eine soziologische Feststellung gemacht
wird; die Geltungsfrage von Überzeugungen wird dadurch nicht berührt.
Weiterhin zeigt er, dass der Pluralist performativ seiner eigenen Kritik
nicht gerecht werden kann: Auch die pluralistische Ansicht wäre nach
dem geschilderten Einwand nicht verlässlich und rechtfertigungs-
defizient, da die sie ja keineswegs selbstverständlich ist, sondern nur in
bestimmten intellektuellen Kontexten Europas und der USA
vorkommt.51

Was ist das Fazit von Plantingas Verteidigung des religiösen
Exklusivismus? Die Vorwürfe gegen diese Ansicht haben sich nicht als

„defeaters" erwiesen. Die Position des Exklusivismus ist eine weder
moralisch noch epistemologisch willkürliche oder ungerechtfertige
Annahme. Natürlich könnte sie — aufgrund der Kontingenz menschlicher
Erkenntnisfähigkeit — falsch sein, aber dies ist nach Plantingas Auffassung

kein Grund dafür, die exklusivistische Position zu verlassen und
alle religiösen Überzeugungen als gleichwertig anzusehen. Natürlich kann
— so Plantinga — die Realität des religiösen Pluralismus bei vielen Ex-
klusivisten als ein defeater für ihre Haltung gelten. Entscheidend ist
allerdings, dass darin kein widerlegender („rebutting') defeater liegt, der den
Geltungsstatus des exklusivistischen Konzepts berührt, sondern nur eine
individuelle Reaktion. De iure ist der christliche Glaube gerechtfertigt,
auch wenn er de facto einzelne Menschen nicht mehr überzeugen mag.

Plantinga zieht hier das calvinistische Grundmuster seiner
Argumentation sogar so weit aus, dass er die Situation des religiösen Pluralismus

als einen Ausdruck unserer sündhaften und miserablen menschlichen

Lebensumstände deutet.52 Von daher, so sein Schlusswort, kann
die Erfahrung des religiösen Pluralismus sogar zu einer geschärften und
vertieften Neubewertung des eigenen christlichen Glaubens führen,

50 HlCK: An Interpretation of Religion (vgl. Anm. 41), 2.
51 Vgl. PLANTINGA: Pluralism (vgl. Anm. 34), 211 f.
52 „From a Christian perspective, this situation of religious pluralism and our

awareness of it is itself a manifestation of our miserable human condition, and it may
deprive us of some of the comfort and peace the Lord has promised his followers"
(PLATINGA: Pluralism, 214 und PLATINGA: Warranted Christian Relief [vgl. Anm. 22], 456).



Heil allein im Christentum? 253

insofern sie als ein defeater in anderer Richtung wirkt, gegen die
Übernahme einer ««^/-exklusivis tischen Position.

IV. Zu Plantingas Exklusivismus

In diesem Abschnitt sollen einige Grundzüge von Plantingas exklu-
sivistischem Ansatz rekonstruiert werden. Offensichtlich zielt seine

Strategie methodisch nicht darauf ab, aktiv Argumente für den religiösen
Exklusivismus anzuführen, sondern ihn gegen Kritik und Vorwürfe zu
verteidigen. Genauer gesagt: Indem er den exklusivistischen Ansatz
unmittelbar gegen verschiedene defeaters verteidigt, zeigt er zumindest
mittelbar Argumente auf, die für diese Haltung sprechen. Trotzdem fallt
es schwer, genauer zu bestimmen, welche Konturen seine exklusi-
vistische Position annimmt. Geht es ihm allein um die philosophische
Zuordnung von Wahrheitsansprüchen, insofern sich aus seiner Sichtweise

die Annahme und die Ablehnung der beiden Propositionen (I) und
(II) kontradiktorisch widersprechen? Oder sind es bei ihm eher
bestimmte pneumatologische Vorstellungen im Kontext calvinistischer
Theologie, die die Folie für seine philosophische Apologie des Exklusivismus

bilden? Dies zu beantworten ist relativ schwierig, da Plantinga
nicht religionstheologisch, sondern religionsphilosophisch argumentiert,
im Rahmen seiner Fragestellung, ob der christliche Glaube trotz
zahlreicher möglicher defeaters genügend „warrant" aufweisen kann.

Zunächst ist klar: Sein Standpunkt ist dezidiert exklusivistisch, da er
„einer Religion Alleingeltung zuspricht und die Geltungsansprüche aller
anderen Religionen zurückweist".53 Es geht ihm nicht um die heutzutage
auch von manchen Inklusivisten und Pluralisten vertretene Haltung, der
gemäss die Exklusivität des Christentums auch mit nichtchristlichen
religiösen Überzeugungen kompatibel ist.54 In aller Deutlichkeit weist
Plantinga darauf hin, dass der Glaube, der nicht mit (I) und (II)
übereinstimmt, nicht nur in inklusivistischem Sinne bloss vorläufig oder
nur partiell wahr, sondern eindeutig falsch ist. Entscheidend sind an
dieser Stelle die Fragen, ob Plantinga damit eine Heilsmöglichkeit
ausserhalb des Christentums dezidiert ausschliesst und, wenn ja, ob es trotz
der allgemeinen Heilsunmöglichkeit der Religionen eine individuelle
Heilsmöglichkeit des Religiösen gibt, etwa über eine Lebenspraxis, die

53 HÜTTENHOFF: Der religiöse Pluralismus (wie Anm. 7), 36.
54 Vgl. PANNENBERG, Wolfhart: Die Religionen in der Perspektive christlicher Theologie und

die Selbstdarstellung des Christentums im Verhältnis eye den nichtchristlichen Religionen. In:
KUSCHEL: Christentum und nichtchristliche Religionen (vgl. Anm. 6), 119-134, hier 133f.;
KNITTER, Paul F.: Jesus and the Other Names. Christian Mission and Global Responsibility.

Maryknoll/N.Y. 1996, 101.



254 Heil allein im Christentum?

auch dem christlichen Liebesgebot entsprechen würde. Zur letzten Frage
könnte man anhand der religionsphilosophischen Texte Plantingas nur
vage Vermutungen anstellen. Im Hinblick auf die erste Frage gibt es

jedoch einige Indizien dafür, dass Religionsangehörige, die die christlichen

Kernaussagen (I) und (II) ablehnen, auch vom göttlichen
Heilswillen ,exkludiert' sind. Zunächst ergibt sich aufgrund des calvinistischen
Hintergrunds für Plantinga, dass die wichtigste kognitive Konsequenz
des menschlichen Sündenfalls darin besteht, dass wir Gott nicht von uns
aus erkennen können.55 Er führt ein Zitat von Calvin an, dem gemäss es

für Menschen ohne Christus nichts gibt, was sie nicht notwendigerweise
täuschen wird.56 Der Sündenfall verhindert nach calvinistischer Voraussetzung

nicht nur die Fähigkeit der meisten Menschen zur natürlichen
Gotteserkenntnis, er führt auch zu kognitiven und affektiven
Fehlfunktionen des sensus divinitatis, deren Folgen die neuzeitliche agnosti-
zistische und atheistische Lebensweise ist. Die Menschen, die nicht vom
Heiligen Geist erleuchtet sind, Heben und hassen die falschen Dinge;
anstatt der GottesUebe verfolgen sie die SelbstHebe.57 Da der jedem
Menschen angeborene sensus divinitatis durch den Sündenfall depraviert
ist und allein der HeiHge Geist durch einen übernatüriichen Eingriff bei
den von Gott Erwählten einen „belief-producing process" in Gang
bringen kann,58 ist es kaum denkbar, dass gemäss Plantingas Konzept
Heil auch ausserhalb des christhchen Glaubens mögHch sein soll. In
dieser Linie könnte Plantinga dem Standardeinwand gegen den
Exklusivismus, dieser schhesse einen Widerspruch gegen den allgemeinen
Heilswillen Gottes ein, entgegnen, dass gerade der jedem Menschen
angeborene sensus divinitatis ein eindeutiges Indiz dafür sei.

Wesentlich ist, dass Plantinga zufolge nicht nur der gegenwärtige
Atheismus und Agnostizismus Indikatoren für die Auswirkungen des

Sündenfalls ist, sondern — wie am Schluss seiner Apologie des Exklusi-
vismus deuthch wurde - auch die Faktizität des rehgiösen Pluraümus ein
Anzeichen dafür darstellt: sie ist für Plantinga Ausdruck unserer
sündhaften condition humaine. Dies ist sicherlich ein rehgionstheologisch

55 „The most important cognitive consequence of sin, therefore, is failure to know
God" (PLANTINGA: Warranted Christian Belief [vgl. Anm. 22], 217).

56 „As soon as ever we depart from Christi, there is nothing, be it ever so gross or
insignificant in itself, respecting which we are not necessarily deceived" (PLANTINGA:
Warranted Christian Belief [vgl. Anm. 22], 217).

57 Vgl. PLANTINGA: Warranted Christian Belief [vgl. Anm. 22], 206—213; PLATINGA:
Reason and Belief in God (vgl. Anm. 13), 65f. Vgl. dazu WILLARD, Julian: Plantinga's
Epistemology of Religious Belief and the Problem ofReligious Diversity. In: The Heythrop Journal
44 (2003) 275-293, hier 277f.

58 PLANTINGA: Warranted Christian Belief (vgl. Anm. 22), 246.



Heil allein im Christentum? 255

äusserst provokativer Gedanke, der aufzeigt, dass Plantinga keinen
gemässigten Exklusivismus, der die Heilsmöglichkeit von Nichtchristen
zumindest prinzipiell nicht ausschliesst, vertritt. Die religiöse Vielfalt ist
nicht Hinweis auf die „Reichtümer, die der freigebige Gott unter den
Völkern verteilt hat",59 sondern einerseits Manifestation der Verderbtheit
der Welt und andererseits Indiz dafür, dass der Heilige Geist die durch
die Sündenmacht gestörte Funktionsweise des sensus divinitatis nur bei
denjenigen christlichen Menschen wiederhergestellt hat, die an (I) und
(II) glauben und danach leben.60 Ein positives Verständnis
nichtchristlicher Religionen ist offenkundig auf diese Weise genauso wenig
denkbar wie die Möglichkeit eines konstruktiven und lernoffenen
interreligiösen Dialogs.

V. Kritische Anmerkungen

Um Plantingas Ansatz zu beurteilen, muss man unterscheiden zwischen
seiner Verteidigungsstrategie des Exklusivismus und seiner gerade
skizzierten Position des Exklusivismus selbst. Im Hinbück auf den ersten
Aspekt soll gezeigt werden, dass von seiner methodischen Vorgehensweise

her sich zwar wichtige Denkanstösse für die Selbstbegründungs-
konzeption eines religionstheologischen Modells ergeben, Plantinga aber
die grundsätzliche Frage nach der Vereinbarkeit konfügierender Aussagen

ausblendet und diesbezügüch allein die Situation eines
kontradiktorischen Gegensatzes im Bück hat (a). Im Hinbück auf den zweiten
Aspekt möchte ich Plantingas exklusivistischen Ansatz einer Kritik
unterziehen; diese Kritik soll entsprechend Plantingas Strategie nicht mit
reügionstheologischen, sondern mit philosophischen Argumenten
geschehen (b). Dabei plädiere ich von der Tendenz her für eine inklu-
sivistische Position.

59 VATIKANUM II: Ad gentes, 11. Vgl. auch PÄPSTLICHER RAT FÜR DEN INTER-
religiösen Dialog / Kongregation für die Evangelisierung der Völker,
Dialog und Verkündigung. Überlegungen und Orientierungen 7urn Interreligiösen Dialog und %ur

Verkündigung des Evangeliums Christi. Hg. v. SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN BlSCHOFS-
KONFERENZ. Bonn 1991, Nr. 29.

60 Vgl. SCHMIDT-LEüKEL: Theologie der Religionen (vgl. Anm. 9), 106, Schmidt-Leukel
listet drei Prämissen auf, die ihm zufolge für jede exklusivistische Position gelten: (i) Das
Heil wird nur durch einen sehr speziellen Glaubensakt ergriffen, (ii) die Spezifika dieses
Glaubensaktes sind exklusiv mit explizit christlichen Glaubensgegenständen verknüpft,
(iii) diese Verknüpfung ist selbst für Gott unabdingbar. - Bislang ist herausgearbeitet
worden, dass Plantinga die Prämissen (i) und (ii) vertritt; dass auch (iii) dazu gehört, kann
man vom Textbefund aus nur vermuten.



256 Heil allein im Christentum?

a. Methodologische Bedenken

Es ist bezeichnend, dass Plantinga seine Apologie des Exklusivismus
nicht im Rahmen einer religionstheologischen Erörterung des Themas
„Absolutheit" bzw. „Einzigartigkeit" des Christentum durchführt,
sondern mittels erkenntnistheoretischer Argumente. Diese Argumente
besitzen zwar unverkennbar eine calvinistische Tönung, aber dies wird
erst im Kontext von Plantingas Aquin/Calvin-Modell erkennbar.
Zunächst geht es ihm allein um die epistemologische Frage, was es heisst,
eine Uberzeugung a zu vertreten, die im Gegensatz zu einer
Uberzeugung h steht.61 Hier scheint mir der entscheidende methodische
Nutzen seiner Überlegungen zu liegen: Bevor es im Ausgang des

religiösen Pluralismus darum geht, religionstheologisch ein bestimmtes
Modell zu vertreten, muss man sich darüber im Klaren sein, welche
philosophischen Implikationen sich ergeben, wenn man eine bestimmte
religiöse Überzeugung vertritt und von daher eine andere kritisch
bewertet. Hier kann Plantingas scharfsinnige Verteidigung des Exklusivismus

eine Warnung davor sein, diese philosophische Thematik nicht
wahrzunehmen oder unterzubewerten.

Viele religionstheologische Diskussionen sind von christlicher Seite

geprägt von zwei Motivkomplexen: Erstens ein theologisch-pneumatologisches

Anliegen, mit dem das Heilswirken Gottes auch in anderen Religionen
entweder nachgewiesen (Inklusivismus, Pluralismus, Komparativismus)
oder abgestritten (Exklusivismus) wird. Zweitens ein politisch-moralisches

Anliegen, mit dem man in einer globalisierten Welt — angesichts der
gestiegenen allgemeinen Wertschätzung für das Fremde und der
gleichzeitigen Desorientierung im Hinblick auf das Eigene — der Begegnung

mit nichtchristlichen Religionen eine von vornherein normativ
aufgeladene positive Form geben möchte. Beide Motivkomplexe sind wichtig

und berechtigt, aber — wie Plantingas Argumente zeigen — einseitig
und als einzige Begründungsstrategien nicht vor der Kritik geschützt,
„selbstreferentiell inkohärent" zu sein. Dies ist nur dann vermeidbar,
wenn in der religionstheologischen Diskussion ein drittes philosophisch-
erkenntnistheoretisches Anliegen bedacht wird, dem gemäss zu klären ist,
was es epistemisch heisst und einschliesst, eine (religiöse) Überzeugung
zu vertreten, die von einer anderen abweicht. Plantingas
Auseinandersetzung mit Einwänden gegen seine Position macht auf folgende
Aspekte aufmerksam:

61 Zu diesem Themenkomplex vgl. MCCLENDON, James W. / SMITH, James M.:
Convictions: defusing religious relativism. 2. Aufl. Notre Dame 1994, 81-109.



Heil allein im Christentum? 257

— Daraus, dass man sich im interreligiösen Dialog konsequent auf die
christliche Position mit den Kernaussagen (I) und (II) einlässt, entsteht
eine epistemische Verpflichtung. Als Grundlage eines auf Vermittlung
angelegten politisch-moralischen oder pneumatologischen Anliegens gilt
es zunächst zu registrieren, was philosophisch aus einem Widerstreit von
Überzeugungen folgt und wie solche konsensorientierte Motive inhaltlich

überhaupt relevant sein können, wenn der bzw. die andere (I) und
(II) als falsch ablehnen.

— Im religionstheologischen Diskurs ergibt sich eine defizitäre
Selbstbegründung, wenn von einem Modell aus andere Modelle kritisiert
werden, ohne dass die kritisierende Position sich klar gemacht hat, welche

epistemischen Implikationen aus der Verteidigung, der Relativierung
oder der Suspendierung des eigenen Modells folgen. Wird diese
Reflexionsstufe übersprungen, können politisch-moralische oder pneuma-
tologische Motive argumentativ nicht mehr greifen.

— Weiterhin erlaubt die religionstheologische Diskussion für keine
Position einen Metastandpunkt der Toleranz. Einerseits kann sich ein

religionstheologischer Ansatz nicht durch den Grad seiner Konsensfähigkeit

rechtfertigen und andererseits legitimiert eine religiöse
Verständigungsbereitschaft noch keine religionstheologische Kritik. Es
bleibt in erkenntnistheoretischer Sicht nur die Perspektivität der eigenen
Überzeugung.

Im Umkehrschluss bedeutet das: Den religiösen Exklusivismus zu
kritisieren, indem man auf theologisch-pneumatologische oder
politischmoralische Defizite desselben hinweist, kann nicht gelingen vor einer

philosophisch-erkenntnistheoretischen Selbstverständigung. Da dies bei
den möglichen defeaters gegen Plantingas Exklusivismus nicht geschehen
ist, wirken die Vorwürfe gewissermassen naiv und unreflektiert. Wenn
man Plantingas Position kritisieren will, dann geht dies %unächst nur im
Kontext philosophischer Überlegungen, beispielsweise indem man zu
zeigen versucht, wie ein anders als zweiwertig aufgebautes Modells kon-
fligierender Überzeugungen aussehen könnte.

b. Philosophische Kritik am Exklusivismus

Im Folgenden möchte ich von dieser Voraussetzung her einige kritische
Überlegungen zu Plantingas Position vorstellen. Dies kann hier nur stark

verkürzt, in thesenhafter Form geschehen. Grundlage für Plantingas
Verteidigung des Exklusivismus ist der „Satz vom ausgeschlossenen
Widerspruch", dem entsprechend bezügüch desselben Sachverhalts nicht



258 Heil allein im Christentum?

zwei kontradiktorische Aussagen gemacht werden können.62 In Plantingas

Konzept glaubt der Exklusivist an die Grundaussagen (I) und (II); er
ist überzeugt, dass sie wahr sind und dass alle Propositionen, die damit
nicht übereinstimmen, falsch sind. Entscheidend ist, dass es Plantinga
zufolge hier nur zwei disjunktive, sich ausschliessende Möglichkeiten
gibt: entweder man glaubt an (I) und (II), oder man tut es nicht. Die
erste Option ist wahr und die zweite ist falsch, und aus der Wahrheit der
ersten kann man auf die Falschheit der zweiten schliessen. Im Ausgang
dieser schematischen Ausdrucksweise ist Plantinga zweifellos im Recht.
Besteht ein kontradiktorischer Gegensatz zwischen zwei Aussagen,
schliesst eine die andere aus; beide können nicht zugleich wahr sein. Dies
ist ein elementares logisches Gesetz, auf das sich Plantinga mit Recht
beruft.

Seine Strategie weist jedoch eine semantische Engführung auf,
insofern er nicht näher klärt, was der von ihm verwendete Begriff
„incompatible" als Indikator für die Differenz zwischen Zustimmung
und Ablehnung von (I) und (II) bedeutet.63 Unklar bleibt, was Plantinga
genau unter dem Begriff „incompatible" versteht und welche Form von
„Unvereinbarkeit" dieser Begriff für ihn einschliesst. Gibt es

diesbezüglich nur eine Form oder gibt es mehrere Formen? Eine solche

Klärung liegt jedoch nicht im Interesse seiner Argumentationsstrategie:
Plantinga reduziert die Differenz zwischen Zustimmung und Ablehnung
von (I) und (II) auf eine von vornherein kontradiktorische
Gegensätzlichkeit: Es gibt für ihn nur disjunktiv entweder Zustimmung oder

Ablehnung von (I) und (II). Eine semantisch sensiblere Analyse kann
hier jedoch ein weitaus differenzierteres Profil dieses Gegensatzes
aufweisen:

— Es ist ein zunächst grosser Unterschied, ob eine Person sagt: „Ich
lehne (I) und (II) völlig ab" oder „Ich kann (I) und (II) nicht
zustimmen" oder „Ich kann (I) und (II) nicht in mein religiöses Sprachspiel
integrieren" oder „Ich kann (I) und (II) nur bedingt in mein religiöses
Sprachspiel integrieren" oder „Ich kann nur Teile von (I) und (II) in
mein Sprachspiel integrieren" oder „Ich kann nur (I), nicht aber (II)
integrieren" usw.

— Weiterhin wäre mittels einer feinstrukturierteren semantischen
Analyse zu klären, welche Folgen sich ergeben, wenn eine der gerade
vorgestellten, mit (I) und (II) „inkompatiblen" Aussagen kombiniert

62 Zum kontradiktorischen Gegensatz (griech. antiphasis)-. ARISTOTELES: Metaphysik
1006b; ARISTOTELES: Kategorien 12a.

63 Zur Verwendung von „incompatible": PLANTINGA: Pluralism (vgl. Anm. 34), 194;
197.



Heil allein im Christentum? 259

würde mit einer zweiten Aussage aus demselben religiösen Sprachspiel,
die mit (III), einer dritten christlichen Grundaussage (die sich
beispielsweise auf das christliche Liebesgebot beziehen könnte)
„kompatibel" wäre. An dieser Stelle wäre im Übrigen die religionstheologische
Verortung von „interreligiösen Parallelen".64 Vor dem Hintergrund einer
solchen (noch fortführbaren) Analyse wird deutlich, dass es eine
methodische Verengung der Rechtfertigungsproblematik ist, einen Konflikt
zwischen zwei „inkompatiblen" Aussagen allein über den „Satz vom
ausgeschlossenen Widerspruch" zu generieren. Zudem erscheint es

fraglich, religiöse Zugehörigkeit mit der Folge von Heilsprivilegien allein
über die Zustimmung zu oder Ablehnung von zwei Propositionen zu
begründen. Denn auch hier sind die Begriffe „Zustimmung" und
„Ablehnung" in semantischer Hinsicht komplexitätsreduzierende Formeln.

Dass es zwischen Plantingas interreligiöser Schwarz-Weiss-Kontras-
tierung durchaus noch Grautöne gibt, kann man schon vor der
religionstheologischen Beanspruchung von politisch-moralischen oder
pneumatologischen Motiven etwa durch die sprachphilosophische Reflexion

auf die Referenz von religiösen Aussagen verdeutlichen. Derjenige,
der referiert, bezieht sich mittels eines ganz bestimmten Ausdrucks auf
etwas in der Welt, das durch diese Bezugnahme aus der Vielheit der
Gegenstände herausgegriffen wird. Dies allein aber genügt noch nicht.
Denn worauf etwa der Ausdruck „Gott" referiert, kann nicht unabhängig
von dem jeweiligen Zusammenhang verstanden werden, in dem er
verwendet wird und in dem Spezifisches von dessen Referenzobjekt
ausgesagt wird. Um dies klarzustellen, dienen Kennzeichnungen, die eine

erfolgreiche Identifikation und Lokalisierung des gemeinten Gegenstands

leisten können. Das heisst: Worauf sich aus jüdisch-christlicher
Perspektive der Begriff „Gott" bezieht, kann beispielsweise mit Hilfe
von Plantingas Aussage (I) so ausgedrückt werden: „Gott ist ein
allmächtiges, allwissendes und gütiges personenhaftes Wesen". Vereinfacht
gesagt, kann so der jüdisch-christliche Gott etwa von anderen theis-
tischen oder religiösen Gottes-Beschreibungen abgegrenzt werden.

Wichtig ist hier, dass Gott nach christlichem Verständnis jeglichen
Versuch überschreitet, ihn begrifflich oder in Glaubensaussagen
unabänderlich und verbindlich fixieren zu wollen.65 Sprachphilosophisch kann
man das in formaler Weise so reformulieren: Wenn man von Gott

64 Vgl. theologisch dazu SCHMIDT-LEUKEL: Theologie der Religionen (vgl. Anm. 9), 122—

165.
65 Vgl. beispielsweise die oft zitierte Aussage vom Vierten Laterankonzil (1215):

„Zwischen dem Schöpfer und dem Geschöpf kann man keine so grosse Ähnlichkeit
feststellen, dass zwischen ihnen keine noch grössere Unähnlichkeit festzustellen wäre"
(DH 806).



260 Heil allein im Christentum?

bestimmte Kennzeichnungen aussagt, referiert man mit Hilfe des

singulären Terminus „Gott" auf ein ganz bestimmtes Referenzobjekt.
Zum Gelingen des Referierens müssen verschiedene Bedingungen
gegeben sein, eine davon ist die Identifizierbarkeit:66 Wenn ein Sprecher
auf einen Gegenstand referiert, dann identifiziert er diesen Gegenstand
abgesondert von allen anderen Gegenständen. So könnte der Christ,
wenn er nach seinem Gott gefragt würde, mit (I) antworten: „Gott ist ein

allmächtiges, allwissendes und gütiges personenhaftes Wesen." Der
singuläre Terminus „Gott" übernimmt die Aufgabe des Referierens, die

Kennzeichnung „ein allmächtiges, allwissendes und gütiges personenhaftes

Wesen" unterscheidet das Referenzobjekt von anderen
Bezugnahmen auf „Gott". So entsteht in sprachphilosophischer Hinsicht eine

Identifizierbarkeit des Referenten der christlichen Gottesrede.
Identifizieren heisst Klarstellen, welches Referenzobjekt von allen das

gemeinte ist.67 Dabei ist prinzipiell festzuhalten, dass diese
Identifizierbarkeit grundsätzlich nicht abschliessbar ist: Sie geht zwar aus von
traditionell verankerten und kirchlich anerkannten Grunddaten; diese
sind in geschichtlich sich verändernden Kontexten immer wieder neu zu
explizieren oder durch neue Sprachregelungen zu ergänzen. Die
angesprochene Unabschliessbarkeit der Identifikation — des in christlichem
Sinne immer schon als Gott Identifizierten — geschieht aber nicht erst
bei hohem Spezifizierungsgrad, d. h. wenn es bereits eine Vielzahl
traditionell ermittelter und akzeptierter Bestimmungen über Gott gibt,
sondern sozusagen schon im Vorfeld. So ist theologisch auch eine
referentielle Unbestimmtheit möglich, insofern es auch ausserhalb des

explizit Christlichen eine Spur des Heils bzw. ein „Strahl jener Wahrheit"
geben kann, durch die Gott alle Menschen erleuchtet.68

Wollte man diese theologische Uberzeugung sprachphilosophisch
untermauern, könnte man sich auf sich auf eine Unterscheidung des

Sprachphilosophen John Searle beziehen. Searle macht nicht nur — wie
implizit Plantinga — den Unterschied zwischen (a) einer „vollständig
vollzogenen Referenz", d*e £ine unzweideutige Identifikation des Gegenstands

leistet, und (b) einer unvollständig vollzogenen und unerfolgreichen

Referenz, c''c zu keiner Identifikation führt. Sondern er kennt auch (c)
eine „erfolgreiche Referenz", die eine zwar nicht unzweideutige, aber
trotzdem erfolgreiche Identifikation ermöglicht.69 Diese dreiteilige Diffe-

66 Vgl. dazu SEARLE, lohn: Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay. 4. Aufl.
Frankfurt/M. 1990, 121 f.

67 Vgl. RUNGGALDIER, Edmund: Analytische Sprachphilosophie, Stuttgart 1990, 71.
68 Vgl. VATIKANUM II: Nostra aetate, 2.
69 SEARLE: Sprechakte, 128 (vgl. Anm. 66).



Heil allein im Christentum? 261

renzierung macht darauf aufmerksam, dass es eine Engführung ist, im
Sinne Plantingas allein ein ausschliessendes Entweder-Oder zuzulassen
zwischen den ersten beiden von Searles Referenzakten, also zwischen (a)

einer „vollständig vollzogenen Referenz", die Gott erfolgreich mittels
der Überzeugung, dass (I) und (II) wahr sind, identifiziert, und (b) einer

unvollständig vollzogenen und unerfolgreichen Referenz, die (I) und (II)
ablehnt und dadurch falsch ist, d. h. auf ein Nichtexistierendes, einen
Götzen, verweist. Denn über diesen von Plantinga aufgezeigten Gegensatz

hinaus ist im Anschluss an Searle als weitere Ebene — sozusagen als

Bindeglied zwischen (a) und (b) — auch (c) eine unvollständig vollzogene,
aber trotzdem „erfolgreiche Referenz" denkbar: Sie weist in die richtige
Richtung, ermöglicht eine Identifikation, bleibt aber aus einer bestimmten

Sichtweise — hier aus der christlichen Perspektive — noch vorläufig
gegenüber der eigenen deutlicheren Bezugnahme. Im Hinblick auf diese

erweiterte Sichtweise legt sich nahe, die Kompatibilität zwischen
konfligierenden Aussagen, die unterschiedliche Referenzen haben,

An dieser Stelle legt sich von der Tendenz her eine inklusivistische
Position nahe. Es ist hier nicht nötig, religionstheologisch auf weitere
notwendige Eingrenzungen und Feinabstimmungen eines solchen inklu-
sivistischen Ansatzes einzugehen. Entscheidend ist vielmehr, dass im
Anschluss an die sprachphilosophischen Überlegungen gezeigt werden
konnte, dass zwischen der radikalen Zustimmung und Ablehnung von (I)
und (II) durchaus noch Positionen zwischen einer exklusivistischen und
einer pluralistischen Religionstheologie denkbar sind. Diese
Zwischenpositionen anhand von politisch-moralischen oder pneumatologischen
Kriterien zu identifizieren und das daraus gewonnene Ergebnis für den

interreligiösen Dialog fruchtbar zu machen, ist genuine Aufgabe der
christlichen Religionstheologie. Deutlich geworden ist anhand der

philosophischen Analyse, dass der religiöse Pluralismus kein Zeichen der
Verderbtheit und Unerlöstheit der Welt sein muss.

Abstract
In recent discussions in philosophy of religion Alvin Plantinga's critique of religious

pluralism and his defence ofa religious exclusivism have notyet been examined. This
article analysis the implications of Plantinga's philosophy for theology of religion and
reveals his arguments to defend a religious exclusivism. Finally a philosophical
critique ofhis methode and ofhis religious exclusivism ispresented.


	Heil allein im Christentum? : Zu Alvin Plantingas Verteidigung des religiösen Exklusivismus

