
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Un kantisme orthodoxe est-il viable en éthique?

Autor: Schroeter, François

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760649

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760649
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


François Schroeter

Un kantisme orthodoxe
est-il viable en éthique?

L'éthique analytique normative est actuellement encore dominée par
trois programmes de recherche principaux: l'utilitarisme, le kantisme et

l'éthique de la vertu. Chacun de ces programmes de recherche est fondé
dans l'œuvre d'un ou de plusieurs éminents philosophes du passé —

Bentham, Mill, Kant et Aristote. L'éthique se caractérise donc par une
loyauté à la tradition philosophique que l'on ne trouve pas dans d'autres
domaines de la philosophie analytique contemporaine. Ni la philosophie
de l'esprit, ni la philosophie du langage, par exemple, ne sont dominées

par les traditions historiques: les figures centrales de l'histoire de la

philosophie ne jouent pas, de toute évidence, un rôle essentiel dans les
débats concernant les contenus mentaux ou les conditions de possession de

nos concepts. Il serait certes téméraire de conclure que l'éthique,
puisqu'elle est encore centrée sur la discussion de modèles historiques, n'a

pas encore atteint son stade de maturité. En effet, la discussion des

modèles éthiques historiques les plus importants a généré toute une série
de lignes d'argumentation particulièrement intéressantes et a permis aux
philosophes d'atteindre un impressionnant niveau de sophistication en
matière éthique. Pourtant l'attention particulière portée actuellement aux
modèles éthiques historiques comporte ses propres dangers.

Considérons par exemple le kantisme et l'éthique de la vertu. Ces

deux modèles ne semblent pas être organisés autour d'un ensemble bien
défini de thèses centrales et ils ne concentrent pas exclusivement leur
attention sur un domaine particulier et bien délimité de la philosophie
pratique. Ces modèles sont au contraire organisés autour d'un corpus de

textes contenant une variété de suggestions et d'arguments touchant à

différents domaines de la philosophie pratique. D'autre part, même les

plus fervents défenseurs de Kant et d'Aristote doivent reconnaître que
les grandes figures de l'histoire de la philosophie ont aussi leurs faiblesses

et qu'elles s'engagent parfois dans des lignes d'argumentation
empreintes de confusion ou reposant sur des assomptions erronées. Tout
cela signifie que les défenseurs de modèles historiques tels que le
kantisme ou l'éthique de la vertu sont confrontés à une tâche aussi

importante que difficile. S'ils veulent que leurs modèles soient aujourd'hui
encore crédibles, ils se doivent d'isoler ce qui est central, pénétrant et
distinctif dans les doctrines attribuées aux figures historiques qui sont la



Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique? 217

source d'inspiration des modèles éthiques traditionnels. Si cette tâche de

discrimination n'est pas entreprise, les modèles traditionnels courent le

risque de se trouver ossifiés. D'anciennes structures argumentatives sont
gardées en vie quand elles devraient être remplacées et différentes traditions

sont artificiellement maintenues en opposition alors qu'elles
n'entrent pas vraiment en conflit — soit parce que ces diverses traditions
se recouvrent, soit parce qu'elles n'adressent pas les mêmes questions.

Dans le présent article, mon attention sera concentrée exclusivement
sur le modèle éthique kantien. La question principale que je tenterai
d'aborder est la suivante: les défenseurs de Kant ont-ils pris suffisamment

soin de mener à bien la tâche de discrimination que je viens de

mentionner et ont-ils en conséquence réussi à articuler un noyau central
de l'éthique kantienne qui soit à la fois plausible et distinctif? Je voudrais
articuler ici quelques raisons qui incitent à mon avis au scepticisme. Mon
attention sera sélective, et je ne pourrai prendre en considération
l'ensemble des tentatives récentes de défendre le modèle éthique kantien.
La partie principale de mon article sera consacrée à une critique de la

tentative de Barbara Herman d'intégrer une épistémologie viable dans

l'éthique kantienne.1 La défense du kantisme éthique proposée par Herman

est particulièrement sophistiquée et a le mérite de prendre très au
sérieux les objections traditionnellement adressées au modèle kantien.
Les problèmes auxquels se heurte cette défense procurent, à mon avis,
un exemple particulièrement représentatif des difficultés importantes qui
font face aujourd'hui au modèle éthique kantien.

Avant d'aborder le texte de Herman, il conviendra d'abord de distinguer

rapidement quelles sont, parmi les multiples projets éthiques associés

au kantisme, les positions qui peuvent être considérées comme
d'authentiques représentants d'un kantisme éthique non minimal. Il
faudra ensuite examiner les résultats du débat qui a opposé le kantisme
éthique à la critique anti-theoriste, ce débat définissant le contexte dans

lequel s'inscrit la reconstruction du modèle éthique kantien proposée par
Herman.

1. Les formes minimales et orthodoxes du kantisme

Le kantisme éthique contemporain possède de multiples visages. Par

exemple, un projet en vogue dans le domaine de l'épistémologie morale
consiste à dériver une justification des principes moraux fondamentaux à

partir d'une théorie de la raison pratique. Ainsi, des philosophes tels que
Thomas Nagel, Alan Donagan, Alan Gewirth ou Stephen Darwall ont

1 HERMAN, Barbara : The Practice of Moral Judgment. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press 1993.



218 Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique?

tenté de procurer un fondement de la moralité dans la raison, ou plus
précisément dans la raison pratique. Le but est alors de monter que le

simple fait de nous engager dans des raisonnements pratiques nous force
à accepter des principes moraux. Tout agent humain aurait alors de bonnes

raisons d'obéir aux impératifs moraux et l'amoralisme pourrait être
réfuté. Aucune mention de désirs humains spécifiques, de préférences,
ou de valeurs substantielles n'est faite dans les prémisses d'une telle sorte
d'argument et la conclusion doit découler simplement du fait que nous
raisonnons dans le domaine pratique. Étant donné que les prémisses
concernant les préférences et valeurs humaines sont souvent controversées,

il est parfaitement sensé de tenter d'éviter dans la mesure du possible

de se fonder sur de telles prémisses dans un argument dont le but est
de réfuter l'amoralisme.

Kant a de toute évidence tenté de procurer une telle justification
radicale de la moralité. Dans les Fondements, l'un de ses buts est en effet
de démontrer comment l'impératif catégorique et ses différentes formules

peuvent êtres dérivés de la raison pure pratique, sans qu'aucune
référence ne soit faite aux désirs et intérêts humains. Tenter de fonder dans
la raison pratique une justification des principes moraux de base c'est
donc embrasser une partie du programme éthique kantien.2 Mais, bien
évidemment, ce n'est pas embrasser la totalité, ni même les parties les

plus importantes de l'approche kantienne de l'éthique. Kant expose dans

2 II convient de souligner ici que Kant n'a jamais douté que la justification radicale de

la moralité fournie par sa philosophie morale n'était qu'une défense de la moralité du
sens commun. Les Fondements débutent en effet par un examen de la conscience morale
commune dans le but de trouver son principe fondamental. On se voit confronté à des

problèmes particulièrement difficiles si la présomption kantienne d'une parfaite harmonie
entre, d'une part, les conclusions d'une démarche philosophique de justification radicale
de la moralité et, d'autre part, nos convictions morales substantielles est mise en
question. Ainsi, pour prendre un exemple connu, John Harsanyi dérive-t-il, à partir de

prémisses en apparence anodines, l'utilitarisme, un principe moral qui semble contredire
en de nombreux points les convictions morales de notre sens commun (cf. HARSANYI,
John : « Cardinal Welfare, Individualistic Ethics, and Interpersonal Comparisons of Utility ». In :

Journal of Political Economy 63 [1955] 309—21). De même, Sidgwick offre-t-il (dans son
oeuvre majeure, Les méthodes de l'éthique) une dérivation de principes pratiques
fondamentaux (le principe utilitariste et le principe de l'égoïsme rationnel) qui non seulement

contredisent le sens commun, mais paraissent également entrer en conflit l'un avec
l'autre. Doit-on prendre au sérieux de telles déductions philosophiques? Doit-on accepter
les principes moraux déduits par l'intermédiaire d'un rapide argument philosophique,
même si ces principes sont en conflit avec nos convictions morales les plus profondes,
convictions en lesquelles nous avons, après réflexion critique, le plus de confiance?
Comment faut-il alors choisir entre les arguments qui prouvent, avec le même degré
apparent de certitude, des principes qui ne sont pas compatibles l'un avec l'autre? Quel
poids délibératoire faut-il attribuer à un principe qui a été déduit à partir d'une théorie de
la raison pratique? Je n'ai pas de réponse rapide à ces questions épineuses.



Un kantisme orthodoxe - est-il viable en éthique? 219

son éthique toute une série de vues ambitieuses et controversées concernant,

par exemple, la nature de l'agir moral, de la raison pratique et des

lois morales. Les Fondements, en particulier, procurent une défense de
thèses très spécifiques concernant tant la bonne volonté et la valeur morale

de nos actions, que la nature de l'impératif catégorique et de

l'autonomie. Quand ils tentent de fonder les principes moraux de base

sur une théorie de la raison pratique, les philosophes contemporains
évitent le plus souvent de se compromettre avec ces thèses particulièrement

controversées de Kant. Leur kantisme reste donc minimal.
Par contre, bon nombre de défenseurs de Kant — et je pense ici en

particulier à Christine Korsgaard, Onora O'Neill, et Barbara Herman3 —

veulent aller au-delà du projet de justification radicale de la moralité et
défendre une conception spécifiquement kantienne de l'épistémologie et
de l'agir moraux. Ces auteurs pensent en effet que c'est par son ambition
de proposer une conception originale de la raison pratique où les
facteurs « empiriques », tels que les préférences et désirs humains, n'ont pas
de rôle privilégié à jouer, que Kant peut apporter une contribution
particulièrement importante à l'éthique contemporaine. Vouloir limiter
l'éthique kantienne au projet de fonder la moralité dans la raison pratique,

c'est donc, aux yeux de ces défenseurs de Kant, manquer ce qui fait
aujourd'hui encore la vraie valeur du modèle éthique kantien. De ce fait,
la tâche la plus importante incombant aux défenseurs de Kant serait
maintenant de construire une forme non minimale de kantisme en
éthique. En particulier, il conviendrait d'articuler une conception au-
thentiquement kantienne de la raison pratique et d'explorer dans les
détails les conséquences majeures qui découlent de cette conception pour
une approche de la moralité et de l'agir humain. C'est sur cette forme
non minimale, plus orthodoxe, de l'éthique kantienne que mon attention
sera exclusivement concentrée ici.

J'ignorerai donc tous les autres projets éthiques qui, comme la tentative

de fonder la moralité dans la raison pratique, visent à une appropriation

délibérément partielle de l'éthique kantienne. John Rawls et Thomas
Scanlon, par exemple, ne cachent pas les origines kantiennes de la

position contractualiste qu'ils défendent en éthique.4 Pour Rawls comme

3 Cf. en particulier KORSGAARD, Christine : The Sources of Normativity. New York :

Cambridge University Press 1996; O'NEILL, Onora : Constructions of Reason. Explorations of
Kant's Practical Philosophy. New York : Cambridge University Press 1989; O'NEILL,
Onora : Toward Justice and Virtue. A Constructive Account of Practical Reasoning. New York :

Cambridge University Press 1996; et HERMAN : The Practice ofMoralJudgment (cf. note 1).
4 Cf. par exemple RAWLS, John : « Kantian Constructivism in Moral Theory ». In : Journal

of Philosophy 77 (1980) 515—72; SCANLON, Thomas : « Contractualism and Utilitarianism ».

In : Utilitarianism and Beyond, édité par Sen, A., Wilhams, B.A.O., Cambridge :



220 Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique?

pour Scanlon, la moralité doit être comprise comme résultant d'un
accord hypothétique passé entre les membres d'une communauté
d'individus libres et rationnels. Il n'est pas difficile de discerner les hens
étroits qui unissent l'approche contractualiste et le modèle éthique
proposé par Kant. Les idées kantiennes d'un règne des fins et du respect de

l'humanité comme fin en soi constituent bien évidemment les prémisses
morales fondamentales sur lesquelles repose l'éthique contractualiste.
Pourtant, tant Rawls que Scanlon veulent abstraire les idées kantiennes
qu'ils utilisent dans leur approche contractualiste des thèses plus
ambitieuses qui forment l'armature de l'éthique kantienne. En particulier, ils
n'entendent pas épouser une vue kantienne orthodoxe de la raison pratique.

Leur kantisme éthique, comme celui des défenseurs d'un fondement
radical de la moralité dans la raison pratique, reste donc minimal et
n'entrera par conséquent pas dans mon champ d'investigation.

2. Une procédure de décision?

Le principe d'universalisation (« Agis uniquement d'après la maxime qui
fait que tu peux vouloir en même temps qu'elle devienne une loi universelle

» [421]5), que Kant considère comme le principe suprême de la

moralité, est au centre de l'épistémologie morale kantienne et de la

conception kantienne de la raison pratique. J'aurai l'occasion de revenir
en détail sur le rôle que joue ce principe dans l'éthique kantienne. Pour
l'instant, j'aimerais me pencher sur une importante controverse touchant
le principe kantien d'universalisation, controverse qui a d'importantes
conséquences pour les tentatives de reconstruire une conception
kantienne orthodoxe de la raison pratique et de l'épistémologie morale.

Kant semble avoir de très sérieuses ambitions pour son critère
d'universalisation. D'une part, il suggère que « de ce seul impératif [se. le

principe d'universalisation] tous les impératifs du devoir peuvent être
dérivés comme de leur principe » (421). D'autre part, il semble croire que
ce principe peut fonctionner comme un guide pratique dans toutes les
circonstances — et cela même pour la raison humaine ordinaire, sans le

secours de la philosophie.6 Le principe d'universalisation ne permet donc

Cambridge University Press 1982, 103—28; SCANLON, Thomas : What We Owe Each Other.

Cambridge, Mass.: Harvard University Press 1998.
5 Le numéro de page renvoie ici, comme dans le reste de cet article, au texte des

Fondements dans l'édition allemande de référence du tome IV de l'Akademieausgabe.
6 « Il serait ici aisé de montrer comment, ce compas [i.e. le principe d'universalisation]

à la main, elle [i.e. la raison humaine commune] a dans tous les cas qui
surviennent la pleine compétence qu'il faut pour distinguer ce qui est bien, ce qui est mal,
ce qui est conforme ou contraire au devoir, pourvu que sans lui rien apprendre le moins
du monde de nouveau, on la rende attentive, comme le faisait Socrate, à son propre



Un kantisme orthodoxe - est-il viable en éthique? 221

pas simplement une dérivation philosophique de tous les devoirs
moraux. Il peut également guider le sens commun vers des verdicts moraux
corrects dans toutes les circonstances de la vie. Comme certains utilita-
ristes, Kant semble donc traiter son principe moral fondamental comme
une procédure de décision pour le jugement moral.

De ce fait, Kant se présente comme une cible privilégiée des attaques
que les défenseurs de la position anti-théoriste en éthique ont dirigées
contre les théories morales traditionnelles. Pour des auteurs tels que
Annette Baier, John McDowell et Bernard Williams,7 les défenseurs de

théories morales telles que l'utilitarisme ou le kantisme font preuve de

naïveté quand ils croient que notre capacité à porter des jugements
moraux sur les circonstances pratiques particulières peut être codifiée en
une structure théorique simple. Selon les anti-théoristes, notre capacité à

porter de tels jugements est d'une complexité telle qu'il est insensé de

prétendre construire un ensemble de principes — une théorie morale —

dont on puisse dériver l'ensemble des jugements moraux corrects. Dans
la mesure où ils pensent qu'un principe unique — le principe
d'universalisation ou le principe de maximisation de l'utilité — peut fournir un
guide pratique complet aux agents moraux, les défenseurs des éthiques
kantienne et utilitariste sont donc, selon les anti-théoristes, dans l'erreur
la plus totale.

Kant, quand il suggère que son principe d'universalisation peut
fonctionner comme procédure de décision et comme prémisse d'une dérivation

complète des devoirs moraux, affiche une ambition bien immodeste

pour le principe moral fondamental de son éthique. On peut bien sûr se

demander si les passages où s'affiche cette ambition représentent
l'opinion ultime et mûrement réfléchie de Kant — je reviendrai sur ce

point à la fin de la présente section. Pour l'instant, ce qu'il faut noter
c'est que les ambitions de Kant peuvent être testées, et qu'elles ont en
fait été testées.

Les résultats sont, je crois, sans appel: le principe d'universalisation
ne procure pas un guide pratique complet; il ne peut pas fonctionner
comme un algorithme pour la délibération morale.

Le texte des Fondements suggère qu'il y a plusieurs manières différentes

d'appliquer le critère d'universalisation afin de tester si une maxime
est moralement acceptable ou non. Une typologie souvent utilisée distin-

principe, de montrer par suite qu'il n'est besoin ni de science ni de philosophie pour
savoir ce qu'on a à faire, pour être honnête et bon, même sage et vertueux » (404).

7 Cf. en particulier BAIER, Annette : Postures of the Mind. Minneapolis : University of
Minnesota Press 1985; MCDOWELL, John : « Virtue and Reason ». In : Monist 62 (1979)
331—50; WILLIAMS, B.A.O. : Ethics and the Eimits ofPhilosophy. Cambridge, Mass.: Harvard
University Press 1985.



222 Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique?

gue trois types d'interprétation du critère d'universalisation:
l'interprétation pratique (impliquant une contradiction dans le vouloir de la

maxime), l'interprétation logique (impliquant une contradiction dans la

conception de la maxime) et l'interprétation téléologique (impliquant une
contradiction avec les fins naturelles et nécessaires). Un consensus me
semble avoir émergé au sujet de ces diverses interprétations.8

Chacune des trois interprétations engendre d'importants problèmes.
L'interprétation téléologique est d'ordinaire considérée comme étant la

moins prometteuse, parce qu'elle se fonde sur une conception des fins
naturelles et nécessaires qui semble porter tout le poids argumentatif et
qui a sérieusement besoin d'être clarifiée et expliquée. De plus, même si

une conception des fins naturelles et nécessaires pouvait être défendue,
la stratégie argumentative proposée par l'interprétation téléologique
semble avoir une coloration plus aristotélicienne que spécifiquement
kantienne. L'interprétation pratique semble générer de faux négatifs: des

maximes telles que Joue au tennis le dimanche matin quand tes voisins
sont à la messe (parce que c'est le seul moment où les courts ne sont pas
bondés) !' ne passe pas le test, mais elle paraît être moralement acceptable.

D'autre part, l'interprétation logique semble générer de faux positifs:
quand les maximes sont suffisamment spécifiques, elles passent le test
d'universalisation même si elles violent d'importants devoirs moraux.

Les défenseurs de Kant ont tenté de parer à ces difficultés en limitant
le domaine d'application du principe d'universalisation. Tant dans son
interprétation pratique que dans son interprétation logique, le test
d'universalisation semble fonctionner de façon optimale quand il est appliqué
à des maximes générales, non à des intentions particulières. Et l'on
trouve de fait dans le texte kantien une justification de cette restriction

8 Cf. en particulier KORSGAARD, Christine : « Kant's Formula of Universal Law ». In :

Pacific Philosophical Quarterly 66 (1985) 24—37; O'NEILL : Constructions of Reason, chap. 5

(cf. note 3) et HERMAN : The Practice of Moral Judgment, chap. 7 (cf. note 1). Selon

l'interprétation pratique, la maxime est rejetée par le principe si, dans un monde où la
maxime est rendue universelle et a donc la validité d'une loi, une contradiction est
générée dans le vouloir de la maxime originelle: la maxime universelle enlève à la maxime
originelle sa raison d'être (ainsi, dans le cas de la maxime de la fausse promesse, la
maxime universalisée rend la maxime originelle caduque: sachant que les promesses ne
sont jamais tenues, personne ne sera dupe d'une fausse promesse). Selon l'interprétation
logique, la maxime originelle ne peut être conçue sans contradiction comme une loi
universelle (une loi universelle commandant de ne pas tenir ses promesses n'est pas
concevable: l'existence d'une institution de la promesse, qui n'est possible que si les
fausses promesses ne se généralisent pas, est en effet l'une des conditions nécessaires à

l'existence d'une fausse promesse). Selon l'interprétation téléologique, la maxime
universalisée contredit d'autres fins naturelles et nécessaires de l'agent (une loi universelle
enjoignant de ne pas tenir ses promesses pourrait par exemple être en tension avec
certaines des conditions générales de l'épanouissement ou du bonheur d'un agent).



Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique? 223

du champ d'application du principe d'universalisation aux seules

maximes générales. Kant répète à maintes reprises, dans la deuxième
Critique en tous les cas, que les maximes doivent être considérées comme
des principes qui contiennent une détermination générale de la volonté.
Les intentions particulières, qui génèrent les problèmes les plus importants

dans l'application du principe d'universalisation, ne peuvent donc

pas être considérées comme des maximes.9 Le test d'universalisation
devrait en conséquence être appliqué uniquement aux règles générales de

vie, aux principes fondamentaux.10
Cette stratégie, consistant à limiter le domaine d'application des

maximes afin d'éliminer certains contre-exemples au test
d'universalisation, a un coût élevé. Elle limite en effet radicalement la capacité du
principe d'universalisation de fonctionner comme un guide pratique. S'il
ne peut générer des résultats corrects que lorsqu'il est appliqué à des

maximes très générales, le principe moral de Kant ne semble être en
mesure de procurer aux agents moraux que des indications très limitées
sur la manière dont il faut agir. Les maximes générales que le test peut
valider ne semblent être que des platitudes morales. En tous les cas, de
telles maximes générales ne semblent pas à même d'offrir d'indications
pratiques spécifiques dans les cas où différents devoirs moraux entrent
en conflit. Parce qu'elles sont trop spécifiques, les maximes qui décrivent
de manière adéquate ce qui est en jeu dans de tels cas difficiles n'entrent
pas dans le domaine d'application du principe d'universalisation. Les

agents doivent donc faire appel à d'autres ressources afin de parvenir à

un jugement moral correct.
Cette retraite, même si elle est sérieuse, ne constitue pas une défaite

totale. En particuher, cette retraite ne constitue pas une victoire pour
tous ceux qui, comme Hegel ou Mill, ont accusé le principe de Kant de

manquer totalement d'impHcations pratiques. Prise dans son sens bttéral,
l'accusation de formalisme vide adressée à l'éthique kantienne n'est pas
justifiée: le principe d'universahsation semble en effet avoir certaines

impHcations pour la pratique, comme le rejet de maximes favorisant la

9 Cf. Critique de la raison pratique, p. 19 du tome V de 1'Akademieausgabe. Pour cette
ligne d'interprétation du concept de maxime, cf. BlTTNER, Rüdiger : « Maximen ». In :

Akten des 4. Internationalen Kant-Kongresses, édité par Funke, G. / Kopper, J. Berlin :

de Gruyter 1975, 485-98; HÖFFE, Otfried : «Kants Kategorischer Imperativ als Kriterium des

Sittlichen ». In : Zeitschrift für philosophische Forschung 31 (1977) 354—84. Il convient de

noter que l'on trouve dans le texte de Kant de nombreux indices justifiant d'autres
interprétations du concept de maxime (cf. ALLISON, Henry : Kant's Theory ofFreedom. New
York : Cambridge University Press 1990, 86—94).

10 Cf. BlTTNER ; «Maximen » (cf. note 9); HÖFFE ; «Kants Kategorischer Imperativ als

Kriterium des Sittlichen » (cf. note 9); O'NEILL : Constructions of Reason, deuxième partie (cf.
note 3); HERMAN : The Practice ofMoralJudgment, chap. 7 (cf. note 1).



224 Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique?

tromperie ou permettant le bénéfice illégitime de la coopération d'autrui.
Mais le principe ne peut pas à lui seul procurer un guide pratique complet

pour l'agent moral. On peut donc donner ici raison aux anti-théo-
ristes: la procédure de décision simple proposée par Kant ne fournit pas
aux agents un guide moral suffisant pour leur permettre de s'orienter
dans le monde pratique; cette procédure de décision ne peut reproduire
toutes les nuances et la complexité de notre capacité à porter des

jugements moraux.
Même s'il fait preuve, dans certains passages, d'ambition immodeste

pour son principe d'universalisation, Kant semble être conscient des
limites de la procédure de décision qu'il propose. Il insiste sur le fait que
la partie pure de son éthique doit être complétée par une partie empirique.

Alors que le principe d'universalisation, du fait de son fondement

purement a priori, a validité pour toute créature rationnelle, il n'est pas
possible de déterminer quels devoirs spécifiques il implique pour les

êtres humains sans faire appel à des investigations empiriques. Kant
insiste à maintes reprises dans les Fondements sur l'importance pour son
éthique de Vanthropologie, qui examine la nature empirique des êtres
humains, et du jugement, ce talent non enseignable qui permet aux agents
d'appliquer les règles morales de façon correcte.11 Voilà qui suggère une
solution au problème de l'infirmité pratique du principe
d'universalisation: le principe d'universalisation ne peut être utilisé que pour
tester des maximes générales, mais l'anthropologie empirique et le
jugement nous permettent d'appliquer ces maximes aux situations
particulières et de parvenir ainsi aux jugements moraux particuliers dont nous
avons besoin pour nous orienter dans le monde pratique.

De nombreux défenseurs de Kant ont suggéré qu'il suffit de mettre
l'accent sur l'importance de la partie empirique de l'éthique pour résoudre

bon nombre des problèmes qui semblent accabler l'éthique
kantienne. Comme nous venons de le voir, il y a de bonnes raisons de croire

que Kant n'aurait pas dû accepter l'idée d'une procédure de décision
éthique et qu'il n'a pas souscrit sans réserves à une telle idée. Les défenseurs

de Kant peuvent alors offrir une réponse élégante aux critiques des

anti-théoristes: du fait de l'importance qu'il accorde au jugement et à

l'anthropologie, Kant échappe aux accusations des anti-théoristes qui le

présentent comme l'un des partisans principaux d'une éthique centrée

sur l'idée d'une procédure de décision.12

11 Cf. Fondements, 388-90, 407, 410, 412.
12 Cf. LOUDEN, Robert : Morality and Moral Theory: A Reappraisal and Reaffirmation.

New York : Oxford University Press 1992, chap. 6, pour un argument de ce type. O'Neill
défend Kant, qu'elle interprète comme rejetant l'idée d'une procédure de décision pour
l'éthique, contre les prétentions systématiques de certains défenseurs de l'utilitarisme



Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique? 225

3. Vers une épistémologie plausible pour l'éthique kantienne

Cette démarche défensive, pourtant, ne saurait s'arrêter là. Dans leur
réponse aux critiques anti-théoristes, les défenseurs de Kant se doivent
de nous présenter une conception positive et cohérente de leur
épistémologie morale. En particulier, si le kantisme orthodoxe veut conserver
sa place parmi les modèles éthiques plausibles, nous avons besoin d'en
savoir plus sur.les relations qu'entretiennent les parties pures et empiriques

de l'éthique. Nous avons besoin, entre autres termes, d'avoir une
meilleure idée de la façon dont les principes validés par le test
d'universalisation peuvent se combiner avec le jugement pour permettre à

l'agent de parvenir à une évaluation correcte des situations morales. De
toute évidence, l'idée d'un simple dualisme, où la partie empirique de

l'éthique n'est considérée que comme un ajout externe à la partie pure,
n'est pas acceptable. Est-il possible de procéder à une intégration détaillée

de la partie empirique dans le modèle éthique kantien?
Dans sa tentative particulièrement sophistiquée de moderniser

l'éthique de Kant,13 Barbara Herman a le mérite de prendre de telles

questions très au sérieux et de s'attacher à articuler en détail une conception

des relations que la partie empirique de l'éthique peut entretenir
avec la partie pure. Herman accepte la conclusion qu'une procédure de

décision formelle ou un ensemble de principes généraux dérivés d'une
telle procédure de décision ne peuvent fonctionner comme guides pour
la pratique humaine. Selon Herman, il est nécessaire d'articuler les
valeurs ou raisons morales substantielles qui justifient ces principes et
procédures de décision si l'on veut être en mesure de porter un jugement
correct sur les circonstances morales particulières. Même s'il sait par
exemple que le devoir de tenir ses promesses passe le test d'universalisation,

l'agent moral ne sera pas à même de déterminer la façon dont il
faut agir dans les cas difficiles où ce devoir entre en conflit avec d'autres
devoirs moraux s'il ne comprend pas pourquoi il est important, et par là
combien il est important, de tenir ses promesses.

Herman insiste sur le fait que celles des applications du principe
d'universalisation qui sont couronnées de succès nous permettent en fait
de découvrir les raisons et valeurs substantielles qui sont nécessaires

pour guider de façon efficace la délibération. Par exemple, une analyse

(O'NEILL, Onora : «Abstraction, Idealisation and Ideology in Ethics ». In : Moral Philosophy
and Contemporary Problems, édité par Evans, J.D.G. New York : Cambridge University
Press 1988, 55-69). Sur la position de l'éthique kantienne dans les débats concernant la

critique anti-théoriste, cf. également O'NEILL : TowardJustice and Virtue, en particulier les

chapitres 1-3 (cf. note 3).
13 HERMAN : The Practice ofMora!Judgment (cf. note 1).



226 Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique?

attentive du fonctionnement du test d'universalisation dans l'exemple
célèbre de la fausse promesse permet selon Herman de démontrer que
l'argument de Kant ne se limite pas à établir qu'il est immoral de manquer

à ses promesses, mais qu'il suggère également les raisons pour
lesquelles un tel type d'action est immoral (manquer à ses promesses, c'est
manipuler la volonté d'autrui: c'est tromper la confiance des autres et
bénéficier illégitimement de leur coopération). En outre, la troisième
formule de l'impératif catégorique, la formule de l'humanité comme fin
en soi, occupe bien sûr une place centrale dans la tentative de Herman de
démonter que des raisons morales substantielles peuvent être dérivées du

principe formel que Kant place au centre de son éthique. L'idée du

respect de la valeur des personnes semble en effet articuler une raison
d'être substantielle fondamentale pour les commandements moraux dans
leur généralité. Cette raison d'être fondamentale, ainsi que les différentes
raisons et valeurs qui émergent des différentes applications du principe
d'universalisation, fournissent les directives générales qui, si l'on en croit
Herman, doivent nous permettre de construire une théorie morale
substantielle qui puisse véritablement guider la délibération des agents
moraux et incorporer harmonieusement les résultats d'une anthropologie
empirique dans l'éthique kantienne.14

Selon Herman, il n'y a pas d'obstacles majeurs à l'intégration de

valeurs substantielles dans l'éthique kantienne. Si le projet de construire
une théorie des valeurs substantielles dans le modèle kantien n'a pas été
d'une manière générale pris suffisamment au sérieux, la faute en est, aux

yeux de Herman, aux interprètes de Kant. Ce sont en effet ces derniers

qui ont faussement qualifié l'éthique kantienne de déontologique.
Herman suggère qu'il est maintenant grand temps de nous libérer de

cette lecture déontologique de Kant, selon laquelle le modèle éthique
kantien est simplement assimilé à un système de règles dérivées du principe

d'universalisation. Une lecture plus attentive du texte de Kant suffit
à établir, si l'on en croit du moins Herman, que Kant embrasse une
approche non déontologique de l'éthique. Après tout, la première section
des Fondements ne débute-t-elle pas par un jugement de valeur, le

jugement que seule la bonne volonté possède une valeur inconditionnée? Et

14 Herman insiste sur l'importance du type de théorie qu'elle appelle « théorie
intermédiaire », c'est-à-dire une théorie qui procurerait un hen entre le principe moral
fondamental (et ses diverses formules) et les jugements moraux particuliers que l'on
porte au sujet de circonstances spécifiques. Selon Herman, si je l'interprète correctement,
la partie pure de l'éthique procure l'ossature fondamentale de la théorie des valeurs
kantienne. La théorie intermédiaire, intégrant les informations nécessaires concernant la

dimension empirique du sujet humain, détermine les implications particulières de cette
partie pure pour la pratique humaine (HERMAN : The Practice ofMoralJudgment, 232-6 [cf.
note 1]).



Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique? 227

pourrait-on honnêtement nier que toutes les formules subsidiaires de

l'impératif catégorique ont d'importantes implications pour une théorie
des valeurs, une théorie des raisons morales substantielles? La tâche

principale des défenseurs de l'éthique kantienne serait maintenant de

développer les éléments d'une théorie des valeurs morales contenus dans la

partie pure de l'éthique kantienne et d'y intégrer les données empiriques
relevantes.

4. Une interprétation littérale de l'éthique kantienne

La tentative de Herman visant à introduire une épistémologie plausible
dans le modèle éthique kantien est admirable en de nombreux points.
Pourtant, sa suggestion que l'éthique kantienne peut être facilement
reconstruite — si l'on s'applique simplement à lire le texte de Kant sans

préjugés — comme une théorie substantielle des valeurs morales est peu
convaincante. Herman me paraît avoir raison de penser qu'il est nécessaire

d'incorporer une théorie substantielle des valeurs morales à

l'éthique kantienne si l'on veut pourvoir cette dernière d'une épistémologie

plausible.15 Mais je doute fort que l'intégration de cette théorie
substantielle dans l'éthique kantienne soit aussi peu problématique que
Herman semble le croire. Dans le but de démonter le bien-fondé de mes
doutes, j'esquisserai d'abord rapidement ce que je crois être la structure
argumentative fondamentale de l'éthique kantienne, telle qu'elle est
présentée dans les Fondements et la deuxième Critique (Livre Premier,
Chapitre Premier).16 Je retournerai ensuite à la reconstruction de

l'éthique kantienne proposée par Herman.
L'éthique kantienne est traversée par un nombre important de dua-

lismes. Je considère le dualisme matière/forme comme le plus
fondamental d'entre eux. Kant utilise ce dualisme pour distinguer deux types
de détermination de la volonté; il y a selon Kant deux manières pour la
volonté de se déterminer à l'action, une détermination formelle et une
détermination matérielle. Ce qu'il faut entendre par ces deux types de

détermination de la volonté me paraît relativement clair. Quand la

volonté est déterminée de façon formelle, elle prend la pure forme
universelle de la loi comme principe de détermination. Toutes les lois de la

nature ont une matière, mais, fondamentalement, la loi morale consiste

simplement en l'exigence d'universalité, qui est la caractéristique formelle
de toutes les lois. Si, par contre, la volonté n'est pas déterminée par la

15 Sur l'importance générale des valeurs substantielles dans l'épistémologie morale, cf.

mon article « Reflective Equilibrium and Antitheory ». In : Nous 38 (2004) 110—34.
16 Pour une explication et défense plus détaillées de cette interprétation de Kant, cf.

mon ouvrage : Ea critique kantienne de l'eudémonisme. Berne : Peter Lang 1992.



228 Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique?

pure forme universelle de la loi, elle est déterminée matériellement, elle a

un objet, auquel elle est liée par le désir et l'inclination. Quand la
détermination de la volonté est formelle, les inclinations n'ont aucune
influence sur la volonté: cette dernière est déterminée immédiatement par
la raison, par la pure forme universelle, sans que n'intervienne aucune
médiation des désirs et inclinations. Dans tous les autres cas, lorsque la
détermination de la volonté n'est pas purement formelle, c'est le désir
d'un objet et la recherche du bonheur qui fonctionnent comme principe
déterminant de la volonté.

Telle me semble être la distinction fondamentale que Kant établit
entre la détermination formelle et les déterminations matérielles de la
volonté. Cette distinction joue un rôle central dans la construction de

l'éthique kantienne. Pour le dire d'une manière tranchée, Kant tente
d'établir dans son éthique que seule une volonté déterminée formellement

agit de façon morale et qu'une volonté déterminée matériellement
ne peut être moralement bonne. L'argument central de l'éthique
kantienne vise en conséquence à exclure du domaine moral la volonté
déterminée matériellement. Je vais maintenant tenter rapidement de
spécifier, à la lumière de la distinction fondamentale entre déterminations
formelles et matérielles de la volonté, le cheminement argumentatif des
Fondements.

La première section des Fondements vise à établir que le principe
fondamental du sens commun moral est la pure forme universelle de la loi,
le critère d'universalisation. D'une analyse des concepts de bonne
volonté et d'agir par devoir, Kant conclut que la bonne volonté morale
ne peut être déterminée par rien d'autre que la pure forme de la loi.
Depuis Schiller et Hegel, les fameux exemples à l'aide desquels Kant
illustre sa conception de l'agir par devoir ont alimenté d'innombrables
controverses. Il n'est fort heureusement pas nécessaire d'entrer dans ces

controverses pour établir quelle est la fonction argumentative de ces

exemples: ces exemples doivent aux yeux de Kant démontrer qu'une
volonté morale et une volonté déterminée matériellement sont incompatibles.

Lorsque la volonté obéit aux exigences morales, lorsque, autrement

dit, elle agit par devoir, elle doit être déterminée sans que
n'intervienne aucun désir d'objet: « [...] une action accomplie par devoir
doit exclure complètement l'influence de l'inclination et avec elle tout
objet de la volonté » (400). Ayant ainsi exclu du domaine de la moralité
toutes les déterminations matérielles de la volonté, Kant peut entreprendre

une déduction du principe de la moralité, c'est-à-dire de la pure forme



Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique? 229

universelle de la loi.17 On peut parler de déduction à cause de la locution
« il ne reste plus que (so bleibt nichts als) » (402) qui introduit le critère
d'universalisation. La déduction procède alors de la manière suivante:

puisqu'une volonté déterminée matériellement ne peut agir par devoir,
puisque toute matière a donc été exclue, seule reste en lice une détermination

formelle de la volonté. En conséquence, le principe moral ne peut
être autre que la forme universelle.18

La deuxième section des Fondements introduit l'impératif catégorique,
la seule formule qui soit adéquate au commandement de la moralité. Ici
également, la distinction entre détermination formelle et matérielle de la
volonté joue un rôle central pour l'argument kantien. Lorsque la volonté
obéit à un impératif hypothétique, elle désire un objet ou une fin, elle est
donc déterminée de façon matérielle. L'impératif hypothétique stipule en
effet qu'un certain type de moyens est une condition nécessaire à la
réalisation de la fin et à l'obtention de l'objet en question. Par contre, toute
condition, toute dépendance face à une quelconque détermination matérielle

de la volonté est exclue si l'impératif est catégorique. Selon Kant,
seul ce dernier type d'impératif, parce qu'il est apodictique, parce qu'il
peut nécessiter la volonté de façon inconditionnelle, constitue une
formule adéquate pour les commandements de la moralité. Ces considérations

conduisent Kant à une seconde déduction du principe de la
moralité. L'argument est alors le suivant: puisque toute fin, tout objet, toute
détermination matérielle de la volonté introduirait une condition dans

l'impératif, « il ne reste plus que » (421) la pure forme de la loi qui puisse
constituer le principe moral. En fait les arguments de la première et de la

deuxième section des Fondements me paraissent être strictement parallèles
et procéder simplement en direction opposée. La première section
débute par une analyse de la volonté et argumente que cette dernière ne

peut être moralement bonne que si elle est déterminée directement par la

17 Suivant la terminologie kantienne, cette déduction est une déduction
métaphysique, visant à identifier quel est le principe moral. Ce n'est pas une déduction
transcendantale qui tenterait de prouver la validité de la loi morale. La troisième section
des Fondements est dévolue à cette tâche. Au sujet de la distinction entre déduction
métaphysique et déduction transcendantale, cf. les déductions métaphysique et
transcendantale des catégories dans la première Critique.

18 Je ne peux fournir ici une justification textuelle suffisante pour mon interprétation.
Mais voici tout de même l'un des nombreux passages révélateurs de la première section
des Fondements : « en effet, la volonté placée juste au milieu entre son principe a priori,
qui est formel, et son principe a posteriori, qui est matériel, est comme à la bifurcation
entre deux routes; et puisqu'il faut pourtant qu'elle soit déterminée par quelque chose,
elle devra être déterminée par le principe formel du vouloir en général, du moment
qu'une action a heu par devoir; car alors tout principe matériel lui est enlevé » (400). Pour
une interprétation des textes relevants, cf. tua critique kantienne de l'eudémonisme (cf. note
16).



230 Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique?

loi morale. La deuxième section analyse le concept d'une loi morale et
argumente que cette loi ne peut être incondidonnée que si elle détermine
immédiatement la volonté. Le même lien immédiat entre la volonté et la
loi morale formelle est donc approché d'abord depuis une analyse de la
bonne volonté et ensuite depuis une analyse de l'impératif moral. A
chaque fois l'exclusion des déterminations matérielles de la volonté
constitue la prémisse centrale de l'argument.

Kant peut ensuite introduire son concept particuher d'autonomie, un
concept qui, contrairement à la compréhension que nous en avons
actuellement, ne concerne pas la capacité qu'a la volonté de prendre une
distance critique réflexive face aux contenus qui la déterminent, mais

plutôt l'origine a priori de ces contenus. La volonté, qui est identifiée
avec la raison pratique, découvre en elle-même, de façon purement a

priori, la loi morale: de même que les catégories sont constitutives de

l'entendement, la loi morale, la pure forme universelle de la loi, est
constitutive de la raison pratique. La définition kantienne de l'autonomie est
bien connue: « L'autonomie de la volonté est la propriété de la volonté
d'être à elle-même sa loi (indépendamment de toute propriété des objets
du vouloir) » (440). La parenthèse me semble être révélatrice et, hélas,

trop souvent oubliée. Les objets de la volonté ne peuvent fournir que
des lois hétéronomes à la volonté. C'est parce qu'elle peut se déterminer
elle-même à l'action, par la pure forme universelle qu'elle découvre en
elle-même, indépendamment de ses objets, que la volonté est autonome.
La dernière section des Fondements peut alors tenter de démontrer comment

une détermination purement formelle de la volonté est possible.19
Je considère comme le noyau argumentatif fondamental de l'éthique

kantienne l'exclusion de toutes les déterminations matérielles de la
volonté: les arguments centraux des Fondements visent à étabbr que seule

une détermination purement formelle de la volonté peut expliquer l'agir
moral, la loi morale et l'autonomie. En fait, ces arguments ne visent rien
moins que la défense de la conception kantienne de l'agir moral. Selon

Kant, la volonté des agents moraux n'est pas déterminée par un objet, ou
par les désirs et inclinations que cet objet génère, leur volonté est
déterminée par la pure forme de la loi. Si les désirs et les inclinations
exerçaient une influence médiatrice entre la volonté et la loi, la moralité et
l'autonomie seraient simplement perdues.

19 Le premier chapitre de la Critique de la raison pratique (§§ 1—8) confirme clairement,
me semble-t-il, mon interprétation du cheminement argumentatif des Fondements, mais je
ne peux m'y arrêter ici. La distinction entre déterminations formelles et matérielles de la

volonté y est encore plus clairement au centre de l'argument de Kant que dans les

Fondements.



Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique? 231

5. Une intégration harmonieuse?

Si l'interprétation de l'éthique kantienne que je viens d'esquisser n'est pas
totalement erronée, il convient de mettre en doute la suggestion de
Herman selon laquelle l'éthique de Kant, une fois purifiée des préjugés
déontologiques qui l'entourent, peut accueillir sans encombre une théorie

substantielle des valeurs. Herman pense que le fait que la première
section des Fondements s'ouvre sur une thèse concernant la théorie des

valeurs — une thèse concernant la valeur inconditionnelle de la bonne
volonté — est une première indication que l'éthique kantienne est une
éthique téléologique et non déontologique. Mais Herman omet de
mentionner l'étape suivante et centrale de l'argument de Kant. Selon Kant, la
volonté est inconditionnellement bonne seulement si elle est déterminée

par la pure forme de la loi. Les déterminations matérielles, qui sont les

éléments à partir desquels une théorie substantielle des valeurs doit être

construite, ne peuvent jouer aucun rôle fondamental dans la théorie
kantienne de la raison pratique et de l'agir moral. Cette exclusion rend bien
évidemment l'intégration d'une théorie substantielle des valeurs dans

l'éthique kantienne bien plus problématique que Herman semble le réaliser.

Comment peut-on espérer trouver une place pour une telle théorie
substantielle des valeurs dans un modèle éthique dont la thèse centrale
semble être que seule une détermination formelle de la volonté est
consistante avec l'agir moral?

Kant a bien sûr tenté d'intégrer dans son éthique des considérations
substantielles touchant aux valeurs. Les formulations subsidiaires de

l'impératif catégorique défendent clairement des thèses pertinentes pour
une théorie des valeurs morales — pensons par exemple à la formule qui
prescrit que l'humanité doit être considérée comme une fin en soi et qu'il
faut respecter la nature rationnelle des personnes. Herman a tout à fait
raison d'insister sur le fait que ces diverses formulations de l'impératif
catégorique sont plus utiles que le critère d'universalisation quand il
s'agit de construire une théorie substantielle des valeurs. Cependant, il
est absolument crucial de se rappeler la raison pour laquelle
l'introduction des différentes formules de l'impératif catégorique est légitime
dans l'éthique kantienne. Selon Kant, les différentes formules sont
dérivées du commandement purement formel d'agir d'après des maximes
universalisables. Cette dérivation est ce qui garantit que l'introduction
des considérations morales substantielles que contiennent les diverses
formules de l'impératif catégorique demeure consistante avec la thèse
centrale de Kant au sujet de la nécessité pour la volonté d'être



232 Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique?

déterminée de façon formelle dans les actions morales.20 Si elles n'étaient
pas dérivées du principe formel d'universalisation, les diverses formules
devraient compter au nombre des déterminations matérielles de la
volonté et devraient en conséquence être exclues de la théorie kantienne de

l'agir moral et de l'autonomie. La construction d'une théorie kantienne
des valeurs morales substantielles doit donc faire face à une tâche
particulièrement ardue, la tâche de dériver le contenu d'une telle théorie du
principe formel d'universalisation.

Herman semble se contenter de rassembler toutes les considérations
morales substantielles qu'elle peut trouver dans les Fondements. A partir
de ces éléments, elle espère pouvoir articuler une théorie complète de la
valeur morale. Mais elle ne tente pas de démonter comment les
commandements moraux substantiels que Kant introduit dans les différentes
formules de l'impératif catégorique peuvent être dérivés du principe
formel d'universalisation. C'est là une faute majeure dans sa tentative de

défendre une forme non minimale, orthodoxe du kantisme en éthique. Si
elle entend procurer une réponse satisfaisante à tous les critiques de

Kant qui doutent qu'il y ait place dans une éthique kantienne orthodoxe

pour une épistémologie morale plausible, Herman se doit de démontrer

que Kant a raison quand il pense que des normes morales substantielles

peuvent être déduites de son principe formel d'universalisation. On peut
admettre que, une fois que des considérations morales substantielles
telles que le respect des personnes ont trouvé leur place dans l'éthique
kantienne, il est possible de construire une théorie des valeurs morales
dans le modèle éthique kantien. Mais la question la plus pressante et la

plus importante dans le présent contexte est de savoir si des devoirs
moraux substantiels et fondamentaux peuvent être introduits dans

l'éthique de Kant. Etant donné le caractère rudimentaire et éminemment
controversé des tentatives de Kant visant à démontrer que les diverses
formules de l'impératif catégorique sont équivalentes et peuvent être
dérivées du principe d'universalisation, il serait inconscient d'assumer
simplement que de telles dérivations sont couronnées de succès.

Peut-être Herman demeure-t-elle sceptique quant aux chances de

succès des tentatives de dérivation de devoirs moraux substantiels à partir
du principe moral d'universalisation. Peut-être pense-t-elle qu'il faut

simplement abandonner l'idée de telles dérivations. Mais il convient alors
de se demander ce que sa tentative de construire une théorie substantielle

des valeurs morales à encore à faire avec l'éthique que Kant

20 Cf. également, à ce sujet, la deuxième Critique, où Kant déclare de façon on ne peut
plus explicite que le bien est dérivé de la pure forme de la loi dans sa théorie morale
(Critique de la raison pratique, Première Partie, chap. 2, « Le concept d'un objet de la raison

pure pratique »).



Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique? 233

développe dans les Fondements. Si l'on abandonne le projet de dérivation
des devoirs moraux substantiels, il devient en effet difficile de voir quel
lien la construction d'une théorie substantielle des valeurs morales entreprise

par Herman peut encore avoir avec le noyau argumentatif central
de l'éthique kantienne. Le but principal des Fondements semble en effet
être de construire une approche complète du phénomène moral autour
de l'idée d'une détermination formelle de la volonté. Que resterait-il de

l'approche authentiquement kantienne du phénomène moral si l'idée
d'une détermination formelle de la volonté cessait de jouer le rôle
fondamental que Kant lui attribue? Je reviendrai dans ma conclusion sur
cette importante question.

Pour l'instant il convient de remarquer que, dans sa tentative
d'intégrer dans l'éthique kantienne une théorie substantielle des valeurs,
Herman ne concentre pas exclusivement son attention sur les formules
subsidiaires de l'impératif catégorique. Elle prend également en compte
les résultats de l'application du test d'universalisation. Herman s'intéresse

particulièrement aux arguments dans lesquels Kant tente de démontrer
qu'une maxime universalisée doit être rejetée.21 Aux yeux de Herman,
chacun des arguments de Kant peut être interprété d'une manière qui
révèle quelque chose d'important au sujet de la sphère des valeurs. Ainsi,
par exemple, l'argument qui démontre que la maxime de la fausse
promesse ne passe pas le test d'universalisation révèle-t-il, selon Herman,
qu'une fausse promesse manipule la volonté d'autrui et ne respecte donc

pas l'intégrité des personnes.22 Herman suggère qu'une interprétation des

instances couronnées de succès du test d'universalisation peut ainsi
contribuer à générer les éléments de la théorie substantielle des valeurs
dont a besoin l'éthique kantienne.

Comme dans le cas des formules subsidiaires de l'impératif catégorique,

cette ligne de défense de Kant est problématique. Concédons en
effet à Herman, pour les besoins de notre discussion, que des considérations

touchant aux valeurs substantielles sont — directement ou indirectement

— présentes dans les arguments que Kant esquisse afin de

démontrer que la maxime de la fausse promesse ne passe pas le test
d'universalisation. Faut-il alors en conclure que le test d'universalisation
peut par lui-même générer les éléments d'une théorie substantielle des

valeurs? Il est permis d'en douter. Si Herman veut en effet nous
convaincre que le test d'universalisation peut apporter une contribution

21 Cf. HERMAN : The Practice ofMoralJudgment, 153—7 (cf. note 1).
22 Comme le dit Herman, cet argument « signifie » la valeur morale négative attachée

aux actions qui profitent de la « vulnérabilité des êtres humains au contrôle
manipulateur » (HERMAN : The Practice ofMoralJudgment, 154 [cf. note 1]).



234 Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique?

importante à une théorie substantielle des valeurs, elle se doit de nous
offrir une caractérisation théorique claire du hen qui existe entre ledit
principe d'universalisation et les éléments évaluatifs substantiels qu'elle
mentionne. Le simple fait que des éléments évaluatifs apparaissent dans
les arguments où Kant tente de démontrer qu'une maxime ne passe pas
le test d'universalisation - ou le fait qu'une interprétation charitable peut
introduire de tels éléments évaluatifs dans les arguments en question —

ne suffit de toute évidence pas à établir l'existence d'un Hen important
entre le critère formel d'universalisation et une théorie substantielle des

valeurs. Pourquoi ne pas considérer, en effet, les éléments évaluatifs en
question comme de simples ajouts externes au test d'universalisation?
Autrement dit, de quel droit Kant fait-il appel à de tels éléments évaluatifs

dans ses diverses applications du test d'universalisation? Herman,
malheureusement, ne tente pas de répondre à ces questions pourtant
essentielles. En l'absence de toute tentative d'établir un lien théorique
entre le principe d'universalisation et les éléments évaluatifs qui y sont
associés dans le texte de Kant, Herman ne réussit donc pas à établir que
le test d'universalisation peut générer les éléments d'une théorie
substantielle des valeurs.

Herman voit juste, me semble-t-il, quand elle insiste sur l'importance
des considérations évaluatives substantielles pour l'épistémologie morale.
Mais sa tentative de construire une épistémologie morale plausible dans

l'éthique de Kant ne peut convaincre. Herman sous-estime radicalement
les obstacles à une intégration d'une éthique substantielle des valeurs
dans l'éthique kantienne. Kant insiste sur le fait que la volonté des agents
moraux est déterminée de façon purement formelle. Cette thèse
kantienne fondamentale rend particulièrement ardue la tâche des défenseurs
de Kant qui, comme Herman, sont convaincus de l'importance pour
l'épistémologie morale d'une théorie substantielle des valeurs. Herman
semble se contenter de cataloguer les diverses traces d'une telle théorie
substantielle dans le texte de Kant. Mais, dans le cas des formules
subsidiaires de l'impératif catégorique, comme dans le cas des arguments qui
entourent les déploiements du test d'universalisation, elle ne réussit pas à

établir un Hen théorique clair entre ces diverses traces d'une théorie
substantielle des valeurs et le principe formel d'universaHsation qui est au
centre de l'éthique de Kant. Elle ne réussit donc pas, me semble-t-il, à

démontrer la compatibilité d'une éthique kantienne orthodoxe avec une
réhabilitation d'une théorie substantielle des valeurs.



Un kantisme orthodoxe — est-il viable en éthique? 235

6. Conclusion

Nous avons vu que les défenseurs de Kant peuvent accepter la thèse
anti-théoriste selon laquelle une procédure de décision n'est pas possible
en éthique: Kant lui-même semble avoir été conscient de ce fait. Pourtant,

une fois que l'idée d'une procédure de décision a été rejetée, les
défenseurs de Kant se doivent d'articuler une épistémologie de
substitution. La discussion de la tentative de Barbara Herman suggère que les

défenseurs d'un kantisme orthodoxe doivent faire face à de très sérieux

problèmes quand, en réponse aux critiques anti-théoristes, ils cherchent à

intégrer une épistémologie viable dans le modèle éthique kantien.
Herman a le mérite de reconnaître les limites du test kantien
d'universalisation et de ne pas ménager ses efforts en vue de tenter de les

surmonter. Ainsi que nous venons de le voir, cependant, la tentative de

Herman ne réussit pas à démontrer comment une épistémologie plausible

est compatible avec le noyau argumentatif central de l'éthique
kantienne, noyau qui revendique l'exclusion des déterminations matérielles
de la volonté. Herman, en d'autres termes, ne semble pas nous fournir de
raisons de croire qu'un kantisme orthodoxe est aujourd'hui encore
viable.

Faut-il alors tout simplement rejeter le noyau argumentatif central de

l'éthique kantienne? Après tout, ce noyau ne semble pas digne d'être pris
bien au sérieux: qui croit en effet aujourd'hui que l'exclusion des
déterminations matérielles de la volonté a un rôle central à jouer en éthique?
Les défenseurs de Kant ne devraient-ils pas en conséquence se résoudre
à éliminer du modèle kantien l'idée que la volonté morale doit être
déterminée de façon purement formelle? Peut-être. Mais il faut alors se

demander si l'on peut espérer reconstruire autre chose qu'un kantisme
éthique tout à fait minimal une fois que l'on élimine du texte kantien le

noyau argumentatif appelant à l'exclusion des déterminations matérielles
de la volonté. Il est bien sûr permis d'extraire certaines des idées les plus
intéressantes de l'éthique de Kant — par exemple, l'idée du respect des

personnes, de l'impératif catégorique, ou de l'autonomie de la volonté
comme condition de la soumission de cette dernière à des raisons morales

— du contexte argumentatif dans lequel elles apparaissent dans les

Fondements. Il est également possible d'offrir de ces idées une interprétation

déflationniste, libérée de toute empreinte de la thèse de l'exclusion
des déterminations matérielles de la volonté, thèse qui fournit à ces idées
leur signification particulière dans les Fondements. Mais, interprétées de

façon déflationniste, ces idées risqueraient alors de perdre leur profil
spécifiquement kantien et de devenir intégrables dans d'autres modèles



236 Un kantisme orthodoxe - est-il viable en éthique?

éthiques traditionnels, par exemple dans une éthique de la vertu
néoaristotélicienne.

Les défenseurs de Kant devraient alors faire face à un important
danger: un kantisme aussi minimal pourrait-il encore espérer constituer
un modèle éthique distinctif? Une fois qu'elle est privée de son noyau
argumentatif central, l'éthique kantienne court en effet le risque de se

dissoudre en un ensemble de thèses non suffisamment spécifiques et
unifiées pour constituer un modèle éthique distinctif. Dans l'esprit de

Kant, par exemple, le principe du respect des personnes peut être dérivé
du principe purement formel d'universalisation et c'est cette dérivation
qui fonde la validité universelle et catégorique du principe en question.
En lui-même, et une fois que sa dérivation spécifiquement kantienne a

été éliminée, le principe du respect des personnes n'est qu'une thèse

éthique substantielle que différents modèles éthiques peuvent intégrer
sans difficulté. Différentes approches théoriques traditionnellement
opposées au kantisme peuvent en effet offrir une justification de substitution

de ce principe: tant l'utilitarisme, dans sa forme indirecte, que
l'éthique de la vertu néo-aristotélicienne, sont à même de proposer un
fondement théorique justifiant le respect des personnes. Dans ces

conditions, il devient particulièrement difficile de prétendre que le
kantisme éthique, s'il est réduit à un ensemble de thèses coupées de leur
justification spécifiquement kantienne, peut encore être contrasté avec les

modèles éthiques qui lui sont d'habitude opposés.

Abstract
Kantianism is one of the main ethical models in contemporary analytic ethics. This

paper examines some of the main difficultiesfacingproponents ofa non-minimalform
of Kantianism in ethics. Particular attention is devoted to Barbara Herman's

attempt to build a plausible epistemology into Kant's ethics.


	Un kantisme orthodoxe est-il viable en éthique?

