Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Der Formalismus in der Ethik Kants : Uberlegungen zu einer
Kontroverse

Autor: Sala, Giovanni B.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760648

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

GIOVANNI B. SALA §]

Der Formalismus in der Ethik Kants —
Uberlegungen zu einer alten Kontroverse!

1. Die Ethik Kants ist eine Gesetesethik

Seit einigen Jahrzehnten ist es tiblich, zwei Grundformen der Ethik zu
unterscheiden: 1) die Ethik vom guten Leben (auch Tugendethik ge-
nannt), 2) die Ethik der Normen (auch Gesetzesethik genannt). Sie
schliessen einander nicht aus, bedeuten aber ecinen tief greifenden
Unterschied im Verstindnis des Menschen und in ihren Anweisungen zu
einer verantwortlichen Lebensfithrung,

Zur ersten Klasse gehoren die Ethiken der Antike und die des
Mittelalters, deren klassische Version die Nikomachische Ethik des
Aristoteles ist. Zur zweiten Klasse gehdren die modernen Ethiken, fiir
die die Ethik Kants als reprisentativ gilt. Auf der Grundlage des allen
Menschen innewohnenden Strebens nach Glick versucht der erste Typ
von Ethik zu ermitteln, wie sich der Mensch verhalten soll, damit er ein
menschenwiirdiges und gegliicktes Leben fithren kann. Die Ethik des
zweiten Typs ist nicht direkt an der Frage nach dem guten Leben des
Handelnden interessiert. Denn was der Einzelne in seinem rein privaten
Leben tut, welche Auffassung er vom Glick und vom Menschen iiber-
haupt vertritt, sind weitgehend nicht (mehr) Themen der modernen
Ethik. Diese, als Ethik der Normen, konzentriert sich vielmehr auf jene
Verhaltensweisen, die eine direkt soziale Dimension haben, und fragt
danach, welche Handlungen unter dieser Perspektive als richtig gelten
und unter welchen Normen sie stehen sollen. Das Ziel dieser Ethik ist ja,
ein moglichst reibungsloses Zusammenleben in einer pluralistischen
Gesellschaft zu gewihren, in der im Prinzip jedem Menschen zusteht,
von seiner Freiheit nach seinem eigenen Gutdiinken Gebrauch zu
machen.

! Fiir die Schriften Kants werden folgende Siglen verwendet: KrV, KpV, KU fiir die
drei Kritiken; MS fir die ,,Metaphysik der Sitten®; GMS fir die ,,Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten®. Da aber dieses letzte Werk hiufig zitiert wird, werde ich fir ge-
wohnlich darauf ohne Sigle verweisen. Fiir die KrV und die KpV werde ich die Original-
paginierung angeben; fiir die anderen Schriften werde ich sowohl auf die Original-
paginierung als auch auf die Paginierung der Akademie-Ausgabe (Band in rémischer
Ziffer und Seite in arabischer Ziffer) verweisen.



192 Det Formalismus in der Ethik Kants

Die Ethik Kants gehort zu den Ethiken der Normen. Das Eigen-
tumliche seiner Gesetzesethik besteht darin, dass sie eine rein formale
Auffassung des Gesetzes vertritt. Dadurch hat sie die Kluft zur klas-
sischen Ethik, in deren Mitte die Reflexion Gber das fir den Menschen
Gute stand, weiter vertieft. Denn wenn das Wesen des Sittengesetzes in
der Form liegt, so spielt die Materie, d.h. der Inhalt dieses Gesetzes — das
fir den Menschen Gute — im Prinzip keine Rolle mehr. In der Tat aber
vermochte auch Kant, wenn es um konkrete Beispiele guter oder boser
Handlungen ging, nicht umhin, das fiir den Menschen objektiv Gute zu
beriicksichtigen. Daraus ergibt sich eine unheilbare Spannung, welche
seine Schriften durchzieht. |

Im Folgenden werde ich auf den formalen Charakter des moralischen
Gesetzes eingehen: Mit welchem Argument beweist Kant diese Auf-
fassung des Gesetzes? Welche Konsequenzen hat sie fiir seine Moral-
lehre insgesamt, d.h. fiir die zwei Schriften der 80er Jahre wie auch fir
die spitere ,,Metaphysik der Sitten®, in der er eine normative Ethik, d.h.
eine Pflichten-Ethik ausgearbeitet hat?

Kant hat seine zwei Schriften zur Grundlegung der Ethik, die
»Grundlegung zur Metaphysik der Sitten® (1785) und die ,Kritik der
praktischen Vernunft®“ (1788) verfasst, nachdem er 1781 mit der , Kritik
der reinen Vernunft® seine Wende zum Transzendentalidealismus voll-
zogen hatte. Dies bedeutet aber nicht — gegen eine weit verbreitete
Ansicht —, die Ethik Kants sei eine Konsequenz seines Traditionsbruchs
im Bereich der Erkenntnis- und Seinslehre. Es ist vor allem das Ver-
dienst des Regensburger Kant-Forschers Josef Schmucker gezeigt zu
haben, dass Kants sog. ,kritische® Ethik in ihrem Kern vom Trans-
zendentalidealismus unabhingig ist.?

Durch eine Untersuchung der eher spirlichen Stellen in Kants vor-
kritischen Schriften hat Schmucker ermittelt, wie. Kant ausgehend vom
damaligen Wolffschen Stand der Reflexion in der ersten Hilfte der sech-
ziger Jahre eine Position ausarbeitete, die zwanzig Jahre spiter das Fun-
dament fir seine ,,neue® Ethik lieferte. Kant betonte von Anfang an die
Verbindlichkeit als ersten Begriff der Moral und iibernahm zunichst das
moralische Gefithl der britischen Philosophen als Materialprinzip der
Sittlichkeit. Unter dem Einfluss des Staatsprinzips Rousseaus, nimlich
der ,,volonté générale®, fasste er dann die sittliche Verbindlichkeit als die
Verbindlichkeit zum allgemeinen Willen auf; damit schrieb er dem rein

2 SCHMUCKER, Josef: Die Urspriinge der Ethik Kants in seinen vorkritischen Schriften und
Reflexcionen. Meisenheim am Glan 1961. Eine zusammenfassende Darlegung dieser Unter-
suchung habe ich in meinem Aufsatz: Das Gesetg oder das Gute? Zum Ursprung und Sinn des
Formalismus in der Ethik Kants. In: Gregotianum 71 (1990) 67-95, vorgelegt. Wichtig zum
Thema sind auch mehrere Aufsitze von Dieter HENRICH.



Der Formalismus in der Ethik Kants 193

formalen Prinzip der Allgemeinheit auch die Rolle eines Materialprinzips
zu: Gut und damit verpflichtend ist das, was vom allgemeinen Willen
erstrebt wird. Die 1766 erschienenen , Triume eines Geistersehers® be-
zeichnen das neue Prinzip als die ,,Regel des allgemeinen Willens®, wih-
rend ,,das sittliche Gefiihl* den guten Willen nur begleitet (A 42=II 335).

Kant war also um die Mitte der 60er Jahre schon im Besitz eines
Kerns von Prinzipien, deren Entfaltung geniigt, um die ersten zwei
Abschnitte der GMS und den Analytik-Teil der KpV zu erkliren, in
denen die ethische Theorie Kants vorliegt: Prinzip des allgemeinen
Willens, Autonomie des Willens und moralisches Gefiihl. Die Unab-
hingigkeit dieser Ethik vom Kritizismus schliesst allerdings nicht aus,
dass die erste Kritik doch einen nicht zu unterschitzenden Einfluss auf
die KpV, sowohl in ihrem dusseren Rahmen wie auch in einzelnen Argu-
mentationen, ausgelibt hat.

2. Der Beweis des Formalismus
2.1 Der gute Wille

Die Uberlegungen Kants zur Ethik in seiner vorkritischen Periode hatten
thn zur Aufstellung der ,Regel des allgemeinen Willens“ gefihrt.
Zwanzig Jahre danach, als er ,,die lange Reihe von Bemiithungen® hinter
sich hatte, die ihm die Abfassung der KrV gekostet hatte — so schrieb er
in einem Brief an Garve am 8. August 1783 —, nahm er diese Regel als
Grundlage fiir seine Schrift zur Ethik wieder auf. Aber er war, allem
Anschein nach, mit dem naturhaften Grundtrieb Rousseaus zu einer
Gemeinschaft des einzelnen Willens mit den anderen Menschen bzw. mit
der ,,geheimen Macht® (A 42 = II 334), die das Individuum nétigt, seine
Absicht auf das Wohl der anderen zu richten, wie er gegen Swedenborg
argumentiert hatte, nicht mehr zufrieden. Deswegen lieferte er zu Beginn
der GMS einen eigenen Beweis der Regel, in dem er die Grinde
analysierte, derentwegen wir einen Akt des Wollens vollziehen.

Die GMS beginnt mit der bertihmten Schilderung des ,,guten Will-
lens“: Er allein stelle den ,,absoluten Wert* dar, dessen der Mensch fihig
ist. Indem Kant den guten Willen als das alleinige sittliche Gut mit
allerlei nichtsittlichen Giitern geistiger oder materieller Art kontrastiert,
macht er sich eine Unterscheidung zu Eigen, die fir die Ethik funda-
mental ist. Was fir den Akt des Wollens gilt, gilt fiir den Menschen, der
diesen Akt vollzieht: Sittlich gut kann nur ,,der Mensch als Person oder
Subjekt sein, insofern und insoweit er sich in freier Selbstbestimmung



194 Der Formalismus in der Ethik Kants

ginzlich tberantwortet ist“.? Ist die sittliche Gutheit ausschliesslich eine
Eigenschaft des Menschen als Person, so hat er allein auf der ganzen
Welt absoluten Wert. Was Kant hier im Anschluss an die Tradition sagt,
weist auf die Bedeutung der Freiheit hin, mit der der Mensch allein
ausgestattet ist. Der gute Wille hingt von der Freiheit ab und steht
deshalb immer und unter allen Umstinden in der Macht und in der Ver-
antwortung des Menschen, wobei zu bemerken ist, dass die moralische
Qualitit, die dem Wollen und der frei angenommenen Gesinnung des
Willens eigen ist, auch den daraus frei entspringenden Handlungen und
Unterlassungen innewohnt, sofern diese tatsiachlich moglich sind.

2.2 Der gute Wille ist der Pflichtwille

Wann aber ist der Willensakt gut? Auf diese Frage antwortet Kant mit
einer Argumentation, die im Absatz 8 beginnt (A 8 = IV 397) und sich
bis Ende des ersten Abschnittes erstreckt, deren Kern aber in den
Absitzen 14 bis 17 (A 13-17 = IV 399-402) enthalten ist. In einem
etsten Schritt (A 8-13 = IV 397-399) weist Kant auf den Zusam-
menhang von gutem Willen und Pflicht hin: Das Wollen und die daraus
entspringende Handlung sind gut, wenn sie gemiss der Pflicht und aus
Pflicht vollzogen werden. Damit wird der Begriff des sittlich Guten de
facto durch die Pflicht definiert: Sittlich gut ist (objektiv) das, was uns
von der Pflicht (und damit vom moralischen Gesetz) auferlegt wird, und
der Wille ist (subjektiv) gut, wenn er die Pflicht, gerade weil sie Pflicht
ist, will und tut. Mit einer Lieblingsformel Kants ausgedriickt: Sittlich gut
ist das Wollen und Handeln, das ,,pflichtmaissig aus Pflicht® geschieht.
Man kann in dieser Formel den Kern und die Eigenart der Ethik
Kants sehen, die eine Ethik des Gesetzes und zugleich eine rigoristische
Ethik ist. Bei Thomas von Aquin findet sich eine prignante Formu-
lierung, die als entsprechender Gegensatz zu der von Kant angesehen
werden kann: ,,Ad hoc quod sit voluntas bona, requiritur quod sit boni sub ratione
boni; idest quod velit bonum, et propter bonum* (Summa Theol., LII, q.19, a.7
ad 3), d.h. gut ist der Wille, der das Gute tut, und zwar weil es das Gute
ist. Die voneinander verschiedene Perspektive der Formeln liegt dem
sachlichen Unterschied einer Ethik der Normen von einer Ethik des
guten Lebens zugrunde. Dass aber beide Typen von Ethik prinzipiell
einander nicht ausschliessen, beweist u.a. der Umstand, dass Thomas
einerseits seine normative Ethik ganz im Sinne der Nikomachischen
Ethik des Aristoteles als Tugendethik aufgebaut hat (Summa Theol.,
I1.I1, qq.48-170), andererseits ihr einen ganzen Traktat tiber das Gesetz

3 SCHULLER, Bruno: Die Begriindung sittlicher Urteile. Typen ethischer Argumentation in der
katholischen Moraltheologie. Diuisseldorf 1973, 41.



Der Formalismus in der Ethik Kants 195

vorangestellt (Summa Theol., LII, qq.90-108) und damit die wohl
gravierendste Liicke der klassischen Ethik ausgefiillt hat.

In diesem ersten Schritt wird der Pflichtwille negativ festgelegt,
namlich durch den Ausschluss von Wollen und Handeln ,,aus selbst-
stichtiger Absicht wie die Suche nach eigener Gliickseligkeit und aus
,Neigung® wie Sympathie, gutartiges Temperament, Liebe.

Hinsichtlich der Beschreibung des guten Willens an dieser Stelle wie
auch an anderen Stellen der Schriften Kants zur Ethik ist es angebracht
darauf hinzuweisen, dass Kants Analyse von Neigungen und Gefiihlen
im Menschen zu undifferenziert ist, als dass er ihre mogliche positive
Funktion in der ganzheitlichen Stellungnahme des Menschen zum objek-
tiv Guten zu Gesicht bekommen koénnte. Nun aber kénnen Neigungen
und Affekte zum guten Verhalten des Menschen beitragen, und zwar als
Vorwegnahme der Ermittlung des sittlich Guten und als begleitende
Unterstiitzung seiner Verwirklichung. Genau dies geschieht, indem der
Mensch sich dadurch moralische Tugenden erwirbt, dass er Neigungen
und Gefiihle korrigiert und kultiviert und sie in seine eigene moralische
Subjektivitit integriert. Denn Triger unserer verantwortlichen Lebens-
fuhrung ist nicht eine ,,reine praktische Vernunft®, sondern der Mensch
als leib-geistige Wesenseinheit. Dem berithmt-beriichtigten Rigorismus
der Ethik Kants liegt eine offenkundig mangelhafte Analyse der sinn-
lichen und geistigen Energien des Menschen zugrunde — trotz gelegent-
licher, aber nicht prinzipiell durchgefithrter Korrekturen.

2.3 Der gute Wille hangt weder vom Gegenstand der Handlung noch von der Intention
des Handelnden ab

Die negative Bestimmung der Pflicht, die zunichst anhand von Bei-
spielen erldutert wurde, wird im entscheidenden Absatz 14, den Kant als
wzweiten Satz“4 bezeichnet, prinzipiell definiert: ,Eine Handlung aus
Pflicht hat ihren moralischen Wert nicht in der Absicht, welche dadurch
erreicht werden soll“. Dieser Wert ,hingt also [?] nicht von der
Wirklichkeit des Gegenstandes der Handlung ab“. Im selben Sinne heisst
es weiter: ,unangesehen aller Gegenstinde des Begehrungsvermdégens®,
und ,,unangesehen der Zwecke, die durch solche Handlung bewirkt
werden kénnen®.

Zu dieser negativen Bestimmung des moralischen Wertes, den Kant
oben anhand der Pflicht festgelegt hat, sei Folgendes bemerkt. Kant
unterscheidet nicht deutlich zwischen dem, was die Tradition , finis operis
genannt hat — dem unmittelbar gewollten und bewirkten oder erreichten

4Der ,erste Satz*, von dem aber vorher nicht die Rede gewesen ist, diirfte die oben
besprochenen Absitze 8 bis 13 umfassen.



196 Der Formalismus in der Ethik Kants

Gegenstand —, und dem ,finis operantis™ — der Absicht, warum dieser
Gegenstand gewollt wird. Auf diese Distinktion, die fiir eine Handlungs-
theorie von Bedeutung ist, werde ich weiter unten eingehen. Jedenfalls
behauptet Kant hier, dass der Gegenstand (was man tut und was man
damit beabsichtigt) in keiner der beiden Bedeutungen Quelle der Gutheit
des Willensaktes sein kann.

Wenn Kant an unserer Stelle schreibt, es sei ,,aus dem vorigen klar®,
dass der moralische Wert nicht von dem abhingt, was man tut und
beabsichtigt, so stellt sich die Frage, ob sich wirklich diese Konsequenz
ergibt. Denn die vorher angefithrten Beispiele haben bloss eine Einsicht
bestitigt, die auch schon dem Common Sense einleuchtet, nimlich dass
der gute Wille als moralischer Wert nicht schon gegeben ist, wenn man
das Pflichtmissige (also den Gegenstand als gutl) tut, aber die gute
Motivation fehlt. Nun aber geht die prinzipielle negative Definition des
moralischen Wertes (d.h. des guten Willens), die diesen Wert vom
Objekt der Handlung und von der Intention des Handelnden (falls
letztere nicht die Intention, ,aus Pflicht” zu handeln, ist) iberhaupt
trennt, weit tber das, was die Beispiele bewiesen bzw. bestitigt haben,
ohne dass dafiir eine Analyse von Gegenstand und Intention des
Wollens tberhaupt die angegebene Definition begriindet hitte.

2.4 Der gute Wille hangt vom formellen Prinzip des Wollens ab

Zu der negativen Bestimmung gesellt sich eine positive: Die Handlung
hat ihren sittlichen Wert ,,in der Maxime, nach der sie beschlossen wird“,
»im Prinzip des Wollens®, und zwar in einem ,,Prinzip a priori, welches
formell ist“. Derselbe Gegensatz zwischen dem ausgeschlossenen und
dem geforderten Bestimmungsgrund wird auch als der Gegensatz
zwischen dem ,formellen Prinzip des Wollens®“ und dem ,,materiellen
Prinzip* ausgedrickt.

Der Sinn des von Kant Gesagten tiber die Motivation des guten
Willens zeigt sich unmissverstindlich, wenn man die Alternative
thematisiert, die m.E. seiner Erklirung, worin der moralische Wert be-
steht und damit welcher der Bestimmungsgrund des guten Willens sein
soll, zugrunde liegt. Diese Alternative erfassen bedeutet zugleich, den bei
Kant ungenannt gebliebenen Grund seiner Trennung des moralischen
Wertes vom Objekt der Handlung (sowie auch von der Intention des
Handelnden) einsehen, den wir in der soeben referierten Argumentation
Kants vermisst haben.

Die Alternative, die sich aus der Logik der Kantischen Argu-
mentation ergibt, ist folgende: Der moralische Wert einer Entscheidung
und der entsprechenden Handlung liegt im Willen entweder in Bezug auf



Der Formalismus in der Ethik Kants 197

den gewollten Gegenstand® oder aber in Bezug auf die Maxime (das
zunichst subjektive Prinzip des Wollens), nach der diese Handlung
gewihlt wird. Diese Maxime wird als ,,formelles Prinzip®“ bezeichnet.
Denn, wie es im weiteren Verlauf der Argumentation heisst, die
gemeinte Maxime muss sich als allgemein giltig (,,allgemeines Gesetz®)
erweisen. Nun aber ist Kant der Ansicht, dass aus den erdrterten
Beispielen klar hervorgehe, dass der Gegenstand keine Quelle des
moralischen Wertes sein kann. Also stammt dieser Wert ,,bloss von dem
[formalen] Prinzip des Wollens, nach welchem die Handlung [...]
geschehen ist“, wie es im Abs. 14 heisst.

Zu demselben Schluss aufgrund eines disjunktiven Satzes nach dem
wModus tollendo ponens* greift Kant wieder gegen Ende des Abs. 15: ,,nun
soll eine Handlung aus Pflicht [...] also bleibt nichts fiir den Willen
ubrig“; weiter im Abs. 16; schliesslich im Abs. 17: ,,Da ich den Willen
aller Antriebe beraubt habe [...] so bleibt nichts [...] tibrig®.

Wenn Kant im Abs. 14 schreibt, dass der Ausschluss des Gegen-
standes (des ersten Gliedes des Dilemmas) als moglicher Quelle des
guten Willens sich aus dem oben Gesagten ergibt, so kann er seine
Argumentation nur deshalb als stichhaltig ansehen, weil er voraussetzt,
dass das Wollen eines Gegenstandes nur infolge einer ,Neigung
stattfinden kann. Genau diese Voraussetzung ist der arficulus stantis et
cadentis seines Formalismus. Eine solche Voraussetzung hat er aber nicht
bewiesen. Denn die Beispiele, die er in den Absitzen 9 bis 12 erértert
hat, vermogen zwar die allbekannte Tatsache zu bestitigen, dass selbst
unseren ,,pflichtmissigen Handlungen® oft genug eine ,selbstsiichtige
Absicht®” zugrunde liegt (A 9 = IV 397), beweisen aber nicht, dass es uns
unmoglich ist, etwas zu wollen, weil wir es als ein ,,bonum honestum*, d.h.
als ein sittlich Gutes erkannt haben. In diesem Falle hitten wir ein
sittlich gutes Wollen und Handeln, das von einem materialen, d.h.
inhaltlichen Prinzip abhingt. Kurz gesagt, Kants Argumentation anhand
eines disjunktiven Satzes ist ungiltig, weil sein Satz keine strenge
Disjunktion darstellt. Zwischen dem bloss formalen Bestimmungsgrund
des Wollens einerseits und der Neigung zu einem Gegenstand als
Bestimmungsgrund des Wollens andererseits ,,datur tertium“, nimlich der
Gegenstand als etwas Gutes. Ein solcher Gegenstand mag materiell oder
geistig sein, er mag fiir den Menschen angenehm sein oder nicht, je
nachdem ob er seinen Neigungen entspricht oder nicht; aber ein Mensch
kann ihn genau aus dem Grunde wollen, weil er sittlich gut ist. In diesem
Falle haben wir den von Kant zu Recht hoch gepriesenen guten Willen.

> ,,Gegenstand* umfasst hier sowohl das Objekt der Handlung als auch die Intention
des Handelnden, die Kant, wie bemerkt, nicht deutlich unterscheidet.



198 Der Formalismus in der Ethik Kants

Die der Argumentation folgenden Uberlegungen in den Abs. 15 und
16 (A 14-16 = IV 400 f), in denen der ,dritte Satz“ besprochen wird,
bringen nichts Neues fiir den Beweis vom formalen Charakter des
Sittengesetzes. Kant fiihrt hier den fiir seine Ethik typischen Begriff der
»Achtung fiirs Gesetz“ ein als die ,,Wirkung des Gesetzes auf das
Subjekt®.

Der Abs. 17 (A 17 = IV 402) formuliert das Ergebnis der Argumen-
tation. Es wurde vorher negativ gesagt, dass Beweggrund des guten
Willens kein Gegenstand sein kann, und dann positiv, dass der Beweg-
grund formell sein muss. Jetzt gibt Kant an, um welche Form des
Wollens und des Handelns es geht. Es ist ,die allgemeine Gesetz-
missigkeit der Handlungen iberhaupt”. Demnach lautet die Formu-
lierung des Sittengesetzes: ,,Ich soll niemals anders verfahren als so, dass
ich auch wollen koénne, meine Maxime solle ein allgemeines Gesetz
werden®. Es ist dies die erste Stelle in den Druckschriften Kants, an der
diese Formel vorkommt. Im zweiten Abschnitt der GMS wird diese
Formel als die Grundformel des kategorischen Imperativs ausfiihrlich
erlautert.

2.5 Das bewiesene Pringip des Wollens sei allgemein bekannt und lasse das Gesollte
leicht erkennen

Was danach im Text bis Ende des Abschnittes folgt, geht auf zwei
Eigenschaften des formulierten Grundprinzips ein. Erstens, die allge-
meine Menschenvernunft verwendet spontan dieses Prinzip ,,zum Richt-
mass ihrer Beurteilung®, auch wenn sie es ,,nicht so in einer allgemeinen
Form abgesondert denkt®. Zweitens, ,,mit diesem Kompass in der Hand
weiss sie in allen vorkommenden Fillen sehr gut Bescheid zu unter-
scheiden, was gut, was bose sei” (A 20f = IV 403f).

Wenn wir hier von der Grundschwierigkeit, ja Unmdglichkeit ab-
sehen, aus einem bloss formalen Prinzip materialethische Inhalte abzu-
leiten, so liegt die grosse Bedeutung der ,,Regel der Allgemeinheit® (vgl.
A 70 = IV 431) darin, dass sie uns in die Einstellung eines unpar-
teiischen Beobachters versetzt, in der wir weniger Gefahr laufen, uns
selbst fiir einen Sonderfall zu halten und Ausnahmen zu unseren
Gunsten einzurdumen. Wenn es aber um Entscheidungen in neuartigen
und komplexen Fillen geht, die den Bereich iiberschreiten, der uns
vertraut ist oder in dem allgemein anerkannte Normen vorliegen, so
bleibt die Ermittlung des sittlich Richtigen ebenso schwierig vom Stand-
punkt des einzelnen wie vom Standpunkt aller betroffenen Menschen.
M.a.W. fiir eine sachgerechte Beurteilung dessen, was getan werden soll,
stellt der Verallgemeinerungstest keine Abkiirzung oder Vereinfachung
des Problems dar.



Der Formalismus in der Ethik Kants 199

Mit dem Gesagten soll nicht bestritten werden, dass die Méglichkeit,
subjektiv gut zu handeln, immer gegeben ist, wenn nur der Mensch alles
in seiner Macht Stehende tut, um die sachlich richtige Handlungsweise
zu finden. Die Moralitit eines Menschen steht ganz auf dem Gebrauch
seiner Freiheit, nicht auf seiner besseren oder schlechteren Einsicht in
den Sachverhalt, auf den sich seine Entscheidung bezieht. Andererseits
aber muss auch gesagt werden, dass eine infolge eines schuldlos irrenden
praktischen Urteils getroffene Entscheidung einen objektiv falschen und
damit irrefithrenden Faktor fiir die Moralitit darstellt: ein Ubel, einen
blinden Fleck fiir weitere praktische Urteile, ein Hindernis fiir die
Entwicklung einer echt menschlichen Person in einer echt menschlichen
Gemeinschaft.® M.a.W., der subjektive Aspekt der moralischen Quali-
fikation einer Handlung ist nicht mit der Frage nach der objektiv sittlich
richtigen Handlung zu verwechseln, deren Kriterium hier zur Debatte
steht. Kant neigt freilich dazu, diese Unterscheidung zu verwischen, weil
sein oberstes Prinzip der Sittlichkeit gerade durch das Absehen vom
Objekt und von den Folgen der Handlung gekennzeichnet ist. Infol-
gedessen verleitet ihn das intuitiv einleuchtende Wissen darum, dass es
uns immer moglich ist, sittlich gut zu handeln, zu der wiederholten
Behauptung, dass jedermann ohne Miihe wisse, was in jeder beliebigen
Situation zu tun sei. An unserer Stelle heisst es: ,,Was ich also zu tun
habe, damit mein Wollen sittlich gut sei, dazu brauche ich keine weit
ausholende Scharfsinnigkeit® (A 20 = IV 403). In der KpV, A 64,
schreibt Kant: ,,Was Pflicht sei, bietet sich jedermann von selbst an®.

2.6 Derselbe Beweis kebrt in der ,,Kritik der praktischen VVernunft wieder

Die These von einem rein formalen moralischen Gesetz, die Kant in der
GMS als Schluss einer deutlich ausgearbeiteten Argumentation vorgelegt
hat, kehrt im ersten Hauptstiick der Analytik der KpV wieder, und zwar
in den §§ 2 bis 6. Aber dort findet man eine Reihe von , Lehrsitzen®,
deren jeder sich auf einen Aspekt der These bezieht, ohne dass im
Durchgang von einem Lehrsatz zum anderen die Entfaltung eines ein-
zigen Beweisganges ersichtlich wire. Im Grunde sind es Wiederholungen
derselben, nur verschieden betrachteten These. So sagt z.B. Lehrsatz I,
dass ein praktisches Prinzip, dem zufolge ein Objekt als Bestimmungs-
grund des Willens wirkt, kein moralisches Gesetz sein kann. Nach
Lehrsatz IT gehoren alle materialen (d.h. inhaltlichen) praktischen Prin-
zipien zur Selbstliebe; sie stehen also im Dienst der eigenen Neigungen.
Wenn es deshalb ein Gesetz des Willens als oberen Begehrungs-

6 Vgl. die Enzyklika ,,Veritatis splendor (1993), 63.



200 Der Formalismus in der Ethik Kants

vermdbgens geben soll, so muss es ein bloss formales sein. Diese Form
wird dann als eine ,,allgemeine gesetzgebende Form® (§ 5) bezeichnet.

Es ist offenkundig, dass diese verschiedenen Lehrsitze ebenso viele
Variationen eines einzigen Arguments sind, dem das Dilemma zugrunde
liegt, von dem ich im Zusammenhang mit der Argumentation der GMS
gesprochen habe. Die Alternative zwischen materialem Prinzip, das nur
unser unteres Begehrungsvermégen (den appefitus sensitivus) bewegen
kann, und formalem Prinzip, das allein den Willen als appetitus rationalis
bewegen soll, ist fir das Verstindnis der Kantischen Auffassung vom
Sittengesetz unentbehrlich. Ohne sie wire die ganze Reihe der genannten
Lehrsitze ohne Sinn und Logik.

2.7 Ein Gegenstand sei fiir die Handlung unentbebriich, diirfe aber nicht Bestimmungs-
grund des Willens sein

Zweifellos weiss Kant, dass eine Handlung ein Objekt haben muss.
Denn ein actus humanus als intentionaler Akt ist zielgerichtet: Er inten-
diert etwas, das bewirkt oder erreicht werden soll. So schreibt er in der
KpV im Rahmen seiner Erdrterung der ,,Autonomie des Willens* als des
,»alleinigen Prinzips aller moralischen Gesetze“ (A 58): ,,Nun ist freilich
unleugbar, dass alles Wollen auch einen Gegenstand, mithin eine Materie
haben miisse; aber dies ist darum nicht eben der Bestimmungsgrund und
Bedingung der Maxime®“ (A 60). In der Vorrede zur Religionsschrift
schreibt Kant: ,Eine Willkiir, die sich keinen weder objektiv noch
subjektiv bestimmten Gegenstand [...] zur vorhabenden Handlung hinzu-
denkt, zwar wie sie, aber nicht wohin sie zu wirken habe, angewiesen
[d.h. wissend], kann sich selbst nicht Genitige tun® (B VI = VI 4).
M.a.W., sie wirde wissen, dass sie sittlich wollen soll, aber nicht, was sie
wollen soll. Nun aber gibt es ein Wollen, ohne etwas zu wollen, nicht.
Aufschlussreich ist eine Stelle aus dem ,,Gemeinspruch® von 1793, an
der Kant sich mit Garve auseinandersetzt und erlautert, in welchem
Sinne ,,das hochste in der Welt mégliche Gut“ (A 210 = VIII 279)
Objekt eines guten Willens sein kann, ohne seinen Grundsatz aufgeben
zu miissen, dass das ,,Prinzip der Moral“ (A 213 = VIII 280) rein formal
ist: ,,Denn ohne allen Zweck kann kein Wille sein, obgleich man, wenn
es bloss auf gesetzliche Notigung der Handlungen ankommt, von ihm
abstrahieren muss und das Gesetz allein den Bestimmungsgrund des-
selben ausmacht® (A 211f = VIII 279 Anm.). In der GMS, A 38 Anm. =
IV 413 hat Kant versucht, beides unter einen Hut zu bringen, indem er
behauptet, dass der Gegenstand fiir eine menschliche Handlung unent-
behrlich ist, zugleich aber, dass derselbe Gegenstand den Willensakt
nicht motivieren darf. Dafiir unterscheidet er zwischen , Interesse an der
Handlung nehmen® und ,,aus Interesse” am Gegenstand der Handlung



Der Formalismus in der Ethik Kants 201

handeln.” Das erstere bejaht er, das andere lehnt er ab. Es fragt sich nun,
wie eine solche unterschiedliche Stellungnahme méglich sei, wenn das als
moralisch eingestufte Interesse sich auf eine Handlung bezieht, die
gerade spezifisch diese wegen eines Gegenstandes ist, den zu bejahen
unmoralisch wire.

Kant weiss nicht nur, dass eine Handlung ein Objekt haben muss,
sondern er nimmt immer wieder an, dass gewisse Objekte verpflich-
tenden Charakter haben und dass es Zwecke gibt, die zugleich Pflichten
sind.® Aber er reflektiert weder diese alltidglichen moralischen Einsichten
noch die darin implizierte metaphysische Struktur des Wollens und
Handelns auf ihre moralische Relevanz hin, so dass die Funktion des
Objektes als Quelle des moralischen Wertes in seine Handlungstheorie
nicht einbezogen wird. Nicht ohne Grund hatte der wackere Garve
bereits Jahre zuvor seinem Widerpart mit der Frage zugesetzt: ,,Ich muss
erst Uiberhaupt wissen, dass etwas gut ist“, um von Pflicht reden zu
kénnen (,,Gemeinspruch®“ A 216 = VIII 281).

3. Warum vermag nach Kant jegliches inhaltliche praktische Pringip nur als
Motivation des unteren Begehrungsvermagens gu wirken?

Ich habe oben (2.4) auf das Dilemma hingewiesen, das dem Kantischen
Ausschluss jeglichen erstrebten Objektes von der Funktion einer Quelle
der Moralitit des Wollens und des Handelns zugrunde liegt. Liegt der
Beweggrund, warum wir einen Gegenstand erstreben im Gegenstand
selbst, so ist, nach Kant, das einschligige Begehrungsvermogen das
untere (der appetitus sensitivus), wihrend der Wille als appetitus rationalis nur
insofern mitbeteiligt ist, als er diesem sinnlichen Begehren zustimmt.
Wenn also ein Gegenstand als Motivation wirkt, so sind unser Wollen
und Tun sittlich schlecht.

Es stellt sich unweigerlich die Frage, wieso Kant als selbstver-
stindlich voraussetzt, dass eine Handlung, die im Hinblick auf ein
Objekt ausgefithrt wird, nur aus sinnlichen Triebfedern hervorgeht, aus
einem ,,pathologischen Interesse” (A 38 Anm. = IV 413). Kant ist sehr
beredt wenn es darum geht, seine Grundthese vorzulegen, der zufolge
ein Gegenstand nur unser ,,unteres Begehrungsvermégen® (KpV, Lehr-

7 Handeln aus ,,Interesse am Gegenstand der Handlung® zeigt, schreibt Kant, Ab-
hingigkeit ,,von den Prinzipien der Vernunft zum Behuf der Neigung an, da nimlich die
Vernunft nur die praktische Regel angibt, wie dem Bedurfnisse der Neigung abgeholfen
werde. Das Interesse am Gegenstand der Handlung bedeutet nach Kant ohne weiteres,
dass der Gegenstand ,,mir angenehm ist, heisst es an dieser Stelle. Immer wieder
verbindet Kant einen erstrebten Gegenstand mit dem ,,unteren Begehrungsvermogen®
(KpV A 41).

8 Vgl. vor allem MS, Tugendlehre, Einleitung, Ntn. IT.-IX.



202 Der Formalismus in der Ethik Kants

satz II) bewegen kann, und zwar kraft der Lust oder Unlust, mit der er
die Sinne affiziert. Warum aber ein Gegenstand, sei er ein materieller, sei
er ein geistiger, nicht als ein ,, bonum honestum“ unser ,,oberes Begehrungs-
vermogen®, den Willen als appetitus rationalis, motivieren kann, erklart er
nirgends.

Eine gewisse Plausibilitit gewinnt seine Gleichsetzung des Handelns
im Hinblick auf einen Gegenstand mit dem Handeln im Hinblick auf
Lust durch die Beispiele, die er im Zusammenhang mit seiner Argu-
mentation zugunsten eines rein formalen Prinzips des Handelns und
auch anderswo bringt. Nun aber mogen diese Beispiele eine pessi-
mistische Auffassung vom Menschen rechtfertigen; einen Beweis, dass es
notwendig so sein muss, geben sie nicht her. Und doch tritt dies als
evidente Wahrheit schon im Lehrsatz I der KpV auf: ,Alle [!] prak-
tischen Prinzipien, die ein Objekt (Materie) des Begehrungsvermogens
als Bestimmungsgrund des Willens voraussetzen, sind insgesamt empi-
risch und kénnen keine praktischen Gesetze abgeben.

Ich glaube, dass der Sprung von einer eher pessimistischen Sicht vom
Menschen als moralischem Wesen zu einer apodiktischen Aussage, die
wortlich genommen bedeuten wiirde, dass der Mensch nicht anders als
bose wollen kann (da ja ,,alles Wollen einen Gegenstand haben muss®:
vgl. KpV A 60), sich einigermassen vom parinetischen eher als argu-
mentativen Duktus erkliren lisst, der auf weite Strecken beide Schriften
Kants zur Grundlegung der Ethik kennzeichnet. Nicht ohne Grund
wurde die Ansicht gedussert, dass diese Schriften eher auf Gewis-
sensbildung als auf eine kohirent durchdachte ethische Theorie abzielen.
Die Parinese zielt auf das Tun des Gesollten ab. Sie setzt Einverstindnis
tber bestimmte sittliche Weisungen voraus. Thr Diskurs besteht in
Aussagen, dass es sittlich gut ist, sich zum sittlich Guten zu entscheiden,
also in ,reflexiven moralischen Sitzen“. Man wird wohl Sinn und
Nutzen parinetischer Aufforderungen nicht bestreiten, aber sie kénnen
nicht den argumentativen Diskurs dort ersetzen, wo es um die Frage
geht: \Was sollen wir tun?*.?

Wie ein Prediger, der von vornherein iberzeugt ist, fiir eine gute
Sache einzutreten (die sich deshalb von selbst rechtfertigt!), in erster
Linie auf die moralische Zurtstung der Glaubigen bedacht ist, so kommt
es auch Kant nicht selten vielmehr darauf an, seine Leser zu bewegen, als
ihnen allseitig stringente Argumentationen vorzulegen. In der Tat ldsst
sich nicht leugnen, dass die Ethik Kants ihren epochalen Einfluss zu
einem betrichtlichen Teil der Faszination verdankt, die die Einseitigkeit
kriftig formulierter Halbwahrheiten auszustrahlen pflegt. In diesem

9 Vgl. SCHULLER: Die Begriindung sittlicher Urteile, 29; 43; 13.



Der Formalismus in der Ethik Kants 203

Sinne hat Oswald Schwemmer vor zwanzig Jahren geschrieben: ,Die
Faszination, die die Kantische Ethik seit eh und je auf die philoso-
phische Diskussion ausiibt, steht in einem seltsamen Kontrast zu der
Bedeutungslosigkeit, die man ihr ebenfalls seit eh und jeh fiir das
tatsichliche Handeln attestieren kann.“10 Die Kluft zwischen dem mora-
lischen Appell und dem Formalismus dieser Ethik, der gerade die erste
Quelle ausser acht lisst, aus der ein Mensch die moralische Qualifikation
seines Tuns beurteilen kann, erkirt die Bedeutungslosigkeit der Ethik
Kants, wenn es um das tatsichliche Handeln geht.

Es gibt aber auch einen anderen, tieferen Grund, der Kant dazu
bewegt haben mag, die sittlich gute Qualitit des menschlichen Handelns
von einer in der erstrebten Realitit gegriindeten Motivation zu trennen,
auch wenn er sich wahrscheinlich nicht deutlich dieses Grundes bewusst
war. Ich meine seine Grundauffassung von Erkennen und Sein, die ich
anderswo ,sensualistischen Intuitionismus®“ genannt habe.!! Der
Haupttext dafiir, der zugleich den Schlissel zur ganzen KrV liefert, ist
der erste Absatz der transzendentalen Asthetik (A 19), wobei zu
bemerken ist, dass dieselbe Grundlehre in allen Partien der ersten Kritik
vorhanden ist. Die Anschauung sei die eigentlich erkenntnisfihige
Handlung, insofern sie allein die Briicke zwischen Subjekt und Objekt
schlagen kann. Nun aber sei der Mensch nur mit einer sinnlichen
Anschauung ausgestattet. Also sei unsere Erkenntnis auf den Bereich der
sinnlich erfahrbaren, materiellen Realitit, die Welt, beschrinkt. Hinzu
kommt, dass wir infolge der subjektiven Bedingungen unserer Sinn-
lichkeit, nimlich ihrer reinen Anschauungen von Raum und Zeit, die
Welt nur nach dem ontologischen Status einer Erscheinung erkennen.
An derselben Stelle erkennt Kant durchaus héhere, geistige Verstandes-
handlungen (das ,,Denken®) an; diese aber als nicht intuitive Handlungen
lassen uns keine eigene Realitit erfassen (exakter gesagt: keine eigene
metaphysische Komponente der Dinge an sich); sie ,,verarbeiten® nur
,»den rohen Stoff sinnlicher Eindriicke® (KtV B 1) zu einer menschlichen
Erkenntnis im vollen Sinne des Wortes. Die von uns durch die An-
schauung erkannte materielle Realitit weist von sich aus keine intelligible
Komponente auf. Denn alle intelligiblen Bestandteile der Erfahrungswelt
sind fiir Kant Produkte des Subjekts selbst, das als ,,Urheber der
Erfahrung® (KtV B 127) wirkt.

10 SCHWEMMER, Oswald: ,,Die praktische Ohnmacht der reinen Vernunft. Bemerkungen 3um
kategorischen Imperativ Kants“ In: Kants Ethik heute (= Neue Hefte der Philosophie, 22).
Gottingen 1983, 1.

1 Vgl. SALA, Giovanni: ,,Kants Lehre von der menschlichen Erkenntnis: eine sensualistische
Version des Intuitionismus“. In: Theologie und Philosophie 57 (1982) 202-224; 321-347;
bes. 208-212.



204 Der Formalismus in der Ethik Kants

Gerade deswegen beruht meiner Meinung nach die Ethik Kants zwar
nicht auf dem Transzendentalidealismus, wohl aber auf einem gravie-
renden Mangel seiner Erkenntnislehre, den er meinte durch den Trans-
zendentalidealismus, niherhin durch Begriffe und Grundsitze a priori,
gut machen zu koénnen. Gemeint ist seine mangelhafte introspektive
Analyse unseres Erkenntnisprozesses, dessen also, was wir tun, wenn wir
etwas erkennen. Direkt in Bezug auf den Bestimmungsgrund unseres
Wollens liegt dieser Mangel darin, dass die KrV unzihlige Male vom
Begriff als einer allgemeinen und notwendigen Vorstellung spricht,
nirgends aber von jenem fundamentalen Akt, der zur Struktur der
menschlichen Erkenntnis gehort und den Aristoteles ,noein en tois
phantasmasi“ (De anima, III, 7) und Thomas von Aquin ,zntelligere in
sensibili“ (vgl. vor allem Summa theol., I, q.84, a.7) nennt. Durch diesen
Akt erfassen wir in den Daten der Erfahrung einen intelligiblen Inhalt.
Infolge dieses Aktes driickt unser Verstand intelligenterweise (!) das
cingesechene Intelligible aus, zusammen mit der dazu gehorigen
,Materie®, in jenem inneren Wort, das der Begriff ist. Alle (!) unsere
Begriffe sind deshalb allgemein. Denn das im konkreten und einzelnen
Gegenstand der Sinne erfasste Intelligible kann in beliebig vielen
Gegenstinden verwirklicht werden.

Es ist deshalb hochst zweideutig, wenn es im Lehrsatz I der KpV
heisst: ,,Alle praktischen Prinzipien, die ein Objekt (Materie) [...]
voraussetzen, sind insgesamt empirisch® (A 38). Der Begriff, der einen
Gegenstand bezeichnet, den wir erstreben, ist, wie alle Begriffe auch,
empirisch (denn ,,omnis cognitio a sensu incipit”) und intellektuell zugleich.
Es gibt ja keinen Begriff, der nicht einen intelligiblen Inhalt ausdriicken
wurde, ansonsten wire er ein , flatus vocis“. Wenn dem so ist, dann ist die
Frage, ob der erstrebte Gegenstand nicht als etwas fiir den Menschen als
Menschen gut erkannt werden kann, egal ob er materiell oder geistig ist.

Kants These von den Begriffen a priori ist nichts anderes als sein
Ersatz fir das ,zntelligere in sensibili*, das bereits in einer langen bis auf
Scotus zuriickgehenden Tradition verloren gegangen war. Auf derselben
Linie einer unzureichenden Analyse des Erkenntnisprozesses liegt Kants
These, die die Notwendigkeit in der menschlichen Erkenntnis ebenfalls
auf Begriffe und Grundsitze a priori zuriickfithrt. In dieser These fun-
giert das Apriori als Ersatz fiir das, was das Urteil zum Zustande-
kommen der menschlichen Erkenntnis beitrigt. Denn das proprium des
Urteils besteht nicht in einer Synthesis von Subjekt und Pridikat, wie
landliufig (auch bei Kant: KtV A 6) behauptet wird, sondern in der
absoluten Position (Bejahung) einer Synthesis, die im vorangehenden
Moment des zntelligere erfasst und im Begriff ausgedriickt wurde. Nun
wird durch das ,esse intentionale” dieser Position das ,esse reale” der Dinge



Der Formalismus in der Ethik Kants 205

erkannt. Das Sein aber, auch das der kontingenten Dinge, besagt
Notwendigkeit, d.h. absoluten Ausschluss des Gegenteils.

Es war deshalb nicht ohne eine gewisse Logik, dass Kant dem
unserer Erkenntnis gegebenen Objekt die Funktion eines Fundaments
und einer Motivation unseres Verhaltens absprach. Denn ein solches
Verhalten lige auf der Linie der ,,Moral“ der Tiere, deren Streben und
Handeln eine instinktgeleitete Reaktion auf die von den Objekten
ausgehende Lust und Unlust ist, freilich mit dem Unterschied, dass im
Menschen die Vernunft als ,instrumentelle” Vernunft die Aufgabe der
Instinkte iibernehmen wiirde; die Aufgabe nimlich, effizient die Lust zu
gewinnen und von der Unlust abzuhalten. Ist aber die Moral des ,,guten
Willens“ nicht auf das Objekt unserer (sinnlichen) Erkenntnis zu
grinden, so ist es wiederum verstindlich, dass Kant dem Willen, der
,mitten inne zwischen seinem Prinzip a priori, welches formell ist, und
zwischen seiner Triebfeder a posteriori, welche materiell ist“, sich
»gleichsam auf einem Scheidewege™ (A 14 = IV 400) befindet, als Motiv
die ,,allgemeine Gesetzmissigkeit der Handlungen iiberhaupt“ (A 17 =
IV 402) zuweist. Denn diese Gesetzmissigkeit stammt, wie auch
saimtliche Formen, mit denen die Naturwissenschaft es zu tun hat, vom
vernunftbegabten Subjekt selbst.

Zu einer Erklirung des Formalismus Kants, die im Resultat mit der
hier von mir vorgelegten Erklirung tibereinstimmt, ist Manfred Moritz
gelangt, der Kant fiir einen Vertreter des ,,psychologischen Hedonismus*
hilt.’? Auch Lewis White Beck beurteilt Kants Theorie des Begehrungs-
vermdégens als hedonistisch und verweist daflir auf den letzten Satz von
§ 4 der KU.13

4. Der Formalismus iibersiebt den intentionalen Charakter einer
menschlichen Handlung

Wesentlich fiir den Formalismus ist das Absehen vom Gegenstand der
Handlung und von der Intention des Handelnden, so dass fiir ithn das
,Prinzip des [sittlich guten] Wollens“ (A 13 = IV 400) nur in der
Allgemeinheit der Handlung liegen kann. Nur diese Form als Motivation
verleiht der Handlung ihre Qualitit als sittlich gute. Kant musste zwar
zugeben, dass ,,alles Wollen einen Gegenstand [...] haben miisse” (KpV
A 60), meinte aber, dass die moralische Eigenschaft des (sittlich guten)
Wollens und Handelns vom Gegenstand unabhingig ist. Es stellt sich

12 MORITZ, M.: wPflicht und Moralitat. Eine Antinomie in Kanis Ethik* In: KS 56
(1965/66) 420.

13 BECK, L.W.: Kants Kritik der praktischen Vernunft. Ein Kommentar. Minchen 1974,
94f.



206 Der Formalismus in der Ethik Kants

nun die Frage, ob unter dieser Voraussetzung noch von einer mensch-
lichen Handlung Gberhaupt die Rede sein kann. Die Antwort auf diese
Frage erfordert eine Analyse des menschlichen Handelns, hingt also von
der Handlungstheorie ab, die einer vertritt.!4

Unter ,,menschlicher Handlung*“!> ist eine Handlung gemeint, bei der
der Handelnde weiss, was er tut, und es freiwillig tut. Eine menschliche
Handlung ist eo ipso eine moralische Handlung. Indem gesagt wird, dass
eine menschliche Handlung dem Zusammenwirken von Vernunft und
Willen entspringt, ist auch gesagt, dass sie ,intentionalen® Charakter
besitzt, weil Vernunft und Wille intentionale Vermdgen sind: Sie streben
bewusst danach, das Sein zu erkennen und das Gute zu tun. Sind aber
Wollen und Handeln wesentlich intentional, so kann ihre moralische
Qualitit nicht ermittelt werden, wenn man von ihrem intendierten
Gegenstand absieht. Eine Handlungstheorie erfordert deshalb eine
Thematisierung der intentionalen Elemente, die den menschlichen Hand-
lungen innewohnen und sie konstituieren. Eine rein dusserliche Betrach-
tung wiirde die Handlung auf ein Naturgeschehen reduzieren, also auf
blosse Korperbewegungen bzw. auf einen blossen Kérperzustand, und
wiirde damit den eigentlichen Gegenstand der Handlung (das, was ein
Mensch will und tut) und die Rolle, die er fiir die Handlung spielt,
verfehlen.

Nun findet sich im Wollen ein intentionales Element, in welchem
sowohl die erkenntnismissige wie auch die willensmissige Intentionalitit
unseres Geistes zusammenfliessen, weil das dem Willen eigentiimliche
Streben ein vernunftgeleitetes ist. Dieses Element kann dadurch ermittelt
werden, dass man die Frage stellt: ,,Was will dieser Mensch?“, ,;Was tut
er?”, ,,Wozu vollzieht er diese Handlung?®, ,,Warum befindet er sich in
diesem offensichtlich frei gewihlten Zustand?* Das intentionale Element
macht die Handlung eines Menschen (bzw. seinen frei angenommenen
Zustand) genau zu einer menschlichen Handlung. Eine solche Frage
kann deshalb letztlich nur vom handelnden Subjekt beantwortet werden;
infolgedessen kann eine fir die Ethik relevante Handlungstheorie nur
von der Perspektive der ersten Person (Ich) her entwickelt werden;
ansonsten wurde man lediglich eine physische (kérperliche) Handlung zu
Gesicht bekommen.

Die Perspektive der ersten Person allein ist imstande, die Intention —
eine Basis-Intention —, zu erfassen, die in dem, was zunichst bloss als
actus hominis gilt, verwirklicht wird und ihn schon allein (d.h. noch bevor

14 Zum Folgenden vgl. RHONHEIMER, Martin: Die Perspektive der Moral. Philosophische
Grundlagen der Tugendethik. Berlin 2001, bes. die Sektionen 53-59; 96—100.

15 | actus humanus“im Unterschied zu ,,actus hominis“



Der Formalismus in der Ethik Kants 207

man die Umstinde und die hinzukommende Absicht des Handelnden in
Betracht zieht) zu einer menschlichen Handlung macht. Diese Basis-
Intention ist der eigentliche Gegenstand des Wollens und Tuns: das, was
das Subjekt will und verwirklicht und dem Wollen und der daraus
entspringenden Handlung ihre erste und fundamentale moralische
Identitit verleiht. Erst durch den intentionalen Gehalt ist die Handlung
eine sittliche Handlung, und zwar so, dass sie erst dadurch unter die
,moralische Differenz* fillt: Sie ist entweder gut oder bdse. Vom
intendierten Gegenstand einer menschlichen Handlung oder (was auf
dasselbe hinausliuft) vom Charakter des Gegenstandes als intentionalen
Gehalts abzusehen, bedeutet die Handlung als ,in specie naturae” zu
betrachten, also als physisches Ereignis oder physischen Zustand
ausserhalb der Moralitit.16

Es gibt aber auch einen zweiten intentionalen Gehalt, der eine
menschliche Handlung konstituiert. Denn zum ersten ,,Wozu?“, das ein
»Was® als intentionales Objekt der Handlung bestimmt, kommt ein
zusatzliches ,,Was“ hinzu, das ebenfalls durch ein weiteres ,,Wozu?“
definiert wird; also eine weitere Intention, um derentwillen das Subjekt
die konkrete, bereits als sinnvoll konstituierte Handlung tatsichlich
durchfiihrt. Es ist die ,Intention® im engeren Sinne, die Absicht des
Handelnden, der ,finis operantis”. Freilich kann auch dieser zweite
intentionale Gegenstand (das Ziel der Handlung) Gegenstand eines
durch ein weiteres ,,Wozu?“ konstituierten Willensaktes werden. Damit
entsteht die mehr oder weniger kohirent verlaufende Reihe von
Intentionen, die die ,,Biographie® eines Menschen kennzeichnen.

Wichtig fiir unsere Untersuchung des Formalismus ist die Fest-
stellung, dass es kein Wollen ohne Gegenstand gibt und dass deshalb die
Bestimmung des Willens als Willens tiber das intentionale Objekt des
Willensaktes lduft. Ich glaube, dass es sachgerecht sei zu behaupten, dass
der Formalismus Kants auf einem gravierenden Mangel seiner Hand-
lungstheorie griindet. Genau genommen muss man sagen, dass da, wo
der intentionale Gegenstand einer Handlung ausser Acht gelassen wird,
nicht mehr von einer menschlichen Handlung gesprochen werden kann
und damit auch nicht von einer Handlungstheorie, die fir die Ethik
relevant sein kann.!”

16 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa theol. 1.11,, q.1, 2.3 ad 3; auch q. 18, 2a.10 und
11. Im a. 10 heisst es: ,species moralium actuum constituuntur ex formis prout sunt a
ratione conceptae®.

17 Diese Behauptung scheint paradox zu sein angesichts der Tatsache, dass Kant wie
kein anderer auf der Gesinnung (d.h. auf der Intention) besteht, mit der jemand handelt.
Die Frage ist aber die: Welche Gesinnung? Die Gesinnung, das Sittengesetz um des
Gesetzes willen einzuhalten. Worin besteht nun dieses Gesetz? In seiner Form. Welche



208 Der Formalismus in der Ethik Kants

In seinem oben zitierten Aufsatz bemerkt Schwemmer, dass sich in
der Philosophie Kants kein Versuch zu einer besonderen Klirung des
Handlungsbegriffes findet.!® Dies diirfte einer der Griinde sein, warum
Kant, im Unterschied zu Aristoteles, in der gegenwirtigen Diskussion
um die Handlungstheorie kaum eine Rolle spielt.??

Auch die Unterscheidung zwischen hypothetischen und katego-
rischen Imperativen, der Kant eine fundamentale Bedeutung zumisst,
tragt wenig zu einer fiir die Ethik relevanten Handlungstheorie bei. Denn
sie lduft auf die Unterscheidung zwischen moralischer Vernunft und
instrumenteller Vernunft hinaus. Letztere geht auf die Frage nach den
Mitteln fiir einen angestrebten Zweck ein; sie liegt also ausserhalb der
moralischen Perspektive. Wollen wir die Moralitit einer Handlung
ermitteln, die unter einem hypothetischen Imperativ steht, so miissten
wir gerade vom Zweck absehen, der die Handlung definiert! Vorgingig
zur genannten Unterscheidung Kants gibt es die umfassende Klasse der
menschlichen Handlungen, die als freie Handlungen moralische Hand-
lungen sind. Ob nun eine Handlung in sich selbst oder um etwas anderen
willen gewihlt wird, ist handlungstheorerisch sekundir. Primir ist, dass
die Handlung ihre moralische Art vom gewihlten Objekt erhilt.

Hat man den intentionalen Gegenstand in die Handlungstheorie ein-
bezogen, so muss man einen inhaltlich-normativen Bezugspunkt ange-
ben, von dem her Wollen und Handeln ihre moralische Differenz
erhalten. Ein solcher Bezugspunkt fungiert als objektive Norm der
Moralitit. Diese soll in den nun folgenden Ausfiihrungen tiiber die
Allgemeinheit des Sittengesetzes geklirt werden.

5. Zur Allgemeinbeit des Sittengesetzes

Nach Kant gilt meine zunichst subjektive Verhaltensweise als morali-
sches Gesetz, wenn ich wollen kann, dass auch alle anderen Menschen

Form? Die Allgemeinheit der Handlung. Welche Handlung? Die Handlung, die darin
besteht, das Gesetz um des rein formalen Gesetzes willen einzuhalten. Denn, wie es in
der bereits erorterten Fussnote 7 zu A 38 Anm. = IV 413 heisst, wiirde ein Interesse am
Gegenstand die Handlung zu einer sittlich schlechten machen. Damit sind wir in einen
Zirkel geraten. Der Zirkel lasst sich nur dadurch sprengen, dass man dem Gesetz einen
Inhalt zuweist; dies aber kann nur der Inhalt des Wollens sein, d.h. sein intentionaler
Gegenstand.

18 SCHWEMMER, O.: ,,Die praktische Ohnmacht der reinen Vernunft*, 3. Dieses Versium-
nis war freilich fiir Kant nahe liegend, weil gemiss seiner Zwei-Welten-Theorie die
Handlung als ,,Begebenheit in der Sinnenwelt“ (KpV A 121) nicht mehr in unserer
Gewalt steht (KpV A 169, 173).

19 Vgl. FORSCHNER, Maximilian: ,Reine Morallehre und Anthropologie. Kritische Uber-

legungen zum Begriff eines a priori giltigen allgemeinen praktischen Gesetzes bei Kant*. In: Kants
Ethik heute (= Neue Hefte fiir Philosophie 22). Goéttingen 1983, 29,



Der Formalismus in der Ethik Kants 209

sich auf dieselbe Weise verhalten diirfen. In der Formulierung des
zweiten Abschnittes der GMS lautet der Ubergang von der persénlichen
Maxime zum Gesetz wie folgt: ,,Handle nur nach derjenigen Maxime,
durch die du zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz
werde® (A 52 = IV 421).

Jedes System der Moral sieht in der Allgemeinheit einer Hand-
lungsnorm eine notwendige Bedingung dafiir, dass diese Norm als ein
echt moralisches Gesetz gelten kann. Der Grund dafiir ist, dass alle
Menschen fiireinander ihresgleichen sind; infolgedessen darf der Einzel-
ne keine Vorrangstellung in seiner Lebensfithrung fiir sich in Anspruch
nehmen. Eine gesollte bzw. erlaubte Handlung ldsst sich nicht mit einem
Prinzip begrinden, in dem ein Individualbegriff vortkommt (Ich, Du).
Positiv gewendet bedeutet dies: Nur universale Sitze kénnen als nor-
mative Primissen in einer ethischen Argumentation fungieren. FEine
universale Primisse bedeutet allerdings nicht, dass sie von den sittlich
relevanten Umstinden abstrahieren muss! Denn in welchem Grad auch
immer ein universaler Satz aufgrund der Umstinde weiter spezifiziert
wird, er hort nicht auf, ein universaler Satz und damit eine giiltige
Primisse fiir ethische Argumentationen zu sein; es darf in ihm nur kein
Individualbegriff vorkommen.?? Besondere Handlungsweisen oder Aus-
nahmen von einer Regel, fiir die sich triftige Griinde angeben lassen,
gelten fiir alle, die sich in einer dhnlichen Situation befinden.

Das Eigentiimliche in Kants Konzeption der Ethik besteht darin,
dass bei ihm die Allgemeinheit als notwendige Bedingung einer echt
moralischen Norm zu einer zureichenden und damit alleinigen Be-
dingung geworden ist. In der Eigenschaft der Allgemeinheit liegt deshalb
fir Kant das Wesen des Gesetzes. Der immer wiederkehrende Aus-
schluss des Objektes als Quelle der moralischen Gutheit des Wollens
und Handelns kann nichts anderes als dies bedeuten. ,,Diese formale
Beschaffenheit meiner Handlungen (Unterordnung derselben unter das
Prinzip der Allgemeingultigkeit), worin allein ihr innerer moralischer
Wert besteht [...]“ (KU A 461 Anm. =V 471).

Hat man das moralische Gesetz zur blossen Form der Allgemeinheit
gemacht, die eine Handlung tibernehmen muss, so stellt sich die Frage,
nach welchem Kriterium ich ermitteln kann, ob meine Handlungsweise
eine fiir alle Menschen giiltige werden und sich damit als ein moralisches
Gesetz erweisen kann. Die nahe liegende Antwort lautet: Es hingt davon
ab, wie beschaffen die Handlung ist. Es scheint zunichst, dass auch Kant
so denkt. Denn er schreibt, ich soll ,,;so handeln, dass“ (vgl. A 17 = IV
402) meine Maxime ein Gesetz fiir alle Menschen werden kann. Dass

20 Vgl. SCHULLER: Die Begriindung sittlicher Urteile, 62.



210 Der Formalismus in der Ethik Kants

aber mein Handeln so ist, hingt von seinem Gegenstand ab. Die Allge-
meinheit als Form des Sittengesetzes beruht also darauf, dass das, was
das Gesetz befiehlt, zum Menschen als Menschen (und damit zu allen
Menschen) passt, d.h. ihn in all seinen Bestandteilen und unter Beriick-
sichtigung der konkreten Situation in seinem Menschsein férdert. Die
herkémmliche Lehre, derzufolge die menschliche Natur ,,norma obiectiva
proxima moralitatis“ ist, besagt genau dies. Die Natur des Menschen ist der
Massstab zur Beurteilung dessen, was ihn als leib-geistige Wesenseinheit
fordert und vervollkommnet und damit sittlich gut ist.

Nun aber haben wir gesehen, dass Kants Argumentation zur Fest-
legung des Sittengesetzes dem Gegenstand ausgerechnet die Funktion
eines Kriteriums fiir die Moralitit einer Handlung abgesprochen hat. Wie
kénnen wir dann die universalisierbaren Maximen von den nicht- uni-
versalisierbaren unterscheiden? Kant hat versucht, auf diese Frage zu
antworten, ohne auf das Objekt der Handlung rekurrieren zu miissen,
nimlich anhand des Widerspruchsprinzips. Er schreibt:

,Man muss wollen kénnen, dass eine Maxime unserer Handlung ein
allgemeines Gesetz werde: dies ist der Kanon der moralischen Beurteilung
derselben tberhaupt. Einige Handlungen sind so beschaffen, dass ihre
Maxime ohne Widerspruch nicht einmal als allgemeines Gesetz gedacht
werden kann [...]. Bei anderen ist zwar jene innere Unmoglichkeit nicht
anzutreffen, aber es ist doch unméglich zu wollen, dass ihre Maxime zur
Allgemeinheit eines Naturgesetzes erhoben werde, weil ein solcher Wille
sich selbst widersprechen wiirde.” (A 57 = IV 424)

Kurzum: Einige Maximen wiirden sich selbst widersprechen, wenn man
sie verallgemeinert; bei anderen wiirde unser Wille sich selbst wider-
sprechen, falls er sie verallgemeinern wollte.

Es ist hier nicht mdglich, auf die zahlreichen Versuche einzugehen,
die mit Scharfsinn bis Spitzfindigkeit unternommen wurden, um zu
zeigen, dass man anhand dieser Regel ermitteln kann, welche Maximen
universalisierbar sind und welche nicht. Ich glaube nicht, dass sie
erfolgreich gewesen sind. Denn wenn man dabei iiberhaupt zur Fest-
stellung eines Widerspruchs gelangt, so nur deshalb, weil die fragliche
Maxime ,,so beschaffen® ist. Sie ist aber so beschaffen, weil sie diesen
Gegenstand hat, z.B. ein falsches Versprechen. Damit aber sind wir auf
den Gegenstand der Handlung zuriickverwiesen; d.h. das angeblich rein
formale Kriterium des Widerspruchs verweist auf den Inhalt der
Handlung, also auf ein materiales Kriterium. Das ,,Prinzip des [guten]
Wollens® kann also nicht ,,unangesehen aller Gegenstinde des Begeh-
rungsvermogens® aufgestellt werden (A 13 = IV 400). Ross hat den
Versuch Kants, ein allgemeines formales Prinzip der Sittlichkeit zu



Der Formalismus in der Ethik Kants 211

finden mit dem Versuch verglichen, ein allgemeines formales Kriterium
der Wahrheit zu finden. Beide sind zum Scheitern verurteilt.?!

Wenn Kant das Sittengesetz ,,allgemeines Gesetz“ nennt, so will er
damit offenkundig sagen, dass es fiir alle Menschen gilt. Dies ist auch die
Ricksicht, unter der wir spontan iiberlegen, ob wir uns ein bestimmtes
Verhalten erlauben diirfen. Damit hat man gemeint, das Ei des Kolum-
bus gefunden zu haben, um die Ethik Kants gegen den Vorwurf eines
leeren Formalismus in Schutz zu nehmen. Man kann kaum in Zweifel
ziehen, dass Kant genauso denkt, wenn er von der Allgemeinheit als
Form des moralischen Gesetzes spricht. Dasselbe geht aus seinen
Beispielen guter oder schlechter Handlungen hervor. Dieser Verweis des
Gesetzes (das deshalb kein rein formales Gesetz mehr ist!) auf den
Menschen bildet sogar den systematischen Leitfaden fiir seine spitere
»Metaphysik der Sitten®. Aber ebenso klar diirfte es sein, dass damit der
Formalismus geradezu aufgehoben wird. Denn die Natur des Menschen,
an der die moralische Qualitit einer Handlung gemessen werden soll, ist
keine Form, sondern ein priziser Inhalt, und zwar ein dem Menschen
vorgegebener Inhalt.

6. Das ,,Prinzip der Menschheit oder die gmwei Halbzeiten der Ethik Kants
6.1 Die zweite Formel des kategorischen Imperativs

Obwohl Kant in der KpV als Abschluss der ersten sechs Paragraphen
der Analytik das moralische Gesetz als ,Prinzip einer allgemeinen
Gesetzgebung® (A 54) definiert und damit das bestitigt, was er in det
GMS bereits behauptet hatte, dass niamlich ,,die allgemeine Formel des
kategorischen Imperativs® (A 81 = IV 436) die eigentliche und strenge
Definition des moralischen Gesetzes darstellt, hatte er in seinem ersten
Werk auch andere Formulierungen vorgelegt. Es sind die Formu-
lierungen des moralischen Gesetzes als ,,Prinzip der Menschheit” ( A 69
= IV 430) und als ,,Prinzip der Autonomie® (A 74 = IV 433). Von ihnen
ist zumindest zu sagen, dass sie andere Aspekte des moralischen
Gesetzes zum Ausdruck bringen. Die Frage ist, ob diese Aspekte sach-
lich bereits in der ersten Formel enthalten sind, oder aber ob sie der
Allgemeinheit etwas Neues hinzufiigen, und wenn ja, was fiir eine Rolle
dieses Neue in der Konstitution des Gesetzes ausiibt.

Von fundamentaler Bedeutung ist die zweite Formel: ,,Handle so,
dass du die Menschheit, sowohl in deiner Person als in der Person eines
jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloss als Mittel
brauchst® (A 66f = IV 429). Kant gelangt zum ,,Prinzip der Menschheit*

21 Vgl. ROSS, David: Kant’s Ethical Theory, Oxford 1954, 28.



212 Der Formalismus in der Ethik Kants

mittels des Zweckbegriffes, den er in der GMS dort einfithrt, wo die
Argumentation einsetzt, die zur zweiten Formel des kategorischen Impe-
rativs fithren soll, wihrend er vorher die Einbeziehung von Gegenstand
und Zweck in die Formel des Gesetzes ausgeschlossen hat. Kant sieht
hier im Menschen als moralischem Wesen ,,einen absoluten Wert®, der
als ,,Zweck an sich selbst® existiert und ,,ein Grund bestimmter Gesetze
sein®“ kann (A 64 = IV 428).

Mit dem ,,Prinzip der Menschheit® geht Kant von einer inhaltsleeren
Allgemeinheit des moralischen Gesetzes zu einer ,,materialen Wertethik®
ber, in deren Mittelpunkt der Mensch als Person steht. Der Anschluss
an die traditionelle Lehre von der menschlichen Natur als objektive
Norm der Moralitit ist offenkundig. Die zweite Formel des katego-
rischen Imperativs bringt also etwas wesentlich Neues in die Prinzi-
pienlehre Kants, das nicht aus der ersten Formel ableitbar ist — der
gegenteiligen Selbstinterpretation Kants und den wiederholten Behaup-
tungen vieler Kommentatoren zum Trotz.

In der Tat schreibt Kant, nachdem er alle drei Formeln des katego-
rischen Imperativs vorgelegt hat:

,Die angefithrten drei Arten, das Prinzip der Sittlichkeit vorzustellen, sind
aber im Grunde nur so viele Formeln ebendesselben Gesetzes, deren die
eine die anderen zwei von selbst in sich vereinigt. Indessen ist doch eine
Verschiedenheit in ihnen, die zwar eher subjektiv- als objektiv-praktisch
ist, nimlich um eine Idee der Vernunft der Anschauung (nach einer
gewissen Analogie) und dadurch dem Gefiihle niher zu bringen® (A 79f =
IV 4306).

Diese ,,padagogische® Verschiedenheit zugegeben, bleibt es doch nach
Kant weiterhin bestehen, dass die ,allgemeine Formel“ das ,,strenge®
und damit zureichende Kriterium fir die ,sittliche Beurteilung® liefert
(A 80f = IV 430).

6.2 Ein versteckter 1V erweis auf den Inbalt der Maxime

An mehreren Stellen spricht Kant von der Allgemeinheit in einer Weise,
die tiber den Formalismus hinausgeht. Dies ist der Fall an den Stellen der
KpV, an denen Kant sagt, dass ,,die blosse Form*“ der Maxime ,,sich zur
allgemeinen Gesetzgebung ,,schicken® bzw. ,,qualifizieren® muss (KpV,
Lehrsatz III: A 49). Das ,sich qualifizieren“ kommt auch in der MS,
Tugendlehre, Einleitung VI vor. In der Einleitung VIII, 2 spricht Kant
von einer ,,Qualifikation®. Im Lehrsatz IV, Anmerkung I, der KpV wird
derselbe Gedanke auf die Materie (von der die Maxime abhingt)
bezogen. Die Materie gilt dort nicht mehr als fiir das moralische Gesetz
tiberhaupt untauglich, wie es nach den Lehrsitzen I und II der Fall ist; es
wird vielmehr gesagt, dass sie ,zum Gesetz“ und damit zur Allge-



Der Formalismus in der Ethik Kants 213

meinheit ,,taugen® muss (A 61). Auch in A 131 ist von der ,, Tauglichkeit
der Maximen zur allgemeinen Gesetzgebung® die Rede. Dies bedeutet
nichts anderes, als dass die Materie, der Gegenstand des Wollens, zum
Menschen als Zweck an sich selbst passen muss. Damit aber wird der
Mensch als objektive Norm der Moralitit anerkannt.

An der schon zitierten Stelle der GMS, an der Kant von der
Beziehung der drei Formeln des kategorischen Imperativs zueinander
spricht, nennt er ,das verniinftige Wesen [...] oberste einschrinkende
Bedingung im Gebrauch der Mittel” (A 83 = IV 438). Umgekehrt wird in
der KpV, A 61, dieselbe Funktion der Form des Gesetzes zugeschrieben:
,,Die blosse Form eines Gesetzes, welche die Materie einschrinkt, muss
zugleich ein Grund sein, diese Materie zum Willen hinzuzufiigen®. Damit
will Kant sagen, dass zwar nicht alle Materie, d.h. nicht alle Objekte,
Inhalt eines moralischen Gesetzes werden kann, wohl aber die Materie,
die von der Form so eingeschrinkt wurde, dass sie der Form ,ange-
messen® ist. Dann aber wird die Form bereits im Hinblick auf den
Menschen gedacht! Sie ist nicht mehr ,,die blosse Form®, wie Kant zu
Beginn dieses Gedankenganges schreibt.

6.3 Eine unheilbare Spannung in Kants Ethik

Dass sich dadurch eine unheilbare Spannung in der Ethik Kants auftut,
liegt auf der Hand. Robert Paul Wolff hat diese Spannung zutreffend als
das widerspriichliche Unternehmen geschildert, dass Kant die Hilfte der
Zeit eine Theorie des kategorischen Imperativs aufstellt, der als rein
formal durch eine Theorie dessen, was fiir den Menschen gut ist, und
damit durch eine Theorie objektiver Zwecke vervollstindigt zu werden
verlangt, wihrend er in der anderen Hilfte des Unternehmens darauf
besteht, dass das Gute sowie die verpflichtenden Zwecke und damit
inhaltliche praktische Gesetze vom rein formalen kategorischen Impe-
rativ abzuleiten seien.??

Dieser Umstand erklirt zur Geniige den nie zu Ende gehenden Streit
in der Beurteilung der Ethik Kants: Indem die einen ihr einen leeren
Formalismus vorwerfen, der alles rechtfertigen kann, weisen die anderen
auf das solide Fundament hin, das seine Ethik im ,,Prinzip der Mensch-
heit“ (A 69 = IV 430) fur eine sachgerechte und menschenwiirdige
Bewiltigung unserer Probleme heute legt. Beide Kontrahenten haben
Recht: Sie brauchen sich nur auf die eine oder auf die andere Hilfte des
Kantischen Unternehmens zu berufen. Kant spielt in seiner Begriindung
der Ethik offiziell mit der Karte der Allgemeinheit; unter der Hand hilt
er die Karte der Menschheit parat. Das Unzulingliche und Verwirrende

22 \WOLFF, R.P.: The Autonomy of Reason. New York 1973, 48-50; 76; 86-88; 211f.; 219.



214 Der Formalismus in der Ethik Kants

in seinen Grundlegungsschriften besteht also nicht darin, dass der Inhalt
des kategorischen Imperativs bzw. der notwendige Zweck unserer
Handlungen fehlt, sondern darin, dass Kant zu ihm greift, gerade
wihrend er immer wieder auf dem formalen Prinzip der Verbindlichkeit
als dem alleinigen und zureichenden besteht. Es sind die zwei einander
widerstreitenden Halbzeiten des Kantischen Spiels, von denen Wolff
spricht.

Das Menschheitsprinzip stellt die Grundinspiration der Ethik Kants
dar und ist einer der Hauptgriinde ihrer ausserordentlichen wirkungs-
geschichtlichen Bedeutung. Dieses Prinzip finden wir ausdricklich
formuliert zwar nur in der GMS. Die KpV formuliert das moralische
Gesetz lediglich anhand des Prinzips der Allgemeinheit. Dennoch ist das
Menschheitsprinzip auch in ihr durchaus prisent; vor allem in den
Ausfithrungen tber die ,,Wiurde® und den ,,Wert” der Menschheit in
unseret Person (A 157, 271), so dass sie ,,uns heilig sein muss® (A 237).
Auch in der MS, Tugendlehre (Einleitung I, erste Fussnote), wird
,nheilig vom Menschen als moralischem Wesen gesagt, wihrend in der
KpV A 158 von der ,Erhabenheit unserer eigenen iibersinnlichen
Existenz® (A 158) die Rede ist. Mehr noch, Kant wiederholt auch in der
KpV die zweite Formel des kategorischen Imperativs fast mit denselben
Worten wie in der GMS, nimlich in A 237 und auch 155f.; aber er
kennzeichnet sie nicht als Definition des moralischen Gesetzes.

Was in den Grundlegungsschriften gegen die Logik des Systems nur
halbherzig anerkannt wurde, kam in der viel spiteren ,,Metaphysik der
Sitten zum Tragen, insofern Kant dort weitgehend auf die natura
humana rekurriert und tberhaupt von der Natur der Sache her argu-
mentiert, um die Pflichten des Menschen zu ermitteln. Aus der Lehre
vom Menschen als Zweck an sich selbst leitet Kant dort die zwei
umfassenden Zwecke ab, ,die zugleich Pflichten sind®“, nimlich die
eigene Vollkommenheit und die fremde Glickseligkeit.

Direkt relevant fir die neue Auffassung des Grundgesetzes der Ethik,
die in der Tat eine Abkeht vom Formalismus bedeutet, sind die Ein-
leitungen zu den zwei Teilen des Werkes, insbesondere die Einleitung
zur Tugendlehre. Es ist aber nicht leicht, aus den neunzehn Abschnitten
der letzteren sich ein klares und einheitliches Bild des materialen Aspekts
des Sittengesetzes zu machen. Es ist typisch fur den Stil Kants, dass er
das Neue und in der Tat Revolutionierende so vortrigt, als ob er dabei
wire, seine frithere erste Formel des kategorischen Imperativs einfach zu
wiederholen und zu erliutern. Demnach findet der Leser in der Sektion
IV der Einleitung zur Rechtslehre zweimal die erste Formel des
kategorischen Imperativs sachlich identisch mit der in der GMS,
wihrend in der Einleitung IX zur Tugendlehre dieselbe Grundformel



Der Formalismus in der Ethik Kants 215

kommentarlos umformuliert wird, so dass sie lber das rein formale

Prinzip der Allgemeinheit hinausgeht:

»Das oberste Prinzip der Tugendlehre ist: Handle nach einer Maxime der
Zwecke [!], die zu haben fiir jedermann ein allgemeines Gesetz sein kann.
— Nach diesem Prinzip ist der Mensch sowohl sich selbst als anderen

Zweck [...] den Menschen iiberhaupt sich zum Zwecke zu machen, ist an
sich selbst des Menschen Pflicht.*

Aus dieser Grundpflicht als ,,objektivem Prinzip*, hatte Kant bereits in
der GMS geschrieben, ,miissen alle Gesetze des Willens abgeleitet
werden kénnen® (A 66 = IV 429).

Es sei zum Schluss auf zwei Konsequenzen des Formalismus in der
Ethik Kants hingewiesen. Erstens, der Ubergang vom bloss formalen
Charakter des moralischen Gesetzes her zur Autonomie als Kennzeichen
des Menschen als moralischem Wesen ist nahe liegend. Denn wenn der
Mensch in seinem Verhalten von allem Vorgegebenen unabhingig ist,
selbst vom Gegenstand seines Wollens und Tuns, so ist er selbst der
Gesetzgeber, und zwar in einem absoluten Sinne. Zweitens, wenn das
Wollen eines Gegenstandes bei Kant unter dem Generalverdacht einer
Suche nach Lust steht, so bahnt sich fiir den sittlich gesinnten Menschen
ein Gefille zum Rigorismus an. Er stellt sich ,die Pflicht lieber mit
Aufopferungen verbunden vor, welche ihre Beobachtung [...] kostet, als
mit den Vorteilen, die sie uns einbringt (,,Uber den Gemeinspruch®, A

210 = VIII 279).

Abstract

In order to explain the formalism of Kant’s ethics, the article analyses the reasoning
of the ,Foundations of the Metaphysics of Morals®, first chapter, paragraphs 8 to
17. The outcome is that Kant’s exclusion of the object of the action as source of
morality is groundless, because it goes beyond what the examples of action prove. The
same reasoning reoccurs in the ,,Critigue of Practical Reason in the form of sentences
which are variations of the foregoing argument. Kant adds to the ,,rule of universal-
ity namely to the first formulation of the categorical imperative, a second one abont
human being as an end in himself. But this is something new that does not follow
Jfrom the first formula. Only with that was Kant able to work out a normative ethics.
In Kant’s ethics there is an incurable tension, since he draws up a moral theory which
needs to be completed through a material principle, whereas he again and again ex-
cludes such a principle.



	Der Formalismus in der Ethik Kants : Überlegungen zu einer Kontroverse

