
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Der Formalismus in der Ethik Kants : Überlegungen zu einer
Kontroverse

Autor: Sala, Giovanni B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760648

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760648
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Giovanni B. Sala SJ

Der Formalismus in der Ethik Kants —

Überlegungen zu einer alten Kontroverse1

1. Die Ethik Kants ist eine Gesetsgsethik

Seit einigen Jahrzehnten ist es üblich, zwei Grundformen der Ethik zu
unterscheiden: 1) die Ethik vom guten Leben (auch Tugendethik
genannt), 2) die Ethik der Normen (auch Gesetzesethik genannt). Sie

schliessen einander nicht aus, bedeuten aber einen tief greifenden
Unterschied im Verständnis des Menschen und in ihren Anweisungen zu
einer verantwortlichen Lebensführung.

Zur ersten Klasse gehören die Ethiken der Antike und die des

Mittelalters, deren klassische Version die Nikomachische Ethik des

Aristoteles ist. Zur zweiten Klasse gehören die modernen Ethiken, für
die die Ethik Kants als repräsentativ gilt. Auf der Grundlage des allen
Menschen innewohnenden Strebens nach Glück versucht der erste Typ
von Ethik zu ermitteln, wie sich der Mensch verhalten soll, damit er ein

menschenwürdiges und geglücktes Leben führen kann. Die Ethik des

zweiten Typs ist nicht direkt an der Frage nach dem guten Leben des

Handelnden interessiert. Denn was der Einzelne in seinem rein privaten
Leben tut, welche Auffassung er vom Glück und vom Menschen
überhaupt vertritt, sind weitgehend nicht (mehr) Themen der modernen
Ethik. Diese, als Ethik der Normen, konzentriert sich vielmehr auf jene
Verhaltensweisen, die eine direkt soziale Dimension haben, und fragt
danach, welche Handlungen unter dieser Perspektive als richtig gelten
und unter welchen Normen sie stehen sollen. Das Ziel dieser Ethik ist ja,
ein möglichst reibungsloses Zusammenleben in einer pluralistischen
Gesellschaft zu gewähren, in der im Prinzip jedem Menschen zusteht,
von seiner Freiheit nach seinem eigenen Gutdünken Gebrauch zu
machen.

1 Für die Schriften Kants werden folgende Siglen verwendet: KrV, KpV, KU für die
drei Kritiken; MS für die „Metaphysik der Sitten"; GMS für die „Grundlegung zur
Metaphysik der Sitten". Da aber dieses letzte Werk häufig zitiert wird, werde ich für
gewöhnlich darauf ohne Sigle verweisen. Für die KrV und die KpV werde ich die Original-
paginierung angeben; für die anderen Schriften werde ich sowohl auf die Original-
paginierung als auch auf die Paginierung der Akademie-Ausgabe (Band in römischer
Ziffer und Seite in arabischer Ziffer) verweisen.



192 Der Formalismus in der Ethik Kants

Die Ethik Kants gehört zu den Ethiken der Normen. Das
Eigentümliche seiner Gesetzesethik besteht darin, dass sie eine rein formale
Auffassung des Gesetzes vertritt. Dadurch hat sie die Kluft zur
klassischen Ethik, in deren Mitte die Reflexion über das für den Menschen
Gute stand, weiter vertieft. Denn wenn das Wesen des Sittengesetzes in
der Form liegt, so spielt die Materie, d.h. der Inhalt dieses Gesetzes — das

für den Menschen Gute — im Prinzip keine Rolle mehr. In der Tat aber
vermochte auch Kant, wenn es um konkrete Beispiele guter oder böser

Handlungen ging, nicht umhin, das für den Menschen objektiv Gute zu
berücksichtigen. Daraus ergibt sich eine unheilbare Spannung, welche
seine Schriften durchzieht.

Im Folgenden werde ich auf den formalen Charakter des moralischen
Gesetzes eingehen: Mit welchem Argument beweist Kant diese

Auffassung des Gesetzes? Welche Konsequenzen hat sie für seine Morallehre

insgesamt, d.h. für die zwei Schriften der 80er Jahre wie auch für
die spätere „Metaphysik der Sitten", in der er eine normative Ethik, d.h.
eine Pflichten-Ethik ausgearbeitet hat?

Kant hat seine zwei Schriften zur Grundlegung der Ethik, die

„Grundlegung zur Metaphysik der Sitten" (1785) und die „Kritik der

praktischen Vernunft" (1788) verfasst, nachdem er 1781 mit der „Kritik
der reinen Vernunft" seine Wende zum Transzendentalidealismus
vollzogen hatte. Dies bedeutet aber nicht — gegen eine weit verbreitete
Ansicht —, die Ethik Kants sei eine Konsequenz seines Traditionsbruchs
im Bereich der Erkenntnis- und Seinslehre. Es ist vor allem das
Verdienst des Regensburger Kant-Forschers Josef Schmucker gezeigt zu
haben, dass Kants sog. „kritische" Ethik in ihrem Kern vom
Transzendentalidealismus unabhängig ist.2

Durch eine Untersuchung der eher spärlichen Stellen in Kants
vorkritischen Schriften hat Schmucker ermittelt, wie Kant ausgehend vom
damaligen Wolffschen Stand der Reflexion in der ersten Hälfte der sechziger

Jahre eine Position ausarbeitete, die zwanzig Jahre später das
Fundament für seine „neue" Ethik lieferte. Kant betonte von Anfang an die
Verbindlichkeit als ersten Begriff der Moral und übernahm zunächst das

moralische Gefühl der britischen Philosophen als Materialprinzip der
Sittlichkeit. Unter dem Einfluss des Staatsprinzips Rousseaus, nämlich
der „volonté générale", fasste er dann die sittliche Verbindlichkeit als die
Verbindlichkeit zum allgemeinen Willen auf; damit schrieb er dem rein

2 SCHMUCKER, Josef: Die Ursprünge der Ethik Kants in seinen vorkritischen Schriften und

Reflexionen. Meisenheim am Glan 1961. Eine zusammenfassende Darlegung dieser
Untersuchung habe ich in meinem Aufsatz: Das Gesetz oder das Gute? Zum Ursprung und Sinn des

Formalismus in der Ethik Kants. In: Gregorianum 71 (1990) 67-95, vorgelegt. Wichtig zum
Thema sind auch mehrere Aufsätze von Dieter HENRICH.



Der Formalismus in der Ethik Kants 193

formalen Prinzip der Allgemeinheit auch die Rolle eines Materialprinzips
zu: Gut und damit verpflichtend ist das, was vom allgemeinen Willen
erstrebt wird. Die 1766 erschienenen „Träume eines Geistersehers"
bezeichnen das neue Prinzip als die „Regel des allgemeinen Willens", während

„das sittliche Gefühl" den guten Willen nur begleitet (A 42=11 335).
Kant war also um die Mitte der 60er Jahre schon im Besitz eines

Kerns von Prinzipien, deren Entfaltung genügt, um die ersten zwei
Abschnitte der GMS und den Analytik-Teil der KpV zu erklären, in
denen die ethische Theorie Kants vorliegt: Prinzip des allgemeinen
Willens, Autonomie des Willens und moralisches Gefühl. Die
Unabhängigkeit dieser Ethik vom Kritizismus schliesst allerdings nicht aus,
dass die erste Kritik doch einen nicht zu unterschätzenden Einfluss auf
die KpV, sowohl in ihrem äusseren Rahmen wie auch in einzelnen
Argumentationen, ausgeübt hat.

2. Der Beweis des Formalismus

2.1 Vergüte Wille

Die Überlegungen Kants zur Ethik in seiner vorkritischen Periode hatten
ihn zur Aufstellung der „Regel des allgemeinen Willens" geführt.
Zwanzig Jahre danach, als er „die lange Reihe von Bemühungen" hinter
sich hatte, die ihm die Abfassung der KrV gekostet hatte — so schrieb er
in einem Brief an Garve am 8. August 1783 —, nahm er diese Regel als

Grundlage für seine Schrift zur Ethik wieder auf. Aber er war, allem
Anschein nach, mit dem naturhaften Grundtrieb Rousseaus zu einer
Gemeinschaft des einzelnen Willens mit den anderen Menschen bzw. mit
der „geheimen Macht" (A 42 II 334), die das Individuum nötigt, seine
Absicht auf das Wohl der anderen zu richten, wie er gegen Swedenborg
argumentiert hatte, nicht mehr zufrieden. Deswegen lieferte er zu Beginn
der GMS einen eigenen Beweis der Regel, in dem er die Gründe
analysierte, derentwegen wir einen Akt des Wollens vollziehen.

Die GMS beginnt mit der berühmten Schilderung des „guten
Wüllens": Er allein stelle den „absoluten Wert" dar, dessen der Mensch fähig
ist. Indem Kant den guten Willen als das alleinige sittliche Gut mit
allerlei nichtsitdichen Gütern geistiger oder materieller Art kontrastiert,
macht er sich eine Unterscheidung zu Eigen, die für die Ethik
fundamental ist. Was für den Akt des Woüens güt, gilt für den Menschen, der
diesen Akt vollzieht: Sittlich gut kann nur „der Mensch als Person oder
Subjekt sein, insofern und insoweit er sich in freier Selbstbestimmung



194 Der Formalismus in der Ethik Kants

gänzlich überantwortet ist".3 Ist die sittliche Gutheit ausschliesslich eine

Eigenschaft des Menschen als Person, so hat er allein auf der ganzen
Welt absoluten Wert. Was Kant hier im Anschluss an die Tradition sagt,
weist auf die Bedeutung der Freiheit hin, mit der der Mensch allein

ausgestattet ist. Der gute Wille hängt von der Freiheit ab und steht
deshalb immer und unter allen Umständen in der Macht und in der

Verantwortung des Menschen, wobei zu bemerken ist, dass die moralische
Qualität, die dem Wollen und der frei angenommenen Gesinnung des

Willens eigen ist, auch den daraus frei entspringenden Handlungen und
Unterlassungen innewohnt, sofern diese tatsächlich möglich sind.

2.2 Dergute Wille ist der Vflichtwille

Wann aber ist der Willensakt gut? Auf diese Frage antwortet Kant mit
einer Argumentation, die im Absatz 8 beginnt (A 8 IV 397) und sich
bis Ende des ersten Abschnittes erstreckt, deren Kern aber in den
Absätzen 14 bis 17 (A 13-17 IV 399-402) enthalten ist. In einem
ersten Schritt (A 8—13 IV 397—399) weist Kant auf den
Zusammenhang von gutem Willen und Pflicht hin: Das Wollen und die daraus

entspringende Handlung sind gut, wenn sie gemäss der Pflicht und aus
Pflicht vollzogen werden. Damit wird der Begriff des sittlich Guten de

facto durch die Pflicht definiert: Sittlich gut ist (objektiv) das, was uns
von der Pflicht (und damit vom moralischen Gesetz) auferlegt wird, und
der Wille ist (subjektiv) gut, wenn er die Pflicht, gerade weil sie Pflicht
ist, will und tut. Mit einer Lieblings formel Kants ausgedrückt: Sittlich gut
ist das Wollen und Handeln, das „pflichtmässig aus Pflicht" geschieht.

Man kann in dieser Formel den Kern und die Eigenart der Ethik
Kants sehen, die eine Ethik des Gesetzes und zugleich eine rigoristische
Ethik ist. Bei Thomas von Aquin findet sich eine prägnante Formulierung,

die als entsprechender Gegensatz zu der von Kant angesehen
werden kann: tyAd hoc quod sit voluntas bona, requiritur quod sit boni sub ratione

boni; idest quod velit bonum, et propter bonum" (Summa Theol., I.II, q.19, a.7

ad 3), d.h. gut ist der Wille, der das Gute tut, und zwar weil es das Gute
ist. Die voneinander verschiedene Perspektive der Formeln hegt dem
sachlichen Unterschied einer Ethik der Normen von einer Ethik des

guten Lebens zugrunde. Dass aber beide Typen von Ethik prinzipiell
einander nicht ausschliessen, beweist u.a. der Umstand, dass Thomas
einerseits seine normative Ethik ganz im Sinne der Nikomachischen
Ethik des Aristoteles als Tugendethik aufgebaut hat (Summa Theol.,
II.II, qq.48—170), andererseits ihr einen ganzen Traktat über das Gesetz

3 SCHÜLLER, Bruno: Die Begründung sittlicher Urteile. Typen ethischer Argumentation in der

katholischen Moraltheologie. Düsseldorf 1973, 41.



Der Formalismus in der Ethik Kants 195

vorangestellt (Summa Theol., I.II, qq.90—108) und damit die wohl
gravierendste Lücke der klassischen Ethik ausgefüllt hat.

In diesem ersten Schritt wird der Pflichtwille negativ festgelegt,
nämlich durch den Ausschluss von Wollen und Handeln „aus
selbstsüchtiger Absicht" wie die Suche nach eigener Glückseligkeit und aus

„Neigung" wie Sympathie, gutartiges Temperament, Liebe.
Hinsichtlich der Beschreibung des guten Willens an dieser Stelle wie

auch an anderen Stellen der Schriften Kants zur Ethik ist es angebracht
darauf hinzuweisen, dass Kants Analyse von Neigungen und Gefühlen
im Menschen zu undifferenziert ist, als dass er ihre mögliche positive
Funktion in der ganzheitlichen Stellungnahme des Menschen zum objektiv

Guten zu Gesicht bekommen könnte. Nun aber können Neigungen
und Affekte zum guten Verhalten des Menschen beitragen, und zwar als

Vorwegnahme der Ermittlung des sittlich Guten und als begleitende
Unterstützung seiner Verwirklichung. Genau dies geschieht, indem der
Mensch sich dadurch moralische Tugenden erwirbt, dass er Neigungen
und Gefühle korrigiert und kultiviert und sie in seine eigene moralische
Subjektivität integriert. Denn Träger unserer verantwortlichen
Lebensführung ist nicht eine „reine praktische Vernunft", sondern der Mensch
als leib-geistige Wesenseinheit. Dem berühmt-berüchtigten Rigorismus
der Ethik Kants hegt eine offenkundig mangelhafte Analyse der
sinnlichen und geistigen Energien des Menschen zugrunde — trotz gelegentlicher,

aber nicht prinzipiell durchgeführter Korrekturen.

2.3 Dergute Wille hängt weder vom Gegenstand der Handlung noch von der Intention
des Handelnden ab

Die negative Bestimmung der Pflicht, die zunächst anhand von
Beispielen erläutert wurde, wird im entscheidenden Absatz 14, den Kant als

„zweiten Satz"4 bezeichnet, prinzipiell definiert: „Eine Handlung aus
Pflicht hat ihren moralischen Wert nicht in der Absicht, welche dadurch
erreicht werden soll". Dieser Wert „hängt also [?] nicht von der
Wirklichkeit des Gegenstandes der Handlung ab". Im selben Sinne heisst
es weiter: „unangesehen aller Gegenstände des Begehrungsvermögens",
und „unangesehen der Zwecke, die durch solche Handlung bewirkt
werden können".

Zu dieser negativen Bestimmung des moralischen Wertes, den Kant
oben anhand der Pflicht festgelegt hat, sei Folgendes bemerkt. Kant
unterscheidet nicht deutlich zwischen dem, was die Tradition „finis operis"

genannt hat — dem unmittelbar gewollten und bewirkten oder erreichten

4 Der „erste Satz", von dem aber vorher nicht die Rede gewesen ist, dürfte die oben

besprochenen Absätze 8 bis 13 umfassen.



196 Der Formalismus in der Ethik Kants

Gegenstand —, und dem „finis operands" — der Absicht, warum dieser

Gegenstand gewollt wird. Auf diese Distinktion, die für eine Handlungs-
theorie von Bedeutung ist, werde ich weiter unten eingehen. Jedenfalls
behauptet Kant hier, dass der Gegenstand (was man tut und was man
damit beabsichtigt) in keiner der beiden Bedeutungen Quelle der Gutheit
des Willensaktes sein kann.

Wenn Kant an unserer Stelle schreibt, es sei „aus dem vorigen klar",
dass der moralische Wert nicht von dem abhängt, was man tut und
beabsichtigt, so stellt sich die Frage, ob sich wirklich diese Konsequenz
ergibt. Denn die vorher angeführten Beispiele haben bloss eine Einsicht
bestätigt, die auch schon dem Common Sense einleuchtet, nämlich dass

der gute Wille als moralischer Wert nicht schon gegeben ist, wenn man
das Pflichtmässige (also den Gegenstand als gut!) tut, aber die gute
Motivation fehlt. Nun aber geht die prinzipielle negative Definition des

moralischen Wertes (d.h. des guten Willens), die diesen Wert vom
Objekt der Handlung und von der Intention des Handelnden (falls
letztere nicht die Intention, „aus Pflicht" zu handeln, ist) überhaupt
trennt, weit über das, was die Beispiele bewiesen bzw. bestätigt haben,
ohne dass dafür eine Analyse von Gegenstand und Intention des

Wollens überhaupt die angegebene Definition begründet hätte.

2.4 Dergute Wille hängt vomformellen Vrinsfp des Wollens ah

Zu der negativen Bestimmung gesellt sich eine positive: Die Handlung
hat ihren sittlichen Wert „in der Maxime, nach der sie beschlossen wird",
„im Prinzip des Wollens", und zwar in einem „Prinzip a priori, welches
formell ist". Derselbe Gegensatz zwischen dem ausgeschlossenen und
dem geforderten Bestimmungsgrund wird auch als der Gegensatz
zwischen dem „formellen Prinzip des Wollens" und dem „materiellen
Prinzip" ausgedrückt.

Der Sinn des von Kant Gesagten über die Motivation des guten
Willens zeigt sich unmissverständlich, wenn man die Alternative
thematisiert, die m.E. seiner Erklärung, worin der moralische Wert
besteht und damit welcher der Bestimmungsgrund des guten Willens sein

soll, zugrunde hegt. Diese Alternative erfassen bedeutet zugleich, den bei
Kant ungenannt gebliebenen Grund seiner Trennung des moralischen
Wertes vom Objekt der Handlung (sowie auch von der Intention des

Handelnden) einsehen, den wir in der soeben referierten Argumentation
Kants vermisst haben.

Die Alternative, die sich aus der Logik der Kantischen
Argumentation ergibt, ist folgende: Der moralische Wert einer Entscheidung
und der entsprechenden Handlung hegt im Willen entweder in Bezug auf



Der Formalismus in der Ethik Kants 197

den gewollten Gegenstand5 oder aber in Bezug auf die Maxime (das
zunächst subjektive Prinzip des Wollens), nach der diese Handlung
gewählt wird. Diese Maxime wird als „formelles Prinzip" bezeichnet.
Denn, wie es im weiteren Verlauf der Argumentation heisst, die

gemeinte Maxime muss sich als allgemein gültig („allgemeines Gesetz")
erweisen. Nun aber ist Kant der Ansicht, dass aus den erörterten
Beispielen klar hervorgehe, dass der Gegenstand keine Quelle des

moralischen Wertes sein kann. Also stammt dieser Wert „bloss von dem

[formalen] Prinzip des Wollens, nach welchem die Handlung [...]

geschehen ist", wie es im Abs. 14 heisst.
Zu demselben Schluss aufgrund eines disjunktiven Satzes nach dem

„Modus tollendo ponens" greift Kant wieder gegen Ende des Abs. 15: „nun
soll eine Handlung aus Pflicht [...] also bleibt nichts für den Willen
übrig"; weiter im Abs. 16; schliesslich im Abs. 17: „Da ich den Willen
aller Antriebe beraubt habe [...] so bleibt nichts [...] übrig".

Wenn Kant im Abs. 14 schreibt, dass der Ausschluss des Gegenstandes

(des ersten Gliedes des Dilemmas) als möglicher Quelle des

guten Willens sich aus dem oben Gesagten ergibt, so kann er seine

Argumentation nur deshalb als stichhaltig ansehen, weil er voraussetzt,
dass das Wollen eines Gegenstandes nur infolge einer „Neigung"
stattfinden kann. Genau diese Voraussetzung ist der articulus stantis et
cadentis seines Formalismus. Eine solche Voraussetzung hat er aber nicht
bewiesen. Denn die Beispiele, die er in den Absätzen 9 bis 12 erörtert
hat, vermögen zwar die allbekannte Tatsache zu bestätigen, dass selbst

unseren „pflichtmässigen Handlungen" oft genug eine „selbstsüchtige
Absicht" zugrunde hegt (A 9 IV 397), beweisen aber nicht, dass es uns
unmöglich ist, etwas zu wollen, weil wir es als ein „bonum honestum", d.h.
als ein sittlich Gutes erkannt haben. In diesem Falle hätten wir ein
sittüch gutes Wollen und Handeln, das von einem materialen, d.h.
inhaltüchen Prinzip abhängt. Kurz gesagt, Kants Argumentation anhand
eines disjunktiven Satzes ist ungültig, weil sein Satz keine strenge
Disjunktion darstellt. Zwischen dem bloss formalen Bestimmungsgrund
des Wollens einerseits und der Neigung zu einem Gegenstand als

Bestimmungsgrund des Wollens andererseits „datur tertium", nämlich der
Gegenstand als etwas Gutes. Ein solcher Gegenstand mag materiell oder
geistig sein, er mag für den Menschen angenehm sein oder nicht, je
nachdem ob er seinen Neigungen entspricht oder nicht; aber ein Mensch
kann ihn genau aus dem Grunde wohen, weil er sittlich gut ist. In diesem
Fähe haben wir den von Kant zu Recht hoch gepriesenen guten Willen.

5 „Gegenstand" umfasst hier sowohl das Objekt der Handlung als auch die Intention
des Handelnden, die Kant, wie bemerkt, nicht deutlich unterscheidet.



198 Der Formalismus in der Ethik Kants

Die der Argumentation folgenden Überlegungen in den Abs. 15 und
16 (A 14—16 IV 400 f), in denen der „dritte Satz" besprochen wird,
bringen nichts Neues für den Beweis vom formalen Charakter des

Sittengesetzes. Kant führt hier den für seine Ethik typischen Begriff der

„Achtung fürs Gesetz" ein als die „Wirkung des Gesetzes auf das

Subjekt".
Der Abs. 17 (A 17 IV 402) formuliert das Ergebnis der Argumentation.

Es wurde vorher negativ gesagt, dass Beweggrund des guten
Willens kein Gegenstand sein kann, und dann positiv, dass der Beweggrund

formell sein muss. Jetzt gibt Kant an, um welche Form des

Wollens und des Handelns es geht. Es ist „die allgemeine
Gesetzmässigkeit der Handlungen überhaupt". Demnach lautet die Formulierung

des Sittengesetzes: „Ich soll niemals anders verfahren als so, dass

ich auch wollen könne, meine Maxime solle ein allgemeines Gesetz
werden". Es ist dies die erste Stelle in den Druckschriften Kants, an der
diese Formel vorkommt. Im zweiten Abschnitt der GMS wird diese
Formel als die Grundformel des kategorischen Imperativs ausführlich
erläutert.

2.5 Das bewiesene Prinzip des Wollens sei allgemein bekannt und lasse das Gesollte

leicht erkennen

Was danach im Text bis Ende des Abschnittes folgt, geht auf zwei
Eigenschaften des formulierten Grundprinzips ein. Erstens, die
allgemeine Menschenvernunft verwendet spontan dieses Prinzip „zum Richt-
mass ihrer Beurteilung", auch wenn sie es „nicht so in einer allgemeinen
Form abgesondert denkt". Zweitens, „mit diesem Kompass in der Hand
weiss sie in allen vorkommenden Fällen sehr gut Bescheid zu
unterscheiden, was gut, was böse sei" (A 20f IV 403f).

Wenn wir hier von der Grundschwierigkeit, ja Unmöglichkeit
absehen, aus einem bloss formalen Prinzip materialethische Inhalte
abzuleiten, so hegt die grosse Bedeutung der „Regel der Allgemeinheit" (vgl.
A 70 IV 431) darin, dass sie uns in die Einstellung eines
unparteiischen Beobachters versetzt, in der wir weniger Gefahr laufen, uns
selbst für einen Sonderfall zu halten und Ausnahmen zu unseren
Gunsten einzuräumen. Wenn es aber um Entscheidungen in neuartigen
und komplexen Fällen geht, die den Bereich überschreiten, der uns
vertraut ist oder in dem allgemein anerkannte Normen vorliegen, so
bleibt die Ermittlung des sittlich Richtigen ebenso schwierig vom Standpunkt

des einzelnen wie vom Standpunkt aller betroffenen Menschen.
M.a.W. für eine sachgerechte Beurteilung dessen, was getan werden soll,
stellt der Verallgemeinerungstest keine Abkürzung oder Vereinfachung
des Problems dar.



Der Formalismus in der Ethik Kants 199

Mit dem Gesagten soll nicht bestritten werden, dass die Möglichkeit,
subjektiv gut zu handeln, immer gegeben ist, wenn nur der Mensch alles

in seiner Macht Stehende tut, um die sachlich richtige Handlungsweise
zu finden. Die Moralität eines Menschen steht ganz auf dem Gebrauch
seiner Freiheit, nicht auf seiner besseren oder schlechteren Einsicht in
den Sachverhalt, auf den sich seine Entscheidung bezieht. Andererseits
aber muss auch gesagt werden, dass eine infolge eines schuldlos irrenden
praktischen Urteils getroffene Entscheidung einen objektiv falschen und
damit irreführenden Faktor für die Moralität darstellt: ein Übel, einen
blinden Fleck für weitere praktische Urteile, ein Hindernis für die

Entwicklung einer echt menschlichen Person in einer echt menschlichen
Gemeinschaft.6 M.a.W., der subjektive Aspekt der moralischen
Qualifikation einer Handlung ist nicht mit der Frage nach der objektiv sittlich
richtigen Handlung zu verwechseln, deren Kriterium hier zur Debatte
steht. Kant neigt freilich dazu, diese Unterscheidung zu verwischen, weil
sein oberstes Prinzip der Sittlichkeit gerade durch das Absehen vom
Objekt und von den Folgen der Handlung gekennzeichnet ist.
Infolgedessen verleitet ihn das intuitiv einleuchtende Wissen darum, dass es

uns immer möglich ist, sittlich gut zu handeln, zu der wiederholten
Behauptung, dass jedermann ohne Mühe wisse, was in jeder behebigen
Situation zu tun sei. An unserer Stelle heisst es: „Was ich also zu tun
habe, damit mein Wollen sittlich gut sei, dazu brauche ich keine weit
ausholende Scharfsinnigkeit" (A 20 IV 403). In der KpV, A 64,
schreibt Kant: „Was Pflicht sei, bietet sich jedermann von selbst an".

2.6 Derselbe Beweis kehrt in der „Kritik derpraktischen Vernunft" wieder

Die These von einem rein formalen moralischen Gesetz, die Kant in der
GMS als Schluss einer deutlich ausgearbeiteten Argumentation vorgelegt
hat, kehrt im ersten Hauptstück der Analytik der KpV wieder, und zwar
in den §§ 2 bis 6. Aber dort findet man eine Reihe von „Lehrsätzen",
deren jeder sich auf einen Aspekt der These bezieht, ohne dass im
Durchgang von einem Lehrsatz zum anderen die Entfaltung eines
einzigen Beweisganges ersichtlich wäre. Im Grunde sind es Wiederholungen
derselben, nur verschieden betrachteten These. So sagt z.B. Lehrsatz I,
dass ein praktisches Prinzip, dem zufolge ein Objekt als Bestimmungsgrund

des Willens wirkt, kein moralisches Gesetz sein kann. Nach
Lehrsatz II gehören alle materialen (d.h. inhaltlichen) praktischen
Prinzipien zur Selbstliebe; sie stehen also im Dienst der eigenen Neigungen.
Wenn es deshalb ein Gesetz des Willens als oberen Begehrungs-

6 Vgl. die Enzyklika „Veritatis splendor" (1993), 63.



200 Der Formalismus in der Ethik Kants

Vermögens geben soll, so muss es ein bloss formales sein. Diese Form
wird dann als eine „allgemeine gesetzgebende Form" (§ 5) bezeichnet.

Es ist offenkundig, dass diese verschiedenen Lehrsätze ebenso viele
Variationen eines einzigen Arguments sind, dem das Dilemma zugrunde
hegt, von dem ich im Zusammenhang mit der Argumentation der GMS
gesprochen habe. Die Alternative zwischen materialem Prinzip, das nur
unser unteres Begehrungsvermögen (den appetitus sensitivus) bewegen
kann, und formalem Prinzip, das allein den Willen als appetitus rationalis

bewegen soll, ist für das Verständnis der Kantischen Auffassung vom
Sittengesetz unentbehrlich. Ohne sie wäre die ganze Reihe der genannten
Lehrsätze ohne Sinn und Logik.

2.7 Ein Gegenstand seifür die Handlung unentbehrlich, dürfe aber nicht Bestimmungs¬

grund des Willens sein

Zweifellos weiss Kant, dass eine Handlung ein Objekt haben muss.
Denn ein actus humanus als intentionaler Akt ist zielgerichtet: Er intendiert

etwas, das bewirkt oder erreicht werden soll. So schreibt er in der

KpV im Rahmen seiner Erörterung der „Autonomie des Willens" als des

„alleinigen Prinzips aller moralischen Gesetze" (A 58): „Nun ist freilich
unleugbar, dass alles Wollen auch einen Gegenstand, mithin eine Materie
haben müsse; aber dies ist darum nicht eben der Bestimmungsgrund und
Bedingung der Maxime" (A 60). In der Vorrede zur Religionsschrift
schreibt Kant: „Eine Willkür, die sich keinen weder objektiv noch
subjektiv bestimmten Gegenstand [...] zur vorhabenden Handlung hinzudenkt,

zwar wie sie, aber nicht wohin sie zu wirken habe, angewiesen
[d.h. wissend], kann sich selbst nicht Genüge tun" (B VI VI 4).

M.a.W., sie würde wissen, dass sie sittlich wollen soll, aber nicht, was sie

wollen soll. Nun aber gibt es ein Wollen, ohne etwas zu wollen, nicht.
Aufschlussreich ist eine Stelle aus dem „Gemeinspruch" von 1793, an

der Kant sich mit Garve auseinandersetzt und erläutert, in welchem
Sinne „das höchste in der Welt mögliche Gut" (A 210 VIII 279)
Objekt eines guten Willens sein kann, ohne seinen Grundsatz aufgeben
zu müssen, dass das „Prinzip der Moral" (A 213 VIII 280) rein formal
ist: „Denn ohne allen Zweck kann kein Wille sein, obgleich man, wenn
es bloss auf gesetzliche Nötigung der Handlungen ankommt, von ihm
abstrahieren muss und das Gesetz allein den Bestimmungsgrund
desselben ausmacht" (A 21 If VIII 279 Anm.). In der GMS, A 38 Anm.
IV 413 hat Kant versucht, beides unter einen Hut zu bringen, indem er
behauptet, dass der Gegenstand für eine menschliche Handlung
unentbehrlich ist, zugleich aber, dass derselbe Gegenstand den Willensakt
nicht motivieren darf. Dafür unterscheidet er zwischen „Interesse an der

Handlung nehmen" und „aus Interesse" am Gegenstand der Handlung



Der Formalismus in der Ethik Kants 201

handeln.7 Das erstere bejaht er, das andere lehnt er ab. Es fragt sich nun,
wie eine solche unterschiedliche Stellungnahme möglich sei, wenn das als

moralisch eingestufte Interesse sich auf eine Handlung bezieht, die

gerade spezifisch diese wegen eines Gegenstandes ist, den zu bejahen
unmoralisch wäre.

Kant weiss nicht nur, dass eine Handlung ein Objekt haben muss,
sondern er nimmt immer wieder an, dass gewisse Objekte verpflichtenden

Charakter haben und dass es Zwecke gibt, die zugleich Pflichten
sind.8 Aber er reflektiert weder diese alltäglichen moralischen Einsichten
noch die darin implizierte metaphysische Struktur des Wollens und
Handelns auf ihre moralische Relevanz hin, so dass die Funktion des

Objektes als Quelle des moralischen Wertes in seine Handlungstheorie
nicht einbezogen wird. Nicht ohne Grund hatte der wackere Garve
bereits Jahre zuvor seinem Widerpart mit der Frage zugesetzt: „Ich muss
erst überhaupt wissen, dass etwas gut ist", um von Pflicht reden zu
können („Gemeinspruch" A 216 VIII 281).

3. Warum vermag nach Kantjegliches inhaltliche praktische Prinzip nur als

Motivation des unteren Begehrungsvermögens %u wirken?

Ich habe oben (2.4) auf das Dilemma hingewiesen, das dem Kantischen
Ausschluss jeglichen erstrebten Objektes von der Funktion einer Quelle
der Moralität des Wollens und des Handelns zugrunde liegt. Liegt der
Beweggrund, warum wir einen Gegenstand erstreben im Gegenstand
selbst, so ist, nach Kant, das einschlägige Begehrungsvermögen das

untere (der appetitus sensitivus), während der Wille als appetitus rationalis nur
insofern mitbeteiligt ist, als er diesem sinnlichen Begehren zustimmt.
Wenn also ein Gegenstand als Motivation wirkt, so sind unser Wollen
und Tun sittlich schlecht.

Es stellt sich unweigerlich die Frage, wieso Kant als selbstverständlich

voraussetzt, dass eine Handlung, die im Hinblick auf ein
Objekt ausgeführt wird, nur aus sinnlichen Triebfedern hervorgeht, aus
einem „pathologischen Interesse" (A 38 Anm. IV 413). Kant ist sehr
beredt wenn es darum geht, seine Grundthese vorzulegen, der zufolge
ein Gegenstand nur unser „unteres Begehrungsvermögen" (KpV, Lehr-

7 Handeln aus „Interesse am Gegenstand der Handlung" zeigt, schreibt Kant,
Abhängigkeit „von den Prinzipien der Vernunft zum Behuf der Neigung an, da nämlich die
Vernunft nur die praktische Regel angibt, wie dem Bedürfnisse der Neigung abgeholfen
werde". Das Interesse am Gegenstand der Handlung bedeutet nach Kant ohne weiteres,
dass der Gegenstand „mir angenehm ist", heisst es an dieser Stelle. Immer wieder
verbindet Kant einen erstrebten Gegenstand mit dem „unteren Begehrungsvermögen"
(KpV A 41).

8 Vgl. vor allem MS, Tugendlehre, Einleitung, Nrn. II.—IX.



202 Der Formalismus in der Ethik Kants

satz II) bewegen kann, und zwar kraft der Lust oder Unlust, mit der er
die Sinne affiziert. Warum aber ein Gegenstand, sei er ein materieller, sei

er ein geistiger, nicht als ein „bonum honestur»"unset „oberes Begehrungsvermögen",

den Willen als appetitus rationalis, motivieren kann, erklärt er
nirgends.

Eine gewisse Plausibilität gewinnt seine Gleichsetzung des Handelns
im Hinblick auf einen Gegenstand mit dem Handeln im Hinblick auf
Lust durch die Beispiele, die er im Zusammenhang mit seiner
Argumentation zugunsten eines rein formalen Prinzips des Handelns und
auch anderswo bringt. Nun aber mögen diese Beispiele eine
pessimistische Auffassung vom Menschen rechtfertigen; einen Beweis, dass es

notwendig so sein muss, geben sie nicht her. Und doch tritt dies als

evidente Wahrheit schon im Lehrsatz I der KpV auf: „Alle [!]
praktischen Prinzipien, die ein Objekt (Materie) des Begehrungsvermögens
als Bestimmungsgrund des Willens voraussetzen, sind insgesamt empirisch

und können keine praktischen Gesetze abgeben."
Ich glaube, dass der Sprung von einer eher pessimistischen Sicht vom

Menschen als moraüschem Wesen zu einer apodiktischen Aussage, die
wörtlich genommen bedeuten würde, dass der Mensch nicht anders als

böse wollen kann (da ja „alles Wollen einen Gegenstand haben muss":
vgl. KpV A 60), sich einigermassen vom paränetischen eher als

argumentativen Duktus erklären lässt, der auf weite Strecken beide Schriften
Kants zur Grundlegung der Ethik kennzeichnet. Nicht ohne Grund
wurde die Ansicht geäussert, dass diese Schriften eher auf
Gewissensbildung als auf eine kohärent durchdachte ethische Theorie abzielen.
Die Paränese zielt auf das Tun des Gesollten ab. Sie setzt Einverständnis
über bestimmte sittliche Weisungen voraus. Ihr Diskurs besteht in
Aussagen, dass es sittlich gut ist, sich zum sittlich Guten zu entscheiden,
also in „reflexiven moralischen Sätzen". Man wird wohl Sinn und
Nutzen paränetischer Aufforderungen nicht bestreiten, aber sie können
nicht den argumentativen Diskurs dort ersetzen, wo es um die Frage
geht: „Was sollen wir tun?".9

Wie ein Prediger, der von vornherein überzeugt ist, für eine gute
Sache einzutreten (die sich deshalb von selbst rechtfertigt!), in erster
Linie auf die moralische Zurüstung der Gläubigen bedacht ist, so kommt
es auch Kant nicht selten vielmehr darauf an, seine Leser zu bewegen, als

ihnen allseitig stringente Argumentationen vorzulegen. In der Tat lässt
sich nicht leugnen, dass die Ethik Kants ihren epochalen Einfluss zu
einem beträchtlichen Teil der Faszination verdankt, die die Einseitigkeit
kräftig formulierter Halbwahrheiten auszustrahlen pflegt. In diesem

9 Vgl. SCHÜLLER: Die Begründung sittlicher Urteile, 29; 43; 13.



Der Formalismus in der Ethik Kants 203

Sinne hat Oswald Schwemmer vor zwanzig Jahren geschrieben: „Die
Faszination, die die Kantische Ethik seit eh und je auf die philosophische

Diskussion ausübt, steht in einem seltsamen Kontrast zu der
Bedeutungslosigkeit, die man ihr ebenfalls seit eh und jeh für das

tatsächliche Handeln attestieren kann."10 Die Kluft zwischen dem
moralischen Appell und dem Formalismus dieser Ethik, der gerade die erste
Quelle ausser acht lässt, aus der ein Mensch die moralische Qualifikation
seines Tuns beurteilen kann, erkärt die Bedeutungslosigkeit der Ethik
Kants, wenn es um das tatsächliche Handeln geht.

Es gibt aber auch einen anderen, tieferen Grund, der Kant dazu

bewegt haben mag, die sittlich gute Qualität des menschlichen Handelns
von einer in der erstrebten Realität gegründeten Motivation zu trennen,
auch wenn er sich wahrscheinlich nicht deutlich dieses Grundes bewusst
war. Ich meine seine Grundauffassung von Erkennen und Sein, die ich
anderswo „sensualistischen Intuitionismus" genannt habe.11 Der
Haupttext dafür, der zugleich den Schlüssel zur ganzen KrV liefert, ist
der erste Absatz der transzendentalen Ästhetik (A 19), wobei zu
bemerken ist, dass dieselbe Grundlehre in allen Partien der ersten Kritik
vorhanden ist. Die Anschauung sei die eigentlich erkenntnisfähige
Handlung, insofern sie allein die Brücke zwischen Subjekt und Objekt
schlagen kann. Nun aber sei der Mensch nur mit einer sinnlichen
Anschauung ausgestattet. Also sei unsere Erkenntnis auf den Bereich der
sinnlich erfahrbaren, materiellen Realität, die Welt, beschränkt. Hinzu
kommt, dass wir infolge der subjektiven Bedingungen unserer
Sinnlichkeit, nämlich ihrer reinen Anschauungen von Raum und Zeit, die
Welt nur nach dem ontologischen Status einer Erscheinung erkennen.
An derselben Stelle erkennt Kant durchaus höhere, geistige Verstandeshandlungen

(das „Denken") an; diese aber als nicht intuitive Handlungen
lassen uns keine eigene Realität erfassen (exakter gesagt: keine eigene
metaphysische Komponente der Dinge an sich); sie „verarbeiten" nur
„den rohen Stoff sinnlicher Eindrücke" (KrV B 1) zu einer menschlichen
Erkenntnis im vollen Sinne des Wortes. Die von uns durch die
Anschauung erkannte materielle Realität weist von sich aus keine intelligible
Komponente auf. Denn alle intelligiblen Bestandteile der Erfahrungswelt
sind für Kant Produkte des Subjekts selbst, das als „Urheber der

Erfahrung" (KrV B 127) wirkt.

10 SCHWEMMER, Oswald: „Diepraktische Ohnmacht der reinen Vernunft. Bemerkungen %um

kategorischen Imperativ Kants". In: Kants Ethik heute Neue Hefte der Philosophie, 22).
Göttingen 1983, 1.

11 Vgl. SALA, Giovanni: „Kants Lehre von der menschlichen Erkenntnis: eine sensualistische

Version des Intuitionismus". In: Theologie und Philosophie 57 (1982) 202—224; 321—347;
bes. 208-212.



204 Der Formalismus in der Ethik Kants

Gerade deswegen beruht meiner Meinung nach die Ethik Kants zwar
nicht auf dem Transzendentalidealismus, wohl aber auf einem
gravierenden Mangel seiner Erkenntnislehre, den er meinte durch den
Transzendentalidealismus, näherhin durch Begriffe und Grundsätze a priori,
gut machen zu können. Gemeint ist seine mangelhafte introspektive
Analyse unseres Erkenntnisprozesses, dessen also, was wir tun, wenn wir
etwas erkennen. Direkt in Bezug auf den Bestimmungsgrund unseres
Wollens liegt dieser Mangel darin, dass die KrV unzählige Male vom
Begriff als einer allgemeinen und notwendigen Vorstellung spricht,
nirgends aber von jenem fundamentalen Akt, der zur Struktur der
menschlichen Erkenntnis gehört und den Aristoteles „noein en tois

phantasmasi" (De anima, III, 7) und Thomas von Aquin „intelligere in
sensibili" (vgl. vor allem Summa theol., I, q.84, a.7) nennt. Durch diesen
Akt erfassen wir in den Daten der Erfahrung einen intelligiblen Inhalt.
Infolge dieses Aktes drückt unser Verstand intelligenterweise das

eingesehene Intelligible aus, zusammen mit der dazu gehörigen
„Materie", in jenem inneren Wort, das der Begriff ist. Alle unsere
Begriffe sind deshalb allgemein. Denn das im konkreten und einzelnen
Gegenstand der Sinne erfasste Intelligible kann in beliebig vielen
Gegenständen verwirklicht werden.

Es ist deshalb höchst zweideutig, wenn es im Lehrsatz I der KpV
heisst: „Alle praktischen Prinzipien, die ein Objekt (Materie) [...]

voraussetzen, sind insgesamt empirisch" (A 38). Der Begriff, der einen
Gegenstand bezeichnet, den wir erstreben, ist, wie alle Begriffe auch,
empirisch (denn „omnis cognitio a sensu incipit") und intellektuell zugleich.
Es gibt ja keinen Begriff, der nicht einen intelligiblen Inhalt ausdrücken
würde, ansonsten wäre er ein „flatus vocis". Wenn dem so ist, dann ist die

Frage, ob der erstrebte Gegenstand nicht als etwas für den Menschen als

Menschen gut erkannt werden kann, egal ob er materiell oder geisdg ist.
Kants These von den Begriffen a priori ist nichts anderes als sein

Ersatz für das „intelligere in sensibili", das bereits in einer langen bis auf
Scotus zurückgehenden Tradition verloren gegangen war. Auf derselben
Linie einer unzureichenden Analyse des Erkenntnisprozesses liegt Kants
These, die die Notwendigkeit in der menschlichen Erkenntnis ebenfalls
auf Begriffe und Grundsätze a priori zurückführt. In dieser These
fungiert das Apriori als Ersatz für das, was das Urteil zum Zustandekommen

der menschlichen Erkenntnis beiträgt. Denn das proprium des

Urteils besteht nicht in einer Synthesis von Subjekt und Prädikat, wie
landläufig (auch bei Kant: KrV A 6) behauptet wird, sondern in der
absoluten Position (Bejahung) einer Synthesis, die im vorangehenden
Moment des intelligere erfasst und im Begriff ausgedrückt wurde. Nun
wird durch das „esse intentionale " dieser Position das „esse reale" der Dinge



Der Formalismus in der Ethik Kants 205

erkannt. Das Sein aber, auch das der kontingenten Dinge, besagt
Notwendigkeit, d.h. absoluten Ausschluss des Gegenteils.

Es war deshalb nicht ohne eine gewisse Logik, dass Kant dem
unserer Erkenntnis gegebenen Objekt die Funktion eines Fundaments
und einer Motivation unseres Verhaltens absprach. Denn ein solches
Verhalten läge auf der Linie der „Moral" der Tiere, deren Streben und
Handeln eine instinktgeleitete Reaktion auf die von den Objekten
ausgehende Lust und Unlust ist, freilich mit dem Unterschied, dass im
Menschen die Vernunft als „instrumenteile" Vernunft die Aufgabe der
Instinkte übernehmen würde; die Aufgabe nämlich, effizient die Lust zu
gewinnen und von der Unlust abzuhalten. Ist aber die Moral des „guten
Willens" nicht auf das Objekt unserer (sinnlichen) Erkenntnis zu
gründen, so ist es wiederum verständlich, dass Kant dem Willen, der
„mitten inne zwischen seinem Prinzip a priori, welches formell ist, und
zwischen seiner Triebfeder a posteriori, welche materiell ist", sich

„gleichsam auf einem Scheidewege" (A 14 IV 400) befindet, als Motiv
die „allgemeine Gesetzmässigkeit der Handlungen überhaupt" (A 17

IV 402) zuweist. Denn diese Gesetzmässigkeit stammt, wie auch
sämtüche Formen, mit denen die Naturwissenschaft es zu tun hat, vom
vernunftbegabten Subjekt selbst.

Zu einer Erklärung des Formalismus Kants, die im Resultat mit der
hier von mir vorgelegten Erklärung übereinstimmt, ist Manfred Moritz
gelangt, der Kant für einen Vertreter des „psychologischen Hedonismus"
hält.12 Auch Lewis White Beck beurteilt Kants Theorie des Begehrungsvermögens

als hedonistisch und verweist dafür auf den letzten Satz von
§ 4 der KU.13

4. Der Formalismus übersieht den intentionalen Charakter einer
menschlichen Handlung

Wesentlich für den Formalismus ist das Absehen vom Gegenstand der

Handlung und von der Intention des Handelnden, so dass für ihn das

„Prinzip des [sittlich guten] Wollens" (A 13 IV 400) nur in der

Allgemeinheit der Handlung hegen kann. Nur diese Form als Motivation
verleiht der Handlung ihre Qualität als sittlich gute. Kant musste zwar
zugeben, dass „alles Wollen einen Gegenstand [...] haben müsse" (KpV
A 60), meinte aber, dass die moralische Eigenschaft des (sittlich guten)
Wollens und Handelns vom Gegenstand unabhängig ist. Es stellt sich

12 MORITZ, M.: „Pflicht und Moralität. Eine Antinomie in Kants Ethik". In: KS 56

(1965/66) 420.
13 BECK, L.W.: Kants Kritik der praktischen Vernunft. Ein Kommentar. München 1974,

94f.



206 Der Formalismus in der Ethik Kants

nun die Frage, ob unter dieser Voraussetzung noch von einer menschlichen

Handlung überhaupt die Rede sein kann. Die Antwort auf diese

Frage erfordert eine Analyse des menschlichen Handelns, hängt also von
der Handlungstheorie ab, die einer vertritt.14

Unter „menschlicher Handlung"15 ist eine Handlung gemeint, bei der
der Handelnde weiss, was er tut, und es freiwillig tut. Eine menschliche
Handlung ist eo ipso eine moralische Handlung. Indem gesagt wird, dass

eine menschliche Handlung dem Zusammenwirken von Vernunft und
Willen entspringt, ist auch gesagt, dass sie „intentionalen" Charakter
besitzt, weil Vernunft und Wille intentionale Vermögen sind: Sie streben
bewusst danach, das Sein zu erkennen und das Gute zu tun. Sind aber
Wollen und Handeln wesentlich intentional, so kann ihre moralische
Qualität nicht ermittelt werden, wenn man von ihrem intendierten
Gegenstand absieht. Eine Handlungstheorie erfordert deshalb eine

Thematisierung der intentionalen Elemente, die den menschlichen
Handlungen innewohnen und sie konstituieren. Eine rein äusserliche Betrachtung

würde die Handlung auf ein Naturgeschehen reduzieren, also auf
blosse Körperbewegungen bzw. auf einen blossen Körperzustand, und
würde damit den eigentlichen Gegenstand der Handlung (das, was ein
Mensch will und tut) und die Rolle, die er für die Handlung spielt,
verfehlen.

Nun findet sich im Wollen ein intentionales Element, in welchem
sowohl die erkenntnismässige wie auch die willensmässige Intentionalität
unseres Geistes zusammenfliessen, weil das dem Willen eigentümliche
Streben ein vernunftgeleitetes ist. Dieses Element kann dadurch ermittelt
werden, dass man die Frage stellt: „Was will dieser Mensch?", „Was tut
er?", „Wozu vollzieht er diese Handlung?", „Warum befindet er sich in
diesem offensichtlich frei gewählten Zustand?" Das intentionale Element
macht die Handlung eines Menschen (bzw. seinen frei angenommenen
Zustand) genau zu einer menschlichen Handlung. Eine solche Frage
kann deshalb letztlich nur vom handelnden Subjekt beantwortet werden;
infolgedessen kann eine für die Ethik relevante Handlungstheorie nur
von der Perspektive der ersten Person (Ich) her entwickelt werden;
ansonsten würde man lediglich eine physische (körperliche) Handlung zu
Gesicht bekommen.

Die Perspektive der ersten Person allein ist imstande, die Intention —

eine Basis-Intention —, zu erfassen, die in dem, was zunächst bloss als

actus hominis gilt, verwirklicht wird und ihn schon allein (d.h. noch bevor

14 Zum Folgenden vgl. RHONHEIMER, Martin: Die Perspektive der Moral. Philosophische

Grundlagen der Tugendethik. Berlin 2001, bes. die Sektionen 53-59; 96-100.
15 „actus humanus"im Unterschied zu „actus hominis".



Der Formalismus in der Ethik Kants 207

man die Umstände und die hinzukommende Absicht des Handelnden in
Betracht zieht) zu einer menschlichen Handlung macht. Diese Basis-
Intention ist der eigentliche Gegenstand des Wollens und Tuns: das, was
das Subjekt will und verwirklicht und dem Wollen und der daraus

entspringenden Handlung ihre erste und fundamentale moralische
Identität verleiht. Erst durch den intentionalen Gehalt ist die Handlung
eine sittliche Handlung, und zwar so, dass sie erst dadurch unter die
„moralische Differenz" fallt: Sie ist entweder gut oder böse. Vom
intendierten Gegenstand einer menschlichen Handlung oder (was auf
dasselbe hinausläuft) vom Charakter des Gegenstandes als intentionalen
Gehalts abzusehen, bedeutet die Handlung als „in speäe naturae" zu
betrachten, also als physisches Ereignis oder physischen Zustand
ausserhalb der Moralität.16

Es gibt aber auch einen zweiten intentionalen Gehalt, der eine
menschliche Handlung konstituiert. Denn zum ersten „Wozu?", das ein
„Was" als intentionales Objekt der Handlung bestimmt, kommt ein
zusätzliches „Was" hinzu, das ebenfalls durch ein weiteres „Wozu?"
definiert wird; also eine weitere Intention, um derentwillen das Subjekt
die konkrete, bereits als sinnvoll konstituierte Handlung tatsächlich
durchführt. Es ist die „Intention" im engeren Sinne, die Absicht des

Handelnden, der „finis operantis". Freilich kann auch dieser zweite
intentionale Gegenstand (das Ziel der Handlung) Gegenstand eines
durch ein weiteres „Wozu?" konstituierten Willensaktes werden. Damit
entsteht die mehr oder weniger kohärent verlaufende Reihe von
Intentionen, die die „Biographie" eines Menschen kennzeichnen.

Wichtig für unsere Untersuchung des Formalismus ist die
Feststellung, dass es kein Wollen ohne Gegenstand gibt und dass deshalb die

Bestimmung des Willens als Willens über das intentionale Objekt des

Willensaktes läuft. Ich glaube, dass es sachgerecht sei zu behaupten, dass

der Formalismus Kants auf einem gravierenden Mangel seiner
Handlungstheorie gründet. Genau genommen muss man sagen, dass da, wo
der intentionale Gegenstand einer Handlung ausser Acht gelassen wird,
nicht mehr von einer menschlichen Handlung gesprochen werden kann
und damit auch nicht von einer Handlungstheorie, die für die Ethik
relevant sein kann.17

16 Vgl. THOMAS VON AQUIN: Summa theo!. I.II,, q.l, a.3 ad 3; auch q. 18, aa.10 und
11. Im a. 10 heisst es: „species moralium actuum constituuntur ex formis prout sunt a
ratione conceptae".

17 Diese Behauptung scheint paradox zu sein angesichts der Tatsache, dass Kant wie
kein anderer auf der Gesinnung (d.h. auf der Intention) besteht, mit der jemand handelt.
Die Frage ist aber die: Welche Gesinnung? Die Gesinnung, das Sittengesetz um des
Gesetzes willen einzuhalten. Worin besteht nun dieses Gesetz? In seiner Form. Welche



208 Der Formalismus in der Ethik Kants

In seinem oben zitierten Aufsatz bemerkt Schwemmer, dass sich in
der Philosophie Kants kein Versuch zu einer besonderen Klärung des

Handlungsbegriffes findet.18 Dies dürfte einer der Gründe sein, warum
Kant, im Unterschied zu Aristoteles, in der gegenwärtigen Diskussion
um die Handlungstheorie kaum eine Rolle spielt.19

Auch die Unterscheidung zwischen hypothetischen und kategorischen

Imperativen, der Kant eine fundamentale Bedeutung zumisst,
trägt wenig zu einer für die Ethik relevanten Handlungstheorie bei. Denn
sie läuft auf die Unterscheidung zwischen moralischer Vernunft und
instrumenteller Vernunft hinaus. Letztere geht auf die Frage nach den
Mitteln für einen angestrebten Zweck ein; sie hegt also ausserhalb der
moralischen Perspektive. Wollen wir die Moralität einer Handlung
ermitteln, die unter einem hypothetischen Imperativ steht, so müssten
wir gerade vom Zweck absehen, der die Handlung definiert! Vorgängig
zur genannten Unterscheidung Kants gibt es die umfassende Klasse der
menschlichen Handlungen, die als freie Handlungen moralische
Handlungen sind. Ob nun eine Handlung in sich selbst oder um etwas anderen
willen gewählt wird, ist handlungstheorerisch sekundär. Primär ist, dass

die Handlung ihre moralische Art vom gewählten Objekt erhält.
Hat man den intentionalen Gegenstand in die Handlungstheorie

einbezogen, so muss man einen inhaltlich-normativen Bezugspunkt angeben,

von dem her Wollen und Handeln ihre moralische Differenz
erhalten. Ein solcher Bezugspunkt fungiert als objektive Norm der
Moralität. Diese soll in den nun folgenden Ausführungen über die

Allgemeinheit des Sittengesetzes geklärt werden.

5. ZurAllgemeinheit des Sittengeset^es

Nach Kant gilt meine zunächst subjektive Verhaltensweise als moralisches

Gesetz, wenn ich wollen kann, dass auch alle anderen Menschen

Form? Die Allgemeinheit der Handlung. Welche Handlung? Die Handlung, die darin
besteht, das Gesetz um des rein formalen Gesetzes willen einzuhalten. Denn, wie es in
der bereits erörterten Fussnote 7 zu A 38 Anm. IV 413 heisst, würde ein Interesse am
Gegenstand die Handlung zu einer sittlich schlechten machen. Damit sind wir in einen
Zirkel geraten. Der Zirkel lässt sich nur dadurch sprengen, dass man dem Gesetz einen
Inhalt zuweist; dies aber kann nur der Inhalt des Wollens sein, d.h. sein intentionaler
Gegenstand.

18 SCHWEMMER, O.: „Die praktische Ohnmacht der reinen Vernunft" 3. Dieses Versäumnis

war freilich für Kant nahe liegend, weil gemäss seiner Zwei-Welten-Theorie die

Handlung als „Begebenheit in der Sinnenwelt" (KpV A 121) nicht mehr in unserer
Gewalt steht (KpV A 169, 173).

19 Vgl. FORSCHNER, Maximilian: „Reine Morallehre und Anthropologie. Kritische
Überlegungen %um Begriff eines a priori gültigen allgemeinen praktischen Gesetzes bei Kant". In: Kants
Ethik heute Neue Hefte für Philosophie 22). Göttingen 1983, 29.



Der Formalismus in der Ethik Kants 209

sich auf dieselbe Weise verhalten dürfen. In der Formulierung des

zweiten Abschnittes der GMS lautet der Übergang von der persönlichen
Maxime zum Gesetz wie folgt: „Handle nur nach derjenigen Maxime,
durch die du zugleich wollen kannst, dass sie ein allgemeines Gesetz
werde" (A 52 IV 421).

Jedes System der Moral sieht in der Allgemeinheit einer
Handlungsnorm eine notwendige Bedingung dafür, dass diese Norm als ein
echt moralisches Gesetz gelten kann. Der Grund dafür ist, dass alle
Menschen füreinander ihresgleichen sind; infolgedessen darf der Einzelne

keine Vorrangstellung in seiner Lebensführung für sich in Anspruch
nehmen. Eine gesollte bzw. erlaubte Handlung lässt sich nicht mit einem

Prinzip begründen, in dem ein Individualbegriff vorkommt (Ich, Du).
Positiv gewendet bedeutet dies: Nur universale Sätze können als
normative Prämissen in einer ethischen Argumentation fungieren. Eine
universale Prämisse bedeutet allerdings nicht, dass sie von den sittlich
relevanten Umständen abstrahieren muss! Denn in welchem Grad auch
immer ein universaler Satz aufgrund der Umstände weiter spezifiziert
wird, er hört nicht auf, ein universaler Satz und damit eine gültige
Prämisse für ethische Argumentationen zu sein; es darf in ihm nur kein
Individualbegriff vorkommen.20 Besondere Handlungsweisen oder
Ausnahmen von einer Regel, für die sich triftige Gründe angeben lassen,

gelten für alle, die sich in einer ähnlichen Situation befinden.
Das Eigentümliche in Kants Konzeption der Ethik besteht darin,

dass bei ihm die Allgemeinheit als notwendige Bedingung einer echt
moralischen Norm zu einer zureichenden und damit alleinigen
Bedingung geworden ist. In der Eigenschaft der Allgemeinheit hegt deshalb
für Kant das Wesen des Gesetzes. Der immer wiederkehrende
Ausschluss des Objektes als Quelle der moralischen Gutheit des Wollens
und Handelns kann nichts anderes als dies bedeuten. „Diese formale
Beschaffenheit meiner Handlungen (Unterordnung derselben unter das

Prinzip der Allgemeingültigkeit), worin allein ihr innerer moralischer
Wert besteht [...]" (KU A 461 Anm. V 471).

Hat man das moralische Gesetz zur blossen Form der Allgemeinheit
gemacht, die eine Handlung übernehmen muss, so stellt sich die Frage,
nach welchem Kriterium ich ermitteln kann, ob meine Handlungsweise
eine für alle Menschen gültige werden und sich damit als ein moralisches
Gesetz erweisen kann. Die nahe hegende Antwort lautet: Es hängt davon
ab, wie beschaffen die Handlung ist. Es scheint zunächst, dass auch Kant
so denkt. Denn er schreibt, ich soll „so handeln, dass" (vgl. A 17 IV
402) meine Maxime ein Gesetz für alle Menschen werden kann. Dass

20 Yg] SCHÜLLER: Die Begründung sittlicher Urteile, 62.



210 Der Formalismus in der Ethik Kants

aber mein Handeln so ist, hängt von seinem Gegenstand ab. Die
Allgemeinheit als Form des Sittengesetzes beruht also darauf, dass das, was
das Gesetz befiehlt, zum Menschen als Menschen (und damit zu allen

Menschen) passt, d.h. ihn in all seinen Bestandteilen und unter
Berücksichtigung der konkreten Situation in seinem Menschsein fördert. Die
herkömmliche Lehre, derzufolge die menschliche Natur „norma obiectiva

proxima moraIitatis "ist, besagt genau dies. Die Natur des Menschen ist der
Massstab zur Beurteilung dessen, was ihn als leib-geistige Wesenseinheit
fördert und vervollkommnet und damit sittlich gut ist.

Nun aber haben wir gesehen, dass Kants Argumentation zur
Festlegung des Sittengesetzes dem Gegenstand ausgerechnet die Funktion
eines Kriteriums für die Moraütät einer Handlung abgesprochen hat. Wie
können wir dann die universalisierbaren Maximen von den nicht- uni-
versalisierbaren unterscheiden? Kant hat versucht, auf diese Frage zu
antworten, ohne auf das Objekt der Handlung rekurrieren zu müssen,
nämlich anhand des Widerspruchsprinzips. Er schreibt:

„Man muss wollen können, dass eine Maxime unserer Handlung ein
allgemeines Gesetz werde: dies ist der Kanon der moralischen Beurteilung
derselben überhaupt. Einige Handlungen sind so beschaffen, dass ihre
Maxime ohne Widerspruch nicht einmal als allgemeines Gesetz gedacht
werden kann [...]. Bei anderen ist zwar jene innere Unmöglichkeit nicht
anzutreffen, aber es ist doch unmöglich zu wollen, dass ihre Maxime zur
Allgemeinheit eines Naturgesetzes erhoben werde, weil ein solcher Wille
sich selbst widersprechen würde." (A 57 IV 424)

Kurzum: Einige Maximen würden sich selbst widersprechen, wenn man
sie verallgemeinert; bei anderen würde unser Wille sich selbst
widersprechen, falls er sie verallgemeinern wollte.

Es ist hier nicht möglich, auf die zahlreichen Versuche einzugehen,
die mit Scharfsinn bis Spitzfindigkeit unternommen wurden, um zu
zeigen, dass man anhand dieser Regel ermitteln kann, welche Maximen
universalisierbar sind und welche nicht. Ich glaube nicht, dass sie

erfolgreich gewesen sind. Denn wenn man dabei überhaupt zur
Feststellung eines Widerspruchs gelangt, so nur deshalb, weil die fragliche
Maxime „so beschaffen" ist. Sie ist aber so beschaffen, weil sie diesen

Gegenstand hat, z.B. ein falsches Versprechen. Damit aber sind wir auf
den Gegenstand der Handlung zurückverwiesen; d.h. das angeblich rein
formale Kriterium des Widerspruchs verweist auf den Inhalt der

Handlung, also auf ein materiales Kriterium. Das „Prinzip des [guten]
Wollens" kann also nicht „unangesehen aller Gegenstände des

Begehrungsvermögens" aufgestellt werden (A 13 IV 400). Ross hat den
Versuch Kants, ein allgemeines formales Prinzip der Sittlichkeit zu



Der Formalismus in der Ethik Kants 211

finden mit dem Versuch verglichen, ein allgemeines formales Kriterium
der Wahrheit zu Enden. Beide sind zum Scheitern verurteilt.21

Wenn Kant das Sittengesetz „allgemeines Gesetz" nennt, so will er
damit offenkundig sagen, dass es für alle Menschen gilt. Dies ist auch die

Rücksicht, unter der wir spontan überlegen, ob wir uns ein bestimmtes
Verhalten erlauben dürfen. Damit hat man gemeint, das Ei des Kolumbus

gefunden zu haben, um die Ethik Kants gegen den Vorwurf eines
leeren Formalismus in Schutz zu nehmen. Man kann kaum in Zweifel
ziehen, dass Kant genauso denkt, wenn er von der Allgemeinheit als

Form des moralischen Gesetzes spricht. Dasselbe geht aus seinen

Beispielen guter oder schlechter Handlungen hervor. Dieser Verweis des

Gesetzes (das deshalb kein rein formales Gesetz mehr ist!) auf den
Menschen bildet sogar den systematischen Leitfaden für seine spätere
„Metaphysik der Sitten". Aber ebenso klar dürfte es sein, dass damit der
Formalismus geradezu aufgehoben wird. Denn die Natur des Menschen,
an der die moralische Qualität einer Handlung gemessen werden soll, ist
keine Form, sondern ein präziser Inhalt, und zwar ein dem Menschen

vorgegebener Inhalt.

6. Das „Prinzip der Menschheit" oder die %wei Halbheiten der Ethik Kants

6.1 Die zweite Formel des kategorischen Imperativs

Obwohl Kant in der KpV als Abschluss der ersten sechs Paragraphen
der Analytik das moralische Gesetz als „Prinzip einer allgemeinen
Gesetzgebung" (A 54) definiert und damit das bestätigt, was er in der
GMS bereits behauptet hatte, dass nämlich „die allgemeine Formel des

kategorischen Imperativs" (A 81 IV 436) die eigentliche und strenge
Definition des moralischen Gesetzes darstellt, hatte er in seinem ersten
Werk auch andere Formulierungen vorgelegt. Es sind die
Formulierungen des moralischen Gesetzes als „Prinzip der Menschheit" A 69

IV 430) und als „Prinzip der Autonomie" (A 74 IV 433). Von ihnen
ist zumindest zu sagen, dass sie andere Aspekte des moralischen
Gesetzes zum Ausdruck bringen. Die Frage ist, ob diese Aspekte sachlich

bereits in der ersten Formel enthalten sind, oder aber ob sie der

Allgemeinheit etwas Neues hinzufügen, und wenn ja, was für eine Rolle
dieses Neue in der Konstitution des Gesetzes ausübt.

Von fundamentaler Bedeutung ist die zweite Formel: „Handle so,
dass du die Menschheit, sowohl in deiner Person als in der Person eines

jeden anderen, jederzeit zugleich als Zweck, niemals bloss als Mittel
brauchst" (A 66f IV 429). Kant gelangt zum „Prinzip der Menschheit"

21 Vgl. ROSS, David: Kant's Ethical Theory, Oxford 1954, 28.



212 Der Formalismus in der Ethik Kants

mittels des Zweckbegriffes, den er in der GMS dort einführt, wo die

Argumentation einsetzt, die zur zweiten Formel des kategorischen Imperativs

führen soll, während er vorher die Einbeziehung von Gegenstand
und Zweck in die Formel des Gesetzes ausgeschlossen hat. Kant sieht
hier im Menschen als moralischem Wesen „einen absoluten Wert", der
als „Zweck an sich selbst" existiert und „ein Grund bestimmter Gesetze
sein" kann (A 64 IV 428).

Mit dem „Prinzip der Menschheit" geht Kant von einer inhaltsleeren
Allgemeinheit des moralischen Gesetzes zu einer „materialen Wertethik"
über, in deren Mittelpunkt der Mensch als Person steht. Der Anschluss
an die traditionelle Lehre von der menschlichen Natur als objektive
Norm der Moralität ist offenkundig. Die zweite Formel des kategorischen

Imperativs bringt also etwas wesentlich Neues in die
Prinzipienlehre Kants, das nicht aus der ersten Formel ableitbar ist — der
gegenteiligen Selbstinterpretation Kants und den wiederholten Behauptungen

vieler Kommentatoren zum Trotz.
In der Tat schreibt Kant, nachdem er alle drei Formeln des

kategorischen Imperativs vorgelegt hat:

„Die angeführten drei Arten, das Prinzip der Sittlichkeit vorzustellen, sind
aber im Grunde nur so viele Formeln ebendesselben Gesetzes, deren die
eine die anderen zwei von selbst in sich vereinigt. Indessen ist doch eine
Verschiedenheit in ihnen, die zwar eher subjektiv- als objektiv-praktisch
ist, nämlich um eine Idee der Vernunft der Anschauung (nach einer
gewissen Analogie) und dadurch dem Gefühle näher zu bringen" (A 79f
IV 436).

Diese „pädagogische" Verschiedenheit zugegeben, bleibt es doch nach
Kant weiterhin bestehen, dass die „allgemeine Formel" das „strenge"
und damit zureichende Kriterium für die „sittliche Beurteilung" liefert
(A 80f IV 436).

6.2 Ein versteckter Verweis aufden Inhalt der Maxime

An mehreren Stellen spricht Kant von der Allgemeinheit in einer Weise,
die über den Formalismus hinausgeht. Dies ist der Fall an den Stellen der

KpV, an denen Kant sagt, dass „die blosse Form" der Maxime „sich zur
allgemeinen Gesetzgebung „schicken" bzw. „qualifizieren" muss (KpV,
Lehrsatz III: A 49). Das „sich qualifizieren" kommt auch in der MS,
Tugendlehre, Einleitung VI vor. In der Einleitung VIII, 2 spricht Kant
von einer „Qualifikation". Im Lehrsatz IV, Anmerkung I, der KpV wird
derselbe Gedanke auf die Materie (von der die Maxime abhängt)
bezogen. Die Materie gilt dort nicht mehr als für das moralische Gesetz

überhaupt untauglich, wie es nach den Lehrsätzen I und II der Fall ist; es

wird vielmehr gesagt, dass sie „zum Gesetz" und damit zur Allge-



Der Formalismus in der Ethik Kants 213

meinheit „taugen" muss (A 61). Auch in A 131 ist von der „Tauglichkeit
der Maximen zur allgemeinen Gesetzgebung" die Rede. Dies bedeutet
nichts anderes, als dass die Materie, der Gegenstand des Wollens, zum
Menschen als Zweck an sich selbst passen muss. Damit aber wird der
Mensch als objektive Norm der Moralität anerkannt.

An der schon zitierten Stelle der GMS, an der Kant von der
Beziehung der drei Formeln des kategorischen Imperativs zueinander
spricht, nennt er „das vernünftige Wesen [...] oberste einschränkende

Bedingung im Gebrauch der Mittel" (A 83 IV 438). Umgekehrt wird in
der KpV, A 61, dieselbe Funktion der Form des Gesetzes zugeschrieben:
„Die blosse Form eines Gesetzes, welche die Materie einschränkt, muss
zugleich ein Grund sein, diese Materie zum Willen hinzuzufügen". Damit
will Kant sagen, dass zwar nicht alle Materie, d.h. nicht alle Objekte,
Inhalt eines moralischen Gesetzes werden kann, wohl aber die Materie,
die von der Form so eingeschränkt wurde, dass sie der Form
„angemessen" ist. Dann aber wird die Form bereits im Hinblick auf den
Menschen gedacht! Sie ist nicht mehr „die blosse Form", wie Kant zu
Beginn dieses Gedankenganges schreibt.

6.3 Eine unheilbare Spannung in Kants Ethik

Dass sich dadurch eine unheilbare Spannung in der Ethik Kants auftut,
hegt auf der Hand. Robert Paul Wolff hat diese Spannung zutreffend als

das widersprüchliche Unternehmen geschildert, dass Kant die Hälfte der
Zeit eine Theorie des kategorischen Imperativs aufstellt, der als rein
formal durch eine Theorie dessen, was für den Menschen gut ist, und
damit durch eine Theorie objektiver Zwecke vervollständigt zu werden
verlangt, während er in der anderen Hälfte des Unternehmens darauf
besteht, dass das Gute sowie die verpflichtenden Zwecke und damit
inhaltliche praktische Gesetze vom rein formalen kategorischen Imperativ

abzuleiten seien.22

Dieser Umstand erklärt zur Genüge den nie zu Ende gehenden Streit
in der Beurteilung der Ethik Kants: Indem die einen ihr einen leeren
Formalismus vorwerfen, der alles rechtfertigen kann, weisen die anderen
auf das solide Fundament hin, das seine Ethik im „Prinzip der Menschheit"

(A 69 IV 430) für eine sachgerechte und menschenwürdige
Bewältigung unserer Probleme heute legt. Beide Kontrahenten haben
Recht: Sie brauchen sich nur auf die eine oder auf die andere Hälfte des

Kantischen Unternehmens zu berufen. Kant spielt in seiner Begründung
der Ethik offiziell mit der Karte der Allgemeinheit; unter der Hand hält
er die Karte der Menschheit parat. Das Unzulängliche und Verwirrende

22 WOLFF, R.P.: The Autonomy ofReason. New York 1973, 48-50; 76; 86-88; 211f.; 219.



214 Der Formalismus in der Ethik Kants

in seinen Grundlegungsschriften besteht also nicht darin, dass der Inhalt
des kategorischen Imperativs bzw. der notwendige Zweck unserer
Handlungen fehlt, sondern darin, dass Kant zu ihm greift, gerade
während er immer wieder auf dem formalen Prinzip der Verbindhchkeit
als dem alleinigen und zureichenden besteht. Es sind die zwei einander
widerstreitenden Halbzeiten des Kantischen Spiels, von denen Wolff
spricht.

Das Menschheitsprinzip stellt die Grundinspiration der Ethik Kants
dar und ist einer der Hauptgründe ihrer ausserordentlichen
wirkungsgeschichtlichen Bedeutung. Dieses Prinzip finden wir ausdrücklich
formuliert zwar nur in der GMS. Die KpV formuliert das moralische
Gesetz lediglich anhand des Prinzips der Allgemeinheit. Dennoch ist das

Menschheitsprinzip auch in ihr durchaus präsent; vor allem in den

Ausführungen über die „Würde" und den „Wert" der Menschheit in
unserer Person (A 157, 271), so dass sie „uns heilig sein muss" (A 237).
Auch in der MS, Tugendlehre (Einleitung I, erste Fussnote), wird
„heilig" vom Menschen als moralischem Wesen gesagt, während in der

KpV A 158 von der „Erhabenheit unserer eigenen übersinnlichen
Existenz" (A 158) die Rede ist. Mehr noch, Kant wiederholt auch in der

KpV die zweite Formel des kategorischen Imperativs fast mit denselben
Worten wie in der GMS, nämlich in A 237 und auch 155f. ; aber er
kennzeichnet sie nicht als Definition des moralischen Gesetzes.

Was in den Grundlegungsschriften gegen die Logik des Systems nur
halbherzig anerkannt wurde, kam in der viel späteren „Metaphysik der
Sitten" zum Tragen, insofern Kant dort weitgehend auf die natura
humana rekurriert und überhaupt von der Natur der Sache her
argumentiert, um die Pflichten des Menschen zu ermitteln. Aus der Lehre

vom Menschen als Zweck an sich selbst leitet Kant dort die zwei
umfassenden Zwecke ab, „die zugleich Pflichten sind", nämlich die

eigene Vollkommenheit und die fremde Glückseligkeit.
Direkt relevant für die neue Auffassung des Grundgesetzes der Ethik,

die in der Tat eine Abkehr vom Formalismus bedeutet, sind die

Einleitungen zu den zwei Teilen des Werkes, insbesondere die Einleitung
zur Tugendlehre. Es ist aber nicht leicht, aus den neunzehn Abschnitten
der letzteren sich ein klares und einheitliches Bild des materialen Aspekts
des Sittengesetzes zu machen. Es ist typisch für den Stil Kants, dass er
das Neue und in der Tat Revolutionierende so vorträgt, als ob er dabei
wäre, seine frühere erste Formel des kategorischen Imperativs einfach zu
wiederholen und zu erläutern. Demnach findet der Leser in der Sektion
IV der Einleitung zur Rechtslehre zweimal die erste Formel des

kategorischen Imperativs sachlich identisch mit der in der GMS,
während in der Einleitung IX zur Tugendlehre dieselbe Grundformel



Der Formalismus in der Ethik Kants 215

kommentarlos umformuliert wird, so dass sie über das rein formale
Prinzip der Allgemeinheit hinausgeht:

„Das oberste Prinzip der Tugendlehre ist: Handle nach einer Maxime der
Zwecke [!], die zu haben für jedermann ein allgemeines Gesetz sein kann.
— Nach diesem Prinzip ist der Mensch sowohl sich selbst als anderen
Zweck [...] den Menschen überhaupt sich zum Zwecke zu machen, ist an
sich selbst des Menschen Pflicht."

Aus dieser Grundpflicht als „objektivem Prinzip", hatte Kant bereits in
der GMS geschrieben, „müssen alle Gesetze des Willens abgeleitet
werden können" (A 66 IV 429).

Es sei zum Schluss auf zwei Konsequenzen des Formalismus in der
Ethik Kants hingewiesen. Erstens, der Übergang vom bloss formalen
Charakter des moralischen Gesetzes her zur Autonomie als Kennzeichen
des Menschen als moralischem Wesen ist nahe Hegend. Denn wenn der
Mensch in seinem Verhalten von allem Vorgegebenen unabhängig ist,
selbst vom Gegenstand seines Wollens und Tuns, so ist er selbst der
Gesetzgeber, und zwar in einem absoluten Sinne. Zweitens, wenn das

Wollen eines Gegenstandes bei Kant unter dem Generalverdacht einer
Suche nach Lust steht, so bahnt sich für den sittiich gesinnten Menschen
ein GefäUe zum Rigorismus an. Er steUt sich „die Pflicht Heber mit
Aufopferungen verbunden vor, welche ihre Beobachtung [...] kostet, als

mit den Vorteüen, die sie uns einbringt" („Über den Gemeinspruch", A
210 VIII 279).

Abstract
In order to explain the formalism ofKant's ethics, the article analyses the reasoning

of the „Foundations of the Metaphysics of Morals " first chapter, paragraphs 8 to
17. The outcome is that Kant's exclusion of the object of the action as source of
morality is groundless, because it goes beyond what the examples of action prove. The

same reasoning reoccurs in the „Critique ofTracheal Teason" in theform ofsentences

which are variations of the foregoing argument. Kant adds to the „rule of universality

", namely to the firstformulation of the categorical imperative, a second one about
human being as an end in himself. But this is something new that does not follow
from thefirstformula. Only with that was Kant able to work out a normative ethics.

In Kant's ethics there is an incurable tension, since he draws up a moral theory which
needs to be completed through a materialprinciple, whereas he again and again
excludes such a principle.


	Der Formalismus in der Ethik Kants : Überlegungen zu einer Kontroverse

