Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Principium individuationis als Ontologiekritik
Autor: Kihn, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760647

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROLF KUHN

Principinm individuationis als Ontologiekritik

Das Wesen dessen, was die Individuiertheit wie Individualitit ausmacht,
ist bis heute — einschliesslich der phinomenologischen Forschung —
ungewiss geblieben, so dass auch das entsprechende Prinzip der Indi-
viduation im klassischen Sinne keinen apodiktischen Status erlangen
konnte, sondern zwischen der Bestimmung durch ein individuierendes
Materialsubstrat, die Negation beziechungsweise Graduierung nach innen
wie aussen als nicht weiter teilbarer (atomistischer) Identitit und der
Raum-Zeit-Lokalisierung mit ihrer Vorweisbarkeit (Deixis) schwankte.
Auch die mittelalterlichen wie modernen Versuche, den letzten Grund
des onto-logischen Individuiertseins in Gott beziechungsweise im subjek-
tiven Willen als Selbstbestimmung, Selbsttitigkeit und Selbstbewegtheit
wie gleichzeitig durch gegenseitige (personale) Wechselwirkung anzu-
setzen, blieben insofern unvollstindig, als das Verbaltnis von Sein und
Leben dabei in ihrer jeweiligen Eigenphinomenalitit nicht wirklich
aufgeklirt wurde.

I. Aporie des Individuationsprinzips und radikal phinomenologische Bestimmung

Denn die Ontologie als Ousio-logie im Sinne der aristotelischen oder
scholastischen Metaphysik vermag die Bestimmung des Individuiertseins
nur im Zusammenhang mit der kategorialen Differenzierung von
Gattung und Art beziehungsweise von Substanz, Akzidens und Pridikat
zu denken, wihrend die rein phinomenologische Lebensrealitit dem-
gegeniiber grundlegend durch den urspriinglichen Immanenzcharakter
der individuellen Bewusstseinserfahrung gekennzeichnet ist, welche an
sich die Differenzierung von Existenz und Wesen mittels der trans-
zendentalen Reduktion aufhebt. Erst hier zeichnet sich daher als
orginire Erscheinenswirklichkeit eine ,,Zeugung® des Individuums im
Leben des Absoluten selbst ab, die allerdings wegen dieses Ursprungs in
ihrem Prinzip iiber den anonymen oder metaphorischen Charakter einer
solchen generatio hinaus stringent bis in die radikale Anfangssituation des
Selbsterscheinens des Erscheinens ohne weitere klassisch metaphysische
Voraussetzung zuriickzuverfolgen ist.

Die zuvor indirekt angedeuteten Riickgriffe auf Aristoteles bis
Husserl und Heidegger iber das Mittelalter, Descartes, Spinoza, Leibniz,
Kant und Nietzsche kénnen daher fir die genannte Problematik im Sin-
ne einer kritischen Aufarbeitung eines solchen rein phinomenologischen



172 Principium individuationis als Ontologiekritik

principium individuationis fruchtbar gemacht werden, wobei allerdings im
Folgenden die Kristallisierung der Fragestellung selbst mehr im
Vordergrund steht als die einzelnen begriffs- und wirkungsgeschicht-
lichen Befunde.! Insofern sich namlich herausstellt, dass sich letztlich die
Individuationsaporie keinesfalls im Rahmen einer Ontologie als Aufgang
(Physis), zeitlicher Apperzeption oder Ereignis losen ldsst, muss
konsequent das Seinsapriori als solches hinterfragt werden, um einem
urspriinglicheren Erscheinen Platz zu machen, welches nur im Sinne
lebendiger Originaritit und damit prinzipieller Individuation in sich
selbst gedacht zu werden vermag.

Gibt es auch Hinweise hinsichtlich einer solch absolut eigenstindigen
Individualititsauffassung wie etwa bei Duns Scotus, Suarez oder Leibniz,
so fiihrt eine phinomenologische Besinnung dennoch dariiber hinaus,
weil der Selbstvollzug eines rein immanenten oder monadologischen
individuare nicht nur rational oder spekulativ gesetzt werden kann (und
zwar als gleichzeitige Universalbestimmung eines Alls an individuellen
Essenzen oder unendlich sich ausdehnender Kraft innerhalb der je-
weiligen Vereinzelungen), sondern sich als Wesen wie Modus der
Urphinomenalisierung selbst zu erweisen hat. Auf diesen Kerngedanken
fiihren die folgenden Uberlegungen hin, um sodann aporieauflésend auf
das passible Verhiltnis von Leben/Individuum ohne jegliche Differenz
im onto-logischen Sinne hin bestimmt zu werden, worin sich die
»Egologie® der Individuation zugleich als eine selbstindividuierende In-
karnation des (gottlich) Absoluten in seiner inner-affektiven, das heisst
zeitlosen Historialisierung aufklirt.

Alle phinomenologischen Analysen streben von ihrem Ansatz her
naturgemiss auf diese dusserste Konkretisierung in ihrer gegebenen
Transzendentalitit zu, denn falls sich eine radikale Phinomenalisierung
des Erscheinens in seinem Selbsterscheinen nicht zugleich als urspriin-
gliche Historialitit in ihrer individuierenden , Materialitit ausweisen
lasst, verliert jeder weitere Anspruch auf eine phdanomenologische Analyse
der Individuation als fundierender Erfahrungsgegebenheit seine eigent-
liche Berechtigung. In dieser Hinsicht hat natiirlich die Auseinandet-
setzung mit Husserl und Heidegger eine besondere Bedeutung, insofern
sie eindringlich die individuationsrelevante Virulenz des Verhiltnisses

! Vgl. hierfiir beispielsweise zuletzt CORIANDO, Paola-Ludovika: Individuation und
Einzelsein. Nietzsche — Leibniz — Aristoteles. Frankfurt a.M. 2003, wo jeweils eine Antwort
im Sinne ethischer oder moralischer ,Selbstpositionierung” gesucht wird, wodurch
allerdings der herkémmliche ontologische Rahmen nur versetzt wird, anstatt die Fundie-
rungsfrage als solche zu kliren. Ethische Losungsversuche treten zumeist immer dann
auf, wenn die Ontologie in der Tat keine umfassende Phinomenalisierung erfahren hat.



Principium individuationis als Ontologiekritik 173

von Impressionalitit/Zeitlichkeit im Zusammenhang mit dem kantisch
ererbten Begriff der ,,Selbstaffektion” zu offenbaren vermag.2

Weil sich darin aber schliesslich eine noch viel abgriindigere
Fragestellung verbirgt, das heisst jene nach der individuellen Impres-
sionabilitit als Passzbilitat, welche Nietzsche im Ur-Leiden des Seins
deutlich als Individuationsprinzip #sthetischer Existenz schlechthin
erkannte, muss sich auf dieser letzten Ebene einer transzendentalen
Genealogie von Leben/Individuum zugleich auch das kritische Potential
der hier entworfenen Individuierungsanalyse sichtbar machen lassen.
Gibt es nimlich ,Individuation® nur in ihrer Unmittelbarkeit wie
Absolutheit, dann fallen in der Tat auch alle historischen, gesell-
schaftlichen oder kulturellen Vermittlungen als Hervorbringungsgrossen
beziehungsweise als hermeneutische Bereicherungen und/oder Begren-
zungen des Wesens des Individuellen in seiner originiren Einfachheit
fort, um sich als ideologische Relativierungen, Substitutionen oder sogar
Zerstorungen mit Hilfe symbolischer oder realer Gewalt zu bekunden,
welche eine ethische Bestimmung des Individuums implizit oder explizit
stets mit im Blick hat.

Auch wenn Letzteres in der vorliegenden Untersuchung nicht mehr
eigens ausgefithrt wird,? so ergibt sich eine solche Konsequenz dennoch
durch die Eindeutigkeit des sich nahe legenden Ergebnisses selbst: Das
Individuum ist durch die Radikalitit seiner je einmaligen Erscheinens-
weise der Offenbarungsmodus des Pringipiellen als solchem, nimlich un-
abweisbare Manifestation des Grundes des Erscheinens als Verlebendigung
von allem, was ,,ist“. Das principium individuationis bedeutet daher nicht
mehr nur die blosse Anwendung von begrifflichen oder kategorialen
Unterscheidungen auf ein ,,Etwas® in seiner numerischen oder ontischen
Vereinzelung, sondern das absolute oder radikale Individuiertsein ist
vielmehr das ,,Prinzip aller Prinzipien®, ohne weitere Rickfiihrungen
etleiden zu koénnen. Mithin ist die Prinzipienhaftigkeit eines solchen
Grundes nicht linger deduzierbar noch induktiv zu eruieren, sondern in
ihrer Unmittelbarkeit wie gleichzeitiger (intersubjektiven) Gemeinschaft-
lichkeit nur affektiv oder leiblich erprobbar, woran schon Fichte in
seiner Rechtslehre gemahnte.

2 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik. 2. Aufl. Frankfurt
a.M. 1951, bes. 171-177; LANDGREBE, Ludwig: Fak#izitit und Individuation. Hamburg
1982. Letzteres Werk sei stellvertretend fiir die vielfiltigen diesbeziiglichen Husserl-
Analysen genannt.

3 Vgl. bereits KUHN, Rolf: Leben als Bedjirfen. Lebensphinomenologische Analyse u Kultur
und Wirtschaft. Heidelberg 1996; als Gesamtuntersuchung der vorliegenden Skizze:
Individuationspringip und Ontologie. Studien zur originiren Phianomenalisierung. Suttgart 2006 (im
Erscheinen).



174 Principium individuationis als Ontologiekritik

Dadurch wird notwendigerweise die Philosophie schliesslich selber auf
den Priifstand gestellt: Das Individuum ist dann in der Tat nicht mehr
distanzierter Gegen-stand philosophischen Denkens, sondern dessen
Vollzugswesen in jedem Augenblick selbst, weil in der Erfahrung nicht
weiter zuriickgegangen werden kann als bis hin zum reinen Sich-erfahren
als Ur-Individuierung allein und andererseits keine Erfahrung mdéglich
ist, welche nicht gleichzeitig individuiert oder bestimm? wire. Von diesem
Bemiihen zeugen die folgenden Hinweise, welche eine gewisse Parallele
im Denken Pierre Maine de Birans besitzen, dessen Analysen hinsichtlich
Ichgefihl und praktischer Selbstapperzeption sachlich ihre Entspre-
chung im Aufsuchen der Ich-Anstrengung als des individuierenden Er-
scheinens im Sinne der Urphinomenalisierung finden.*

Besitzen wir also keine vermittelnden Kategorien mehr, wenn die
Faktizitit des Individuiertseins als jeweilig reine Infensitit des Erfahrens
zu denken ist, welche keinerlei Seinsdifferenz im aristotelischen Sinne
weiterhin zuldsst, sondern nur das je absolut modalisierte Affiziertsein
als phinomenologische Bestimmung effektiv erprobter Individualitit,
dann ist damit jedoch keineswegs jegliche Beziiglichkeit ausgeschaltet.?
Vielmehr bedeutet die (gegenreduktive) Individuiertheit als je einmalig
waffektive Differenz® in ihrer Intensitit einen Bezug zum gleichwesen-
haften Leben als eine solch originire Verlebendigung in steter Selbst-
individuierung, welche eben keine intentionale Lokalisierung in einem
vorgegebenen oder transzendent erstellten Bewusstseinsfeld mehr bildet,
sondern jene Weise selbst, wie Leben zu Leben wird, ohne hier noch eine
ek-statische Zeitlichkeit denken zu miissen. Denn die Gegenreduktion
von Raum und Zeit impliziert gerade auch den Ausschluss jeglicher
Allgemeinheit als erster Substanz oder primordialer Wesenhaftigkeit im
Sinne eines Hypokeimenon (beziehungsweise eines sich entwerfenden
Da-seins), so dass nicht ersz Leben und dann Individualitit existiert,
welche in ihrer Differenz folglich doch wieder logisch als Andersheiten
ontologischer Natur miteinander vermittelt werden miissten.

Der Ausschluss von Differenz(en) oder sonstiger transzendentaler
Dimensionalitit als Er-6ffnung oder Lichtung von reflexiven oder fun-
damentalhermeneutischen Verstehensakten beziehungsweise -geschich-
ten, welche gemiss der philosophischen Tradition ein individuiertes
Kernsubstrat pridikativ und identifizierend in seiner Existenz anrei-
chern, bedeutet im rein immanenten Verhiltnis von Individuum/Leben

4 Vgl. Von der unmittelbaren Apperzeption (Berliner Preisschrift 1806). Bad Cannstatt
2005 (im Erscheinen).

> Vgl. MAJOLINO, Claudio: Der materiale Stoff der Sprache. Phinomenologie einer Ver-
dréingung. In: BLATTMANN, Ekkehart v.a. (Hg.): Sprache und Pathos. Zur Affektwirklichkeit als
Grund des Wortes. Freiburg/Minchen 2001, 37-63.



Principinm individuationis als Ontologiekritik 175

kein Fehlen an Relationen und damit irgendeine Art von Autismus,
sondern die orginire Selbstgriindung eines jeden moglichen Bezuges als
Beztiglichkeit an sich. Individuiertes Leben als Leben in seiner jeweilig
modalisierten Individuiertheit besagt daher keinen Bezug ,,zwischen®
Leben und Individualitit, weil dadurch nur wieder der transzendente
Charakter des Sich-Bezuges als eines intentionalen ,,Beziehens auf ...“
gedacht wiirde, ohne dieses immanente Sich des Bezuges selbst als reine
Beziiglichkeit zu denken. Spinozas immanente Kausalitit sowie Heideg-
gers Substanzkritik als Vorhandenheitskritik weisen beispielhaft darauf
hin, dass im Ursprungsbereich des Selbsterscheinens eben eine solche
Beziiglichkeit zu fassen bleibt, bei der die beiden Groéssen des Bezuges
nicht getrennt von ihrem Bezugsverhiltnis als unmittelbar immanenter
Reziprozitat selbst gegeben sein kénnen. Daher ist zu sagen, dass die
Identitit des Verhiltnisses von Individuum/Leben ein solches ,,Sich®
beinhaltet, dessen Ipseitit genau die Individuiertheit jenes mit sich selbst
identischen Wesens ausmacht, welches wir die Intensitit in ihrer
affektiven Differenz nannten und mit keinem reflexiven ,,Selbst“ ver-
wechselt zu werden vermag.

In der einfachen — und nicht zusammengesetzten — Reziprozitit von
Individuiertheit und Leben herrscht mithin ein Vollzug, dessen konkrete
Ermoéglichung als innere Kraft die Affiziertheit des Lebens als jeweilige
Individualitit selbst ist. Und was sich hier als Ur-Individuum affiziert,
affiziert sich in der stindigen Affektion des Lebens selbst, so dass die
Selbigkeit von Affiziertwerden und Affiziertsein, das heisst von Akt und
Inhalt, die Individualitit dieses Bezuges als Kraft der Beziiglichkeit als
solcher bildet. Es kann dies eben keine Graduierung der Perzeptionen
nach Leibniz beziechungsweise eine Ex-tension der sinnlichen Unmittel-
barkeit in eine notwendige ob-jektivierende Vereinzelung im Gesamt-
geflecht des Begriffs nach Hegel® hinein bedeuten, weil das affektive
Wesen des Lebens in sich selbst bereits eidetisch differenziert oder
individualisiert ist, insofern sich nidmlich jede Affektion a/s Affektion
selbst phinomenologisch nur in ihrer Einmaligkeit ergreifen kann,
welche die Bezlglichkeit des Lebens zu sich selbst als Kraft oder als
affektiven Modus ohne mdgliche dialektische Negation darstellt.

Diese Kraft als apriorische Individuiertheit besagt demnach des
Weiteren keine Qualitit, welche dem Wesen des Lebens in seiner jewei-
ligen Modalisierung sekundir zugesprochen wiirde, sondern sie ist mit
der Passibilititswirklichkeit der transzendentalen Individuation als solcher
gegeben. Insofern sich namlich jede Affektion in ihrer Affizierbarkeit
unmittelbar selbstaffiziert, erleidet sie sich selbst als jene Affektivitat,

6 Vgl. Phinomenologie des Geistes (Ges. Werke 9). Hamburg 1988, 124f. u. 194.



176 Principium individuationis als Ontologiekritik

durch welche das rein phinomenologische Leben zum Leben in seiner
unverwechselbaren Individuiertheit in jedem Augenblick ,,wird“. Indem
sich das Leben in seiner affektiven Individuierung selbst entgegennimmt
und sich folglich auf diese Weise in seiner Selbstgebung auch selbst
ertrigt, erleidet es sich als die Individuierung solcher Beziiglichkeit von
Selbstrezeptivitit und Selbstgebung. Die Individuation bedeutet mithin
im unhintergehbaren Ursprung des Erscheinens das immanent phino-
menologische Gesetz der transzendentalen Affektivitit als Leben in
seinem je konkreten Selbstvollzug, weshalb die Bewegtheit der Beziig-
lichkeit als ,,Kraft aus jener Passibilitit geboren wird, mit der sich das
Leben selbst je individuierend/individuiert entgegennimmt. Insofern
ging Nietzsche gerade schon weiter als Husser]l und Heidegger, wenn er
das Ur-Leiden des (werdenden) Seins — verstanden im absolut phino-
menologischen Sinne des Ureinen — als selbstrekurrente (dionysische)
Wirklichkeit der affektiven oder pathischen Ursprungsrezeption in der
,,Geburt der Tragodie® aufwies.

Von hier aus klart sich dann ebenfalls, warum Individuiertheit wesen-
haft oder gleichurspriinglich Swubjektivitit bedeutet, denn letztere ist kein
Ausdruck fiir ein metaphysisches Projekt der Selbstvorstellung in allem
Seienden und damit deren Beherrschenwollen durch das (seinsver-
gessende) menschliche Bewusstsein, wie die postmoderne Subjektkritik
mit und nach Heidegger wiederholt, sondern sie besagt die abgrundtiefe
Rekurrenz der Passibilitit als sich selbst etleidende oder empfindende
Individualitit. Damit kann diese urspringliche Individuiertheit nicht
linger eine aporetische Vereinzelung im artspezifischen oder ousio-
logischen Sinne mehr sein, sondern ihre ab-grindig rekurrente Vetle-
bendigung als das Sich-selbst-empfinden in allem cogitare als se sentire nach
Descartes’ ,,II. Meditation® impliziert die Ubereinstimmung mit der
Selbstaffektion des Lebens als dessen Kraft oder Pathos in all seinen
Punkten, so dass damit im Sinne Fichtes eben auch die ,,Seligkeit” zu
jedem Augenblick ohne Aufschub gegeben ist. Und die von ihm
geforderte ,,Selbstvernichtung® der Individualitit zugunsten eines ,,allge-
meinen Sollens im menschheitlichen Wir ist deshalb keine idealisierende
Moral der Unterordnung des Besonderen unter das Allgemeine, sondern
letztlich die notwendige phinomenologische Rickbesinnung auf eine
originire Gemeinschaftlichkeit, die gerade mit der absoluten Indivi-
duiertheit als die fiir jedes ,,Jch* gleiche Rekurrenz im Leben gegeben ist,
woraus ein vorurteilsfreies und kulturelles Miteinander Uberhaupt erst
entstehen kann.”

7 Vgl. KUHN, Rolf: Anfang und Vergessen. Phinomenologische 1 ektiire des deutschen 1dealis-
mus — Fichte, Schelling, Hegel. Stuttgart 2004, 13ff.



Principium individuationis als Ontologiekritik 177

I1. Individuierung als uranfinglich unzeitliche In-karnation

Alle bisher genannten Verhiltnisse der rezeptiven Passibilitit als ,,gene-
rativer Rekurrenz der Individuierung blieben allerdings phinomeno-
logisch noch unausgewiesen, falls nicht zusitzlich die Materialitit dieser
affektiv rekurrenten Grundbeziiglichkeit, deren Begriff wir E. Lévinas®
entlehnen, nicht deutlich benannt wiirde. Hier hat die philosophische
Tradition durch den Zusammenhang von Individuierung und Material-
prinzip seit der Antike intuitiv Richtiges erkannt, aber das materiale
Substrat als Apeiron ist weder ungeformt zunichst, um dann in die
Vielheit der Vereinzelung ,hyletisch® trans-formiert zu werden, noch
eine bloss naturale oder organische Materie einschliesslich ihrer Morphé,
sondern die Individuiertheit bezieht sich stets auf eine bereits in sich
selbst affizierte Lezblichkeit. Mit anderen Worten muss jene Passibilitit, in
der sich das Leben selbst entgegennimmt, als jenes urimpressionale
,Fleisch® verstanden werden, in dem sich das Leben selbst a/s Leben
empfindet. Impressionabilitit ist damit das phinomenologisch materiale
Wesen der passiblen Individuiertheit, ohne substanzhaftes Hypokeime-
non zu sein, woraus sich wesenseidetisch ergibt, beziehungsweise im
Einzelnen aufgewiesen zu werden vermag, warum alles Empfinden
ebenso leiblich singulir wie subjektiv partikuldr auftritt. Denn die Sub-
jektivitit als je unverwechselbares Empfindenkonnen im Sinne der
transzendentalen Verlebendigung dieser Ursprungsphinomenalisierung
ist immer individuelles Empfinden, das Empfinden von ,Jemandem®,
insofern keine Empfindung vom Ich und der imannenten Leiblichkeit als
transzendental konkreter Einheit des Selbstbewusstseins getrennt zu
werden vermag.

In dieser Hinsicht besagt folglich die originire Individuierung eine
unabstreifbar sinnliche Materialitit, welche als Leiblichkeit des Affek-
tiven in seiner stets bestimmten Intensitit zugleich eine absolute Sizuzers-
heit in der Lebensgenealogie bedeutet. Kein ,,Individuum® ist letztlich in
einem 4dusseren Ort loklisiert, sondern das Hic oder die Haecceitas des
individuellen Seins gemiss Duns Scotus wie Husserl sind ihrerseits eine
urspringlich passible Beziiglichkeit in der Reinheit ihres material
phinomenologischen Verhiltnisses von Leiblichkeit und Individuiert-
heit. Weil die Individuiertheit in der Passibilitit der affektiven Lebens-
iibereignung wurzelt, beziehungsweise sogar diese Ubereignung selbst
ist, bedeutet diese Leiblichkeit als origindre Individuiertheit zugleich eine
»Diesheit” in einem , Hiersein“, welches ebenso einmalig oder unver-
tauschbar wie unvorweisbar in einem Horizont (Deixis) ist — und zwar

8 Vgl. LEVINAS, Emanuel: Die Spur des Anderen. 3. Aufl. Freiburg/Minchen 1992,
302-312.



178 Principinm individuationis als Ontologiekritik

nicht nur, weil kein anderes Individuum zur gleichen Zeit denselben
Platz wie ich einzunehmen vermag, sondern weil die Selbstbindung des
Lebens an sich selbst als leibliches Individuiertsein in dessen immanent
affektiver Fleischlichkeit niemals aufgelost werden kann.

Deshalb ist auch die Passibilitit kein bloss voriibergehendes punk-
tuelles Geschehen, welches als Arché von deren Telos getrennt wire,
sondern die Leiblichkeit als affektive Individuiertheit beinhaltet die un-
unterbrochene Historialitat dieses immemorialen Anfangs als permanent
innerer Praxis, das heisst als Modalisierung stets individuierenden, weil
individuierten Lebens. Will man hier eine begriffliche Unterscheidung
aufrechterhalten, so liesse sich von der jeweils ,transzendentalen Ge-
burt® innerhalb der reinen Lebensgenealogie als von der Individuierung des
zunichst nicht intentionalen, sondern passiblen Mich sprechen, wihrend
die Individualitit eher die Weiterzeugung des daraus sich modalisierenden
spontanen Ich als Ego in seinem akthaften Habitus ergabe. Aber da diese
Individuation dennoch eine stindige Bewegung in der Kontinuitit wie
Kohirenz der leiblichen Affektion darstellt, sind Individuierung und
Individualitit im Grunde identisch und werden auch nicht durch eine
Entwicklung zur ,,Personlichkeit” hin (Husserl) oder durch einen psy-
chologischen ,,Individuationsprozess® (Jung) erhéht, in dessen ,,Selbst*
bislang unbewusste Archetypen zu seelischer Integration gelangen
sollen.? Sowohl das Ansetzen eines Unbewussten wie von typenhaften
Modellen im Einzelnen bleibt spekulativ und von der unaufgeklirten
Transzendenzvorgabe eines ek-statischen Bewusstseins abhingig, denn
wenn die radikal phinomenologische Individuation zu keinem Augen-
blick auf irgendeinem Untergrund von Allgemeinem erfolgt, dann ist sie
an jedem Punkt ihres ,,Werdens® nichts anderes als originire Indivi-
duiertheit.

Dieser immanente Praxisbegriff der Individuiertheit als affektiver
Leiblichkeit der Passibilitit birgt zusitzliche eidetische wie kritische
Konsequenzen: Ist in der Tat jedes Empfinden in seiner reinen Im-
pressionabilitit absolut leiblich individuierend und durch diese seine
lebendige Affektionsbeziiglichkeit eine Kraft, dann bedeutet auch We/t-
sein in  seinen einzelnen Gehalten fir ein solches ,,Bewusstsein®
originires Affiziertsein als Wertsein. Hier fliessen die angedeuteten Ana-
lysen von Descartes bis Husserl oder Scheler tiber Spinoza und Leibniz
zusammen, selbst wenn eine Monade als sich stets unendlich dif-
ferenzierende Kraft keine ,,Fensterlosigkeit” impliziert, sondern Welthaf-

? Vgl. JUNG, Carl Gustav: Die Dynamik des Unbewnssten (Ges. Werke 8). Olten/
Freiburg i. Br. 1971.



Principinm individuationis als Ontologiekritik 179

tigkeit sowie Begegnungen als grundsitzlich affektive ,Perspektiven®.10
Wir wollen das Mitsein dadurch keineswegs der Welthaftigkeit sub-
sumieren, wie es bei Husserl und Heidegger geschieht, sondern hier nur
darauf verweisen, dass Individuiertheit eines ,,Standpunktes® keine bloss
selektive Wahrnehmung beinhaltet. Vielmehr handelt es sich dabei zu-
nichst um jene immanente Kraft, durch die sich ein ,Blickwinkel® als
mlnteresse an einem Wert tberhaupt bekundet, welcher stets innerlich
erprobt wird, wie wiederum Nietzsche deutlich macht. Das Weltsein
insgesamt bildet dann sozusagen die ,,Asthetik® der leiblich subjektiven
Individuiertheit, ohne die kein Weltbezug mit seinen notwendigerweise
konkreten oder phinomenologisch noematischen Inhalten méglich ist.

Wir sind ebenfalls weit davon entfernt, durch solche umfassend
phinomenalisierten ontologischen Aussagen irgendeinen ethischen Indi-
vidualismus transzendental aufzuwerten, wie er etwa bei Max Stirner in
seinem Werk ,,Der Einzelne und sein Eigentum® von 1844 vorliegt, aber
ebenso sind wir dutch das leiblich fundierte principium individuationis auch
davor gefeit, die Individuiertheit allein durch begriffliche Gegen-
satzlichkeiten zu bestimmen: sei es klassisch durch Einheit/Vielheit,
Einfachheit/Zusammengesetztes usw. oder dialektisch durch einen
geschichtlichen ,Lebensprozess® als Logik der Bewusstseinserfahrung
wie bei Hegel. Die radikal phinomenologische Individuierung ist im
revidiert ontologischen Sinne zugleich der Realititszugang schlechthin,
weshalb wir vom Prinzip der Individualitit als solchem sprechen, ohne
dabei auch Schopenhauers (pessimistisch) metaphysische Lehre von der
Entleerung des Willens im Sinne individueller Desillusionierung zu
tbernehmen, selbst wenn bei Schopenhauer erstmals ein eigenstindiger
phinomenologischer Entwurf zur Leiblichkeit als Individuierung in der
Neuzeit vorliegt.!!

Erschliesst sich mithin durch dieses Prinzip des individuellen
Erscheinens jegliches Reelle wie Ideelle in seiner urspriinglich sinnlichen
Manifestation, dann kann sich niamlich kein empirisch gedachtes Indivi-
duelles iiber dieses Prinzip des Erscheinens erheben oder es leugnen,
weil es selbst darunter fillt. Allerdings kann ebenfalls, wie wir bereits
festhielten, die phinomenologische Individuiertheit {iber keine herme-
neutische oder narrative Sammlung der Sinnerschliessung subsumiert
werden, denn die Auslieferung der Individuierung beziehungsweise
Individuation an irgendeine Art von zeitlichem ,,Gedichtnis“ verkennt
den radikalen oder immemorialen Charakter leiblich sinnlicher Rekur-

10 Vgl. zur Diskussion CRISTIN, Renato / SAKAI, Kiyoshi (Hgg.): Phdnomenologie und
Leibniz. Freiburg/Miunchen 2000.
1 Vgl. KUHN, Rolf: Leiblichkeit als Lebendigkert. Freiburg/Miinchen 1992, Kap. V.2.



180 Principium individuationis als Ontologiekritik

renz, welche durch keine Sprache — sei sie Bedeutung oder Sinn,
Biographie oder Geschichte beziehungsweise ,,Geschick® — eingeholt zu
werden vermag. Die transzendentale Leiblichkeit bleibt in allem das
fleischliche Gedichtnis jener apriorischen Kraft als Individuierung
unserer Vermogen in ihrer Einheit, so dass auch alles sinnliche wie
geistige Ergreifen von ,Wirklichkeiten in ihrer Einzelheit jeweils auf
diese Ur-Individuierung aller Potentialitidgten zuriickgreift, wie es ohne
Zweifel Maine de Biran entgegen der sensualistischen wie idealistischen
Verkiirzung fiir die konstitutive Selbstapperzeption der praktischen Ich-
Anstrengung als ,,\Wille“ eben sehr eindeutig aufgezeigt haben durfte.
Wie aber steht es mit dem individuellen Gesetz ab alio oder, um es
theo-logisch zu sagen, um das Verhiltnis von Gott und Individuum,
sofern mit dem Begriff ,,Gott* zumeist ,,das Andere schlechthin® in den
Religionen und Philosophien gedacht wird? Solange Gott im monistisch
unbefragten Horizont der Transzendenz im anselmschen Sinne beispiels-
weise als der theistisch ,hochste” oder irgendwie beweisbare Gott
gedacht wird (was dann alle Atheismen bereits einschliesst), ist seine
absolute Transzendenz als die maximale Differenz in ihrer Absolutheit
der Andersheit gegeniiber der Endlichkeit onto-theologisch unvermeid-
bar — und eine Endlichkeit der Individualitit als ,,Geschopf wird in
solchem Rahmen immer ein von Gott distanziertes Wesen bezeichnen,
so nah auch die weiteren gnadenhaften ,individuellen” Vermittlungen
danach auftreten mégen. Sobald dieses Verhiltnis jedoch als die innere
Selbstoffenbarung Gottes als des sich selbst zeugenden Lebens ,,im
Anfang®“ gemiss dem neutestamentlichen Johannesprolog betrachtet
wird, entfillt nicht nur die Distanz einer dusseren ,,Schépfung®, sondern
die absolute Passibilitit unserer Lebensgeburt verindert dadurch auch
den Charakter der Endlichkeit selbst. Denn diese wird dann nicht mehr
als Grenzmodus der Individualitit wahrgenommen, sondern als unge-
teilte oder innere Regzprogitat in ein und demselben Leben. A4 alio bejaht
dann zwar weiterhin, dass ich mich nicht durch mich selbst setze, aber je
tiefer ich durch die Passibilitit meines transzendentalen Mich in die Ab-
griundigkeit meiner individuierenden Rekurrenz gelange, desto mehr
erprobe ich in dieser grenzenlosen Riickliufigkeit der passiblen Intensitit
oder Steigerung solcher individuierenden ,,Meinigkeit“ des Lebens auch
die unendliche Transparenz des absoluten oder géttlichen Lebens selbst,
wie es besonders Kierkegaard zu verstehen geben kann.!? Die zeitliche
Unabschliessbarkeit der jeweils sich selbst im Leben individuierenden

12Vgl. zum Beispiel: Furcht und Zittern (Ges. Werke IV), Kéln o. J., 93: ,,Der tragische
Held vollzieht die Resignation auf sich selbst, um das Allgemeine auszudriicken: der
Glaubensritter vollzieht die Resignation auf das Allgemeine, um ein Einzelner zu
werden.“



Principium individuationis als Ontologiekritik 181

Affektionen beriihrt mit anderen Worten in jedem Punkt einer solchen
Individuierung die gegebene Vereinigung mit dem sich selbst zeugenden
Leben Gottes, so dass hier ,,Endlichkeit® das Gegenteil zur traditionellen
Auffassung besagt: nimlich ununterbrochen individuelles Sich-Histo-
rialisieren im ,,Ewigen® des absoluten Lebens Gottes als solchem.

Sprachen wir von keinem beweisbaren ,,Gott“, sondern von dessen
unmittelbar gewisser Selbstoffenbarung als Leben sowie in diesem,
welches das unsrige ist, dann muss allerdings auch diese Selbst-
offenbarung weiterhin radikal phinomenologisch ausgeleuchtet werden.
Was sich als das ,,Selbst“ Gottes in dessen Einfachheit und Einheit
offenbart, ist selbst schon eine innere Beziiglichkeit, welche sich in
ihrem Offenbaren ihrerseits ,,individuiert, nimlich nach christlicher
Tradition als der ,,Sohn“. Behalten wir von diesem trinitarischen Credo
hier nur die offensichtliche Affinitit zu unserer eigenen affektiven
Individuierung als Beziiglichkeit im Leben zuriick, dann offenbart sich
mithin das absolute Leben an sich selbst ebenfalls in einer inneren Zeu-
gung als Affektuierung oder Liebe, welche die personale Individuierung
des geoffenbarten Sohnseins ist. Und an dieser Stelle revolutioniert sich
die klassisch philosophische Vorstellung vom menschlichen Individuum
dann nochmals grundsitzlich: Werde ich nimlich zu einem transzen-
dentalen oder lebendigen Individuum nur in der affektiven Selbst-
umschlingung des Lebens als dessen Selbstgebung in meiner Passibilitit,
so beinhaltet diese reine Beziiglichkeit bereits schon eine goéttliche ,,In-
dividuierung® in jenem Sohnsein, worin sich die absolute Lebenszeugung
uranfinglich selbst offenbart. In meinem rein passiblen Mich als
anfangshafter Individuierung vor aller Zeit stosse ich folglich auf eine
noch iltere Individuierung oder Selbstheit, so dass die eigentliche Utr-
Individualitit meiner Individuierung im phinomenologisch strengen
Sinne Gottes Sohnsein mitsetzt. Meine Individuierung ist daher nicht
nur die Unendlichkeit der affektiven Historialisierung aus einem ewigen
oder absoluten Leben als solchem heraus sowie in dieses hinein, sondern
diese historiale Individuierung stellt zugleich durch die Ur-Individualitit
des Sohnes Gottes eine inkarnierte Individualitit vor aller Geschicht-
lichkeit dar.1?

Dieser Gedanke legt es nahe, ebenfalls unsere Leiblichkeit als
Passibilitit der lebensaffektiven Individuierung genauer im Sinne der
immanent selbstoffenbarenden Inkarnation Gottes zu verstehen. Denn
wenn ,Inkarnation® die absolut uranfingliche und somit immemoriale
Selbstbeztiglichkeit Gottes als Offenbarung seines Lebens in dessen

13 Vgl. HENRY, Michel: Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Freiburg/Miinchen
2003, bes. Kap. 33-36.



182 Principinm individuationis als Ontologiekritik

innerer (trinitarischen) Reziprozitit bedeutet, dann ist diese Inkarnation
in Gott das ,Fleisch® jener sohnhaften Offenbarung, in der sich
seinerseits unser Leben als orginire Individuiertheit letztlich affiziert.
Auf diesem Wege ist Gott in keinerlei Hinsicht mehr eine bloss
transzendente Wahrheit, die des rationalen Beweises oder der autoritits-
stiftenden historischen Bezeugung bediirfte, sondern die Wahrheit
meines lebendigen Individuiertseins ist unmittelbar die Wahrheit Gottes
selbst im Sinne seiner lebendigen Selbstoffenbarung. Wo und wie immer
ich daher meine Individualitit subjektiv erfahre, erprobe ich in ihr
gleichzeitig die Wahrheit Gottes als eines in sich selbst inkarniert
individuierten Lebens. Sezne Wahrheit ist dann meine Wahrheit — und
umgekehrt, weil die unmittelbare Reziprozitit von Individuiertheit und
Leben in mir die absolute , Fleischwerdung® dieses Verhiltnisses besagt,
welches in seiner phinomenologischen Materialitit eben den ,\Weg und
die Wahrheit* der Inkarnation beinhaltet. Wir wollen auch diese Einsicht
hier nicht weiter fiir die ontologische (und nicht bloss ethische)
Fundierung der Wiirde eines jeden Individuums verfolgen, weil grund-
satzlich einsichtig gemacht werden konnte, dass das Individuations-
prinzip nicht nur das Prinzip allen Erscheinens in phinomenaler und
axiologischer Hinsicht bedeutet, sondern dariiber hinaus auch das
Prinzip des Lebens selbst in seiner gottlichen Originaritit als abyssaler
Offenbarungsmichtigkeit.14

Aufgrund dieser umfassenden Intelligibilititsstruktur des Indivi-
duierungsprinzips diesseits von ,,Sein“ sind mithin nicht nur die angezeigten
defizitiren Vorstellungen desselben zu erginzen oder sogar ganz um-
zuschreiben, sondern konsequenterweise das Verhaltnis der Philosophie zu
dieser ersten aller Erscheinenswirklichkeiten iberhaupt neu zu fassen.
Problematisieren wir dazu die gewonnene Einsicht zur christo-logisch
fundierten Individuierung eines Jeden von uns, dann muss die Philo-
sophie ihr Eigenpotential an Reflexivitit genau dort tuberprifen, wo sie
eine Heteronomie der Benennung oder Bestimmung auszumachen glaubt.
Bezeichne ich nimlich die Ur-Individuierung mit dem Namen der rein
phinomenologischen Christuswirklichkeit, so fithre ich in der Tat
zunichst ein geschichtliches Zeugnis in einen transzendentalen Zu-
sammenhang ein. Wire diese Benennung aber nur eine geschichtlich

14 Vegl. paradigmatisch fiir eine solche Diskussion an scheinbar unterschiedlichen
geschichtlichen wie ethischen Brennpunkten, die letztlich jedoch identisch sein dirften:
ASCHENBERG, Rainer: Ent-subjektivierung des Menschen. Lager und Schoah in philosophischer
Reflescion. Wirzburg 2003; REHN, Rudolf w.a. (Hg.): Der Traum vom besseren Menschen.
Zum Verhéltnis von praktischer Philosophie und Biotechnologre. Frankfurt a.M. 2003, bes. das
Anfangskap. von MEIER-SEETHALER, Claudia: Welchen Lebensbegriff wird die Forschung des
21. Jabrhunderts voranssetzen?



Principium individuationis als Ontologiekritik 183

hermeneutische Frage, dann bleibt entweder die Heteronomie einer
Glaubenstradition gegeniber der autonomen Selbstbesinnung der Philo-
sophie bestehen, oder es ist moglich, die phinomenologisch analytische
Realitit der Individuierung als mit dem konkreten Wesen des ,,Christo-
logischen selbst identisch zu setzen. Wir behaupten dann nicht nur,
dass ein Einzelner in der Menschheitsgeschichte als Individuum zugleich
universale Geltung einschliesst, das heisst konkrete Allgemeinheit als
Erlosung, Freiheit, Gesinnung usw., wie etwa in den Christologien des
deutschen Idealismus, sondern dass das philosophische Denken erst mit
der Ubernahme dieser christologischen Individuiertheit als solcher zu
seiner eigenen impliziten Selbstbejahung gelangt.

Als Auto-nomie ist die phinomenologische Philosophie Kritik oder
Negation jeder abstrakten Bewusstseinseinzelheit wie -allgemeinheit,
aber in diesem Tun bleibt sie dennoch individueller Vollzug. Es lisst sich
logisch zwar vom partikulir empirischen Vollzug des Denkens im Sinne.
einer Psychologie abstrahieren, aber es lisst sich nicht behaupten, damit
sei jeder Triger des Reflexionsaktes als solchem ausgeschaltet. In seiner
dussersten Rekurrenz kann ein solches ,,Subjekt” nur individuiert sein,
denn die in Anspruch genommenen transzendentalen Denkleistungen
(oder deren Leugnung) bleiben originir absolut sinnlich affiziert, wie mit
Husserl, Lévinas und Henry deutlich festzuhalten ist. Nun besagt eben
die Christologie genau eine solch lebendige oder (fleischlich) affektive
Bestimmung von allem gewordenen ,,Sein®, das heisst die unverzichtbar
in-karnatorische Trigerschaft jeglicher konkreten Erfahrbarkeit. Rekur-
riert philosophisches Denken notwendigerweise auf die Ge-gebenheit
der Erfahrung schlechthin, um sich dieser selbst in seinem selbst-
reflektierten Vollzug angleichen zu kénnen, so impliziert es also immer
schon eine Affizierbarkeit wie Affiziertheit, welche nicht aus dem
Denken als Differenz oder Intentionalitit selber stammt, da diese
niemals irgendeine sinnliche Wirklichkeit erschaffen kénnen. Insofern
sich daher kritisches oder phinomenologisches Analysieren in seinem
absoluten Anfang prakftisch ereignet, bejaht es dadurch immer schon eine
transzendentale Vor-gegebenheit der Individuiertheit als konkreter
Affektivitit. Der ibetlieferte Name ,,Christus® fiigt mithin als Benen-
nung des sohnhaften Lebens in Gott solcher Ur-Individuierung nichts
Heterogenes hinzu, da die urspriingliche ,,Vereinzelung® nicht primir
durch einen individuierenden Namen (oder Begriff) geschieht, sondern
jegliche bestimmende Benennung iiberhaupt nur aufgrund von imme-
morialer Individuiertheit in der affektiven Passibilitit moglich ist.

Mithin ent-fremdet sich die Philosophie bei solch christologischer
Bejahung nicht, sondern indem sie ihre Reflexion an ein konkretes ,,Ich*
als individuierten Triger derselben bindet, bindet sie sich selbst-



184 Principinm individuationis als Ontologiekritik

konstitutiv an die transzendentale Erméglichung solcher Trigerschaft,
das heisst an die ,,christologische Ur-Individuation als an die erste oder
reine Faktizitit aller Bestimmbarkeit. Letztere reprisentiert dann kein bloss
teleologisches oder regulatives Ideal der Individualitit einer ommitudo
realitatis oder als ,,Ding an sich“ mehr, wie bei Kant, sondern das
Bestimmen-kénnen dank sinnlicher Individuiertheit der Erfahrung in
deren impressionaler Affiziertheit entspricht dem vorzeitlich in-karna-
torischen Prinzip aller existierenden und denkbaren Individualititen oder
Bestimmtheiten. Damit ist keine neue Totalitit im Sinne einer restau-
rativen Metaphysik etabliert, weil alle phinomenologisch analytischen
Aussagen, wie wir ausfithrten, weder einen allgemein umfassenden noch
einen ereignishaften Seinsbegriff voraussetzen. Vielmehr ist letzterer
gegentiber jeder lebendigen Individuierung stets sekundir, insofern eine
singulire Affektion zum Prozess der weiteren Bestimmung gegeben sein
muss, damit ein ,,Ist“ Giberhaupt sein kann — und sei es das in jedem ,,Es
gibt“ anwesende Zu-spiel von Zeit als seinshaftem Er-eignis nach
Heideggers Vortrag ,,Zeit und Sein“. Niemals wiirde sich irgendetwas er-
eignen, mit anderen Worten in sein Eigenes gelangen, wenn es nicht
schon im individuierenden Affekt seiner eigenen Selbstgegebenheit ohne
jede Distanz geborgen wire. In diesem Sinne ist die phinomenologisch
individuierende Selbstgriindung jeder Bestimmung idlter als deren
philosophischer Urteilsakt auf dem Hintergrund eines er6ffneten Seins-
verstehens, denn niemals schafft das priadikative Denken in seiner
logischen Vereinzelung irgendeine Realitit in deren Sein, falls diese nicht
zuvor in einer lebendig individuierten Ipseitit in sich selbst schon
ankinftig geworden wiire.

III. Existenzialitat und radikalisiertes Individuationsprinzip

Die Individuationsproblematik verpflichtet daher als unhintergehbares
Erscheinensprinzip zu einer letzten Strenge, um sowohl das Wesen des
Ego wie der Pridikabilitit phinomenologisch nicht spekulativ vorent-
schieden sein zu lassen. Und die Phinomenologie, welche in passiv
genetischer wie lebensgenealogischer Hinsicht diese Rickfihrung am
weitesten treibt, kann sich im Erprobungspunkt individuierender Passi-
bilitit nicht den dussersten Konsequenzen hierbei verschliessen, sollten
sie traditionellerweise auch ,religios” genannt werden. Das radikal
Religiose ist das Leben aus der reinen Lebensgegebenheit absoluter
Passibilitit heraus, und zwar allein aus ihr, welche sich als ,,Recht-
fertigung® im Vollzug selbst geniigt und theologisch als Schépfung,
Gnade oder Erlosung sodann reflektiert werden mag. [or all diesen
hermeneutischen Einzelaspekten biblischer Natur (oder anderer Tradi-



Principium individuationis als Ontologiekritik 185

tionen) besitze ich in der je bestimmten wie ebenso immemorialen
Individuiertheit als meiner Passibilitit dank der lebensgenealogischen
Affiziertheit nimlich alle ontologischen und existenzialen Wahrheiten
des ,individuellen Geschicks® wie in einem einzigen Punkt: Was ,,end-
liches“ Geschopf sein lisst, ist zugleich auch dessen Tod wie Aufer-
stehung, nimlich meine abkiinftige Individuiertheit letztlich von jeder
vor-stellenden Benennung oder Bildhaftigkeit 16sen zu miissen, um in
solcher Ab-griindigkeit der leiblichen Inkarnation als unverzichtbarer
Ur-Individuierung gleichzeitig die je sich modal selbstergreifende Le-
bensvermdégenheit zu ergreifen — von der auf dieser transzendentalen
Ebene gerade nicht erkennbar ist, dass sie ein immanentes Ende in
irgendeiner Zeit besisse. Betrifen diese ,,eschatologischen® Geheimnisse
unsere Individualitit nicht in ihrem selbstaffizierten Wesen als solchem,
so wiissten wir nicht, wie sie Uberhaupt ,ethisch® in unser konkretes
Leben hineinreichten, denn Individuiertsein heisst notwendigerweise in
allem individuiert zu sein: in jeder Ausserung wie in jeder vorgegebenen
Egoleistung dazu.!

Die Individualitit fir kein Ich jemals verabschieden zu kénnen, um
in eine ,héhere Mission® aufzugehen, sei diese eine Allgemeinheit in
abstrakter Hinsicht oder eine Objektivitit als Geschichte und Fortschritt,
impliziert daher weder Resignation noch Hybris, sondern originire
Verankerung in der jeweilig gegebenen Realitit selbst, um sie im Werden
»sein® zu lassen. Und dieses Werden ist kein anderes Prinzip als das
Prinzip der Individualitit als solcher: sich affektiv ge-geben zu werden,
damit iiberhaupt Ge-gebenheit sei, welche nicht bloss formaler ,,An-ruf*
sein kann.!6 Die effektive Ontologie ist folglich nicht aufgehoben, viel-
mehr wird sie auf diese Weise an ihren generierenden Ursprungsort
zuriickversetzt, was ohne Zweifel das vornehmste Tun der Philosophie
als Denken ist, sofern solches Denken eben nicht sich selbst im Auge hat,
wie es der Philosophie ohne Selbstbesinnung zustosst, sondern seine
origindre Abkiinftigkeit, und zwar einschliesslich des sich selbst geben-
den Grundes solcher Abkunftigkeit. Die radikale Bindung der Indivi-
duiertheit als Individuierung an das rein phinomenologische Leben
besagt in der Tat in dieser gegenseitigen Untrennbarkeit voneinander,
dass sich in der Individuiertheit die Selbstoffenbarung des Lebens als
dessen uneingeschrinktes Mezn-sezn unthematisch mitteilt, so dass hier
keine kontraktive Selbstheit wie etwa im Sinne Schellings befiirchtet

15 Zum Tod als Individuationsproblem hierbei vgl. des Niheren KUHN, Rolf: Gabe
als Leib in Christentum und Phianomenologie. Wirzburg 2004, 100-109.

16 Dies wiire unsere Kritik am ausfiihtlich beschriebenen Begriff der Gegebenheit als
Ent-faltung bei MARION, Jean-Luc: Etant donné. Essai d’une phénoménologie de la donation.
Paris 1997, 169-184.



186 Principium individuationis als Ontologiekritik

werden muss. Fiir Fremdheit oder Geworfenheit ist demzufolge hier
dann aufgrund der urspriinglich verlebendigenden Distanzabwesenheit
ebenfalls kein Raum, so dass individuelles Leben prinzipielle Selbst-
bejahung bedeutet, in der sich sodann jede weitere urteilende wie
wertschitzende Zu-sage vollzieht, was nach Nietzsche keineswegs aus-
schliesst, dass das freie Individuum auch ,,dort lieben lernen muss, wo es
bisher hasste, und umgekehrt“.17

Diese affektive Wandlung als das historiale Gesetz der immanenten
Entsprechung von Individuierung und phinomenologischer Moda-
lisierung ldsst tber alle bloss psychologische oder existentielle Beo-
bachtung hinaus definitiv verstehen, dass im impressionalen oder fleisch-
lichen Wesen der Individualitit das Sein nicht zor seinem Erscheinen
gegeben sein kann. Vielmehr fallen diese in der je modalisierten Affek-
tion als konkreter Individuierung ebenso zusammen wie Essenz und
Existenz. Eine solch absolute wie reine Koinzidenz der klassisch
ontologischen Grunddichotomie in der Individualitit bezeugt somit am
deutlichsten, dass das Individuierungsprinzip in seiner notwendigen
Apodiktizitit einer Phinomenalisierungsweise angehdrt, welche nicht
mehr linger vom ousiologischen oder differenten Sein beherrscht
werden kann, sondern allein der Immanenz des Lebens zukommt,
insofern letztere wesensnotwendig die innere Identitit von Sein und
Erscheinen darstellt, das heisst die Einfachheit der transzendentalen
Ursprungsphinomenalitit in ihrer Unmittelbarkeit. Und als innerlich
erprobte Einheit ist diese je gelebte Unmittelbarkeit oder Intensitit fiir
uns identisch mit der Individualidit des Lebens in seiner affektiven
Individualisierung. Die Modalisierung der letzteren als Historialitit des
Lebens in seiner Absolutheit selbst entspricht dann konsequenterweise
der Unendlichkeit dieses (gottlich) Absoluten als solchem in seinem
»Werden®, wie wir sagten: jede neue Affektion ist Selbstkonkretisierung
des Absoluten des Lebens in der stindigen ,,Frische seiner unablissigen
Individuierung, wie Husserl diesen Begriff in Bezug auf die Weckung der
passiv hyletischen Diskretion oder triebintentionalen Reize gebraucht.

Was hierbei wie eine ,,Wiederholung® des Lebens erscheint, ist
jedoch nicht Habitus einer sedimentierten Stellungnahme korrelativ zu
einer vollzogenen Sinnintentionalitit gemaiss derselben klassischen
hussetlschen Phinomenologie, sondern kohirente Erneuerung des
Lebens als solchem in seiner je fulgurativen Differenz der affektiven
Individuierung, in der es weder Vergangenheit noch Zukunft gibt, so wie
Meister Eckehart sagt, dass die Geburt in Gott nicht gestern geschah,

Y7 Menschliches, Allzumenschliches 1, 7: Werke 1 (Hg. v. Karl SCHLECHTA). Miinchen
1973, 427.



Principium individuationis als Ontologiekritik 187

vielmehr sei sie immer wieder neu in jedem Augenblick: ,,Gott gibt sich
der Seele immerfort neu in fortwihrendem Werden. Er sagt nicht: ,Es ist
geworden® oder \Es wird werden®, sondern: es ist immerfort neu und frisch
wie in einem Werden ohne Unterlass.“!8 Die Fundierung der Ontologie
durch die absolut phinomenologische Lebensrealitit lisst daher fiir das
mslndividuum® gar keine andere Alter-native aufkommen, als die
Koinzidenz von Sein und Erscheinen in der je absoluten Haecceitas
unseres radikalen Individuiertseins zu leben. Fallen damit sowohl
bedauerndes Ressentiment in Bezug auf die Vergangenheit sowie ima-
ginire Substitute als irreelles Zukunftsprojekt anstelle des reinen ,,Jetzt
fort, so erweist sich dadurch, dass schliesslich auch eine existentiell
gesehene Individualitit mit ihren charakterlichen, personalen oder
sonstigen psychologischen Implikaten auf einer ilteren ontologischen
Tatsichlichkeit beruht: auf dem transzendentalen Faktum des Indivi-
duellen als solchem, auf jenem TO8€ TL, welches in seiner reinen Gege-
benheit als ,,das, was ist®, durch keine andersartige Analogie oder Ada-
quation mehr ersetzt beziehungsweise verstanden zu werden vermag.
»Wiederholung® des Selben des Lebens ist somit alles andere als
Monotonie oder Langeweile, welche aus einer ,toten® Zeit herrithren;
solche Wiederholung ist vielmehr das uns nie verlassende Seins- als
Lebensgefiihl schlechthin, nimlich ununterbrochen zu wissen, dass wir
auf je einmalige Art und Weise in das Leben eingetaucht sind, das heisst
als Individuum ohne Ausflucht zu leben haben.

Wir hoben im bisher Gesagten ausreichend hervor, dass solches
,»,Wissen“ kein thematisches Wissen mehr ist, sondern eine affektive oder
leibliche Praxis der immanenten Erprobung, weshalb wir das Gefiihl
unserer Individualitit auch dann empfinden, wenn wir es nicht als ,,Jch®
gedanklich oder sprachlich ausdriicken. Das videor videre Descartes’
ebenfalls aus der ,II. Meditation®, das heisst zu empfinden, dass ich
empfinde, nimlich in der Empfindung jeweils sehe, hore, fithle usw.,
selbst wenn alle noematischen Inhalte in der Epoché aufgehoben sind,
besagt daher nichts anderes als jenes gefithlshaft absolute oder originire
Erscheinen in seinem einmaligen Individuiertsein, wo weder konsti-
tuierter Korper noch ob-jektivierende Vernunft mehr bei solch phino-
menologischer Reduktion existieren. Die skizzierte Revision der Meta-
physikgeschichte selbst fithrt uns daher mit Hilfe des gegenreduktiv
aufgeklirten Individuationsprinzips zu einem inconcussum, welches keiner
Welt mehr angehort, sondern der Selbstimplosion des transzendental

18 Deutsche Predigten und Traktate (Hg. v. Josef QUINT). Miinchen 1979, 249 (= Predigt
21). Vgl. zu den weiteren phinomenologischen Implikationen einer solch ontologischen
Kernaussage bei Meister Eckehart: KUHN, Rolf: Geburt in Gott. Religion, Metaphysik, Mystik
und Phinomenologie. Freiburg/Munchen 2003, 181-188.



188 Principium individuationis als Ontologiekritik

subjektiven Lebens entspricht und besonders in allen privilegierten
Momenten des individuellen Glicks wie Schmerzes gelebt wird, welche
zugleich das Eigenwesen der Kunst ausmachen, ohne in der Alltig-
lichkeit abwesend zu sein. Die zuvor erwihnten ,,theologischen Aspekte
der Selbstoffenbarung des ,,géttlichen Lebens® verhalten sich gleich-
urspringlich zu solcher Apodiktizitit eines ,unerschiitterlichen Funda-
mentes unseres praktischen Lebenswissens als rein individuiertem
Empfinden, denn was in solchem Schweigen diesseits aller ontischen
Vorstellungen und Laute dann noch spricht, ist das ,,Wort des Lebens®
in dessen ipseisierendem Grund allein: es sagt nicht mehr etwas, es sagt
sich selbst. Insofern vermag dann einsichtigerweise eine solche Indivi-
duierung auch keine gattungs- und artspezifische Hervorbringung mehr
zu sein, sondern sie ist der inchoativ einende Konkretisierungspunkt
beziehungsweise originirer Anfang aller denkbaren Genealogien tber-
haupt. Anders gesagt, ist das Individuum nicht das logisch wie eidetisch
unaussprechbare Endglied einer ousiologischen Kette, von der wir
kritisch gegeniiber Aristoteles ausgegangen waren; es ist im Gegenteil der
jeweilige Erstbeginn von Erscheinungen. Von daher kommt dem Indi-
viduum auch seine gesamte ontologische wie existentielle Wiirde und
Verantwortung zu, wobei diese beiden letzteren bedeuten, nicht irgend-
einer transzendierenden Illusion verfallen zu wollen, solch originires wie
urstiftendes Individuiertsein jemals abstreifen zu koénnen — kein
Individuum mehr sein zu wollen oder zu koénnen, wie es Staat und
Gesellschaft auch heute in ihren ideologischen Hypostasen tendenziell
nahe legen.

Diese abschliessenden Bemerkungen erlauben es, in aller Deutlichkeit
zu erkennen, dass die Unverzichtbarkeit eines ebenso transparenten wie
grundlegenden Individuationsprinzips alle Bereiche einer philosophisch
verantworteten Analyse und Begrifflichkeit zu umfassen vermag, ohne
die Philosophie selbst — oder irgendeine andere Institution — zum letzten
Massstab zu machen. Denn wenn die unverzichtbare Wirklichkeit des
Individuellen neben den erkenntniskritischen Fragen Ethik, Theologie,
Politik wie Asthetik miteinschliesst und sich dabei zugleich gegenwiir-
tigen Erfahrungen als Lebenskunst und Spiritualitit nicht verschliesst,
weil die notwendige Wiederentstehung einer umfassenden Kulturalitit
gegeniiber verengenden Zwingen einer allbeherrschenden Okonomie
dies erfordert, dann darf gefolgert werden, dass eine radikale Besinnung
der Realitit des Individuellen vor noch nicht abgeschlossenen Aufgaben
steht.

Eine Phinomenologie beziehungsweise ein Denken auf der Hohe
ihrer Zeit sowie tiber die ererbte Individualititsproblematik hinaus haben
damit fiir die Zukunft ein weites Arbeitsfeld vor sich, denn wenn die



Principium individuationis als Ontologiekritik 189

moderne Wissenschaft keine Individuen mehr kennt, sondern nur
Strukturen, Prozesse oder Informationen in ihrer ,objektiven
Vernetzung®, dann bleibt um so deutlicher daran zu erinnern und dies
im Einzelnen aufzuzeigen, dass es keinerles Erkenntnis gibe, wenn diese
zunichst nicht individuiert wire. Die herkémmliche metaphysische
Ontologie mag epochal durch die Einzelwissenschaften abgel6st sein,
weil diese inzwischen alle ontischen Einzelgehalte von ihrer eigenen
Epistemologie her bestimmen, aber was an die Stelle eines bisher
integrativ. gedachten Seins tritt, ist nicht minder totalitir und damit
gefihrlich: nimlich die transzendente Anonymitit eines universalen
Verfiigungs-, wenn nicht sogar Herrschaftsanspruchs tber Menschen
und Dinge, welcher ohne denkerische Gegenmacht in der global 6ko-
nomischen Ideenzirkulation zu sein scheint. Da wir aber reduktiv von
allem absehen konnen (und uns effektiv auch alles genommen werden
kann) ausser unser lebendiges Empfinden in seiner Individualitit selbst,
so ruhen hierin am Ende weiterhin alle nur denkbaren Erneuerungs-
krifte. Denn man kann in der Tat mit Nietzsche nochmals fragen, ob
»die Summe aller dieser Opfer und Einbussen an individueller Arbeit
und Energie“ fir die res publica jemals ,alle die edleren, zarteren,
geistigeren Pflanzen und Gewichse® aufwiegen, ,,an welchen ihr Boden
bisher so reich war“?1® Zwar hat Nietzsche hier des niheren die
imperialen Nationalstaaten seiner Zeit vor Augen, aber sein Blick geht
insgesamt auf eine zukiinftige Entwicklung, deren Menschheit eine neue
Kultur hervorzubringen habe, welche nicht mehr von den — bisher
durchaus geschichtstrichtigen — Einschrinkungen des Lebens geprigt
bliebe, sondern von einem zu sich selbst befreiten Leben, wie er es in
jedem Individuum oder Einzelnen ontologisch unersetzbar am Werk
sieht.

Abstract

Since Aristotle the traditional definition of individuation has been considered on the
basis of ousiological difference, i.e. in the sense of a categorisation of the appearing in
terms of langnage and judgement. In contrast, classical phenomenology has conceived
the process of individuation with reference to the inner-temporal localisation within
the field of consciousness (or to Dasein). Thereby the pure difference of appear-
ing/ appearances turns out to be the transcendental fact of individuation. But even in
this phenomenological perspective the original relationship to absolute Life, taking
place unmortgaged by Being, remains in thought. If we consequently take into account
this radical reciprocity of absolute 1.ife and the individual as the primal-individuation
in the sense of an exclusively , affective difference”, a deeply-rooted affinity to the

19 Menschliches, Allgumenschliches, 690f. (1, 481).



190 Principium individuationis als Ontologiekritik

christological account on incarnation becomes visible. This reciprocity’s facticity, which
itself has not been created by philosophy, is taken for granted in every philosophical
determination or position. Concequently we have to unterstand that every phi-
losophical performance in the sense of an ever individuated self-performance originates
Jfrom this christologically founded individuation.



	Principium individuationis als Ontologiekritik

