
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Principium individuationis als Ontologiekritik

Autor: Kühn, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760647

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760647
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Kühn

Principium individuationis als Ontologiekritik

Das Wesen dessen, was die Individuiertheit wie Individualität ausmacht,
ist bis heute — einschliesslich der phänomenologischen Forschung —

ungewiss geblieben, so dass auch das entsprechende Prinzip der
Individuation im klassischen Sinne keinen apodiktischen Status erlangen
konnte, sondern zwischen der Bestimmung durch ein individuierendes
Materialsubstrat, die Negation beziehungsweise Graduierung nach innen
wie aussen als nicht weiter teilbarer (atomistischer) Identität und der
Raum-Zeit-Lokalisierung mit ihrer Vorweisbarkeit (Deixis) schwankte.
Auch die mittelalterlichen wie modernen Versuche, den letzten Grund
des onto-logischen Individuiertseins in Gott beziehungsweise im subjektiven

Willen als Selbstbestimmung, Selbsttätigkeit und Selbstbewegtheit
wie gleichzeitig durch gegenseitige (personale) Wechselwirkung
anzusetzen, blieben insofern unvollständig, als das Verhältnis von Sein und
Leben dabei in ihrer jeweiligen Eigenphänomenalität nicht wirklich
aufgeklärt wurde.

I. Aporie des Individuationsprinupps und radikalphänomenologische Bestimmung

Denn die Ontologie als Ousio-logie im Sinne der aristotelischen oder
scholastischen Metaphysik vermag die Bestimmung des Individuiertseins
nur im Zusammenhang mit der kategorialen Differenzierung von
Gattung und Art beziehungsweise von Substanz, Akzidens und Prädikat
zu denken, während die rein phänomenologische Lebensrealität
demgegenüber grundlegend durch den ursprünglichen Immanenzcharakter
der individuellen Bewusstseinserfahrung gekennzeichnet ist, welche an
sich die Differenzierung von Existenz und Wesen mittels der
transzendentalen Reduktion aufhebt. Erst hier zeichnet sich daher als

orginäre Erscheinenswirklichkeit eine „Zeugung" des Individuums im
Leben des Absoluten selbst ab, die allerdings wegen dieses Ursprungs in
ihrem Prinzip über den anonymen oder metaphorischen Charakter einer
solchen generatio hinaus stringent bis in die radikale Anfangssituation des

Selbsterscheinens des Erscheinens ohne weitere klassisch metaphysische
Voraussetzung zurückzuverfolgen ist.

Die zuvor indirekt angedeuteten Rückgriffe auf Aristoteles bis
Husserl und Heidegger über das Mittelalter, Descartes, Spinoza, Leibniz,
Kant und Nietzsche können daher für die genannte Problematik im Sinne

einer kritischen Aufarbeitung eines solchen rein phänomenologischen



172 Priticipium individuationis als Ontologiekritik

principium individuationis fruchtbar gemacht werden, wobei allerdings im
Folgenden die Kristallisierung der Fragestellung selbst mehr im
Vordergrund steht als die einzelnen begriffs- und wirkungsgeschichtlichen

Befunde.1 Insofern sich nämlich herausstellt, dass sich letztlich die

Individuationsaporie keinesfalls im Rahmen einer Ontologie als Aufgang
(Physis), zeitlicher Apperzeption oder Ereignis lösen lässt, muss
konsequent das Seinsapriori als solches hinterfragt werden, um einem
ursprünglicheren Erscheinen Platz zu machen, welches nur im Sinne

lebendiger Originarität und damit prinzipieller Individuation in sich
selbst gedacht zu werden vermag.

Gibt es auch Hinweise hinsichtlich einer solch absolut eigenständigen
Individualitätsauffassung wie etwa bei Duns Scotus, Suarez oder Leibniz,
so führt eine phänomenologische Besinnung dennoch darüber hinaus,
weil der Selbstvollzug eines rein immanenten oder monadologischen
individuare nicht nur rational oder spekulativ gesetzt werden kann (und
zwar als gleichzeitige Universalbestimmung eines Alls an individuellen
Essenzen oder unendlich sich ausdehnender Kraft innerhalb der
jeweiligen Vereinzelungen), sondern sich als Wesen wie Modus der
Urphänomenalisierung selbst zu erweisen hat. Auf diesen Kerngedanken
führen die folgenden Überlegungen hin, um sodann aporieauflösend auf
das passible Verhältnis von Leben/Individuum ohne jegliche Differenz
im onto-logischen Sinne hin bestimmt zu werden, worin sich die

„Egologie" der Individuation zugleich als eine selbstindividuierende
Inkarnation des (göttlich) Absoluten in seiner inner-affektiven, das heisst
zeitlosen Historialisierung aufklärt.

Alle phänomenologischen Analysen streben von ihrem Ansatz her
naturgemäss auf diese äusserste Konkretisierung in ihrer gegebenen
Transzendentalität zu, denn falls sich eine radikale Phänomenalisierung
des Erscheinens in seinem Selbsterscheinen nicht zugleich als ursprüngliche

Historialität in ihrer individuierenden „Materialität" ausweisen
lässt, verliert jeder weitere Anspruch auf eine phänomenologische Analyse
der Individuation als fundierender Erfahrungsgegebenheit seine eigentliche

Berechtigung. In dieser Hinsicht hat natürlich die Auseinandersetzung

mit Husserl und Heidegger eine besondere Bedeutung, insofern
sie eindringlich die individuationsrelevante Virulenz des Verhältnisses

1 Vgl. hierfür beispielsweise zuletzt CORIANDO, Paola-Ludovika: Individuation und

Ein^e/sein. Nietzsche - Leibni% — Aristoteles. Frankfurt a.M. 2003, wo jeweils eine Antwort
im Sinne ethischer oder moralischer „Selbstpositionierung" gesucht wird, wodurch
allerdings der herkömmliche ontologische Rahmen nur versetzt wird, anstatt die Fundie-
rungsfrage als solche zu klären. Ethische Lösungsversuche treten zumeist immer dann
auf, wenn die Ontologie in der Tat keine umfassende Phänomenalisierung erfahren hat.



Principium individuationis als Ontologiekritdk 173

von Impressionalität/Zeitlichkeit im Zusammenhang mit dem kantisch
ererbten Begriff der „Selbstaffektion" zu offenbaren vermag.2

Weil sich darin aber schliesslich eine noch viel abgründigere
Fragestellung verbirgt, das heisst jene nach der individuellen Impres-
sionabilität als Passibilität, welche Nietzsche im Ur-Leiden des Seins

deutlich als Individuationsprinzip ästhetischer Existenz schlechthin
erkannte, muss sich auf dieser letzten Ebene einer transzendentalen
Genealogie von Leben/Individuum zugleich auch das kritische Potential
der hier entworfenen Individuierungsanalyse sichtbar machen lassen.

Gibt es nämlich „Individuation" nur in ihrer Unmittelbarkeit wie
Absolutheit, dann fallen in der Tat auch alle historischen,
gesellschaftlichen oder kulturellen Vermittlungen als Hervorbringungsgrössen
beziehungsweise als hermeneutische Bereicherungen und/oder Begrenzungen

des Wesens des Individuellen in seiner originären Einfachheit
fort, um sich als ideologische Relativierungen, Substitutionen oder sogar
Zerstörungen mit Hilfe symbolischer oder realer Gewalt zu bekunden,
welche eine ethische Bestimmung des Individuums implizit oder expüzit
stets mit im Blick hat.

Auch wenn Letzteres in der vorliegenden Untersuchung nicht mehr
eigens ausgeführt wird,3 so ergibt sich eine solche Konsequenz dennoch
durch die Eindeutigkeit des sich nahe legenden Ergebnisses selbst: Das
Individuum ist durch die Radikalität seiner je einmaligen Erscheinensweise

der Offenbarungsmodus des Prinzipiellen als solchem, nämlich
unabweisbare Manifestation des Grundes des Erscheinens als Verlebendigung

von allem, was „ist". Das principium individuationis bedeutet daher nicht
mehr nur die blosse Anwendung von begrifflichen oder kategorialen
Unterscheidungen auf ein „Etwas" in seiner numerischen oder ontischen
Vereinzelung, sondern das absolute oder radikale Individuiertsein ist
vielmehr das „Prinzip aller Prinzipien", ohne weitere Rückführungen
erleiden zu können. Mithin ist die Prinzipienhaftigkeit eines solchen
Grundes nicht länger deduzierbar noch induktiv zu eruieren, sondern in
ihrer Unmittelbarkeit wie gleichzeitiger (intersubjektiven) Gemeinschaftlichkeit

nur affektiv oder leiblich erprobbar, woran schon Fichte in
seiner Rechtslehre gemahnte.

2 Vgl. HEIDEGGER, Martin: Kant und das Problem der Metaphysik. 2. Aufl. Frankfurt
a.M. 1951, bes. 171—177; LANDGREBE, Ludwig: Faktirftät und Individuation. Hamburg
1982. Letzteres Werk sei stellvertretend für die vielfältigen diesbezüglichen Husserl-
Analysen genannt.

3 Vgl. bereits KÜHN, Rolf: heben als Bedürfen, hebensphänomenologische Analyse %u Kultur
und Wirtschaft. Heidelberg 1996; als Gesamtuntersuchung der vorliegenden Skizze:

Individuationsprinzip und Ontologie. Studien %ur originären Phänomenalisierung. Suttgart 2006 (im
Erscheinen).



174 Principium individuationis als Ontologiekritik

Dadurch wird notwendigerweise die Philosophie schliesslich selber auf
den Prüfstand gestellt: Das Individuum ist dann in der Tat nicht mehr
distanzierter Gegen-stand philosophischen Denkens, sondern dessen

Vollzugswesen in jedem Augenblick selbst, weil in der Erfahrung nicht
weiter zurückgegangen werden kann als bis hin zum reinen Sich-erfahren
als Ur-Individuierung allein und andererseits keine Erfahrung möglich
ist, welche nicht gleichzeitig individuiert oder bestimmt wäre. Von diesem
Bemühen zeugen die folgenden Hinweise, welche eine gewisse Parallele
im Denken Pierre Maine de Birans besitzen, dessen Analysen hinsichtlich
Ichgefühl und praktischer Selbstapperzeption sachlich ihre Entsprechung

im Aufsuchen der Ich-Anstrengung als des individuierenden
Erscheinens im Sinne der Urphänomenalisierung finden.4

Besitzen wir also keine vermittelnden Kategorien mehr, wenn die
Faktizität des Individuiertseins als jeweilig reine Intensität des Erfahrens
zu denken ist, welche keinerlei Seinsdifferenz im aristotelischen Sinne
weiterhin zulässt, sondern nur das je absolut modalisierte Affiziertsein
als phänomenologische Bestimmung effektiv erprobter Individualität,
dann ist damit jedoch keineswegs jegliche Bezüglichkeit ausgeschaltet.5
Vielmehr bedeutet die (gegenreduktive) Individuiertheit als je einmalig
„affektive Differenz" in ihrer Intensität einen Bezug zum gleichwesen-
haften Leben als eine solch originäre Verlebendigung in steter Selbst-

individuierung, welche eben keine intentionale Lokalisierung in einem
vorgegebenen oder transzendent erstellten Bewusstseinsfeld mehr bildet,
sondern jene Weise selbst, wie Leben zu Leben wird, ohne hier noch eine
ek-statische Zeitlichkeit denken zu müssen. Denn die Gegenreduktion
von Raum und Zeit impliziert gerade auch den Ausschluss jeglicher
Allgemeinheit als erster Substanz oder primordialer Wesenhaftigkeit im
Sinne eines Hypokeimenon (beziehungsweise eines sich entwerfenden
Da-seins), so dass nicht erst Leben und dann Individualität existiert,
welche in ihrer Differenz folglich doch wieder logisch als Andersheiten
ontologischer Natur miteinander vermittelt werden müssten.

Der Ausschluss von Differenz(en) oder sonstiger transzendentaler
Dimensionalität als Er-öffnung oder Lichtung von reflexiven oder fun-
damentalhermeneutischen Verstehensakten beziehungsweise -geschich-
ten, welche gemäss der philosophischen Tradition ein individuiertes
Kernsubstrat prädikativ und identifizierend in seiner Existenz
anreichern, bedeutet im rein immanenten Verhältnis von Individuum/Leben

4 Vgl. Von der unmittelbaren Apperzeption (Berliner Preisschrift 1806). Bad Cannstatt
2005 (im Erscheinen).

5 Vgl. MAJOLINO, Claudio: Der materiale Stoff der Sprache. Phänomenologie einer

Verdrängung. In: BLATTMANN, Ekkehart u.a. (Hg.): Sprache und Pathos. Zur Affektwirklichkeit als

Grund des Wortes. Freiburg/München 2001, 37-63.



Principium individuationis als Ontologiekritik 175

kein Fehlen an Relationen und damit irgendeine Art von Autismus,
sondern die orginäre Selbstgründung eines jeden möglichen Bezuges als

Bezüglichkeit an sich. Individuiertes Leben als Leben in seiner jeweilig
modaüsierten Individuiertheit besagt daher keinen Bezug „zwischen"
Leben und Individualität, weil dadurch nur wieder der transzendente
Charakter des iïf/6-Bezuges als eines intentionalen „Beziehens auf ..."
gedacht würde, ohne dieses immanente Sich des Bezuges selbst als reine
Bezüglichkeit zu denken. Spinozas immanente Kausalität sowie Heideggers

Substanzkritik als Vorhandenheitskritik weisen beispielhaft darauf
hin, dass im Ursprungsbereich des Selbsterscheinens eben eine solche

Bezüglichkeit zu fassen bleibt, bei der die beiden Grössen des Bezuges
nicht getrennt von ihrem Bezugsverhältnis als unmittelbar immanenter
Reziprozität selbst gegeben sein können. Daher ist zu sagen, dass die
Identität des Verhältnisses von Individuum/Leben ein solches „Sich"
beinhaltet, dessen Ipseität genau die Individuiertheit jenes mit sich selbst
identischen Wesens ausmacht, welches wir die Intensität in ihrer
affektiven Differenz nannten und mit keinem reflexiven „Selbst"
verwechselt zu werden vermag.

In der einfachen — und nicht zusammengesetzten — Reziprozität von
Individuiertheit und Leben herrscht mithin ein Vollzug, dessen konkrete
Ermöglichung als innere Kraft die Affiziertheit des Lebens als jeweilige
Individualität selbst ist. Und was sich hier als Ur-Individuum affiziert,
affiziert sich in der ständigen Affektion des Lebens selbst, so dass die

Selbigkeit von Affiziertwerden und Affiziertsein, das heisst von Akt und
Inhalt, die Individualität dieses Bezuges als Kraft der Bezüglichkeit als

solcher bildet. Es kann dies eben keine Graduierung der Perzeptionen
nach Leibniz beziehungsweise eine Ex-tension der sinnlichen Unmittelbarkeit

in eine notwendige ob-jektivierende Vereinzelung im Gesamt-
geflecht des Begriffs nach Hegel6 hinein bedeuten, weil das affektive
Wesen des Lebens in sich selbst bereits eidetisch differenziert oder
individualisiert ist, insofern sich nämlich jede Affektion als Affektion
selbst phänomenologisch nur in ihrer Einmaligkeit ergreifen kann,
welche die Bezüglichkeit des Lebens zu sich selbst als Kraft oder als

affektiven Modus ohne mögliche dialektische Negation darstellt.
Diese Kraft als apriorische Individuiertheit besagt demnach des

Weiteren keine Qualität, welche dem Wesen des Lebens in seiner jeweiligen

Modalisierung sekundär zugesprochen würde, sondern sie ist mit
der Passibilitätswirklichkeit der transzendentalen Individuation als solcher
gegeben. Insofern sich nämlich jede Affektion in ihrer Affizierbarkeit
unmittelbar selbstaffiziert, erleidet sie sich selbst als jene Affektivität,

6 Vgl. Phänomenologie des Geistes (Ges. Werke 9). Hamburg 1988, 124f. u. 194.



176 Vrinnpium individuationis als Ontologiekritik

durch welche das rein phänomenologische Leben zum Leben in seiner
unverwechselbaren Individuiertheit in jedem Augenblick „wird". Indem
sich das Leben in seiner affektiven Individuierung selbst entgegennimmt
und sich folglich auf diese Weise in seiner Selbstgebung auch selbst

erträgt, erleidet es sich als die Individuierung solcher Bezüglichkeit von
Selbstrezeptivität und Selbstgebung. Die Individuation bedeutet mithin
im unhintergehbaren Ursprung des Erscheinens das immanent
phänomenologische Gesetz der transzendentalen Affektivität als Leben in
seinem je konkreten Selbstvollzug, weshalb die Bewegtheit der
Bezüglichkeit als „Kraft" aus jener Passibilität geboren wird, mit der sich das

Leben selbst je individuierend/individuiert entgegennimmt. Insofern
ging Nietzsche gerade schon weiter als Husserl und Heidegger, wenn er
das Ur-Leiden des (werdenden) Seins — verstanden im absolut
phänomenologischen Sinne des Ureinen — als selbstrekurrente (dionysische)
Wirklichkeit der affektiven oder pathischen Ursprungsrezeption in der
„Geburt der Tragödie" aufwies.

Von hier aus klärt sich dann ebenfalls, warum Individuiertheit wesenhaft

oder gleichursprünglich Subjektivität bedeutet, denn letztere ist kein
Ausdruck für ein metaphysisches Projekt der Selbstvorstellung in allem
Seienden und damit deren Beherrschenwollen durch das

(seinsvergessende) menschliche Bewusstsein, wie die postmoderne Subjektkritik
mit und nach Heidegger wiederholt, sondern sie besagt die abgrundtiefe
Rekurrenz der Passibilität als sich selbst erleidende oder empfindende
Individualität. Damit kann diese ursprüngliche Individuiertheit nicht
länger eine aporetische Vereinzelung im artspezifischen oder ousio-
logischen Sinne mehr sein, sondern ihre ab-gründig rekurrente
Verlebendigung als das Sich-selbst-empfinden in allem cogitare als se sentire nach
Descartes' „II. Meditation" impliziert die Übereinstimmung mit der
Selbstaffektion des Lebens als dessen Kraft oder Pathos in all seinen

Punkten, so dass damit im Sinne Fichtes eben auch die „Seligkeit" zu
jedem Augenblick ohne Aufschub gegeben ist. Und die von ihm
geforderte „Selbstvernichtung" der Individualität zugunsten eines
„allgemeinen Sollens" im menschheitlichen Wir ist deshalb keine idealisierende
Moral der Unterordnung des Besonderen unter das Allgemeine, sondern
letztlich die notwendige phänomenologische Rückbesinnung auf eine

originäre Gemeinschaftlichkeit, die gerade mit der absoluten
Individuiertheit als die für jedes „Ich" gleiche Rekurrenz im Leben gegeben ist,
woraus ein vorurteilsfreies und kulturelles Miteinander überhaupt erst
entstehen kann.7

7 Vgl. KÜHN, Rolf: Anfang und Vergessen. Phänomenologische Lektüre des deutschen

Idealismus—Fichte, Schelling, Hegel. Stuttgart 2004, 13ff.



Vrincipium individuationis als Ontologiekritik 177

II. lndividuierung als uranfänglich un^eitliche In-karnation

Alle bisher genannten Verhältnisse der rezeptiven Passibilität als
„generativer" Rekurrenz der lndividuierung blieben allerdings phänomenologisch

noch unausgewiesen, falls nicht zusätzlich die Materialität dieser
affektiv rekurrenten Grundbezüglichkeit, deren Begriff wir E. Lévinas8

entlehnen, nicht deutlich benannt würde. Hier hat die philosophische
Tradition durch den Zusammenhang von lndividuierung und Materialprinzip

seit der Antike intuitiv Richtiges erkannt, aber das materiale
Substrat als Apeiron ist weder ungeformt zunächst, um dann in die
Vielheit der Vereinzelung „hyletisch" trans-formiert zu werden, noch
eine bloss naturale oder organische Materie einschliesslich ihrer Morphé,
sondern die Individuiertheit bezieht sich stets auf eine bereits in sich
selbst affizierte IMhlichkeit. Mit anderen Worten muss jene Passibilität, in
der sich das Leben selbst entgegennimmt, als jenes urimpressionale
„Fleisch" verstanden werden, in dem sich das Leben selbst als Leben
empfindet. Impressionabilität ist damit das phänomenologisch materiale
Wesen der passiblen Individuiertheit, ohne substanzhaftes Hypokeime-
non zu sein, woraus sich wesenseidetisch ergibt, beziehungsweise im
Einzelnen aufgewiesen zu werden vermag, warum alles Empfinden
ebenso leiblich singulär wie subjektiv partikulär auftritt. Denn die
Subjektivität als je unverwechselbares Empfindenkönnen im Sinne der
transzendentalen Verlebendigung dieser Ursprungsphänomenalisierung
ist immer individuelles Empfinden, das Empfinden von „Jemandem",
insofern keine Empfindung vom Ich und der imannenten Leiblichkeit als

transzendental konkreter Einheit des Selbstbewusstseins getrennt zu
werden vermag.

In dieser Hinsicht besagt folglich die originäre lndividuierung eine
unabstreifbar sinnliche Materialität, welche als Leiblichkeit des Affektiven

in seiner stets bestimmten Intensität zugleich eine absolute Situiert-
heit in der Lebensgenealogie bedeutet. Kein „Individuum" ist letztlich in
einem äusseren Ort loklisiert, sondern das Hic oder die Haecceitas des

individuellen Seins gemäss Duns Scotus wie Husserl sind ihrerseits eine

ursprünglich passible Bezüglichkeit in der Reinheit ihres material
phänomenologischen Verhältnisses von Leiblichkeit und Individuiertheit.

Weil die Individuiertheit in der Passibilität der affektiven
Lebensübereignung wurzelt, beziehungsweise sogar diese Ubereignung selbst
ist, bedeutet diese Leiblichkeit als originäre Individuiertheit zugleich eine

„Diesheit" in einem „Hiersein", welches ebenso einmalig oder unver-
tauschbar wie unvorweisbar in einem Horizont (Deixis) ist — und zwar

8 Vgl. LÉVINAS, Emanuel: Die Spur des Anderen. 3. Aufl. Freiburg/München 1992,
302-312.



178 Vrincipium individuationis als Ontologiekritik

nicht nur, weil kein anderes Individuum zur gleichen Zeit denselben
Platz wie ich einzunehmen vermag, sondern weil die Selbstbindung des

Lebens an sich selbst als leibliches Individuiertsein in dessen immanent
affektiver Fleischlichkeit niemals aufgelöst werden kann.

Deshalb ist auch die Passibilität kein bloss vorübergehendes
punktuelles Geschehen, welches als Arché von deren Telos getrennt wäre,
sondern die Leiblichkeit als affektive Individuiertheit beinhaltet die
ununterbrochene Historialität dieses immemorialen Anfangs als permanent
innerer Praxis, das heisst als Modalisierung stets individuierenden, weil
individuierten Lebens. Will man hier eine begriffliche Unterscheidung
aufrechterhalten, so Hesse sich von der jeweils „transzendentalen
Geburt" innerhalb der reinen Lebensgenealogie als von der Individuierung des

zunächst nicht intentionalen, sondern passiblen Mich sprechen, während
die Individualität eher die Weiterzeugung des daraus sich modalisierenden

spontanen Ich als Ego in seinem akthaften Habitus ergäbe. Aber da diese
Individuation dennoch eine ständige Bewegung in der Kontinuität wie
Kohärenz der leibhchen Affektion darstellt, sind Individuierung und
Individualität im Grunde identisch und werden auch nicht durch eine

Entwicklung zur „Persönlichkeit" hin (Husserl) oder durch einen
psychologischen „Individuationsprozess" (Jung) erhöht, in dessen „Selbst"
bislang unbewusste Archetypen zu seelischer Integration gelangen
sollen.9 Sowohl das Ansetzen eines Unbewussten wie von typenhaften
Modellen im Einzelnen bleibt spekulativ und von der unaufgeklärten
Transzendenzvorgabe eines ek-statischen Bewusstseins abhängig, denn

wenn die radikal phänomenologische Individuation zu keinem Augen-
bhck auf irgendeinem Untergrund von AUgemeinem erfolgt, dann ist sie

an jedem Punkt ihres „Werdens" nichts anderes als originäre
Individuiertheit.

Dieser immanente Praxisbegriff der Individuiertheit als affektiver
Leibhchkeit der Passibihtät birgt zusätzüche eidetische wie kritische
Konsequenzen: Ist in der Tat jedes Empfinden in seiner reinen Im-
pressionabihtät absolut leiblich individuierend und durch diese seine

lebendige AffektionsbezügUchkeit eine Kraft, dann bedeutet auch Weltsein

in seinen einzelnen Gehalten für ein solches „Bewusstsein"
originäres Affiziertsein als Wertsein. Hier fliessen die angedeuteten
Analysen von Descartes bis Husserl oder Scheler über Spinoza und Leibniz
zusammen, selbst wenn eine Monade als sich stets unendlich
differenzierende Kraft keine „Fensterlosigkeit" imphziert, sondern Welthaf-

9 Vgl JUNG, Carl Gustav: Die Dynamik des Unbewussten (Ges. Werke 8). Ölten/
Freiburg i. Br. 1971.



Principium individuationis als Ontologiekritik 179

tigkeit sowie Begegnungen als grundsätzlich affektive „Perspektiven".10
Wir wollen das Mitsein dadurch keineswegs der Welthaftigkeit
subsumieren, wie es bei Husserl und Heidegger geschieht, sondern hier nur
darauf verweisen, dass Individuiertheit eines „Standpunktes" keine bloss
selektive Wahrnehmung beinhaltet. Vielmehr handelt es sich dabei
zunächst um jene immanente Kraft, durch die sich ein „Blickwinkel" als

„Interesse" an einem Wert überhaupt bekundet, welcher stets innerlich
erprobt wird, wie wiederum Nietzsche deutlich macht. Das Weltsein
insgesamt bildet dann sozusagen die „Ästhetik" der leiblich subjektiven
Individuiertheit, ohne die kein Weltbezug mit seinen notwendigerweise
konkreten oder phänomenologisch noematischen Inhalten mögüch ist.

Wir sind ebenfalls weit davon entfernt, durch solche umfassend

phänomenalisierten ontologischen Aussagen irgendeinen ethischen
Individualismus transzendental aufzuwerten, wie er etwa bei Max Stirner in
seinem Werk „Der Einzelne und sein Eigentum" von 1844 vorhegt, aber
ebenso sind wir durch das leiblich fundierte principium individuationis auch
davor gefeit, die Individuiertheit allein durch begriffliche
Gegensätzlichkeiten zu bestimmen: sei es klassisch durch Einheit/Vielheit,
Einfachheit/Zusammengesetztes usw. oder dialektisch durch einen

geschichtlichen „Lebensprozess" als Logik der Bewusstseinserfahrung
wie bei Hegel. Die radikal phänomenologische Individuierung ist im
revidiert ontologischen Sinne zugleich der Realitätszugang schlechthin,
weshalb wir vom Prinzip der Individuaütät als solchem sprechen, ohne
dabei auch Schopenhauers (pessimistisch) metaphysische Lehre von der

Entleerung des Willens im Sinne individueller Desillusionierung zu
übernehmen, selbst wenn bei Schopenhauer erstmals ein eigenständiger
phänomenologischer Entwurf zur Leiblichkeit als Individuierung in der
Neuzeit vorliegt.11

Erschliesst sich mithin durch dieses Prinzip des individuellen
Erscheinens jegliches Reelle wie Ideelle in seiner ursprünglich sinnlichen
Manifestation, dann kann sich nämlich kein empirisch gedachtes
Individuelles über dieses Prinzip des Erscheinens erheben oder es leugnen,
weil es selbst darunter fällt. Allerdings kann ebenfalls, wie wir bereits
festhielten, die phänomenologische Individuiertheit über keine herme-
neutische oder narrative Sammlung der Sinnerschliessung subsumiert
werden, denn die Auslieferung der Individuierung beziehungsweise
Individuation an irgendeine Art von zeitlichem „Gedächtnis" verkennt
den radikalen oder immemorialen Charakter leiblich sinnlicher Rekur-

10 Vgl. zur Diskussion CRISTIN, Renato / SAKAI, Kiyoshi (Hgg.): Phänomenologie und

LeibniFreiburg/München 2000.
11 Vgl. KÜHN, Rolf: Leiblichkeit als Lebendigkeit. Freiburg/München 1992, Kap. V.2.



180 Principium individuationis als Ontologiekritik

renz, welche durch keine Sprache - sei sie Bedeutung oder Sinn,
Biographie oder Geschichte beziehungsweise „Geschick" — eingeholt zu
werden vermag. Die transzendentale Leiblichkeit bleibt in allem das

fleischliche Gedächtnis jener apriorischen Kraft als Individuierung
unserer Vermögen in ihrer Einheit, so dass auch alles sinnliche wie
geistige Ergreifen von „Wirklichkeiten" in ihrer Einzelheit jeweils auf
diese Ur-Individuierung aller Potentialitiäten zurückgreift, wie es ohne
Zweifel Maine de Biran entgegen der sensualistischen wie idealistischen
Verkürzung für die konstitutive Selbstapperzeption der praktischen Ich-
Anstrengung als „Wille" eben sehr eindeutig aufgezeigt haben dürfte.

Wie aber steht es mit dem individuellen Gesetz ab alio oder, um es

theo-logisch zu sagen, um das Verhältnis von Gott und Individuum,
sofern mit dem Begriff „Gott" zumeist „das Andere schlechthin" in den

Religionen und Philosophien gedacht wird? Solange Gott im monistisch
unbefragten Horizont der Transzendenz im anselmschen Sinne beispielsweise

als der theistisch „höchste" oder irgendwie beweisbare Gott
gedacht wird (was dann alle Atheismen bereits einschliesst), ist seine
absolute Transzendenz als die maximale Differenz in ihrer Absolutheit
der Andersheit gegenüber der Endlichkeit onto-theologisch unvermeidbar

- und eine Endlichkeit der Individualität als „Geschöpf wird in
solchem Rahmen immer ein von Gott distanziertes Wesen bezeichnen,
so nah auch die weiteren gnadenhaften „individuellen" Vermittlungen
danach auftreten mögen. Sobald dieses Verhältnis jedoch als die innere
Selbstoffenbarung Gottes als des sich selbst zeugenden Lebens „im
Anfang" gemäss dem neutestamentlichen Johannesprolog betrachtet
wird, entfällt nicht nur die Distanz einer äusseren „Schöpfung", sondern
die absolute Passibilität unserer Lebensgeburt verändert dadurch auch
den Charakter der Endlichkeit selbst. Denn diese wird dann nicht mehr
als Grenzmodus der Individualität wahrgenommen, sondern als ungeteilte

oder innere Reziprozität in ein und demselben Leben. Ab alio bejaht
dann zwar weiterhin, dass ich mich nicht durch mich selbst setze, aber je
tiefer ich durch die Passibilität meines transzendentalen Mich in die
Abgründigkeit meiner individuierenden Rekurrenz gelange, desto mehr
erprobe ich in dieser grenzenlosen Rückläufigkeit der passiblen Intensität
oder Steigerung solcher individuierenden „Meinigkeit" des Lebens auch
die unendliche Transparenz des absoluten oder göttlichen Lebens selbst,
wie es besonders Kierkegaard zu verstehen geben kann.12 Die zeitliche
Unabschliessbarkeit der jeweils sich selbst im Leben individuierenden

12 Vgl. zum Beispiel: Furcht und Zittern (Ges. Werke IV), Köln o. J., 93: „Der tragische
Held vollzieht die Resignation auf sich selbst, um das Allgemeine auszudrücken: der
Glaubensritter vollzieht die Resignation auf das Allgemeine, um ein Einzelner zu
werden."



Principium individuationis als Ontologiekritik 181

Affektionen berührt mit anderen Worten in jedem Punkt einer solchen

Individuierung die gegebene Vereinigung mit dem sich selbst zeugenden
Leben Gottes, so dass hier „Endlichkeit" das Gegenteil zur traditionellen
Auffassung besagt: nämlich ununterbrochen individuelles Sich-Histo-
riaüsieren im „Ewigen" des absoluten Lebens Gottes als solchem.

Sprachen wir von keinem beweisbaren „Gott", sondern von dessen

unmittelbar gewisser Selbstoffenbarung als Leben sowie in diesem,
welches das unsrige ist, dann muss allerdings auch diese
Selbstoffenbarung weiterhin radikal phänomenologisch ausgeleuchtet werden.
Was sich als das „Selbst" Gottes in dessen Einfachheit und Einheit
offenbart, ist selbst schon eine innere Bezüglichkeit, welche sich in
ihrem Offenbaren ihrerseits „individuiert", nämlich nach christlicher
Tradition als der „Sohn". Behalten wir von diesem trinitarischen Credo
hier nur die offensichtliche Affinität zu unserer eigenen affektiven
Individuierung als Bezüglichkeit im Leben zurück, dann offenbart sich
mithin das absolute Leben an sich selbst ebenfalls in einer inneren
Zeugung als Affektuierung oder Liebe, welche die personale Individuierung
des geoffenbarten Sohnseins ist. Und an dieser Stelle revolutioniert sich
die klassisch philosophische Vorstellung vom menschlichen Individuum
dann nochmals grundsätzlich: Werde ich nämlich zu einem transzendentalen

oder lebendigen Individuum nur in der affektiven Selbst-

umschlingung des Lebens als dessen Selbstgebung in meiner Passibilität,
so beinhaltet diese reine Bezüglichkeit bereits schon eine göttliche
„Individuierung" in jenem Sohnsein, worin sich die absolute Lebenszeugung
uranfänglich selbst offenbart. In meinem rein passiblen Mich als

anfangshafter Individuierung vor aller Zeit stosse ich folglich auf eine
noch ältere Individuierung oder Selbstheit, so dass die eigentliche
UrIndividualität meiner Individuierung im phänomenologisch strengen
Sinne Gottes Sohnsein mitsetzt. Meine Individuierung ist daher nicht
nur die Unendlichkeit der affektiven Historialisierung aus einem ewigen
oder absoluten Leben als solchem heraus sowie in dieses hinein, sondern
diese historiale Individuierung stellt zugleich durch die Ur-Individualität
des Sohnes Gottes eine inkarnierte Individualität vor aller Geschichtlichkeit

dar.13

Dieser Gedanke legt es nahe, ebenfalls unsere Leiblichkeit als

Passibilität der lebensaffektiven Individuierung genauer im Sinne der
immanent selbstoffenbarenden Inkarnation Gottes zu verstehen. Denn
wenn „Inkarnation" die absolut uranfängliche und somit immémoriale
Selbstbezüglichkeit Gottes als Offenbarung seines Lebens in dessen

13 Vgl. HENRY, Michel: Inkarnation. Eine Philosophie des Fleisches. Freiburg/München
2003, bes. Kap. 33-36.



182 Vrincipium individuationis als Ontologiekritik

innerer (trinitarischen) Reziprozität bedeutet, dann ist diese Inkarnation
in Gott das „Fleisch" jener sohnhaften Offenbarung, in der sich
seinerseits unser Leben als orginäre Individuiertheit letztlich affiziert.
Auf diesem Wege ist Gott in keinerlei Hinsicht mehr eine bloss
transzendente Wahrheit, die des rationalen Beweises oder der autoritäts-
stiftenden historischen Bezeugung bedürfte, sondern die Wahrheit
meines lebendigen Individuiertseins ist unmittelbar die Wahrheit Gottes
selbst im Sinne seiner lebendigen Selbstoffenbarung. Wo und wie immer
ich daher meine Individualität subjektiv erfahre, erprobe ich in ihr
gleichzeitig die Wahrheit Gottes als eines in sich selbst inkarniert
individuierten Lebens. Seine Wahrheit ist dann meine Wahrheit — und
umgekehrt, weil die unmittelbare Reziprozität von Individuiertheit und
Leben in mir die absolute „Fleischwerdung" dieses Verhältnisses besagt,
welches in seiner phänomenologischen Materialität eben den „Weg und
die Wahrheit" der Inkarnation beinhaltet. Wir wollen auch diese Einsicht
hier nicht weiter für die ontologische (und nicht bloss ethische)
Fundierung der Würde eines jeden Individuums verfolgen, weil
grundsätzlich einsichtig gemacht werden konnte, dass das Individuations-
prinzip nicht nur das Prinzip allen Erscheinens in phänomenaler und
axiologischer Hinsicht bedeutet, sondern darüber hinaus auch das

Prinzip des Lebens selbst in seiner göttlichen Originarität als abyssaler
Offenbarungsmächtigkeit.14

Aufgrund dieser umfassenden Intelhgibilitätsstruktur des Indivi-
duierungsprinzips diesseits von „Sein " sind mithin nicht nur die angezeigten
defizitären Vorstellungen desselben zu ergänzen oder sogar ganz
umzuschreiben, sondern konsequenterweise das Verhältnis der Philosophie zu
dieser ersten aller Erscheinenswirklichkeiten überhaupt neu zu fassen.
Problematisieren wir dazu die gewonnene Einsicht zur christo-logisch
fundierten Individuierung eines Jeden von uns, dann muss die
Philosophie ihr Eigenpotential an Reflexivität genau dort überprüfen, wo sie

eine Heteronomie der Benennung oder Bestimmung auszumachen glaubt.
Bezeichne ich nämlich die Ur-Individuierung mit dem Namen der rein
phänomenologischen Christuswirklichkeit, so führe ich in der Tat
zunächst ein geschichtliches Zeugnis in einen transzendentalen
Zusammenhang ein. Wäre diese Benennung aber nur eine geschichtlich

14 Vgl. paradigmatisch für eine solche Diskussion an scheinbar unterschiedlichen
geschichtlichen wie ethischen Brennpunkten, die letztlich jedoch identisch sein dürften:
ASCHENBERG, Rainer: Ent-subjektivierùng des Menseben. Eager und Schoah in philosophischer

Reflexion. Würzburg 2003; REHN, Rudolf u.a. (Hg.): Der Traum vom besseren Menschen.

Zum Verhältnis von praktischer Philosophie und Biotechnologie. Frankfurt a.M. 2003, bes. das

Anfangskap. von MEIER-SEETHALER, Claudia: Welchen Eebensbegriff wird die Forschung des

21. Jahrhunderts voraussetzen?



Principium individuationis als Ontologiekritik 183

hermeneutische Frage, dann bleibt entweder die Heteronomie einer
Glaubenstradition gegenüber der autonomen Selbstbesinnung der
Philosophie bestehen, oder es ist möglich, die phänomenologisch analytische
Realität der Individuierung als mit dem konkreten Wesen des „Christo-
logischen" selbst identisch zu setzen. Wir behaupten dann nicht nur,
dass ein Einzelner in der Menschheitsgeschichte als Individuum zugleich
universale Geltung einschliesst, das heisst konkrete Allgemeinheit als

Erlösung, Freiheit, Gesinnung usw., wie etwa in den Christologien des

deutschen Idealismus, sondern dass das philosophische Denken erst mit
der Übernahme dieser christologischen Individuiertheit als solcher zu
seiner eigenen impliziten Selbstbejahung gelangt.

Als Auto-nomie ist die phänomenologische Philosophie Kritik oder
Negation jeder abstrakten Bewusstseinseinzelheit wie -allgemeinheit,
aber in diesem Tun bleibt sie dennoch individueller Vollzug. Es lässt sich

logisch zwar vom partikulär empirischen Vollzug des Denkens im Sinne,
einer Psychologie abstrahieren, aber es lässt sich nicht behaupten, damit
sei jeder Träger des Reflexionsaktes als solchem ausgeschaltet. In seiner
äussersten Rekurrenz kann ein solches „Subjekt" nur individuiert sein,
denn die in Anspruch genommenen transzendentalen Denkleistungen
(oder deren Leugnung) bleiben originär absolut sinnlich affiziert, wie mit
Husserl, Lévinas und Henry deutlich festzuhalten ist. Nun besagt eben
die Christologie genau eine solch lebendige oder (fleischlich) affektive
Bestimmung von allem gewordenen „Sein", das heisst die unverzichtbar
in-karnatorische Trägerschaft jeglicher konkreten Erfahrbarkeit. Rekurriert

philosophisches Denken notwendigerweise auf die Ge-gebenheit
der Erfahrung schlechthin, um sich dieser selbst in seinem
selbstreflektierten Vollzug angleichen zu können, so impliziert es also immer
schon eine Affizierbarkeit wie Affiziertheit, welche nicht aus dem
Denken als Differenz oder Intentionalität selber stammt, da diese
niemals irgendeine sinnliche Wirklichkeit erschaffen können. Insofern
sich daher kritisches oder phänomenologisches Analysieren in seinem
absoluten Anfang praktisch ereignet, bejaht es dadurch immer schon eine
transzendentale Vor-gegebenheit der Individuiertheit als konkreter
Affektivität. Der überlieferte Name „Christus" fügt mithin als Benennung

des sohnhaften Lebens in Gott solcher Ur-Individuierung nichts
Heterogenes hinzu, da die ursprüngliche „Vereinzelung" nicht primär
durch einen individuierenden Namen (oder Begriff) geschieht, sondern
jegliche bestimmende Benennung überhaupt nur aufgrund von imme-
morialer Individuiertheit in der affektiven Passibilität möglich ist.

Mithin ent-fremdet sich die Philosophie bei solch christologischer
Bejahung nicht, sondern indem sie ihre Reflexion an ein konkretes „Ich"
als individuierten Träger derselben bindet, bindet sie sich selbst-



184 Priticipium individuationis als Ontologiekritik

konstitutiv an die transzendentale Ermöglichung solcher Trägerschaft,
das heisst an die „christologische" Ur-Individuation als an die erste oder
reine Fakti^ität aller Bestimmbarkeit. Letztere repräsentiert dann kein bloss
teleologisches oder regulatives Ideal der Individualität einer omnitudo
realitatis oder als „Ding an sich" mehr, wie bei Kant, sondern das

Bestimmen-können dank sinnhcher Individuiertheit der Erfahrung in
deren impressionaler Affiziertheit entspricht dem vorzeitlich in-karna-
torischen Prinzip aller existierenden und denkbaren Individualitäten oder
Bestimmtheiten. Damit ist keine neue Totahtät im Sinne einer restau-
rativen Metaphysik etabhert, weil alle phänomenologisch analytischen
Aussagen, wie wir ausführten, weder einen allgemein umfassenden noch
einen ereignishaften Seinsbegriff voraussetzen. Vielmehr ist letzterer
gegenüber jeder lebendigen Individuierung stets sekundär, insofern eine

singuläre Affektion zum Prozess der weiteren Bestimmung gegeben sein

muss, damit ein „Ist" überhaupt sein kann — und sei es das in jedem „Es
gibt" anwesende Zu-spiel von Zeit als seinshaftem Er-eignis nach
Heideggers Vortrag „Zeit und Sein". Niemals würde sich irgendetwas
ereignen, mit anderen Worten in sein Eigenes gelangen, wenn es nicht
schon im individuierenden Affekt seiner eigenen Selbstgegebenheit ohne
jede Distanz geborgen wäre. In diesem Sinne ist die phänomenologisch
individuierende Selbstgründung jeder Bestimmung älter als deren
philosophischer Urteilsakt auf dem Hintergrund eines eröffneten
Seinsverstehens, denn niemals schafft das prädikative Denken in seiner
logischen Vereinzelung irgendeine Realität in deren Sein, falls diese nicht
zuvor in einer lebendig individuierten Ipseität in sich selbst schon
ankünftig geworden wäre.

III. Existen^ialität und radikalisiertes individuationsprin^ip

Die Individuationsproblematik verpflichtet daher als unhintergehbares
Erscheinensprinzip zu einer letzten Strenge, um sowohl das Wesen des

Ego wie der Prädikabilität phänomenologisch nicht spekulativ
vorentschieden sein zu lassen. Und die Phänomenologie, welche in passiv
genetischer wie lebensgenealogischer Hinsicht diese Rückführung am
weitesten treibt, kann sich im Erprobungspunkt individuierender Passi-
bilität nicht den äussersten Konsequenzen hierbei verschliessen, sollten
sie traditionellerweise auch „religiös" genannt werden. Das radikal
Religiöse ist das Leben aus der reinen Lebensgegebenheit absoluter
Passibilität heraus, und zwar allein aus ihr, welche sich als

„Rechtfertigung" im Vollzug selbst genügt und theologisch als Schöpfung,
Gnade oder Erlösung sodann reflektiert werden mag. Vor all diesen
hermeneutischen Einzelaspekten biblischer Natur (oder anderer Tradi-



Principium individuationis als Ontologiekritik 185

tionen) besitze ich in der je bestimmten wie ebenso immemorialen
Individuiertheit als meiner Passibilität dank der lebensgenealogischen
Affiziertheit nämlich alle ontologischen und existenzialen Wahrheiten
des „individuellen Geschicks" wie in einem einzigen Punkt: Was
„endliches" Geschöpf sein lässt, ist zugleich auch dessen Tod wie
Auferstehung, nämlich meine abkünftige Individuiertheit letztlich von jeder
vor-stellenden Benennung oder Bildhaftigkeit lösen zu müssen, um in
solcher Ab-gründigkeit der leiblichen Inkarnation als unverzichtbarer
Ur-Individuierung gleichzeitig die je sich modal selbstergreifende Le-
bensvermögenheit zu ergreifen — von der auf dieser transzendentalen
Ebene gerade nicht erkennbar ist, dass sie ein immanentes Ende in
irgendeiner Zeit besässe. Beträfen diese „eschatologischen" Geheimnisse
unsere Individualität nicht in ihrem selbstaffizierten Wesen als solchem,
so wüssten wir nicht, wie sie überhaupt „ethisch" in unser konkretes
Leben hineinreichten, denn Individuiertsein heisst notwendigerweise in
allem individuiert zu sein: in jeder Äusserung wie in jeder vorgegebenen
Egoleistung dazu.15

Die Individualität für kein Ich jemals verabschieden zu können, um
in eine „höhere Mission" aufzugehen, sei diese eine Allgemeinheit in
abstrakter Hinsicht oder eine Objektivität als Geschichte und Fortschritt,
impliziert daher weder Resignation noch Hybris, sondern originäre
Verankerung in der jeweilig gegebenen Realität selbst, um sie im Werden
„sein" zu lassen. Und dieses Werden ist kein anderes Prinzip als das

Prinzip der Individualität als solcher: sich affektiv ge-geben zu werden,
damit überhaupt Ge-gebenheit sei, welche nicht bloss formaler „An-ruf '

sein kann.16 Die effektive Ontologie ist folglich nicht aufgehoben,
vielmehr wird sie auf diese Weise an ihren generierenden Ursprungsort
zurückversetzt, was ohne Zweifel das vornehmste Tun der Philosophie
als Denken ist, sofern solches Denken eben nicht sich selbst im Auge hat,
wie es der Philosophie ohne Selbstbesinnung zustösst, sondern seine

originäre Abkünftigkeit, und zwar einschliesslich des sich selbst gebenden

Grundes solcher Abkünftigkeit. Die radikale Bindung der
Individuiertheit als Individuierung an das rein phänomenologische Leben
besagt in der Tat in dieser gegenseitigen Untrennbarkeit voneinander,
dass sich in der Individuiertheit die Selbstoffenbarung des Lebens als

dessen uneingeschränktes Mein-sein unthematisch mitteilt, so dass hier
keine kontraktive Selbstheit wie etwa im Sinne Schellings befürchtet

15 Zum Tod als Individuationsproblem hierbei vgl. des Näheren KÜHN, Rolf: Gabe

als Leib in Christentum und Phänomenologie. Würzburg 2004, 100—109.
16 Dies wäre unsere Kritik am ausführlich beschriebenen Begriff der Gegebenheit als

Ent-faltung bei MARION, Jean-Luc: Etant donné. Essai d'une phénoménologie de la donation.
Paris 1997, 169-184.



186 Principium individuations als Ontologiekritik

werden muss. Für Fremdheit oder Geworfenheit ist demzufolge hier
dann aufgrund der ursprünglich verlebendigenden Distanzabwesenheit
ebenfalls kein Raum, so dass individuelles Leben prinzipielle
Selbstbejahung bedeutet, in der sich sodann jede weitere urteilende wie
wertschätzende Zu-sage vollzieht, was nach Nietzsche keineswegs aus-
schliesst, dass das freie Individuum auch „dort heben lernen muss, wo es

bisher hasste, und umgekehrt".17
Diese affektive Wandlung als das historiale Gesetz der immanenten

Entsprechung von Individuierung und phänomenologischer Moda-
lisierung lässt über alle bloss psychologische oder existentielle
Beobachtung hinaus definitiv verstehen, dass im impressionalen oder fleischlichen

Wesen der Individualität das Sein nicht vor seinem Erscheinen
gegeben sein kann. Vielmehr fallen diese in der je modalisierten Affektion

als konkreter Individuierung ebenso zusammen wie Essenz und
Existenz. Eine solch absolute wie reine Koinzidenz der klassisch

ontologischen Grunddichotomie in der Individualität bezeugt somit am
deutlichsten, dass das Individuierungsprinzip in seiner notwendigen
Apodiktizität einer Phänomenalisierungsweise angehört, welche nicht
mehr länger vom ousiologischen oder differenten Sein beherrscht
werden kann, sondern allein der Immanenz des Lebens zukommt,
insofern letztere wesensnotwendig die innere Identität von Sein und
Erscheinen darstellt, das heisst die Einfachheit der transzendentalen
Ursprungsphänomenalität in ihrer Unmittelbarkeit. Und als innerlich
erprobte Einheit ist diese je gelebte Unmittelbarkeit oder Intensität für
uns identisch mit der Individualiät des Lebens in seiner affektiven
Individualisierung. Die Modalisierung der letzteren als Historialität des

Lebens in seiner Absolutheit selbst entspricht dann konsequenterweise
der Unendlichkeit dieses (göttlich) Absoluten als solchem in seinem

„Werden", wie wir sagten: jede neue Affektion ist Selbstkonkretisierung
des Absoluten des Lebens in der ständigen „Frische" seiner unablässigen
Individuierung, wie Husserl diesen Begriff in Bezug auf die Weckung der
passiv hyletischen Diskretion oder triebintentionalen Reize gebraucht.

Was hierbei wie eine „Wiederholung" des Lebens erscheint, ist
jedoch nicht Habitus einer sedimentierten Stellungnahme korrelativ zu
einer vollzogenen Sinnintentionalität gemäss derselben klassischen
husserlschen Phänomenologie, sondern kohärente Erneuerung des

Lebens als solchem in seiner je fulgurativen Differenz der affektiven
Individuierung, in der es weder Vergangenheit noch Zukunft gibt, so wie
Meister Eckehart sagt, dass die Geburt in Gott nicht gestern geschah,

17 Menschliches, All^umenschliches I, 7: Werke I (Hg. v. Karl SCHLECHTA). München
1973, 427.



Principium individuationis als Ontologiekritik 187

vielmehr sei sie immer wieder neu in jedem Augenblick: „Gott gibt sich
der Seele immerfort neu in fortwährendem Werden. Er sagt nicht: ,Es ist
geworden' oder ,Es wird werden', sondern: es ist immerfort neu und frisch
wie in einem Werden ohne Unterlass."18 Die Fundierung der Ontologie
durch die absolut phänomenologische Lebensrealität lässt daher für das

„Individuum" gar keine andere Alter-native aufkommen, als die
Koinzidenz von Sein und Erscheinen in der je absoluten Haecceitas
unseres radikalen Individuiertseins zu leben. Fallen damit sowohl
bedauerndes Ressentiment in Bezug auf die Vergangenheit sowie
imaginäre Substitute als irreelles Zukunftsprojekt anstelle des reinen „Jetzt"
fort, so erweist sich dadurch, dass schliesslich auch eine existentiell
gesehene Individualität mit ihren charakterlichen, personalen oder
sonstigen psychologischen Implikaten auf einer älteren ontologischen
Tatsächlichkeit beruht: auf dem transzendentalen Faktum des
Individuellen als solchem, auf jenem TÖ8e TL, welches in seiner reinen
Gegebenheit als „das, was ist", durch keine andersartige Analogie oder
Adäquation mehr ersetzt beziehungsweise verstanden zu werden vermag.
„Wiederholung" des Selben des Lebens ist somit alles andere als

Monotonie oder Langeweile, welche aus einer „toten" Zeit herrühren;
solche Wiederholung ist vielmehr das uns nie verlassende Seins- als

Lebensgefühl schlechthin, nämlich ununterbrochen zu wissen, dass wir
auf je einmalige Art und Weise in das Leben eingetaucht sind, das heisst
als Individuum ohne Ausflucht zu leben haben.

Wir hoben im bisher Gesagten ausreichend hervor, dass solches

„Wissen" kein thematisches Wissen mehr ist, sondern eine affektive oder
leibliche Praxis der immanenten Erprobung, weshalb wir das Gefühl
unserer Individuaütät auch dann empfinden, wenn wir es nicht als „Ich"
gedanklich oder sprachlich ausdrücken. Das videor videre Descartes'
ebenfalls aus der „II. Meditation", das heisst zu empfinden, dass ich
empfinde, nämlich in der Empfindung jeweils sehe, höre, fühle usw.,
selbst wenn alle noematischen Inhalte in der Epoché aufgehoben sind,
besagt daher nichts anderes als jenes gefühlshaft absolute oder originäre
Erscheinen in seinem einmaligen Individuiertsein, wo weder
konstituierter Körper noch ob-jektivierende Vernunft mehr bei solch
phänomenologischer Reduktion existieren. Die skizzierte Revision der
Metaphysikgeschichte selbst führt uns daher mit Hilfe des gegenreduktiv
aufgeklärten Individuationsprinzips zu einem inconcussum, welches keiner
Welt mehr angehört, sondern der Selbstimplosion des transzendental

18 Deutsche Predigten und Traktate (Hg. v. Josef QUINT). München 1979, 249 Predigt
21). Vgl. zu den weiteren phänomenologischen Implikationen einer solch ontologischen
Kernaussage bei Meister Eckehart: KÜHN, Rolf: Gehurt in Gott. Religion, Metaphysik, Mystik
und Phänomenologie. Freiburg/München 2003, 181—188.



188 Principium individuations als Ontologiekritik

subjektiven Lebens entspricht und besonders in allen privilegierten
Momenten des individuellen Glücks wie Schmerzes gelebt wird, welche
zugleich das Eigenwesen der Kunst ausmachen, ohne in der
Alltäglichkeit abwesend zu sein. Die zuvor erwähnten „theologischen" Aspekte
der Selbstoffenbarung des „göttlichen Lebens" verhalten sich
gleichursprünglich zu solcher Apodiktizität eines „unerschütterlichen
Fundamentes" unseres praktischen Lebenswissens als rein individuiertem
Empfinden, denn was in solchem Schweigen diesseits aller ontischen
Vorstellungen und Laute dann noch spricht, ist das „Wort des Lebens"
in dessen ipseisierendem Grund allein: es sagt nicht mehr etwas, es sagt
sich selbst. Insofern vermag dann einsichtigerweise eine solche Indivi-
duierung auch keine gattungs- und artspezifische Hervorbringung mehr
zu sein, sondern sie ist der inchoativ einende Konkretisierungspunkt
beziehungsweise originärer Anfang aller denkbaren Genealogien
überhaupt. Anders gesagt, ist das Individuum nicht das logisch wie eidetisch
unaussprechbare Endglied einer ousiologischen Kette, von der wir
kritisch gegenüber Aristoteles ausgegangen waren; es ist im Gegenteil der
jeweilige Erstbeginn von Erscheinungen. Von daher kommt dem
Individuum auch seine gesamte ontologische wie existentielle Würde und
Verantwortung zu, wobei diese beiden letzteren bedeuten, nicht irgendeiner

transzendierenden Illusion verfallen zu wollen, solch originäres wie
urstiftendes Individuiertsein jemals abstreifen zu können — kein
Individuum mehr sein zu wollen oder zu können, wie es Staat und
Gesellschaft auch heute in ihren ideologischen Hypostasen tendenziell
nahe legen.

Diese abschliessenden Bemerkungen erlauben es, in aller Deutlichkeit
zu erkennen, dass die Unverzichtbarkeit eines ebenso transparenten wie
grundlegenden Individuationsprinzips alle Bereiche einer philosophisch
verantworteten Analyse und Begrifflichkeit zu umfassen vermag, ohne
die Philosophie selbst — oder irgendeine andere Institution — zum letzten
Massstab zu machen. Denn wenn die unverzichtbare Wirklichkeit des

Individuellen neben den erkenntniskritischen Fragen Ethik, Theologie,
Politik wie Ästhetik miteinschliesst und sich dabei zugleich gegenwärtigen

Erfahrungen als Lebenskunst und Spiritualität nicht verschliesst,
weil die notwendige Wiederentstehung einer umfassenden Kulturalität
gegenüber verengenden Zwängen einer allbeherrschenden Ökonomie
dies erfordert, dann darf gefolgert werden, dass eine radikale Besinnung
der Realität des Individuellen vor noch nicht abgeschlossenen Aufgaben
steht.

Eine Phänomenologie beziehungsweise ein Denken auf der Höhe
ihrer Zeit sowie über die ererbte Individualitätsproblematik hinaus haben
damit für die Zukunft ein weites Arbeitsfeld vor sich, denn wenn die



Vrincipium individuationis als Ontologiekritik 189

moderne Wissenschaft keine Individuen mehr kennt, sondern nur
Strukturen, Prozesse oder Informationen in ihrer „objektiven
Vernetzung", dann bleibt um so deutlicher daran zu erinnern und dies
im Einzelnen aufzuzeigen, dass es keinerlei Erkenntnis gäbe, wenn diese
zunächst nicht individuiert wäre. Die herkömmliche metaphysische
Ontologie mag epochal durch die Einzelwissenschaften abgelöst sein,
weil diese inzwischen alle ontischen Einzelgehalte von ihrer eigenen
Epistemologie her bestimmen, aber was an die Stelle eines bisher
integrativ gedachten Seins tritt, ist nicht minder totalitär und damit
gefahrlich: nämlich die transzendente Anonymität eines universalen
Verfügungs-, wenn nicht sogar Herrschaftsanspruchs über Menschen
und Dinge, welcher ohne denkerische Gegenmacht in der global
ökonomischen Ideenzirkulation zu sein scheint. Da wir aber reduktiv von
allem absehen können (und uns effektiv auch alles genommen werden
kann) ausser unser lebendiges Empfinden in seiner Individualität selbst,
so ruhen hierin am Ende weiterhin alle nur denkbaren Erneuerungskräfte.

Denn man kann in der Tat mit Nietzsche nochmals fragen, ob
„die Summe aller dieser Opfer und Einbussen an individueller Arbeit
und Energie" für die res publica jemals „alle die edleren, zarteren,
geistigeren Pflanzen und Gewächse" aufwiegen, „an welchen ihr Boden
bisher so reich war"?19 Zwar hat Nietzsche hier des näheren die

imperialen Nationalstaaten seiner Zeit vor Augen, aber sein Blick geht
insgesamt auf eine zukünftige Entwicklung, deren Menschheit eine neue
Kultur hervorzubringen habe, welche nicht mehr von den — bisher
durchaus geschichtsträchtigen — Einschränkungen des Lebens geprägt
bliebe, sondern von einem zu sich selbst befreiten Leben, wie er es in
jedem Individuum oder Einzelnen ontologisch unersetzbar am Werk
sieht.

Abstract
Since Aristotle the traditional definition of individuation has been considered on the

basis of ousiological difference, i.e. in the sense of a categorisation of the appearing in
terms of language and judgement. In contrast, classical phenomenology has conceived

the process of individuation with reference to the inner-temporal localisation within
the field of consciousness (or to Dasein). Thereby the pure difference of appearing/

appearances turns out to be the transcendentalfact of individuation. But even in
this phenomenological perspective the original relationship to absolute Ufe, taking
place unmortgaged by Being, remains in thought. Ifwe consequently take into account

this radical reciprocity ofabsolute Ufe and the individual as theprimal-individuation
in the sense of an exclusively „affective difference", a deeply-rooted affinity to the

19 Menschliches, All^umenschliches, 690f. (I, 481).



190 Principium individuationis als Ontologiekritik

christological account on incarnation becomes visible. This reciprocity'sfacticity, which

itself has not been created by philosophy, is taken for granted in every philosophical
determination or position. Consequently we have to unterstand that every

philosophicalperformance in the sense of an ever individuated self-performance originates

from this christologicallyfounded individuation.


	Principium individuationis als Ontologiekritik

