
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit : zur Eigenart einer
deontologischen Theorie und zur tugendethischen Alternative

Autor: Wolbert, Werner

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760646

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Werner Wolbert

Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

Zur Eigenart einer deontologischen Theorie und
zur tugendethischen Alternative

Wo man in der Moraltheologie den Terminus Güterabwägung' verwendet,

ist man sich selten der Mehrdeutigkeit dieser Rede bewusst. Wenn
man etwa bei Kant liest, die Würde des Menschen habe kein Äquivalent1
im Gegensatz zu den Dingen, die bloss einen Preis haben, scheint eine

Theorie, die die Güterabwägung zum einzigen Kriterium macht, keine
Würde zu kennen, keine Selbstzwecklichkeit der Person. Entsprechende
Äusserungen finden sich denn auch bisweilen unter Moraltheologlnnen
und Sozialethikerlnnen. Mit Bezug auf die Gotteshebe formuliert etwa
H. Weber: „Beim Glauben oder bei der Gotteshebe kann es eine
Güterabwägung nicht geben. Es ist kein Gut denkbar, dass [sie] den Verlust
oder die Zerstörung des Glaubens aufwiegen könnte."2

Und bezüghch des Liebesgebots allgemein äussert A. Anzenbacher
über die teleologische Theorie von B. Schüller: „Das bibhsche Liebesgebot

fungiert als (letztlich deontologisches) Moralprin^ip, das imphzit auch

Gerechtigkeitsprinzip ist. In ihm drückt sich der unverfügbare Wert, die
Würde und die Selbstzweckhaftigkeit jeder menschlichen Person aus."3

Gegen Schüllers eigenen Sprachgebrauch wird hier das Gebot der
Liebe als „letztlich deontologisch" bezeichnet. Für Schüher ist es ein

teleologisches Kriterium, weil es eben um Wohlwollen und Wohltun
geht. Deontologisch wäre nach Schüller eine Norm, die logisch
unabhängig vom Liebesgebot ist, deren Kriterium sich nicht im Sinne von
Wohlwollen bzw. Wohltun verstehen lässt.

Hat es aber Sinn, sich um Worte zu streiten, solange man sich in der
Sache einig ist? Man könnte im Prinzip darauf verzichten, solange man
sich nur der Homonymie des Terminus ,deontologisch' (und
konsequenterweise dann auch von teleologisch') bewusst ist. Dies ist aber in
der Regel leider nicht der Fall. Ein Grund hegt wohl darin, dass

teleologisch' bisweilen eine gewisse Konnotaüon von Beliebigkeit hat

1 Vgl. KANT: GMS BA 77 (IV 435).
2 WEBER, Helmut: Allgemeine Moraltheologie. Graz 1991, 147.
3 ANZENBACHER, Arno: Einführung in die Ethik. 2. Aufl. Düsseldorf 1992, 39.



146 Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

bzw. der Problematisierung von Absoluta. Hier sei noch einmal Weber
zitiert, der über das teleologische Modell sagt:

„Bei einer ganzen Reihe von Normen ist seine Anwendung zwar möglich,
aber völlig überflüssig. Es gibt Handlungen, wie etwa die Folter, die
offensichtlich so destruktiv wirken, dass über das entsprechende Verbot
nicht lange diskutiert werden braucht. Das Ubergewicht der negativen
Folgen ist bei ihnen evident. Hier noch ein Folgenkalkül anstellen zu
wollen, wirkt absurd."4

Damit scheint impliziert, eine teleologische Überlegung mache nur Sinn,
wo die Bewertung einer Handlung kontrovers oder unsicher sei. Da das

Liebesgebot aber nicht unsicher ist, scheint es in eine andere Kategorie
zu gehören, also deontologisch zu sein. Das gilt dann in anderem

Zusammenhang auch für gewisse Einzelgebote, wie in der folgenden
These deutlich wird,

„dass Thomas zumindest gewisse Handlungstypen kennt, die insofern
einer teleologischen Güterabwägung ,entzogen' sind, als sie im Dienste des

Schutzes von Gütern stehen, deren einzigartige Ranghöhe die Möglichkeit
einer Unterordnung unter vermeintlich höhere Güter ausschliesst."5

In diesem Sinne verdiene die Glaubenstreue immer den Vorzug vor dem
„basalen Gut des physischen Überlebens". Eine Abwägung gibt es nach
dieser Aussage offenbar nur zwischen Gütern, die keine „einzigartige
Ranghöhe" besitzen, die — wiederum kantisch gesprochen — durch etwas
anderes aufgewogen werden können.

Tatsächlich verführt das hinter der Rede von der Güterabwägung
stehende Bild der Waage zu einer solchen Anschauung. Ein Gewicht

mag die eine Waagschale noch so belasten, es lässt sich immer ein noch
stärkeres Gegengewicht denken. Entsprechend scheint es nach dem
Grundsatz der Güterabwägung keinen sittlichen Grundsatz zu geben, der

4 WEBER: Allgemeine Moraltheologie, 147 (vgl. Anm. 2). Letzteres klingt ganz vernünftig,

wenngleich nach dem 11. September und nach der Androhung der Folter an einen
Kindesentführer durch einen deutschen Polizisten eine Unsicherheit, und damit
Diskussionsbedarf, bestehen könnte. Bei manchen ethischen Fragestellungen kann sich der
Eindruck des Absurden unter neuen Umständen abschwächen und eine Vergewisserung
über die Gründe des Verbots auch in extremen Situationen angebracht sein. Ausserdem
könnte bei der obigen Äusserung mit dem Wort ,Folter' bereits eine Willkürhandlung
assoziiert sein; die sittliche Unerlaubtheit wäre damit schon evident, wenn nämlich die
Vokabel ,Folter' bereits als negatives Wertungswort fungiert; in diesem Fall wäre in der
Tat jedes Folgenkalkül absurd (vgl. WOLBERT, Werner: Das Verbot der Volter - eine neue

deontologische Norm? In: ThGl 77 [1987] 128—130; und DERS.: Ausnahmsloses Verbot der

Volter? Eine moraltheologische Sicht. In: GEHL, Günter [Hg.]: Volter - Zulässiges Instrument im
Strafrecht. Ein internationaler Vergleich. Weimar 2005, 83—94.).

5 BORMANN, Franz-Josef: Natur als Horizont sittlicher Praxis. Stuttgart 1999, llOf.



Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit 147

nicht in bestimmten Fällen durch ein Äquivalent (etwa die mit der

entsprechenden Handlung verbundenen Übel) „aufgehoben" werden
könnte. Wo es dagegen kein Äquivalent gibt, kann es auch keine
Abwägung geben. Entsprechend liest man bei R. Alexy:

„Eine Abwägung ist erforderlich, wenn mindestens zwei Interessen, Güter,
Rechte, Pflichten, Belange, Ziele oder Werte nicht gleichzeitig erfüllt,
geschützt oder realisiert werden können und keine Seite von vornherein
einen absoluten oder abstrakten Vorrang vor der anderen hat."6

Legt man diese Vorstellung von Güterabwägung zugrunde, legt es sich
nahe, Normen, die es mit Gütern „von einzigartiger Ranghöhe" zu tun
haben, deontologisch zu nennen. Dies scheint gerade unter
Moraltheologen nahe zu liegen, da in der moraltheologischen Diskussion die

Teleologie zunächst die Möglichkeit von Ausnahmeregelungen zu bieten
schien,7 nämlich durch Überlegungen zur „Ranghöhe" bestimmter
Güter. Und Weber spricht von einer „wesentlichen Eigenschaft"
teleologischer Normen, dass es nämlich bei ihnen grundsätzlich Ausnahmen
geben könne.8 Wo dagegen die Wahl zwischen Preis und Würde besteht,
zwischen bedingtem und unbedingtem Wert, kann es keine Ausnahme
geben; es würde sich damit um eine deontologische Norm handeln. In
solcher oder ähnlicher Weise scheinen tatsächlich immer noch viele
Moraltheologen und -philosophen zu denken.9 Dagegen ist festzuhalten,

6 ALEXY, Robert: „Güter- und Übelabwägung 1 Rechtlich". In: KORFF, Wilhelm / BECK,
Lutwin / MlKAT, Paul (Hgg.): Lexikon der Bioethik II. Gütersloh 2000, 181 f.

7 Vgl. noch den Titel des ersten Aufsatzes von Schüller zu diesem Thema:
SCHÜLLER, Bruno: Zur Problematik allgemein verbindlicher ethischer Grundsätze. In: ThPh 45

(1970) 1-23.
8 WEBER: Allgemeine Moraltheologie, 138 (vgl. Anm. 2); ähnlich Wilhelm KORFF: es

gebe Forderungen, „die sich mit [...] unabweisbar universalem Anspruch und somit
deontologisch geltend machen", wobei universal hier soviel wie ausnahmslos bedeutet
(Kernenergie und Moraltheologie. Frankfurt 1979, 16). Bezeichnend ist auch, wie Korff (ebd.)
den Terminus teleologisch' versteht: „Als teleologisch [...] bezeichnet man jene
Argumentation, die davon ausgeht, dass sich die sittliche Gestalt einer Handlung, ihr
ethisches telos, nicht monokausal von dem durch sie unmittelbar intendierten jeweiligen
Gut (beispielsweise von dem der Wahrheit, der Gesundheit, dem Leben usw.) her
bestimmen lässt, sondern sich wesenhaft erst aus dem Gesamtkontext ihrer Umstände,
ihrer Bedingungen und Konsequenzen ergibt." Auch und gerade diese „monokausalen"
Begründungen (bei denen nichts abzuwägen ist) sind teleologischer Art. Vgl. WITSCHEN,
Dieter: Gerechtigkeit und teleologische Ethik. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 1992, 121, Anm.
25). Vgl. dazu ebd. 118: „Zu beachten ist in diesem Zusammenhang, dass nicht von der
inhaltlichen Bestimmung einer Norm, sondern allein von ihrer Begründung her es

beurteilbar ist, ob sie in einem teleologischen oder deontologischen Sinn aufgefasst
wird."

9 So etwa Wühelm KORFF, der zu den deontologischen Forderungen auch jene zählt,
„die dem anzustrebenden Guten eine letzte grundlegende material-ethische Bestimmung
zu geben suchen, wie das christliche Gebot der Liebe [...] oder die Kantische Forderung,



148 Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

dass allein die für ein sittliches Urteil vorgetragenen Gründe über seine

Einordnung als teleologisch oder deontologisch entscheiden können
Die obigen Beispiele mögen die etwas diffusen Vorstellungen

belegen, die man über deontologische Theorien hat. Das eigentliche
Anliegen einer deontologischen Theorie wird am besten an den Schriften
der Oxforder Erzdeontologen W.D. Ross, H.A. Prichard und E.F.
Carritt deutlich. Da Moraltheologlnnen diese Problematik eher aus der
Auseindersetzung mit der eigenen Tradition kennen (die eine prinzipiell
teleologische mit einem gewissen deontologischen „Dreh" ist), bleibt die
Pointe einer deontologischen Theorie meistens unklar. Wie sich zeigen
wird, ist eine Befassung mit dieser Pointe keineswegs von bloss
historischem Interesse. Wie mir erst bei der neuerlichen Beschäftigung mit
den Texten der genannten Autoren aufgegangen ist, ist G.E.M.
Anscombes klassischer Artikel „Modern Moral Philosophy", der die
Wende zur Tugendethik markierte, nur auf diesem Hintergrund
verständlich. Somit sind diese Ausführungen auch ein Beitrag zur
tugendethischen Diskussion.

1. Deßnitionsproblerne

Webers Äusserungen aufgreifend wäre zunächst zu fragen: Ist eine

deontologisch begründete Norm niemals zu überprüfen? Dies wäre nur
dann der Fall, wenn man deontologische Pflichten im Sinne der
Oxforder Deontologen versteht, die auch unter dem Terminus
,Intuitionismus' bekannt ist.10 Nach dieser Theorie werden bestimmte
deontologisch verstandene Pflichten unmittelbar erkannt, sind also einer

Begründung weder fähig noch bedürftig. Für diese Theorie steht vor
allem der Name W.D. Ross. Aus der Nachwirkung solcher Positionen

mag sich erklären, dass eine nicht mehr hinterfragte bzw. hinterfragbare
Grundprämisse deontologisch genannt wird. Dies findet sich auch bei
Philosophen, etwa in der folgenden Äusserung von O. Höffe: „Andererseits

enthält auch der Utilitarismus ein deontologisches Moment. Er
behauptet nämlich, zumindest stillschweigend, der Grundsatz, das

den Menschen niemals ,bloss als Mittel zu gebrauchen [...]. Richtmass ist hier die
unantastbare Würde der menschlichen Person" (KORFF: Kernenergie und Moraltheologie, 16

[vgl. Anm. 8]).
10 Wobei man darunter freilich auch jede kognitivistische metaethische Theorie

verstehen kann; vgl. WOLBERT, Werner: Vom Nutzen der Gerechtigkeit. Zur Diskussion um
Utilitarismus und teleologische Theorie Studien zur theologischen Ethik 44). Freiburg
i.Ue./Freiburg i.Br. 1992, 139-149.



Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit 149

Wohlergehen der Betroffenen zu befördern, sei in sich gut und
schlechthin verbindlich." 11

Hier gilt also nicht eine bestimmte Einzelnorm (wie bei Weber das

Folterverbot), sondern eine Grundprämisse als deontologisch, wie im
Weiteren noch deutlicher wird: „Deontologisch ist die Ethik in der
Begründung der höchsten sittlichen Grundsätze, teleologisch ist sie in
bezug auf die Anwendung der Grundsätze auf bestimmte
Lebensbereiche und konkrete Situationen."12

In einer gewissen Spannung zu obiger Erläuterung scheint eine
andere zu stehen, nach der für den Deontologen „Wert und Unwert
einer Handlung oder Norm in ihr selber liegen unabhängig von allen
Konsequenzen"13. Damit ist an sich weder impliziert, dass diese Norm
keiner Begründung bedürftig oder fähig wäre, noch ist hier die
Vorstellung eines unbedingten oder einzigartigen Wertes notwendig impliziert;

es könnte nämlich, wie noch zu zeigen sein wird, die Kategorie des

Wertes oder des Guten selbst in ihrer Relevanz bestritten werden.
Angenommen, ich lehne die Folter ab, weil diese Handlung gegen den

unbedingten Wert der Menschenwürde verstösst — was sollte hier die

Aussage bedeuten, hier hege der Unwert der Handlung in ihr selber? In
diesem Fall beziehe ich mich auf einen unbedingten Wert, gegen den
diese Handlung verstösst (etwa die Menschenwürde). Wo ich dagegen
aktive Euthanasie ablehne, weil sie gegen die Prärogative Gottes
verstösst, beziehe ich mich nicht auf einen Wert, sondern auf ein anderes
Merkmal der Handlung, nämlich den „defectus iuris in agente". Hier spielt
die Kategorie des Wertes keine entscheidende Rolle. Gerade das wird ja
auch in Definitionen einschlägiger Lexika vorausgesetzt. So liest man
etwa bei Macquarrie, Déontologie bezeichne:

11 HÖFFE, Otfried: Sittlich politische Diskurse. Frankfurt (Main) 1981, 64. Bei Broad
liest sich das so (BROAD, C.D.: Dive Types ofEthicalTheoiy. 11. Aufl. London 1971, 213f.):
„every Teleological theory does involve at least one a priori judgment. For it will always
involve some judgment of the form: ,Anything that had a certain non-ethical
characteristic {e.g., pleasantness) wood necessarily be intrinsically good.' [...] They claim
to express a necessary connexion between a certain non-ethical characteristic and the
ethical characteristic of goodness." Aber das ist für Broad kein deontologisches Element.
Und für Sidgwick gibt es ein gemeinsames selbst-evidentes Element in den Prinzipien
Gerechtigkeit, Klugheit und Wohlwollen (SlDGWICK, Henry: The Methods of Ethics.

Indianapolis 1981 [= 7. Aufl. 1907], 382): „I obtain the self-evident principle that the

good of any one individual is of no more importance, from the point of view (if I may
say so) of the Universe, than the good of any other; unless, that is, there are special
grounds for believing that more good is likely to be realised in the one case than in the
other."

12 HÖFFE: Sittlich politische Diskurse, 65 (vgl. Anm. 11).
13 WEBER: Allgemeine Moraltheologie, 138 (vgl. Anm. 2).



150 Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

„a view of morality which takes as its fundamental categories the notions
of ,obligation' or ,duty' and the ,tightness of acts'. This deontological view
of morality may be contrasted with the views which stress the end of the
action (the ,good') sometimes called ,agathology' or more often ,teleology',
[...] or the consequences of action, often called ,consequentialism'."14

Und ähnlich äussert M. Slote, die Déontologie formuliere „requirements
and recommendations that are at least to some extent independent of the
idea of the good".15 Wer sich aber auf einen unbedingten Wert beruft,
bringt gerade die Kategorie des Guten, des Wertes, ein, die nach obigen
Definitionen für den Deontologen aber gerade nicht entscheidend ist.
Nach dieser Definition wären einige der oben angeführten Anschauungen

gerade nicht als deontologisch einzuordnen. In traditioneller
Moraltheologie liest sich das etwa bei F. Hürth, folgendermassen (zur Frage
des therapeutischen Schwangerschaftsabbruchs über die beiden Leben):

„Aber nicht in sich genommen und nach ihrem relativen Selbstwert
betrachtet, stehen sie miteinander in Widerstreit und zur entscheidenden
Bewertung und Abwägung, sondern vielmehr, insofern sie Gegenstand
zweier verschiedener, freigewollter, nach aussen wirksamer Verhaltungsweisen

des Menschen sind."16

Abzuwägen sei „direkte Tötung eines fremden schuldlosen Lebens" und
„bewusstes Eintretenlassen des natürlichen Todes mehrerer Leben".17
Hürth bezieht sich also hier gerade nicht auf eine Ranghöhe von Gütern,
obwohl auch er sich dann einer teleologischen Sprache bedient, wenn er
formuliert, „es stehen sich gegenüber: das ,Gut absoluter Unantastbarkeit

schuldlosen menschlichen Lebens' und das ,Gut der Zugriffsmacht

auf fremdes schuldloses Leben', zur Abwehr des drohenden
natürlichen Todes mehrerer."18 Abgesehen davon, dass es sich bei dem

zweitgenannten „Gut" eher um eine Kompetenz bzw. Nichtkompetenz
handelt, ist zu betonen, dass sich hier die Qualifizierung als Gut und
Übel erst aus der deontologischen Anschauung über die „Verhaltungs-

14 MACQUARRIE, John: „Deontology". In: CHILDRESS, James / MACQUARRIE, John
(Hgg.): A New Dictionary of Christian Ethics. London 1986, 151.

15 SLOTE, Michael: „Teleological Ethics". In: BECKER Lawrence C. / BECKER,
Charlotte B. (Hgg.): Encyclopedia ofEthics. NewYork/London 1992, 1235—1238, hier 1236.

16 HÜRTH, Franz: Güterabwägungstheorie. Zum Eingriffsrecht in das keimende Leben. In: StZ
116 (1929) 128-140, hier 129.

17 HÜRTH: Güberabwägungstheorie, 129f. (vgl. Anm. 16).
18 HÜRTH: Güterabwägungstheorie, 129 (vgl. Anm. 16).



Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit 151

weisen" zum Gut des irdischen Lebens ergibt, nicht aus der Behauptung
einer „einzigartigen Ranghöhe" dieses Gutes.19

Ausserdem ist darauf zu verweisen, dass es keine klare Trennung
zwischen der Handlung und ihren Folgen gibt, da es handlungsbeschreibende

und nicht-handlungsbeschreibende Folgen gibt. Wo ich eine

Handlung als ,Vergiften' beschreibe, ist mindestens eine Folge, der Tod,
schon mit eingeschlossen.20 Insofern kann auch der Teleologe diese

Handlung an sich für sittlich falsch erklären.

2. Der „Irrtum" der Moralphilosophie nach H.A. Prichard

Von den genannten Oxforder Autoren mag am ehesten Ross mit seinem

„primafacie-VPichten" geläufig sein. Da diese deontologisch verstandenen
Pflichten bei Ross aber nur präsumtiv gelten, könnte es den Anschein
haben, als sei bei dieser weichen oder „milden"21 Form von Déontologie
die entscheidende Pointe verloren gegangen. Aus dieser Version ergeben
sich in der Praxis schliesslich keinerlei besondere Härten wie im Fall
unbedingt geltender deontologischer Pflichten.

Gleichwohl scheint in anderer Hinsicht die weiche Déontologie
radikaler als die harte der moraltheologischen und teilweise auch
—philosophischen Tradition. Und ein Rekurs auf die genannten Autoren dürfte
die Pointe einer deontologischen Ethik deutlicher machen, welche etwa
in der Definition von Johnson deutlich wird:

„it means the theory that holds that tightness - with its opposite, wrong-
ness — is a fundamental, irreducible, and immediately apprehended ethical

19 In teleologischer Redeweise formuliert Hürth auch (134), die Unantastbarkeit des

schuldlosen Lebens stelle „das höherwertige Gut" dar. Das gilt natürlich insofern, als ein
Zuwiderhandeln nach dieser deontologischen Voraussetzung zugleich ein sittliches Übel
bedeutet und ein Handeln gemäss dieser Anschauung ein sittliches Gut. Hier wäre dann
freilich noch zu erwähnen, dass ein theologischer Deontologe solchen Anschaungen
immer noch einen teleologischen Trost hinzufügen kann, insofern (ebd.) „der Schöpfer
der Natur jedem zu vergelten weiss, was er in Ausübung seiner sittlichen Pflicht an
vergänglichen Gütern preisgegeben hat". Aber das ist ein schlechtes teleologisches
Argument, da zeitliche und ewige Folgen nicht gegeneinander abzuwägen sind.

20 Vgl. hierzu D'ARCY, Eric: Human Acts. An Essay in their Moral Evaluation. Oxford
1963. Broad formuliert treffend, ein „Intuitionist" müsse behaupten (BROAD: Five Types,

213 [vgl. Anm. 11]), „that all remoter consequences of a he, and all the other
characteristics of the consequences except those involved in the definition of the act as a

,lie', are irrelevant to the wrongness of the act." Vgl. auch SlDGWICK: The Methods of
Ethics, 96f. (vgl. Anm. 11): Die Linie zwischen Handlungen und ihren Konsequenzen sei

schwierig zu ziehen. „However, we find that in the common notions of different kinds of
actions, a line is actually drawn between the results included in the notion and regarded
as forming part of the act, and those considered as its consequences."

21 So SCHÜLLER, Bruno: Die Tiegründung sittlicher Urteile. Typen ethischer Argumentation in
der Moraltheologie. 3. Aufl. Münster 1987, 282—298.



152 Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

concept. It is thus opposed to all axiological, or value-grounded theories,
which make goodness — with its opposite, badness - the single fundamental

ethical concept and rightness subordinate, and derivative from, it."22

In dieser Weise haben die eingangs angeführten Theologen die
Déontologie zweifellos nicht verstanden; sie gründen ihre Anschauung auf
eine axiologische oder agathologische Basis, sind insofern teleologisch.
Was das wiederum heisst, dürfte im Rekurs auf die Oxforder Deon-
tologen klarer werden. Deren eigentliche Opponenten sind übrigens
nicht die hedonistischen Utilitaristen wie Bentham, Mill oder Sidgwick,
sondern die idealen (nicht-hedonistischen) Utilitaristen wie G.E. Moore,
H. Rashdall, John H. Muirhead und H.W.B. Joseph. Von den
einschlägigen Texten der Oxforder Deontologen scheint übrigens nur der
Aufsatz von Prichard „Beruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?"
(Does Moral Philosophy rest on a mistake? — zuerst 1912 erschienen) in
deutscher Sprache zugänglich zu sein. Auf ihn sei zunächst eingegangen.
Prichard bejaht dort die gestellte Frage; er wage die Behauptung, „dass
die Existenz der gesamten Disziplin, so wie sie gewöhnüch aufgefasst
wird, auf einem Irrtum beruht".23 Der Grund dafür, dass wir eine

Handlung tun sollen, sei „entweder das Glück des Handelnden oder die
Tatsache, dass gewisse Begleitumstände der Handlung gut sind"24 (the
goodness of something involved in the action). Die erstere Antwort
geben nach Prichard etwa Plato, Buüer, Hutcheson, Paley und Mill.25
Auch andere Autoren beurteilen so den „mainstream" der
abendländischen Ethik. So erläutert etwa F. Paulsen, er habe in den späteren
Auflagen seines Handbuches den Terminus ,Utilitarismus', weil es

„schlechthin unmöglich" sei, ihn vor Missverständnisssen zu schützen,
„mit zu spät kommender Vorsicht" durch teleologisch' ersetzt,

„der zugleich den Vorzug hat, dass er an die allgemeine Weltanschauung
erinnert, aus der diese Form der Ethik hervorgegangen ist, nämlich die
platonisch-aristotelische. Dass jedes Wesen und so auch der Mensch eine

Bestimmung im Universum habe, ist ihre Grundanschauung; die Aufgabe

22 JOHNSON, Oliver A.: Rightness & Goodness. Den Haag 1969 (Reprint), 1.

23 PRICHARD, Harold A.: Reruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum? In: GREWEN-

DORF, Günther / MEGGLE, Georg: Seminar: Sprache und Ethik. Frankfurt a.M. 1974, 61-
82, hier 61 Does Moral Philosophy Rest on a Mistake? In: DERS.: MoraI Obligation. 4. Aufl.
Oxford 1971, 1-17).

24 PRICHARD: Reruht Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 62.
25 Vgl. PRICHARD: Beruht Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 63.



Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit 153

der Ethik ist, diese Bestimmung und die daraus sich ergebende
Wesensgestaltung und Lebensbetätigung zu ermitteln."26

Bezeichnend ist für Prichard in diesem Zusammenhang der von Piaton
versuchte Nachweis, dass die Gerechtigkeit nicht ein ccLLotqiov
àyaflov, sondern ein oIkeïov àyaôov ist. Dieser Hinweis kann aber
nach Prichard höchstens dazu führen, dass wir unsern Verpflichtungen
nachkommen wollen, verrate aber nicht, warum wir ihnen nachkommen
sollen. Auf diesen Punkt habe Kant mit seiner Unterscheidung zwischen
hypothetischen und kategorischen Imperativen hingewiesen, obwohl die
ersteren eigentlich keine Imperative seien. Dieser Schwierigkeit könne
man zu entgehen versuchen, indem man annehme,

„entweder, dass das Glück etwas ist, das an sich gut ist, und dass wir deshalb

alles tun sollten, was dazu führt, oder dass das Streben nach Glück selbst

gut ist, und dass die Tatsache, dass die entsprechenden Handlungen an
sich gut sind, der Grund dafür ist, warum wir sie tun sollen".27

Auf diese Weise war es möglich, die Auflösung der Verpflichtung in
Neigungen zu vermeiden. Für Prichard versagt aber auch diese zweite
Antwort (die Höffe, wie gesehen, als ein „deontologisches Moment"
bezeichnete), die die Verpflichtung auf das (in der Handlung selbst
liegende) moralisch Gute gründet. Hier fehle ein Zwischenglied, nämlich
„die weitere These, dass das, was gut ist, sein sollte".28 Dieses Zwischenglied

wäre für eine teleologische Theorie selbstverständlich und
grundlegend, stellt aber für Prichard keine Option dar. Damit leugnet Prichard
die Ureinsicht allen teleologischen Denkens, die da lautet: Wenn etwas
ein Wert ist, dann verdient es bejaht, anerkannt zu werden. Diese
Ureinsicht scheint etwa auch bei Thomas von Aquin in dem
Grundprinzip: bonum faäendum, malum vitandum vorausgesetzt.29 Oder mit
Schüller: „Die Liebe des Menschen hat ihren verbindlichen Massstab an
der Gutheit oder am Wert dessen, worauf sie sich jeweils bezieht".30 Für
Prichard dagegen ist „X soll sein" nur die unpräzise Formulierung von
„Jemand sollte Y tun, um X zu realisieren." M.a.W.: Prichard bestreitet,

26 PAULSEN, Friedrich: System der Ethik. 6. Aufl. Stuttgart 1903, I 219. Blanshard hat
zwar metaethische Bedenken gegen den idealen Utilitarismus eines Moore, Rashdall oder
Paulsen, gibt aber zu (BLANSHARD, Brand: The Impasse in Ethics — and a Way Out. In:
SELLARS, Wilfrid / HOSPERS, John [Hgg.]: Readings in Ethical Theory, Englewood Cliffs
[NJ] 1970, 288-301, 289): „Nevertheless, if there is any ethical theory toward which we
claim a convergence of abler minds from Plato and Aristotle down, I think it is this".

27 PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 64 (vgl. Anm. 23).
28 PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 65 (vgl. Anm. 23).
29 S.Th. I II q. 94 a.2 c.
30 SCHÜLLER: Die Begründung sittlicher Urteile, 65 (vgl. Anm. 21).



154 Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

dass Wertungswörter wie ,gut' eine gerundivische
Bedeutungskomponente haben.31 Der teleologischen These steht Prichards deonto-
logische entgegen: „Ein ,sollte' kann, wenn es überhaupt abgeleitet
werden soll, nur von einem anderen ,sollte' abgeleitet werden." 32

Die ethische Grundkategorie ist hier nicht die des Wertes oder des

Guten, sondern die des Sollens, der Pflicht (TO ôéov). Nicht der
Wertcharakter einer Handlung stellt das Urdatum dar, sondern das

unbedingte In-Pflicht-Genommen-Sein. Solches Sollen (,ought") kann
sich nur auf Handlungen beziehen; es gibt also kein Sein-Sollen (des
Guten). Für Prichard wie für die andern Oxforder Deontologen ist somit
die Richtigkeit einer Handlung ein fundamentales, nicht reduzierbares
und unmittelbar erfasstes ethisches Konzept. Und: „die Tatsache, dass

die Handlung selbst gut ist, scheint enger mit der Verpflichtung, sie zu

tun, zusammenzuhängen als die Tatsache, dass bloss ihre Konsequenzen
oder Ergebnisse gut sind."33 Am Beispiel formuliert: Es ist nicht „die
Tatsache, dass der Irrtum schlecht ist, der Grund dafür", „dass es falsch
ist zu lügen" und auch nicht „die Tatsache, dass Schmerz etwas
Schlechtes ist, der Grund dafür", „dass wir andern nicht ohne einen
speziellen Anlass Schmerzen zufügen sollen".34 Wiederum zeigt sich der
Unterschied zu einer teleologischen (agathologischen, axiologischen)
Theorie, für die die Kategorie des Guten bzw. des Wertes der einzige
grundlegende ethische Begriff ist, auf der die Richtigkeit einer Handlung
basiert. Für den Teleologen gründet das Sollen auf einem Wert, bei
Prichard umgekehrt der Wert auf einem Sollen. Der ersteren im
Abendland dominanten Tradition wirft Prichard vor, sie beruhe auf
einem fundamentalen Fehler. Prichard appelliert für seine Thesen an
unsere tatsächlichen moralischen Überzeugungen: Wenn wir uns
verpflichtet fühlen, unsere Schulden zurückzuzahlen oder gerecht zu
handeln, stamme dies nicht aus der Erkenntnis, „dass wir mit diesen

Handlungen etwas Gutes herbeiführen".35 Und „das Gute Hegt mög-
Hcherweise — und oft tatsächlich - nicht auf der Seite der Gerechtig-

31 Hier wird häufig auf die Definition des „Oxford Englisch Dictionary" verwiesen:
,good' als „the most general adjective of commendation". Vgl. auch TOULMIN, Stephen:
An Examination of the Place ofReason in Ethics, Cambridge 1970, 70-72.

32 PRICHARD: Reruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?y 65 (vgl. Anm. 23). (An
,ought', if it is to be derived at all, can only be derived from another ,ought'.) Allerdings
macht Prichard nicht klar, wie ein Sollen aus einem anderen folgt; vgl. dazu JOHNSON:
Rightness & Goodness, 22f. (vgl. Anm 22).

33 PRICHARD: Reruht die Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 66 (vgl. Anm. 23).
34 PRICHARD: Reruht die Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 66 (vgl. Anm. 23).
35 PRICHARD: Reruht die Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 65 (vgl. Anm. 23).



Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit 155

keit".36 Anders denkt über Gerechtigkeit etwa H. Rashdall; dieser

präzisiert Benthams Maxime „Every one to count for one and nobody
for more than one" in: „Everybody's good to be treated as of equal value
with the like good of every one else."37 Die moraltheologische Tradition
jedenfalls dürfte hier mit Rashdall gegen Prichard stehen.

Dieser erste Blick auf Prichard erweist eine häufig zu lesende
Behauptung als schlichtweg falsch: Es gebe keine rein deontologische
Theorie.38 Was man auch immer darunter versteht, bei Prichard ist sie zu
finden. Wer anderes behauptet, ist schlecht informiert. Auch eine andere
bisweilen zu lesende Ansicht lässt sich mit Prichard widerlegen, die

Meinung nämlich, die Unterscheidung zwischen dem sittlich Guten und
Richtigen sei ein Proprium der Teleologen. Das Prädikat ,gut', so

Prichard, beziehe sich auf die Motive, dagegen „hat in Wirklichkeit die

Richtigkeit oder Falschheit einer Handlung mit der Frage der Motive
überhaupt nichts zu tun".39 Die Richtigkeit liegt nach Prichard in der

Handlung allein, das eigentliche Gut-Sein im Motiv, wenn die Handlung,
weil sie richtig ist, d.h. aus einem Gefühl der Verpflichtung, vollzogen
wurde.40 Dieses Gut-Sein sei wiederum unabhängig von der Richtigkeit.

Positiv scheint Prichard eine aktdeontologische Theorie zu vertreten,
eine Art Situationsethik. Indem man eine Situation anschaut, die
Beteiligten, die Konsequenzen, die Beziehungen, in denen man steht, ergibt
sich das Gefühl der Verpflichtung (sense of obligation); dieses ist
„absolut primär (d.h. von nichts anderem abgeleitet) bzw. unmittelbar".41
Diese Erkenntnis ist unmittelbar, und zwar in genau demselben Sinn, in
dem eine mathematische Erkenntnis unmittelbar ist, zum Beispiel die

Erkenntnis, dass diese dreiseitige Figur deshalb, weil sie dreiseitig ist,
drei Winkel haben muss. Der falsche Eindruck, dass Verpflichtungen
nicht evident, sondern begründungsbedürftig seien, hege in der Tatsache,
„dass eine als Verpflichtung' bezeichnete Handlung vielleicht unvoll-

36 PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 66 (vgl. Anm. 23). In seinem

Beitrag, PRICHARD: Moral Obligation. In: DERS.: Moral Obligation. 4. Aufl. Oxford 1971,
87—163, hat Prichard seine Position ausführlicher in Auseinandersetzung mit Zeitgenossen

dargelegt.
37 RASHDALL, Hastings: The Theory of Good and Evil. New York 1971 2 Bde., 2.

Aufl. Oxford/London 1924), I, 222.
38 So etwa SPAEMANN, Robert: Wer hat wofür Verantwortung? In: HerKorr 36 (1982)

345—350; 403—408, hier 347: „Eine rein deontologische Ethik kann es gar nicht geben.
Sie ist eine blosse Karikatur. Ein Mensch, dessen Moral darin bestünde, ohne Rücksicht
auf die Umstände immer bestimmte Handlungen auszuführen und andere zu unterlassen,
wäre ein nicht lebensfähiger Idiot."

39 PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 68 (vgl. Anm. 23).
40 So PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 72 (vgl. Anm. 23).
41 PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 69 (vgl. Anm. 23).



156 Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

ständig angegeben ist".42 So ergebe sich bei der Handlung „Dem X ein
Geschenk machen" natürlich die Warum-Frage, aber nur weil die

Handlung unvollständig umschrieben sei. Wir kommen also nicht durch
eine Argumentation zur Erkenntnis einer Verpflichtung.43 Wir verfolgen
auch mit der Handlung keinen Zweck — „weder einen, der in der
Handlung selbst, noch einen, der in einer ihrer Folgen besteht".44 Es gibt
hier weder Zweck noch Mittel.45

Wenn wir sagen, jemand solle etwas tun, heisst das, dass er eine
Pflicht habe, so zu handeln. In diesem Sinne kann es kein „ought to be"
geben, womit wiederum die gerundivische Bedeutung von Wertungswörtern

bestritten ist. Von einem Sollen kann man also nur im Fall von
Handlungen oder von Personen reden, nicht im Fall von Werten. Nach
Prichard kann man nur sagen „I ought to do so and so", aber nicht „so
and so ought to be".46 Dabei übersieht Prichard aber eine Ambiguität:
Subjekt eines Sollens kann nur eine Person sein; nur eine Person kann
Verpflichtungen haben; die entscheidende Eigenschaft von Handlungen
dagegen ist ihre Richtigkeit.47 Gegen Prichard muss also gefragt werden,

42 PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 70 (vgl. Anm. 23).
43 Vgl. PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 71 (vgl. Anm. 23).

Wenn es keine Gründe gibt, kann es auch keine Regeln geben, was Carritt betont
(CARRITT, Edgar F.: The Theory of Morals. An Introduction to Ethical Philosophy. 2. Aufl.
Oxford 1930, 139 Nr. 105): „Nor do I think that there are any rules for conduct which
we know always ought to be followed: we must always consider the whole situation in
which we have to act and the ways in which our action may affect it; and consequently
there is nothing to which anybody has a right. But whatever we ought to do for anybody
he has a right that we should do". Auf eine ähnliche Anschauung scheint neuerdings ein
gewisser „Partikularismus" hinauszulaufen bei VAN WILLIGENBURG, Theo: Casuistry in
Medical Ethics. In: DÜWELL, Marcus / NEUMANN, Josef (Hgg.): Wieviel Ethik verträgt die

Meditjn? Paderborn 2005 (im Druck).
44 PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 72 (vgl. Anm. 23).
45 Vgl. hierzu CARRITT, der ebenfalls betont (CARRITT: The Theory of Morals, 7If.,

[vgl. Anm. 43]), die Richtigkeit könne nicht abgeleitet werden von der Güte der
Ergebnisse: „None of these theories escaped the false distinction of means and end.

Nearly all moralists since Plato have attempted, and none of them with success, to prove
that certain acts are right, either the acts commonly thought right in their day or some
slightly emended code of their own. And this they have generally tried to do by deducing
the act from the conception of a good or end which it is to achieve. But there is no such

proof of moral judgments."
46 PRICHARD: Does Moral Philosophy Rest on a Mistake?, 4 (vgl. Anm. 23); DERS.: Beruht

die Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 64 (vgl. Anm. 23).
47 Prichard unterliegt hier vermutlich einer falschen Vorstellung, die Joseph so

umschreibt (JOSEPH, H.W.B.: Some Problems in Ethics. 2. Aufl. Oxford 1933, 61 f.):
„Obligatoriness is not a character of actions. There is no ought-to-be-done-ness, or
ought-to-be-forborn-ness. To say that an act is obligatory means that the doing it is

obligatory on me. An obligatory act is like a well-remembered face; the face no doubt has

characters because of which it is well remembered, but it is called well-remembered to



Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit 157

ob man das Sollen von der Richtigkeit der Handlung ableiten kann, wenn
denn ein Sollen nur aus einem Sollen folge. Eigenartigerweise gibt
Prichard an anderer Stelle zu,48 in der teleologischen Anschauung sei ein
Kern von Wahrheit: Erst wenn wir erkennen, dass ein Akt gute
Konsequenzen hat, erkennen wir, dass wir dazu verpflichtet sind.
Prichard scheint hier einer zweifachen Konfusion zu unterliegen:49

1. Er verwechselt Unmittelbarkeit mit Unableitbarkeit und folgert aus
der Unmittelbarkeit des sense of obligation seine Unableitbarkeit.

2. Er unterscheidet nicht zwischen dem sense of obligation und der
Verpflichtung selbst. Er weist nur nach, dass unser Verpflichtungssinn
unmittelbar ist.

Schliesslich unterscheidet Prichard — was uns noch beschäftigen wird
— in diesem Zusammenhang zwischen Moralität und Tugend als

unabhängigen, wenn auch verwandten Arten des Gutseins. Tugendhaft
ist, wer willentlich oder gern das Gebotene tut, „nicht aus einem Gefühl
der Verpflichtung", „sondern aus einem Wunsch, der an sich gut ist, da

er aus einem an sich guten Gefühl resultiert".50 Dieses Gutsein ist etwas
anderes „als das Gut-Sein des eigentlichen moralischen Motivs, nämlich
des Gefühls der Pflicht oder Verpflichtung".51 Am besten ist es, wenn
beide Motive zugleich vorliegen. Damit ist impliziert, „dass eine
Verpflichtung ebenso wenig auf eine Tugend gegründet bzw. aus dieser

abgeleitet werden kann, wie eine Tugend aus einer Verpflichtung abgeleitet

werden kann".52 Es gibt zwar eine Verpflichtung, tapfer zu werden,
aber nicht eine Verpflichtung tapfer zu handeln.53 Wir sollen nicht tapfer
handeln, weil Tapferkeit eine Tugend ist. Wir spüren etwa eine

Verpflichtung, an einem Abgrund entlang zu gehen, um für ein Familienmitglied

einen Arzt zu holen. „Hier ist das Handeln gemäss der
Verpflichtung äusserlich — wenn auch nur äusserlich — dasselbe wie ein
wirklicher Akt der Tapferkeit."54 Wer über Tugenden spreche, befasse
sich nicht mit konkreten Pflichten und den Begründungen für unsere
entsprechenden unreflektierten Uberzeugungen. Wer mit einer solchen

Erwartung an die Ethik des Aristoteles herangehe, werde enttäuscht. Wir

signify not those characters, but that others remember it well. And an act is called

obligatory because of some character which it has, but to signify not that character, but
what we ought to do it because thereof."

48 Vgl. PRICHARD: beruht die Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 66 (vgl. Anm. 23).
49 Vgl. JOHNSON: tightness & Goodness, 23 (vgl. Anm 22).
50 PRICHARD: beruht die Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 74f. (vgl. Anm. 23).
51 PRICHARD: beruht die Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 74f. (vgl. Anm. 23).
52 PRICHARD: beruht die Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 75 (vgl. Anm. 23).
53 Vgl. PRICHARD: beruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 75 (vgl. Anm. 23).
54 PRICHARD: beruht die Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 75 (vgl. Anm. 23).



158 Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

erfahren von Aristoteles nur, dass Selbstvervollkommnung unsere Aufgabe

ist.

3. W.D. Ross

Im Vergleich zu Prichard ist Ross weit weniger radikal; für ihn ist die

Beförderung des Guten eine fundamentale sittliche Pflicht. Wenn nicht
eine der speziellen Pflichten, wie er sie in den prima faäe Pflichten
formuliert, dem entgegensteht, gilt: „we ought to do what will produce most
good; and even when we are under a special obligation the tendency of
acts to promote general good is one of the main factors in determining
whether we are right".55 Von einer „Tendenz" spricht Ross übrigens
auch bei seinen prima facie Pflichten. Er unterscheidet56 zwischen prima
facie Pflicht und aktueller Pflicht im Sinne von „being our duty" und
„tending to be our duty".57 Diese Tendenz ist „an objective fact involved
in the nature of the situation, ore more strictly in an element of its
nature".58 Ross vergleicht dieses Faktum mit dem Gesetz der Gravitation,
kraft dessen „a body tends to move in a certain way". Ähnlich gilt: „in
virtue of being deliberately untrue a certain remark tends to be wrong".59
Allerdings bestehe in diesem Fall keine kausale Relation, sondern eine
Relation wie zwischen den verschiedenen Attributen einer mathematischen

Figur. Wie in diesem Fall ist die Relation der prima facie
Richtigkeit selbst-evident.

Während also für eine teleologische oder axiologische Ethik
Richtigkeit und Güte in der Weise miteinander verbunden sind, dass die
letztere der Grund für das erstere ist, sind für die Deontologen beide

Begriffe unabhängig voneinander.60 Das wird bei Ross etwa deutlich
wenn er sagt, allein dadurch, dass jemand etwas Richtiges me, etwa seine
Schulden bezahle, tue er nichts Wertvolles für die Welt.61 Er vermehre

55 ROSS, William D.: The Right and the Good. 2. Aufl. Oxford 1946, 39. Es findet sich
bei Ross sogar die Metapher von der Güterabwägung, wenn er im Fall der Kollison von
prima faäe Pflichten die „greatest balance of prima faäe Tightness" als Kriterium nennt.
Hier gibt es aber - um im Bild zu bleiben - keinerlei Skala auf der Waage, und die Frage
solcher „Abwägung" ist einer der schwächsten Punkte im Ansatz von Ross.

56 ROSS: The Right and the Good, 28.
57 ROSS: The Right and the Good, 28.
58 ROSS: The Right and the Good, 20.
59 ROSS: The Right and the Good, 29.
60 Vgl. hierzu JOHNSON: Rightness & Goodness, Kap VI (vgl. Anm. 22).
61 ROSS: The Right and the Good, 132 (vgl. Anm. 55): „But if we contemplate a right act

alone, it is seen to have no intrinsic value. Suppose for instance that it is right for a man
to pay a certain debt, and he pays it. This is in itself no addition to the sum of values in
the universe. If he does it from a good motive, that adds to the sum in the universe".



Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit 159

nicht die Summe der Werte im Universum. Das geschehe nur, wenn er es

aus einem guten Motiv tue. Nur die sittliche Güte also trägt in diesem
Fall zur Vermehrung des Guten bei. Hinsichtlich der deontologisch
verstandenen prima fade Pflichten entspricht also die Position von Ross
der von Prichard. Diese schützen durchaus nicht einen einzigartigen
Wert (wie etwa die Menschenwürde), sondern haben mit dem Bereich
der Werte nichts zu tun.

Die geringe Plausibilität dieser Anschauung macht Johnson mit
folgendem Beispiel deutlich:62 Eine Gruppe von Soldaten ist eines
schweren Fehlverhaltens verdächtig, das aber mangels Beweisen nicht
offiziell geahndet werden kann. Ein Offizier bestraft dennoch diese
Soldaten in inoffizieller Weise. Schliesslich stellt er fest, dass einer von
den Verdächtigen im Gegensatz zu den anderen absolut unschuldig ist.
Kurz darauf steht eine Beförderung an. Zwei absolut gleichwertige
Kandidaten stehen zur Verfügung; einer von ihnen ist derjenige, dem der
Offizier Unrecht getan hat. Fordert nun die prima fade Pflicht der
Wiedergutmachung die Beförderung des Letzteren? Soll hier die
Wiedergutmachungspflicht, die normalerweise als besonders vordringlich gilt,63
einer Gerechtigkeitspflicht (nämlich der Unparteilichkeit) weichen? Für
solche Schwierigkeiten ergibt die Theorie von Ross keine Lösung.

Eine weitere Schwierigkeit ergibt sich bei folgender Präzisierung. Für
den Teleologen sind die Folgen für das Wohl und Wehe aller
Betroffenen das einzige Kriterium des sittlich Richtigen; die „Utility" in
diesem Sinn ist somit notwendiges und zureichendes Kriterium sittlicher
Richtigkeit. Eine deontologische Theorie bestreitet nun in jeder Spielart,
dass die Folgen (in jedem Fall) streichendes Kriterium sittlicher Richtigkeit
seien. Wenn aber für Ross zu den prima fade Pflichten auch Pflichten der
Wohltätigkeit gehören, wäre zu fragen, ob die Folgen wenigstens ein
notwendiges Kriterium sind. Das scheint bei Ross tatsächlich der Fall zu
sein (und, wie gesehen, vielleicht sogar bei Prichard), da ja eine prima facie

richtige Handlung, die diesem Kriterium widerspricht, nicht Gegenstand
einer aktuellen Pflicht sein kann; allerdings muss die Handlung nicht

62 Vgl. JOHNSON: Rightness & Goodness, 27 (vgl. Anm 22).
63 Wolf (WOLF, Jean-Claude: Bemerkungen \um ethischen Intuitionismus von W.D. Ross. In:

LlNNEWEBER-LAMMERSKIRCHEN, Helmut / MOHR, Georg (Hgg.): Interpretation und

Argument. Würzburg 2002, 265-288, hier 286) bemerkt treffend, „dass uns selbst eine
unfehlbare Einsicht in eine prima-facie-Pflicht in jeder beliebigen Konstellaüon nichts
nützt, wenn wir ihr relatives Gewicht im Konflikt mit anderen Pflichten nicht kenne
[sie], ja wenn wir nicht einmal sicher sind, ob der prima-facie-Pflicht in jeder beliebigen
Konstellation mit anderen Werten und Pflichten ein stabiler Wert zukommt".



160 Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

prima facie „optimific", aber „bonifie" sein.64 Und auch Carritt
formuliert: „I believe, then, that an act cannot be right unless it also have

some utilitarian [...] value, that is, unless it give somebody some satisfaction".65

Das ist aber nicht konsequent, wenn Wohltätigkeit nur eine prima fade
Pflicht unter anderen ist, und nicht einmal die wichtigste.66 Wenn etwa
die Tatsache, dass ein Versprechen gemacht wurde, ein ausreichender
Grund für seine Erfüllung sein kann, dann können die guten
Konsequenzen nicht eine notwendige Bedingung für die Erfüllung eben dieses

Versprechens sein. Wenn es gilt, der in der aktuellen Situation
vordringlichen prima facie Pficht zur folgen, diese aber nicht eindeutig
(wenigstens nicht nach teleologischen Gesichtspunkten) zu bestimmen
ist, könnte durch die Erfüllung der aktuellen Pflicht der Zustand der
Welt vergleichsweise verschlechtert werden.

Bemerkenswert ist schliesslich noch, dass mindestens drei von den
sieben prima fade Pflichten teleologischer Art sind (beneficience, self-

improvement, non-maleficience). Daneben hat ausgerechnet die prima
facie Pflicht, die heute meist als eindeutig deontologisch angesehen wird,
bei Ross diesen Charakter offenbar nicht, nämüch die der Gerechtigkeit.67

Diese beruhe „on the fact or possibility of a distribution of
pleasure or happiness (or of the means thereto) which is not in accordance

with the merit of the persons concerned; in such cases there arises

a duty to upset or prevent such a distribution".68 Damit stellt sich die

Frage, wie das Gerechtigkeitsprinzip „Jedem nach seinem Verdienst"
einzuordnen ist. Ross betont, neben wichtigen Gütern wie virtue,
knowledge und pleasure gebe es

„a more complex good, not reducible to these, consisting in the propor-
tionment or happiness to virtue. The bringing of this about is a duty which
we owe to all men alike, though it may be reinforced by special responsibilities

that we have undertaken to particular men".69

64 ROSS: The Right and the Good, 36 (vgl. Anm. 55); vgl. des näheren WOLF:
Bemerkungen gum ethischen Intuitionismus, 274 (vgl. Anm. 63).

65 CARRITT: The Theory ofMorals, 54 (vgl. Anm. 43).
66 Vgl. hier JOHNSON: Rightness & Goodness, 36-39 (vgl. Anm. 22) und WOLF:

Bemerkungen gum ethischen Intuitionismus, 272f. (vgl. Anm. 63).
67 Anders Prichard und Carritt; vgl. JOHNSON: Rightness & Goodness, 9 (vgl. Anm. 22)

und WITSCHEN: Gerechtigkeit, 113ff. (vgl. Anm. 8).
68 ROSS: The Right and the Good, 21 (vgl. Anm. 55).
69 ROSS: The Right and the Good, 27 (vgl. Anm. 55); vgl. auch 138: „It would seem then

that, besides virtue and pleasure, we must recognize [...] as a third independent good, the
apportionment of pleasure and pain to the virtuous and the vicious respectively."



Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit 161

Sofern also nicht spezielle Verantwortlichkeiten betroffen sind, sind

Gerechtigkeitspflichten für Ross teleologischer Art.
Man könnte nun im Prinzip die Ausführungen über die Oxforder

Deontologen als ein Kapitel bloss die Geschichte der Ethik betreffend
ansehen mit wenig aktueller Relevanz. Dem ist aber nicht so. Von
Johnson wie auch von Ross wird nämlich diese Theorie mit der
hebräisch-christlichen Tradition identifiziert;70 als Vertreter werden auch

genannt: Butler, Price und (mit Einschränkungen) Kant, während die
andere dominante Richtung mit Piaton und Aristoteles beginne. Schliesslich

versucht schon Piaton zu zeigen, dass Gerechtigkeit „nützt". An
dieser Stelle dürfte ein kurzer Seitenblick auf G.E.M. Anscombes
bekannten Aufsatz über „Moderne Moralphilosophie" von Interesse sein.

4. Die Wende spur Tugendethik

Prichards Artikel hat — nach Auskunft von Frankena71 — für ein

Viertel]ahrhundert wenig Beachtung gefunden. Möglicherweise hat aber
die zeitweilige Konzentration auf den Verpflichtungsgedanken zu einer
Art Gegenreaktion geführt, wie wir sie etwa bei Anscombe finden, deren

Beitrag in einer Hinsicht eine konträre Alternative zu Prichard darstellt.72
Anscombe plädiert dafür,

„dass wir die Begriffe der Pflicht (duty) und der Verpflichtung (obligation)
— im Sinn der moralischen Pflicht und der moralischen Verpflichtung — über
Bord werfen sollten, falls dies psychologisch möglich ist, ebenso unsere
Begriffe des moralisch Richtigen bzw. Falschen und den moralischen Sinn von
,sollte' (ought); denn sie alle sind Überbleibsel oder Derivate von
Überbleibseln aus einer früheren Konzeption von Ethik, die heute nicht
mehr allgemein besteht, und sie sind ausserhalb dieser Konzeption nur
von Nachteil."73

70 Vgl. JOHNSON: Rightness & Goodness, 2 (vgl. Anm. 22); ROSS, Wilüam D.:
Foundations ofEthics. 6. Aufl. Oxford 1968, 3.

71 Vgl. FRANKENA, William K.: Prichard and the Ethics of Virtue. Notes on a Footnote. In:
The Monist 54 (1970) 1-17, hier 1.

72 Freilich nimmt Anscombe keinen Bezug auf Prichard (ANSCOMBE, G.E.M.: Modern

Moral Philosophy. In: DIES.: Ethics, Religion and Politics. Collected Philosophical Papers, III.
Oxford 1981, 26-42; dt.: Moderne Moralphilosophie. In: GREWENDORF / MEGGLE (Hgg.):
Seminar: Sprache und Ethik, 217—243 [vgl. Anm. 23]).

73 ASCOMBE: Moderne Moralphilosophie, 217 (vgl. Anm. 72). In diesem Zusammenhang
ist übrigens eine Bemerkung im Vorwort des Buches von JOSEPH: Some Problems in Ethics
(vgl. Anm. 47) interessant. „For a number of years past, many of us whose studies lie in
philosophy at Oxford have been perplexed by the difficulties connected with obligation.
We have discussed it much among ourselves, and it has been painful for some of us to
find how little we know." Und Muirhead bemerkt (MUIRHEAD, John H.: Rule and End in
Morals. Oxford 1932, 22): „No one need have any difficulty in agreeing that the question



162 Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

Das ist nun kein Plädoyer für eine teleologische Ethikkonzeption gegen
Prichard. Vielmehr sei zwischen Aristoteles und uns das Christentum
gekommen: „Infolge der jahrhundertelangen Vorherrschaft des Christentums

haben sich die Begriffe der Pflicht, des Erlaubten, der Vergebung
def in unsere Sprache und unser Denken eingebettet."74

Diese Konzeption sei zwar weiter wirksam, insofern „die Begriffe der

Verpflichtung, des durch ein Gesetz Gebunden- oder Verpflichtetseins
zurückbleiben, obwohl sie ihre Wurzeln verloren haben".75 Es sei, als

wenn der Begriff ,strafwürdig' in einer Gesellschaft übrig bleibe, in der
es kein Strafrecht und keine Strafprozesse mehr gibt. Hinter Anscombes
Vorschlag, diese Termini über Bord zu werfen, steckt nun freilich die
durchaus fragwürdige Implikation, „diese Begriffe seien wie Münzen,
denen einmal eine bestimmte Bedeutung eingeprägt wurde und die auch
dann noch im Umlauf blieben, als das Währungssystem selbst längst
aufgegeben worden war".76 Aber diese Termini können doch in einer
anderen Konzeption der Moral einen neuen Sinn gewinnen, z.B. bei
institutionellen Regeln, ähnlich wie etwa zu Zeiten des Kleingeldmangels
in Italien die Telefonmünzen (gettoni) zu Zahlungsmitteln wurden.

Anders als für Prichard oder Ross ist nun nach Anscombe
charakteristisch für eine „Gesetzeskonzeption" der Ethik,

„dass gewisse Dinge verboten sind, welche Konsequenzen auch immer
drohen mögen, so zum Beispiel das Töten eines Unschuldigen um
irgendeines auch noch so guten Zweckes willen, stellvertretende Bestraf-

tung [sie], Verrat, (womit ich meine, das Vertrauen eines Menschen in
einer wichtigen Sache durch das Versprechen treuer Freundschaft zu
gewinnen und ihn dann an seine Feinde zu verraten), Götzendienst, Sodomie,

Ehebruch, Ablegen eines falschen Glaubensbekenntnisses."77

Dies mache zwar nicht das Ganze der hebräisch-christlichen Ethik aus,
sei jedoch „ein bemerkenswerter Zug dieser Ethik". Wieso solche

unbedingt geltenden Normen zu einer Gesetzeskonzeption der Ethik
gehören sollen, wird nicht eigens begründet. Zu den genannten Bei-

of what we mean by an action being morally right, and by feeling ourselves under an

obligation to do it, has none of the prominence in Plato which it has in modern
discussion." Anscombes radikaler Vorschlag mag eine Reaktion auf die von Joseph
geschilderte Befindlichkeit sein.

74 ANSCOMBE: Moderne Moralphilosophie, 223 (vgl. Anm. 72).
75 ANSCOMBE: Moderne Moralphilosophie, 224 (vgl. Anm. 72). Vgl. auch das 1. Kapitel

von MaGNTYRE, Alasdair: After Virtue, London 1985 (dt.: Der Verlust der Tugend. Zur
moralischen Krise der Gegenwart. Frankfurt a.M. 1987).

76 BORCHERS, Dagmar: Die neue Tugendethik — Schritt cçuriick im Zorn? Eine Kontroverse in
derAnalytischen Philosophie. Paderborn 2001, 87.

77 ANSCOMBE: Moderne Moralphilosophie, 229 (vgl. Anm. 72).



Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit 163

spielen liesse sich einiges kritisch bemerken.78 Entscheidender ist die

Frage, ob für eine hebräisch-christliche Tradition deontische Termini wie
,Gesetz', ,Pflicht' die ethisch fundamentalen sind. Von den deontischen
Termini in biblischen Texten und theologischer Sprache her mag sich
das zunächst nahe legen. Aber im Stil von Prichard müsste man etwa die

Bestimmungen des AT zum Schutz von Schwachen (Arme, Fremde,
Witwen, Waise) nicht von der Not oder dem Schutz dieser Leute her
begründen, sondern vom Faktum einer entsprechenden Verpflichtung.
Das dürfte kaum plausibel sein, da schliesslich die göttlichen Gebote
gerade durch die göttliche Sorge um die genannten Menschen motiviert
sind.79

Anscombe vertritt nun freilich nicht die strenge Form einer deon-
tologischen Theorie, sondern versucht mit einem tugendethischen
Ansatz deren Pointe (unbedingte Verbote) zu bewahren.80 Wenn man,

78 Einige „Dinge" sind mit Wertungswörtern bezeichnet, wie Ehebruch, Götzendienst,

Verrat (wobei hier der Sachverhalt auch auf einen eindeutigen Fall eingeschränkt
ist). Auch die Frage des Glaubensbekenntnisses ist in der „hebräisch-christlichen
Tradition" nicht so eindeutig. Aus solchen Gründen haben etwa sephardische Juden in
Spanien, als sie unter den Almoraviden und Almohaden nicht mehr toleriert wurden,
einen Übertritt zum Islam simuliert und heimlich ihre jüdischen Bräuche weitergepflegt.
Das wurde von ihren Glaubensbrüdern meist toleriert (allerdings niemals die Taufe). Und
Katholiken, insbesondere Priester, haben im elisabethanischen England ihre
Überzeugung zu verbergen versucht etwa mit dem Kunstgriff der reservatio late mentalis. Wie
man zu dieser Flandlungsweise auch stehen mag, der Forderung öffentlicher Glaubenstreue

genügt sie jedenfalls nicht. Allerdings besteht in diesen beiden Fällen ein wichtiger
Unterschied zu den antiken christlichen Märtyrern: man war nicht gefordert, einem
Menschen göttliche Verehrung zu erweisen.

79 KAISER, Otto: Der Gott des Alten Testaments. Theologie des AT 1 : Grundlegung,.
Göttingen 1993, bemerkt (307f.) zur Theologisierung des bürgerlichen Rechts im AT:
„Angesichts der fortschreitenden sozialen Differenzierung scheint sich die bürgerliche
Gerichtsbarkeit als zum Schutz der Schwachen unzureichend erwiesen zu haben, so dass

es nötig wurde, die potentiellen Rechtsbrecher durch den Gedanken an die sie

erwartende göttliche Vergeltung abzuschrecken: Es ist der gnädige Gott, [...] der den
Notschrei des Fremdlings, der Witwe, der Waise und des Armen hört." Vgl. von
philosophischer Seite auch DONAGAN, Alan: The Theory ofMorality, Chicago 1977, 3: „A
divine command expresses divine law if and only if it expresses divine reason. And if it
be assumed, as it was by the Stoics, that human reason is in principle adequate for the
direction of human life, it follows that, so far as it has to do with the regulation of
human life, the content of the divine law can be ascertained by natural human reason,
and its force appreciated, without any direct reference to the gods at all. By contrast,
divine commands that do not express divine law can only be known by revelation,
whether from the mouth of the god himself, or through intermediaries."

80 LOUDEN, Robert B.: On Some Vices of Virtue Ethics. In: CRISP, Roger / SLOTE,
Michael (Hgg.): Virtue Ethics. Oxford 1997, 201—216 (dt.: Einige Easter der Tugendethik. In:
RIPPE, Klaus Peter / SCHABER, Peter (Hgg.): Tugendethik. Stuttgart 1998, 185-212)
äussert freilich folgenden Zweifel (187): „Nach meiner Lesart beabsichtigt Anscombe
nicht wirklich, vollständig vom moraüschen Sollen Abschied zu nehmen. Nur einmal



164 Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

statt von richtigen und falschen Handlungen zu reden, Termini wie
,ungerecht' verwende, könne man anhand von Beispielen zwischen „an
sich ungerechten Handlungsweisen und solchen, die mit Rücksicht auf
gegebene Umstände ungerecht sind", unterscheiden.81 Zur ersteren
Klasse gehöre die gerichtliche Bestrafung eines Unschuldigen, zur
zweiten, Verträge nicht einzuhalten, Schulden nicht zu bezahlen etc. Es

gibt hier also Unschärfen bei den Grenzziehungen, aber einen
eindeutigen Kernbereich. Das ist die Eigenschaft der (von Williams82) sog.
dicken oder dichten Begriffe, dass sie einen klaren Bedeutungskern mit
unscharfen Rändern haben. Hier wird man freilich vorsichtig sein
müssen. ,Gerechtigkeit' fungiert nämlich sowohl als universales wie auch
als partikuläres Tugendwort; im ersteren Sinne wäre es ein „dünner"
Begriff und mit ,sittlich richtig' bedeutungsgleich. Leisten aber nun
partikuläre Tugendwörter, das, was Anscombe von ihnen erwartet?

Zunächst ist darauf zu verweisen, dass zum Feld der Tugendethik
eher die sog. unvollkommenen Pflichten zu gehören scheinen, bei denen
im Gegensatz zu den vollkommenen ein grösserer Ermessensspielraum
für den Einzelnen besteht.83 Schliesslich ist auf unterschiedliche
Tugendkonzeptionen zu verweisen. Bei Piaton ist das Spezificum der

angenommen, man würde ihrem Vorschlag folgen, also ,moralisch falsch' durch
,unaufrichtig', ,unanständig' etc. ersetzen. Ist dies nicht bloss eine kürzere Redeweise
dafür zu sagen, dass Handelnde aufrichtig und anständig sein sollen, und dass

unaufrichtige und unanständige Handlungen deshalb moralisch falsch sind, weil gute
Menschen solche Handlungen nicht ausführen? Der Begriff des moralischen Sollens
scheint nunmehr, um es anders auszudrücken, mit Bezug darauf erklärt zu werden, was
ein guter Mensch tun würde." Ähnlich scheint die Sache bei Philippa Foot zu hegen, die

allerdings ausdrücklich nur ein hypothetisches Sollen kennt (vgl. FOOT, Philippa: Morality
as a System ofHypothetical Imperatives. In: DIES.: Virtues and Vices. Oxford 1978, 157—173.)

81 ÄNSCOMBE: Moderne Moralphilosophie, 236 (vgl. Anm. 72).
82 Vgl. WILLIAMS, Bernard: Ethics and the limits ofphilosophy. London 1985, 129f. (dt.:

Ethik und die Grenzen der Philosophie. Hamburg 1999, 182f.). Vgl. dazu kritisch SCHEFFLER,
Samuel: Morality through Thick and Thin. A Critical Note ofEthics and the Limits ofPhilosophy.

In: PhRev 96 (1987) 411-434. Ausserdem dürfte sich der „Kernbereich" weniger in
ethischen Konfliktsituationen bewähren als vielmehr, wo dieser Kern persönliche Opfer
fordert. Ein eindrucksvolles literarisches Beispiel findet sich in „Uncle Tom's Cabin"
(Kap. 33), wo Toms neuer Herr ihn zu einer Art Aufseher machen will, der dann auch
die entsprechenden körperlichen Misshandlungen durchführen soll, etwa eine Sklavin
auspeitschen. „I beg Mas'r pardon," said Tom; „hopes Mas'r won't set me at that. It's
what I an't used to, — never did, — and can't do no way possible." Der Herr meint, er
werde es schon lernen. Er gibt Tom Schläge mit der Peitsche ins Gesicht und fragt, ob er
es immer noch nicht tun könne. „Yes, Mas'r," said Tom, putting up his hand, to wipe the
blood, that trickled down his face. „I'm willin' to work, night and day, and work while
there's life and breath in me; but this yer thing I can't feel it right to do; — and, Mas'r, I
never shall do it, — never*."

83 Vgl. hierzu SCHNEEWIND, Jerome B.: The Misfortunes of Virtue. In: CRISP, Roger /
SLOTE, Michael (Hgg.): Virtue Ethics. Oxford 1997, 178-200, hier 185-191.



Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit 165

Gerechtigkeit gerade nicht eine bestimmte Verhaltensweise, sondern die
Harmonie der Seelenteile. Überhaupt bezeichnen Tugenden eher die

Quelle einer Handlung (etwa Handeln „aus Gerechtigkeit") als einen
bestimmten Handlungstyp. Aufschlussreich ist auch eine Bemerkung im
Laches zur Tapferkeit. In diesem Dialog gibt Laches folgende Definition
von Tapferkeit (190e): „Wenn nämlich einer entschlossen ist, in Reih
und Glied standhaltend die Feinde abzuwehren, und nicht flieht, dann ist
der doch gewiss tapfer."

Sokrates wendet ein (191bc), dass die Skythen fliehend und verfolgend

kämpfen, und weist auf die Lakedaimonier hin; von ihnen sage
man:

„sie hätten bei Plataiai, als sie mit den Schildträgern zu tun bekamen, nicht
standhalten und gegen sie kämpfen wollen, sondern seien geflohen; als
sich aber die Reihen der Perser aufgelöst hatten, hätten sie kehrtgemacht
und wie Reiter gekämpft und hätten so in jener Schlacht gesiegt."84

Tapferkeit kann sich also auch in einem für die Tapferkeit untypischen
Verhalten, nämlich der Flucht, manifestieren;85 damit erweist sich die

von Laches gegebene Definition als ungeeignet. Mit Anscombe Hesse

sich vielleicht erwidern, „unter normalen Umständen"86 fordere Tapferkeit

das Aushalten. Aber wann ist hier eine Situation normal?
Offensichtlich wenn es keine konkurrierenden Gesichtspunkte gibt, die ein
anderes Verhalten nahe legen, wenn das „im Kern" geforderte Verhalten
im konkreten Fall keinen Sinn macht oder wenn der Handelnde sich
nicht mit den Ansprüchen einer anderen Tugend gleichzeitig konfrontiert

sieht. Für dieses Problem, den Konflikt von Tugenden oder

84 Herodot berichtet solches über die Schlacht bei den Thermopylen (VII 210f). Vgl.
auch den Hinweis von WILLIAMS: Ethik und die Grenzen der Philosophie, 23 (vgl. Anm. 82):
Man spreche von einer gerechten oder mutigen Person. „Aber [...] höchst selten nur ist
die auf den Handelnden und die Handlung zutreffende Beschreibung mit der identisch,
derentwegen der Handelnde sich für eine bestimmte Handlung entscheidet." Das treffe
auf,gerecht' zu. „Eine gerechte oder faire Person wählt bestimmte Handlungen, weil sie

gerecht sind, und lehnt andere ab, weil sie ungerecht oder unfair sind. Aber eine mutige
Person wird normalerweise ihre Handlungen nicht deshalb auswählen, weil sie Mut
erfordern, und es ist eine hinlänglich bekannte Wahrheit, dass eine bescheidene Person
ihre Handlungen nicht wegen des Attributs .Bescheidenheit' vollzieht."

85 Vgl. dazu VON WRIGHT, Georg Henrik: The Varieties of Goodness, Bristol 1996
London 1963), 139: „The lack of an essential tie between a specific virtue and a specific
activity distinguishes virtue from that which we have called technical goodness. We attribute

technical goodness or excellence to a man on the ground that he is good at some
activity. But there is no specific activity at which, say, the courageous man must be good
— as the skilled chess-player must be good at playing chess and the skilful teacher must
be good at teaching. There is no art of .couraging', in which the brave man excels." Vgl.
weiter ebd., 139-143.

86 ANSCOMBE: Moderne Moralphilosophie, 236 (vgl. Anm. 72).



166 Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

Ansprüchen, etwa Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, Sparsamkeit und
Freigebigkeit, Gehorsam und Zivilcourage etc., bietet die Tugendethik
keine Lösung. Solche Konflikte sind gerade Gegenstand einiger antiker
Tragödien (etwa Antigone oder Philoktet). Zu diesem Punkt lässt sich mit
Louden feststellen:

„Natürlich sollen wir das tun, was ein tugendhafter Mensch tun würde, es

ist aber keineswegs immer so einfach herauszufinden, was dieser
hypothetische moralische Mensch an unserer Stelle tun würde, und manchmal

sogar mag er ganz einfach aufgrund einer individuellen Eigenart handeln.
Wenn man ihn ausserdem fragt, warum er so handelte, wie er handelte,
oder wie er gewusst hat, was zu tun sei, könnte die Antwort auch — wenn
man überhaupt eine erhält — nur wenig aufschlussreich sein."87

Ausserdem sind auch gewisse Gefahren solcher absoluter Verbote, wie
sie Anscombe auf tugendethische Weise retten will, nicht zu übersehen.
Man denke nur an das Unglück, das oft durch archaische Vorstellungen
von Ehre (wohl auch ein dicker Begriff) verursacht wurde. So haben

etwa französische Politiker 1914 an die Ehre der Engländer appelliert,
um sie zum Kriegseintritt zu motivieren88 („Est-que l'Angleterre
comprend ce que c'est l'honneur?").89 Glover vergleicht folgendermassen die
Situationen von 1914 und 1962 (Kubakrise):

„One legacy of the idea of a moral law whose commands and prohibitions
are absolute, regardless of consequences, is the assumption that morality
cannot realistically be applied to practical decisions. There is a link
between the statesmen of 1914 and the hawks of 1962. Those who led their
countries into the First World War made an absolute out of morality of
national honour, regardless of the human consequences of obeying such a

morality. They opted for obeying the dictates of what they took to be

morality. The hawks of 1962 shared the absolutist view of morality, but
drew the opposite conclusion: that it was irrelevant to practical politics.
They were left with a calculation of national self-interest, carried out without

imaginative awareness of what was really at risk. Like the men of 1914,
they missed the scale of the crisis."90

Im Übrigen sehe ich auch nicht, wie eine Tugendethik den Unterschied
zwischen an sich ungerechten Handlungen und unter normalen Um-

87 LOUDEN: Einige Laster der Tugendethik, 192f. (vgl. Anm. 80). Ausserdem heisst es

(193), man könne kaum Behauptungen aufstellen wie „Eine tugendhafte Person [...] ist
auch jemand, der dafür eintritt, dass alle geistig behinderten Föten abgetrieben (oder
nicht abgetrieben) werden sollen [...]."

88 GLOVER, Jonathan: Humanity. A moral history ofthe twentieth century. London 2001, 221.
89 Nach GLOVER: Humanity. A moral history of the twentieth century, 197f. und 230 (vgl.

Anm. 88).
90 GLOVER: Humanity. A moral history of the twentieth century, 221 f. (vgl. Anm. 88).



Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit 167

ständen ungerechten Handlungen im Einzelfall begründen könnte.
Aristoteles jedenfalls erhebt einen solchen Anspruch nicht. Für ihn gilt
vom Tapferen,91 dass er die richtigen Dinge erträgt oder fürchtet zum
richtigen Zweck in der richtigen Weise und zur richtigen Zeit. Hier wird
nicht zwischen gewöhnlichen und aussergewöhnlichen Umständen
unterschieden. Vor allem, wenn man die Tugend vorzüglich als die Mitte
zwischen widerstreitenden Affekten versteht, ist damit über die richtige
Handlung nichts gesagt; vielmehr ermöglicht solche Tugend ein nicht
vom Übermass eines Affektes getrübtes Urteil.92

5. Tugend und Moralität

Wie schon bemerkt, hatte sich auch Prichard bereits zum Thema
Moralität und Tugend geäussert und diese streng unterschieden. Hier ist
noch bemerkenswert die letzte Anmerkung seines Artikels:

„Diese scharfe Unterscheidung zwischen Tugend und Moralität als

koordinierten und unabhängigen Formen des Gut-seins wird eine Tatsache
erklären, die ansonsten schwierig zu erklären ist. Wenn wir uns nach der
Lektüre von Büchern über Moralphilosophie einmal irgendeine lebendige
Darstellung menschlichen Lebens und Handelns — wie wir sie etwa bei
Shakespeare finden — ansehen, dann werden wir wohl am meisten darüber
erstaunt sein, wie wenig die moralphilosophischen Diskussionen mit den
Tatsachen des konkreten Lebens zu tun haben. Kommt dies nicht zum
grossen Teil daher, dass sich die Moralphilosophie — durchaus zu Recht —

auf das Faktum der Verpflichtung konzentriert hat, dass jedoch unter
denen, die wir am meisten bewundern und deren Leben von grösstem
Interesse ist, viele sind, in deren Leben das Gefühl der Verpflichtung zwar
möglicherweise einen wichtigen aber keinen dominierenden Faktor
darstellt?"

Solch scharfe Unterscheidung zwischen Moralität und Tugend hängt
speziell bei Prichard mit seinem Verständnis von Moralität zusammen,
das vom Faktum der Verpflichtung ausgeht. Und bis heute setzen sich

Tugendethiker gerade von einem solchen Konzept ab. So formuliert
etwa M. Stocker „that recent ethical theories have by far overconcen-
trated on duty, tightness, and obligation".93 Bei Prichard sind damit

91 Vgl. ARISTOTELES: Nik. Ethik 1115b, 18ff.
92 Vgl. dazu bes. SCHUSTER, Josef: Moralisches Können. Studien %ur Tugendethik. Würzburg

1997, Kap III.
93 STOCKER, Michael: The Schizophrenia ofModern Ethical Theories. In: CRISP, Roger /

SLOTE, Michael (Hgg.): Virtue Ethics. Oxford 1997, 66-78, hier 68. Konsequent urteüt
dann auch Borchers, 150 (vgl. Anm. 76): „Teleologische Theorien beginnen mit einer
Konzeption des Guten. Richtig ist dann das, was diesen als gut definierten Endzustand



168 Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

andere Formen des intrinsisch Guten aus diesem Bereich ausgeklammert.
Wenn man aber Moralität, worauf Frankena94 aufmerksam macht, im
Sinne Butlers als „moral institution of life" versteht im Unterschied etwa
zu Recht und Religion, dann zählen wir zweifellos Tugenden zu diesem
Bereich.

Die Schwierigkeit solcher Gegenüberstellungen wie bei Prichard Hegt
darin, dass die Tugend als etwas Beliebiges erscheinen könnte. Einerseits
gibt es zwar nach Prichard — wie gesehen - eine Verpflichtung, tapfer zu
werden, „d.h. solche Dinge zu tun, die uns dazu befähigen, später tapfer
zu handeln".95 Wenn aber die Verpflichtung im Bereich der Tugend
„kein dominierender Faktor" ist, warum soll man dann tugendhaft sein?

Sind die Tugenden etwas Gutes (in einem nicht-sittiichen Sinn) oder
Gegenstand eines bloss hypothetischen Imperativs? Nach Prichard geht
vom Guten als solchem schliesshch keinerlei Verpflichtung aus. Es gibt
zwar eine Verpflichtung, eine bestimmte Handlung zu tun, aber nicht, sie

aus einer bestimmten guten Motivation zu tun. Solche wird von uns zwar
bewundert, sie soll aber nicht verpflichtend sein. Sollte eine Tugendethik
dennoch auf eine Aufforderung „Sei tugendhaft" hinauslaufen, wäre die

Logik solcher „aretaischer" Termini genauer zu untersuchen, wenn diese
denn nicht auf anderen Termini basieren.

Schliesslich ist noch bemerkenswert, dass es nach Prichard unzweifelhaft

ist, „dass unsere BilHgung und unsere Verwendung des Ausdrucks
,gut' stets im HinbHck auf Motive erfolgt und sich auf Handlungen
bezieht, die tatsächlich getan worden sind und deren Motiv wir zu
kennen glauben".96

Danach wären tugendethische Urteile rein retrospektiv und könnten
nicht handlungsleitend sein (wie dagegen Anscombe sehr wohl
vorauszusetzen scheint).

Die scharfe Unterscheidung zwischen Tugend und Moralität ergibt
sich bei Prichard und Anscombe aus ihren jeweihgen Prämissen. Ein von
solchen Prämissen unabhängiger Grund könnte darin Hegen, dass das

konsekutive Moralverständnis nicht in den BHck kommt oder falsch

interpretiert wird. Wo jemand schon ein guter Baum ist, der gute Früchte
bringt (Mt 7,17),97 ist für ihn die sittiiche Forderung bereits realisiert; sie

hat ihren Forderungscharakter verloren. Die Diskrepanz von Pflicht und

befördert. Ganz offensichtlich ist die Tugendethik unter einem teleologischen Dach zu
finden."

94 Vgl. FRANKENA: Prichard and the Ethics of Virtue, 5 (vgl. Anm. 71).
95 PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 75 (vgl. Anm. 23).
96 PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie aufeinem Irrtum?, 67 (vgl. Anm. 23).
97 Vgl. dazu WOLBERT, Werner: Ein guter Baum bringt gute Früchte. Konsekutives und

finales Verständnis von Moralität im ökumenischen Gespräch. In: Cath(M) 39 (1985) 52—68.



Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit 169

Neigung ist damit aufgehoben, und Menschen, bei denen das gegeben zu
sein scheint, sind Gegenstand unserer Bewunderung (während für Kant
solch ein Ideal eher suspekt zu sein scheint).98 Bei rein konsekutivem
Verständnis bleibt allerdings die Frage offen, wie man denn zu einem

guten Baum wird (es sei denn, man schiebt dies dem Wirken Gottes
zu).99 So befassen sich auch Tugendethiker wenig mit der Frage, wie man
denn tugendhaft wird.

Abschliessend sei die Diagnose Loudens über die tugendethische
Diskussion wiedergegeben, die auch weitgehend meinen Eindrücken
entspricht,

„dass die Literatur zur Tugendethik ein wenig undurchsichtig und
verstaubt anmutet (often has a somewhat misty anüquarian air). So wird oft
gesagt, dass z.B. die Griechen eine Tugendethik vertraten, obwohl nicht
immer genau angegeben wird, was es eigentlich ist, das sie vertraten. Wenn
man also die moderne Tugendethik beschreiben möchte, muss man meiner
Meinung nach schon etwas Detektivarbeit leisten, um ihre begriffliche
Kontur besser zu fassen und aus der unglücklicherweise geringen Zahl
verfügbarer Äusserungen Schlüsse zu ziehen."100

Im Sinne solcher „Detektivarbeit" möchte ich diese Ausführungen
verstanden wissen.

Abstract
Human dignity is an absolute value that has no equivalent (according to Kant).
Therefore, it is often regarded as a deontological criterion because humanity as an end

in itself cannot be weighed up against something else. ,Deontological' in this sense

stands for something absolute, a value of unique rank. This is a rather common

misunderstanding. For the Oxford deontologists deontology denotes a view ofmorality
which takes as itsfundamental categories the notions ofobligation' or,duty' and the

98 Das ist übrigens sehr deutlich bei Ross formuliert (ROSS: Foundations ofEthics, 50f.

[vgl. Anm. 70]): „Further, it seems clear that in trying to discover whether it is our duty
to do a certain act, we regard as irrelevant the state of our inclination towards or against
the doing of the act; and if this be so, the absence of a contrary inclination cannot
prevent that from being our duty, which otherwise would be our duty. The notion of
duty or obligation undoubtedly carries with it the idea of restriction; but the nature of
the restriction is not that our duty is something that we ought to do though we have a

contrary inclination, but that it is something that we ought to do irrespective of the state
of our inclination."

99 Bei FOOT, Philippa: Virtues and Vices. In: DIES.: Virtues and Vices. Oxford 1978, 1—

18, hier 10—12 (dt.: Tugenden und Easter. In: RIPPE, Klaus Peter / SCHABER, Peter (Hgg.):
Tugendethik. Stuttgart 1998, 69-91, 80—84), zeigt sich eine deutliche Irritation gerade
bezüglich dieses Problems, wenn sie fragt, wer tugendhafter sei: der, dem es schwer oder
leicht fallt, tugendhaft zu handeln.

100 LOUDEN: Einige Easter der Tugendethik, 186f. (vgl. Anm. 80).



170 Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit

,tightness of acts'; it formulates requirements and recommendations that are at least

to some extent independent of the idea of the good. This concentration on the idea of
obligation has contributed to the turn to virtue ethics as an alternative approach,
which will be commented critically.


	Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit : zur Eigenart einer deontologischen Theorie und zur tugendethischen Alternative

