Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Guterabwéagung und Selbstzwecklichkeit : zur Eigenart einer
deontologischen Theorie und zur tugendethischen Alternative

Autor: Wolbert, Werner

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760646

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760646
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

WERNER WOLBERT

Guterabwigung und Selbstzwecklichkeit

Zur Figenart einer deontologischen Theorie und
zur tugendethischen Alternative

Wo man in der Moraltheologie den Terminus ,Giiterabwigung* verwen-
det, ist man sich selten der Mehrdeutigkeit dieser Rede bewusst. Wenn
man etwa bei Kant liest, die Wiirde des Menschen habe kein Aquivalent1
im Gegensatz zu den Dingen, die bloss einen Preis haben, scheint eine
Theorie, die die Giliterabwigung zum einzigen Kriterium macht, keine
Wiirde zu kennen, keine Selbstzwecklichkeit der Person. Entsprechende
Ausserungen finden sich denn auch bisweilen unter Moraltheologlnnen
und SozialethikerInnen. Mit Bezug auf die Gottesliebe formuliert etwa
H. Weber: ,,Beim Glauben oder bei der Gottesliebe kann es eine Giiter-
abwigung nicht geben. Es ist kein Gut denkbar, dass [sic] den Verlust
oder die Zerstérung des Glaubens aufwiegen konnte.*?

Und beziiglich des Liebesgebots allgemein dussert A. Anzenbacher
tber die teleologische Theorie von B. Schiiller: ,,Das biblische Liebesgebot
fungiert als (letztlich deontologisches) Moralprinzip, das implizit auch
Gerechtigkeitsprinzip ist. In ihm driickt sich der unverfiigbare Wert, die
Wiirde und die Selbstzweckhaftigkeit jeder menschlichen Person aus.*3

Gegen Schillers eigenen Sprachgebrauch wird hier das Gebot der
Liebe als ,letztlich deontologisch® bezeichnet. Fiir Schiiller ist es ein
teleologisches Kriterium, weil es eben um Wohlwollen und Wohltun
geht. Deontologisch wire nach Schiiller eine Norm, die logisch unab-
hingig vom Liebesgebot ist, deren Kriterium sich nicht im Sinne von
Wohlwollen bzw. Wohltun verstehen lisst.

Hat es aber Sinn, sich um Worte zu streiten, solange man sich in der
Sache einig ist? Man konnte im Prinzip darauf verzichten, solange man
sich nur der Homonymie des Terminus ,deontologisch® (und konse-
quenterweise dann auch von ,teleologisch®) bewusst ist. Dies ist aber in
der Regel leider nicht der Fall. Ein Grund liegt wohl darin, dass
,teleologisch® bisweilen eine gewisse Konnotation von Beliebigkeit hat

1 Vgl. KANT: GMS BA 77 (IV 435).
2 WEBER, Helmut: .4/jgemeine Moraltheologie. Graz 1991, 147.
3 ANZENBACHER, Atno: Einfiibrung in die Ethik. 2. Aufl. Diisseldorf 1992, 39.



146 Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit

bzw. der Problematisierung von Absoluta. Hier sei noch einmal Weber
zitiert, der iber das teleologische Modell sagt:

,»Bei einer ganzen Reihe von Normen ist seine Anwendung zwar moglich,
aber vollig tberflissig. Es gibt Handlungen, wie etwa die Folter, die
offensichtlich so destruktiv wirken, dass tber das entsprechende Verbot
nicht lange diskutiert werden braucht. Das Ubergewicht der negativen
Folgen ist bei ihnen evident. Hier noch ein Folgenkalkil anstellen zu
wollen, wirkt absurd.“4

Damit scheint impliziert, eine teleologische Ubetlegung mache nur Sinn,
wo die Bewertung einer Handlung kontrovers oder unsicher sei. Da das
Liebesgebot aber nicht unsicher ist, scheint es in eine andere Kategorie
zu gehoren, also deontologisch zu sein. Das gilt dann in anderem
Zusammenhang auch fiir gewisse Einzelgebote, wie in der folgenden
These deutlich wird,

»dass Thomas zumindest gewisse Handlungstypen kennt, die insofern
einer teleologischen Giliterabwigung ,entzogen® sind, als sie im Dienste des
Schutzes von Giitern stehen, deren einzigartige Ranghohe die Moglichkeit
einer Unterordnung unter vermeintlich héhere Giiter ausschliesst.*

In diesem Sinne verdiene die Glaubenstreue immer den Vorzug vor dem
,basalen Gut des physischen Uberlebens®. Eine Abwigung gibt es nach
dieser Aussage offenbar nur zwischen Giitern, die keine ,,einzigartige
Ranghohe® besitzen, die — wiederum kantisch gesprochen — durch etwas
anderes aufgewogen werden kénnen.

Tatsichlich verfilhrt das hinter der Rede von der Giiterabwigung
stehende Bild der Waage zu einer solchen Anschauung. Ein Gewicht
mag die eine Waagschale noch so belasten, es lisst sich immer ein noch
stirkeres Gegengewicht denken. Entsprechend scheint es nach dem
Grundsatz der Giiterabwigung keinen sittlichen Grundsatz zu geben, der

4 WEBER: Allgemeine Moraltheologie, 147 (vgl. Anm. 2). Letzteres klingt ganz verniinf-
tig, wenngleich nach dem 11. September und nach der Androhung der Folter an einen
Kindesentfithrer durch einen deutschen Polizisten eine Unsicherheit, und damit Dis-
kussionsbedarf, bestehen konnte. Bei manchen ethischen Fragestellungen kann sich der
Eindruck des Absurden unter neuen Umstinden abschwichen und eine Vergewisserung
uber die Griinde des Verbots auch in extremen Situationen angebracht sein. Ausserdem
konnte bei der obigen Ausserung mit dem Wort ,Folter* bereits eine Willkiithandlung
assoziiert sein; die sittliche Unerlaubtheit wire damit schon evident, wenn nimlich die
Vokabel ,Folter® bereits als negatives Wertungswort fungiert; in diesem Fall wire in der
Tat jedes Folgenkalkiil absurd (vgl. WOLBERT, Werner: Das Verbot der Folter - eine nene
deontologische Norm? In: ThGl 77 [1987] 128-130; und DERS.: Awusnabmsloses 1Verbot der
Folter? Eine moraltheologische Sicht. In: GEHL, Gunter [Hg.]: Folter — Zuldssiges Instrument im
Strafrecht. Ein internationaler VVergleich. Weimar 2005, 83-94.).

5 BORMANN, Franz-Josef: Natur als Horigont sittlicher Praxis. Stuttgart 1999, 110f.



Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit 147

nicht in bestimmten Fillen durch ein Aquivalent (etwa die mit der
entsprechenden Handlung verbundenen Ubel) ,aufgehoben® werden
kénnte. Wo es dagegen kein Aquivalent gibt, kann es auch keine Ab-
wigung geben. Entsprechend liest man bei R. Alexy:

»Eine Abwigung ist erforderlich, wenn mindestens zwei Interessen, Giter,
Rechte, Pflichten, Belange, Ziele oder Werte nicht gleichzeitig erfiillt,
geschutzt oder realisiert werden kdnnen und keine Seite von vornherein
einen absoluten oder abstrakten Vorrang vor der anderen hat.“¢

Legt man diese Vorstellung von Giiterabwigung zugrunde, legt es sich
nahe, Normen, die es mit Giitern ,,von einzigartiger Ranghéhe zu tun
haben, deontologisch zu nennen. Dies scheint gerade unter Moral-
theologen nahe zu liegen, da in der moraltheologischen Diskussion die
Teleologie zunichst die Moglichkeit von Ausnahmeregelungen zu bieten
schien,” niamlich durch ﬂberlegungen zur ,,Ranghohe® bestimmter
Giter. Und Weber spricht von einer ,,wesentlichen Eigenschaft® teleo-
logischer Normen, dass es nimlich bei ihnen grundsitzlich Ausnahmen
geben kénne. Wo dagegen die Wahl zwischen Preis und Wiirde besteht,
zwischen bedingtem und unbedingtem Wert, kann es keine Ausnahme
geben; es wiirde sich damit um eine deontologische Norm handeln. In
solcher oder dhnlicher Weise scheinen tatsichlich immer noch viele
Moraltheologen und -philosophen zu denken.® Dagegen ist festzuhalten,

6 ALEXY, Robert: ,Giiter- und Ubelabwigung 1 Rechtlich“. In: KORFF, Wilhelm / BECK,
Lutwin / MIKAT, Paul (Hgg.): Lexikon der Bioethik 1. Giitersloh 2000, 181f.

7 Vgl. noch den Titel des ersten Aufsatzes von Schiller zu diesem Thema:
SCHULLER, Bruno: Zur Problematik allgemein verbindlicher ethischer Grundsatge. In: ThPh 45
(1970) 1-23.

8 WEBER: Allgemeine Moraltheologie, 138 (vgl. Anm. 2); dhnlich Wilhelm KORFF: es
gebe Forderungen, ,die sich mit [...] unabweisbar universalem Anspruch und somit
deontologisch geltend machen®, wobei universal hier soviel wie ausnahmslos bedeutet
(Kernenergie und Moraltheologie. Frankfurt 1979, 16). Bezeichnend ist auch, wie Korff (ebd.)
den Terminus ,teleologisch® versteht: ,,Als teleologisch [...] bezeichnet man jene
Argumentation, die davon ausgeht, dass sich die sittliche Gestalt einer Handlung, ihr
ethisches telos, nicht monokausal von dem durch sie unmittelbar intendierten jeweiligen
Gut (beispielsweise von dem der Wahrheit, der Gesundheit, dem Leben usw.) her
bestimmen lisst, sondern sich wesenhaft erst aus dem Gesamtkontext ihrer Umstinde,
ihrer Bedingungen und Konsequenzen ergibt.“ Auch und gerade diese ,,monokausalen®
Begrindungen (bei denen nichts abzuwigen ist) sind teleologischer Art. Vgl. WITSCHEN,
Dieter: Gerechtigkeit und teleologische Ethik. Freiburg i.Ue./Freiburg i.Br. 1992, 121, Anm.
25). Vgl. dazu ebd. 118: ,,Zu beachten ist in diesem Zusammenhang, dass nicht von der
inhaltlichen Bestimmung einer Norm, sondern allein von ihrer Begriindung her es
beurteilbar ist, ob sie in einem teleologischen oder deontologischen Sinn aufgefasst
wird.”

? So etwa Wilhelm KORFF, der zu den deontologischen Forderungen auch jene zihlt,
,»die dem anzustrebenden Guten eine letzte grundlegende material-ethische Bestimmung
zu geben suchen, wie das christliche Gebot der Liebe [...] oder die Kantische Forderung,



148 Giterabwigung und Selbstzwecklichkeit

dass allein die fiir ein sittliches Urteil vorgetragenen Griinde iber seine
Einordnung als teleologisch oder deontologisch entscheiden kénnen

Die obigen Beispiele moégen die etwas diffusen Vorstellungen
belegen, die man iiber deontologische Theorien hat. Das eigentliche
Anliegen einer deontologischen Theorie wird am besten an den Schriften
der Oxforder Erzdeontologen W.D. Ross, H.A. Prichard und E.F.
Carritt deutlich. Da Moraltheologlnnen diese Problematik eher aus der
Auseindersetzung mit der eigenen Tradition kennen (die eine prinzipiell
teleologische mit einem gewissen deontologischen ,,Dreh® ist), bleibt die
Pointe einer deontologischen Theorie meistens unklar. Wie sich zeigen
wird, ist eine Befassung mit dieser Pointe keineswegs von bloss histo-
rischem Interesse. Wie mir erst bei der neuerlichen Beschiftigung mit
den Texten der genannten Autoren aufgegangen ist, ist G.E.M.
Anscombes klassischer Artikel ,,Modern Moral Philosophy®, der die
Wende zur Tugendethik markierte, nur auf diesem Hintergrund ver-
stindlich. Somit sind diese Ausfithrungen auch ein Beitrag zur tugend-
ethischen Diskussion. '

1. Definitionsprobleme

Webers Ausserungen aufgreifend wire zunichst zu fragen: Ist eine
deontologisch begriindete Norm niemals zu tGberpriifen? Dies wire nur
dann der Fall, wenn man deontologische Pflichten im Sinne der
Oxforder Deontologen versteht, die auch unter dem Terminus ,Intui-
tionismus® bekannt ist.!® Nach dieser Theorie werden bestimmte deon-
tologisch verstandene Pflichten unmittelbar erkannt, sind also einer
Begriindung weder fihig noch bedirftig. Fiir diese Theorie steht vor
allem der Name W.D. Ross. Aus der Nachwirkung solcher Positionen
mag sich erkliren, dass eine nicht mehr hinterfragte bzw. hinterfragbare
Grundprimisse deontologisch genannt wird. Dies findet sich auch bei
Philosophen, etwa in der folgenden Ausserung von O. Héffe: ,,Anderer-
seits enthilt auch der Utlitarismus ein deontologisches Moment. Er
behauptet nimlich, zumindest stillschweigend, der Grundsatz, das

den Menschen niemals ,bloss als Mittel zu gebrauchen [...]. Richtmass ist hier die
unantastbare Wiirde der menschlichen Person® (KORFF: Kernenergie und Moraltheologie, 16
[vgl. Anm. 8]).

10 Wobei man darunter freilich auch jede kognitivistische metaethische Theorie ver-
stehen kann; vgl. WOLBERT, Werner: VVom Nutzen der Gerechtigkeit. Zur Diskussion um
Utilitarismus und teleologische Theorie (= Studien zur theologischen Ethik 44). Freiburg
i.Ue./Freiburg i.Br. 1992, 139-149.



Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit 149

Wohlergehen der Betroffenen zu beférdern, sei in sich gut und
schlechthin verbindlich.“ 11

Hier gilt also nicht eine bestimmte Einzelnorm (wie bei Weber das
Folterverbot), sondern eine Grundprimisse als deontologisch, wie im
Weiteren noch deutlicher wird: ,,Deontologisch ist die Ethik in der
Begriindung der hochsten sittlichen Grundsitze, teleologisch ist sie in
bezug auf die Anwendung der Grundsitze auf bestimmte Lebens-
bereiche und konkrete Situationen.“12

In einer gewissen Spannung zu obiger Erliuterung scheint eine
andere zu stehen, nach der fiir den Deontologen ,,Wert und Unwert
einer Handlung oder Norm in ihr selber liegen unabhingig von allen
Konsequenzen“!3, Damit ist an sich weder impliziert, dass diese Norm
keiner Begriindung bedurftig oder fihig wire, noch ist hier die Vor-
stellung eines unbedingten oder einzigartigen Wertes notwendig impli-
ziert; es konnte nimlich, wie noch zu zeigen sein wird, die Kategorie des
Wertes oder des Guten selbst in ihrer Relevanz bestritten werden. Ange-
nommen, ich lehne die Folter ab, weil diese Handlung gegen den
unbedingten Wert der Menschenwiirde verstosst — was sollte hier die
Aussage bedeuten, hier liege der Unwert der Handlung in ihr selber? In
diesem Fall beziehe ich mich auf einen unbedingten Werz, gegen den
diese Handlung verstosst (etwa die Menschenwiirde). Wo ich dagegen
aktive Euthanasie ablehne, weil sie gegen die Prirogative Gottes ver-
stosst, beziehe ich mich nicht auf einen Wert, sondern auf ein anderes
Merkmal der Handlung, nimlich den , defectus iuris in agente”. Hier spielt
die Kategorie des Wertes keine entscheidende Rolle. Gerade das wird ja
auch in Definitionen einschligiger Lexika vorausgesetzt. So liest man
etwa bei Macquarrie, Deontologie bezeichne:

1 HOFFE, Otfried: Sittlich politische Diskurse. Frankfurt (Main) 1981, 64. Bei Broad
liest sich das so (BROAD, C.D.: Five Types of Ethical Theory. 11. Aufl. London 1971, 213f.):
»every Teleological theory does involve at least one @ priori judgment. For it will always
involve some judgment of the form: ,Anything that had a certain non-ethical
characteristic (e.g., pleasantness) wood necessarily be intrinsically good.‘ [...] They claim
to express a necessary connexion between a certain non-ethical characteristic and the
ethical characteristic of goodness.“ Aber das ist fiir Broad kein deontologisches Element.
Und fir Sidgwick gibt es ein gemeinsames selbst-evidentes Element in den Prinzipien
Gerechtigkeit, Klugheit und Wohlwollen (SIDGWICK, Henry: The Methods of Ethics.
Indianapolis 1981 [= 7. Aufl. 1907], 382): ,,I obtain the self-evident principle that the
good of any one individual is of no more importance, from the point of view (if I may
say so) of the Universe, than the good of any other; unless, that is, thete are special
grounds for believing that more good is likely to be realised in the one case than in the
other.

12 HOFFE: Sittlich politische Diskurse, 65 (vgl. Anm. 11).

13 \WEBER: Allgemeine Moraltheologie, 138 (vgl. Anm. 2).



150 Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit

»a view of morality which takes as its fundamental categories the notions
of ,obligation or ,duty‘ and the ,rightness of acts‘. This deontological view
of morality may be contrasted with the views which stress the end of the
action (the ,good‘) sometimes called ,agathology‘ or more often ,teleology,
[...] or the consequences of action, often called ,consequentialism®.“14

Und dhnlich dussert M. Slote, die Deontologie formuliere ,,requirements
and recommendations that are at least to some extent independent of the
idea of the good“.!> Wer sich aber auf einen unbedingten Wert beruft,
bringt gerade die Kategorie des Guten, des Wertes, ein, die nach obigen
Definitionen fiir den Deontologen aber gerade nicht entscheidend ist.
Nach dieser Definition wiren einige der oben angefiihrten Anschauun-
gen gerade nicht als deontologisch einzuordnen. In traditioneller Moral-
theologie liest sich das etwa bei F. Hiirth, folgendermassen (zur Frage
des therapeutischen Schwangerschaftsabbruchs tber die beiden Leben):

»Aber nicht in sich genommen und nach ihrem relativen Selbstwert
betrachtet, stehen sie miteinander in Widerstreit und zur entscheidenden
Bewertung und Abwigung, sondern vielmehr, insofern sie Gegenstand
zweier verschiedener, freigewollter, nach aussen wirksamer Verhaltungs-
weisen des Menschen sind.“16

Abzuwigen sei ,,direkte T'6tung eines fremden schuldlosen Lebens® und
,,bewusstes Eintretenlassen des natirlichen Todes mehrerer Leben®.!7
Hiirth bezieht sich also hier gerade nicht auf eine Ranghéhe von Giitern,
obwohl auch er sich dann einer teleologischen Sprache bedient, wenn er
formuliert, ,es stehen sich gegentiber: das ,Gut absoluter Unantast-
barkeit schuldlosen menschlichen Lebens® und das ,Gut der Zugriffs-
macht auf fremdes schuldloses Leben‘, zur Abwehr des drohenden
natiirlichen Todes mehrerer.“18 Abgesehen davon, dass es sich bei dem
zweitgenannten ,,Gut“ eher um eine Kompetenz bzw. Nichtkompetenz
handelt, ist zu betonen, dass sich hier die Qualifizierung als Gut und
Ubel erst aus der deontologischen Anschauung iiber die ,,Verhaltungs-

14 MACQUARRIE, John: ,Deontology. In: CHILDRESS, James / MACQUARRIE, John
(Hgg.): A New Dictionary of Christian Ethics. London 1986, 151.

15 SLOTE, Michael: . Lelealogical Ethics”. In: BECKER Lawrence C. / BECKER,
Chatlotte B. (Hgg.): Encyclopedia of Ethics. NewYork/London 1992, 1235-1238, hier 1236.

16 HUORTH, Franz: Giiterabwagungstheorie. Zum Eingriffsrecht in das keimende Leben. In: StZ
116 (1929) 128-140, hier 129.

Y7 HORTH: Giiberabwigungstheorie, 129f. (vgl. Anm. 16).

18 HURTH: Giiterabwigungstheorie, 129 (vgl. Anm. 16).



Giterabwigung und Selbstzwecklichkeit 151

weisen zum Gut des irdischen Lebens ergibt, nicht aus der Behauptung
einer ,einzigartigen Ranghohe dieses Gutes.!?

Ausserdem ist darauf zu verweisen, dass es keine klare Trennung
zwischen der Handlung und ihren Folgen gibt, da es handlungsbeschrei-
bende und nicht-handlungsbeschreibende Folgen gibt. Wo ich eine
Handlung als ,Vergiften beschreibe, ist mindestens eine Folge, der Tod,
schon mit eingeschlossen.?? Insofern kann auch der Teleologe diese
Handlung an sich fiir sittlich falsch erkliren.

2. Der , Irrtum " der Moralphilosophie nach H.A. Prichard

Von den genannten Oxforder Autoren mag am ehesten Ross mit seinem
wprima facie-Pflichten® geldufig sein. Da diese deontologisch verstandenen
Pflichten bei Ross aber nur prisumtiv gelten, konnte es den Anschein
haben, als sei bei dieser weichen oder ,,milden“?! Form von Deontologie
die entscheidende Pointe verloren gegangen. Aus dieser Version ergeben
sich in der Praxis schliesslich keinerlei besondere Hirten wie im Fall
unbedingt geltender deontologischer Pflichten.

Gleichwohl scheint in anderer Hinsicht die weiche Deontologie
radikaler als die harte der moraltheologischen und teilweise auch —philo-
sophischen Tradition. Und ein Rekurs auf die genannten Autoren diirfte
die Pointe einer deontologischen Ethik deutlicher machen, welche etwa
in der Definition von Johnson deutlich wird:

»it means the theory that holds that rightness — with its opposite, wrong-
ness — is a fundamental, irreducible, and immediately apprehended ethical

19 In teleologischer Redeweise formuliert Hiirth auch (134), die Unantastbarkeit des
schuldlosen Lebens stelle ,,das héherwertige Gut“ dar. Das gilt natiirlich insofern, als ein
Zuwiderhandeln nach dieser deontologischen Voraussetzung zugleich ein sittliches Ubel
bedeutet und ein Handeln gemiss dieser Anschauung ein sittliches Gut. Hier wire dann
freilich noch zu erwihnen, dass ein theologischer Deontologe solchen Anschaungen
immer noch einen teleologischen Trost hinzufiigen kann, insofern (ebd.) ,,der Schopfer
der Natur jedem zu vergelten weiss, was er in Ausiibung seiner sittlichen Pflicht an
verginglichen Gitern preisgegeben hat“. Aber das ist ein schlechtes teleologisches
Argument, da zeitliche und ewige Folgen nicht gegeneinander abzuwigen sind.

20 Vgl. hierzu D’ARCY, Eric: Human Acts. An Essay in their Moral Evaluation. Oxford
1963. Broad formuliert treffend, ein , Intuitionist miisse behaupten (BROAD: Five Types,
213 [vgl. Anm. 11]), ,that all remoter consequences of a lie, and all the other
characteristics of the consequences except those involved in the definition of the act as a
Jief, are irrelevant to the wrongness of the act.“ Vgl. auch SIDGWICK: The Methods of
Ethies, 96f. (vgl. Anm. 11): Die Linie zwischen Handlungen und ihren Konsequenzen sei
schwierig zu ziehen. ,,However, we find that in the common notions of different kinds of
actions, a line is actually drawn between the results included in the notion and regarded
as forming part of the act, and those considered as its consequences.*

21 8o SCHULLER, Bruno: Die Begriindung sittlicher Urteile. Typen ethischer Argumentation in
der Moraltheologie. 3. Aufl. Miinster 1987, 282-298.



152 Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit

concept. It is thus opposed to all axiological, or value-grounded theories,
which make goodness — with its opposite, badness — the single fundamen-
tal ethical concept and rightness subordinate, and derivative from, it.*22

In dieser Weise haben die eingangs angefiihrten Theologen die Deon-
tologie zweifellos nicht verstanden; sie grinden ihre Anschauung auf
eine axiologische oder agathologische Basis, sind insofern teleologisch.
Was das wiederum heisst, dirfte im Rekurs auf die Oxforder Deon-
tologen klarer werden. Deren eigentliche Opponenten sind ubrigens
nicht die hedonistischen Utilitaristen wie Bentham, Mill oder Sidgwick,
sondern die idealen (nicht-hedonistischen) Utilitaristen wie G.E. Moore,
H. Rashdall, John H. Muirhead und H.W.B. Joseph. Von den ein-
schligigen Texten der Oxforder Deontologen scheint iibrigens nur der
Aufsatz von Prichard ,,Beruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?*
(Does Moral Philosophy rest on a mistake? — zuerst 1912 erschienen) in
deutscher Sprache zuginglich zu sein. Auf ihn sei zunichst eingegangen.
Prichard bejaht dort die gestellte Frage; er wage die Behauptung, ,,dass
die Existenz der gesamten Disziplin, so wie sie gewoéhnlich aufgefasst
wird, auf einem Irrtum beruht“.22 Der Grund dafir, dass wir eine
Handlung tun sollen, sei ,,entweder das Gliick des Handelnden oder die
Tatsache, dass gewisse Begleitumstinde der Handlung gut sind“?* (the
goodness of something involved in the action). Die erstere Antwort
geben nach Prichard etwa Plato, Butler, Hutcheson, Paley und Mill.?>
Auch andere Autoren beurteilen so den ,mainstream® der abend-
lindischen Ethik. So erldutert etwa F. Paulsen, er habe in den spiteren
Auflagen seines Handbuches den Terminus ,Utilitarismus‘, weil es
,»schlechthin unmoglich® sei, thn vor Missverstindnisssen zu schiitzen,
,»,mit zu spat kommender Vorsicht® durch ,teleologisch® ersetzt,

»der zugleich den Vorzug hat, dass er an die allgemeine Weltanschauung
erinnert, aus der diese Form der Ethik hervorgegangen ist, nimlich die
platonisch-aristotelische. Dass jedes Wesen und so auch der Mensch eine
Bestimmung im Universum habe, ist ihre Grundanschauung; die Aufgabe

22 JOHNSON, Oliver A.: Rightness & Goodness. Den Haag 1969 (Reprint), 1.

23 PRICHARD, Harold A.: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum? In: GREWEN-
DORF, Giinther / MEGGLE, Georg: Seminar: Sprache und Ethik. Frankfurt a.M. 1974, 61—
82, hier 61 (= Does Moral Philosophy Rest on a Mistake? In: DERS.: Moral Obligation. 4. Aufl.
Oxford 1971, 1-17).

24 PRICHARD: Beruht Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 62.

25 Vgl. PRICHARD: Beruht Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 63.



Giterabwigung und Selbstzwecklichkeit 153

der Ethik ist, diese Bestimmung und die daraus sich ergebende Wesens-
gestaltung und Lebensbetitigung zu ermitteln.“?

Bezeichnend ist fiir Prichard in diesem Zusammenhang der von Platon
versuchte Nachweis, dass die Gerechtigkeit nicht ein @AAOTOLOV
ayadov, sondern ein oikelov dyadov ist. Dieser Hinweis kann aber
nach Prichard hochstens dazu fithren, dass wir unsern Verpflichtungen
nachkommen wollen, verrate aber nicht, warum wir ihnen nachkommen
sollen. Auf diesen Punkt habe Kant mit seiner Unterscheidung zwischen
hypothetischen und kategorischen Imperativen hingewiesen, obwohl die
ersteren eigentlich keine Imperative seien. Dieser Schwierigkeit konne
man zu entgehen versuchen, indem man annehme,

wentweder, dass das Glick etwas ist, das an sich gut ist, und dass wir deshalb
alles tun sollten, was dazu fiihrt, oder dass das Streben nach Gliick selbst
gut ist, und dass die Tatsache, dass die entsprechenden Handlungen an
sich gut sind, der Grund dafiir ist, warum wir sie tun sollen*.??

Auf diese Weise war es moglich, die Auflésung der Verpflichtung in
Neigungen zu vermeiden. Fiir Prichard versagt aber auch diese zweite
Antwort (die Hoffe, wie gesehen, als ein ,,deontologisches Moment®
bezeichnete), die die Verpflichtung auf das (in der Handlung selbst
liegende) moralisch Gute griindet. Hier fehle ein Zwischenglied, nimlich
,,die weitere These, dass das, was gut ist, sein sollte“.?8 Dieses Zwischen-
glied wire fir eine teleologische Theorie selbstverstindlich und grund-
legend, stellt aber fiir Prichard keine Option dar. Damit leugnet Prichard
die Ureinsicht allen teleologischen Denkens, die da lautet: Wenn etwas
ein Wert ist, dann verdient es bejaht, anerkannt zu werden. Diese
Ureinsicht scheint etwa auch bei Thomas von Aquin in dem Grund-
prinzip: bonum faciendum, malum vitandum vorausgesetzt.?® Oder mit
Schiiller: ,,Die Liebe des Menschen hat ihren verbindlichen Massstab an
der Gutheit oder am Wert dessen, worauf sie sich jeweils bezieht*.30 Fir
Prichard dagegen ist ,,X soll sein“ nur die unprizise Formulierung von
,Jemand sollte Y tun, um X zu realisieren.” M.a.W.: Prichard bestreitet,

26 PAULSEN, Friedrich: System der Ethik. 6. Aufl. Stuttgart 1903, I 219. Blanshard hat
zwar metaethische Bedenken gegen den idealen Utilitarismus eines Moore, Rashdall oder
Paulsen, gibt aber zu (BLANSHARD, Brand: The Impasse in Ethics — and a Way Out. In:
SELLARS, Wilfrid / HOSPERS, John [Hgg.]: Readings in Ethical Theory, Englewood Cliffs
[N]] 1970, 288-301, 289): ,Nevertheless, if there is any ethical theory toward which we
claim a convergence of abler minds from Plato and Aristotle down, I think it is this®.

2T PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 64 (vgl. Anm. 23).

28 PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 65 (vgl. Anm. 23).

28 Th.I-111 q. 94 2.2 c.

30 SCHULLER: Die Begriindung sittlicher Urteile, 65 (vgl. Anm. 21).



154 Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit

dass Wertungsworter wie ,gut’ eine gerundivische Bedeutungs-
komponente haben.?! Der teleologischen These steht Prichards deonto-
logische entgegen: ,Ein ,sollte® kann, wenn es iberhaupt abgeleitet
werden soll, nur von einem anderen ,sollte® abgeleitet werden.” 32

Die ethische Grundkategorie ist hier nicht die des Wertes oder des
Guten, sondern die des Sollens, der Pflicht (t0 d€ov). Nicht der
Wertcharakter einer Handlung stellt das Urdatum dar, sondern das
unbedingte In-Pflicht-Genommen-Sein. Solches Sollen (;ought?) kann
sich nur auf Handlungen beziehen; es gibt also kein Sein-Sollen (des
Guten). Fiir Prichard wie fiir die andern Oxforder Deontologen ist somit
die Richtigkeit einer Handlung ein fundamentales, nicht reduzierbares
und unmittelbar erfasstes ethisches Konzept. Und: ,,die Tatsache, dass
die Handlung selbst gut ist, scheint enger mit der Verpflichtung, sie zu
tun, zusammenzuhingen als die Tatsache, dass bloss ihre Konsequenzen
oder Ergebnisse gut sind.“*®> Am Beispiel formuliert: Es ist nicht ,,die
Tatsache, dass der Irrtum schlecht ist, der Grund dafur®, ,,dass es falsch
ist zu ligen® und auch nicht ,die Tatsache, dass Schmerz etwas
Schlechtes ist, der Grund dafiir“, ,,dass wir andern nicht ohne einen
speziellen Anlass Schmerzen zufiigen sollen®.>* Wiederum zeigt sich der
Unterschied zu einer teleologischen (agathologischen, axiologischen)
Theorie, fir die die Kategorie des Guten bzw. des Wertes der einzige
grundlegende ethische Begriff ist, auf der die Richtigkeit einer Handlung
basiert. Fir den Teleologen griindet das Sollen auf einem Wert, bei
Prichard umgekehrt der Wert auf einem Sollen. Der ersteren im
Abendland dominanten Tradition wirft Prichard vor, sie beruhe auf
einem fundamentalen Fehler. Prichard appelliert fiir seine Thesen an
unsere tatsichlichen moralischen Uberzeugungen: Wenn wir uns ver-
pflichtet fihlen, unsere Schulden zuriickzuzahlen oder gerecht zu
handeln, stamme dies nicht aus der Erkenntnis, ,,dass wir mit diesen
Handlungen etwas Gutes herbeifithren“.3> Und ,,das Gute liegt mog-
licherweise — und oft tatsichlich — nicht auf der Seite der Gerechtig-

31 Hier wird hiufig auf die Definition des ,,Oxford Englisch Dictionary* verwiesen:
,good als ,,the most general adjective of commendation®. Vgl. auch TOULMIN, Stephen:
An Examination of the Place of Reason in Ethics, Cambridge 1970, 70-72.

32 PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 65 (vgl. Anm. 23). (An
,ought', if it is to be derived at all, can only be derived from another ,ought®.) Allerdings
macht Prichard nicht klar, wie ein Sollen aus einem anderen folgt; vgl. dazu JOHNSON:
Rightness & Goodness, 22f. (vgl. Anm 22).

33 PRICHARD: Berwht die Moralphilosophie anf einem Irrtum?, 66 (vgl. Anm. 23).

34 PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 66 (vgl. Anm. 23).

35 PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 65 (vgl. Anm. 23).



Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit 155

keit“.36 Anders denkt tber Gerechtigkeit etwa H. Rashdall; dieser
prizisiert Benthams Maxime ,,Every one to count for one and nobody
for more than one® in: ,,Everybody’s good to be treated as of equal value
with the like good of every one else.“5’7 Die moraltheologische Tradition
jedenfalls dirfte hier mit Rashdall gegen Prichard stehen.

Dieser erste Blick auf Prichard erweist eine hiufig zu lesende Be-
hauptung als schlichtweg falsch: Es gebe keine rein deontologische
Theorie.’® Was man auch immer darunter versteht, bei Prichard ist sie zu
finden. Wer anderes behauptet, ist schlecht informiert. Auch eine andere
bisweilen zu lesende Ansicht lisst sich mit Prichard widerlegen, die
Meinung nimlich, die Unterscheidung zwischen dem sittlich Guten und
Richtigen sei ein Proprium der Teleologen. Das Pridikat ,gut’, so
Prichard, beziehe sich auf die Motive, dagegen ,hat in Wirklichkeit die
Richtigkeit oder Falschheit einer Handlung mit der Frage der Motive
tiberhaupt nichts zu tun®“.?? Die Richtigkeit liegt nach Prichard in der
Handlung allein, das eigentliche Gut-Sein im Motiv, wenn die Handlung,
weil sie richtig ist, d.h. aus einem Gefiihl der Verpflichtung, vollzogen
wurde.* Dieses Gut-Sein sei wiederum unabhingig von der Richtigkeit.

Positiv scheint Prichard eine aktdeontologische Theorie zu vertreten,
eine Art Situationsethik. Indem man eine Situation anschaut, die Betei-
ligten, die Konsequenzen, die Bezichungen, in denen man steht, ergibt
sich das Gefiithl der Verpflichtung (sense of obligation); dieses ist
»absolut primir (d.h. von nichts anderem abgeleitet) bzw. unmittelbar®.4!
Diese Erkenntnis ist unmittelbar, und zwar in genau demselben Sinn, in
dem eine mathematische Erkenntnis unmittelbar ist, zum Beispiel die
Erkenntnis, dass diese dreiseitige Figur deshalb, weil sie dreiseitig ist,
drei Winkel haben muss. Der falsche Eindruck, dass Verpflichtungen
nicht evident, sondern begrindungsbediirftig seien, liege in der Tatsache,
»dass eine als ,Verpflichtung® bezeichnete Handlung vielleicht unvoll-

36 PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 66 (vgl. Anm. 23). In seinem
Beitrag, PRICHARD: Moral Obligation. In: DERS.: Moral Obligation. 4. Aufl. Oxford 1971,
87—-163, hat Prichard seine Position ausfiihrlicher in Auseinandersetzung mit Zeitge-
nossen dargelegt.

37 RASHDALL, Hastings: The Theory of Good and Evil. New York 1971 (= 2 Bde., 2.
Aufl. Oxford/London 1924), 1, 222,

38 So etwa SPAEMANN, Robert: Wer hat wofiir Verantwortung? In: HerKorr 36 (1982)
345-350; 403408, hier 347: ,Eine rein deontologische Ethik kann es gar nicht geben.
Sie ist eine blosse Karikatur. Ein Mensch, dessen Moral darin bestiinde, ohne Rucksicht
auf die Umstinde immer bestimmte Handlungen auszufithren und andere zu unterlassen,
wiire ein nicht lebensfihiger Idiot.”

39 PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 68 (vgl. Anm. 23).

40 So PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 72 (vgl. Anm. 23).

41 PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 69 (vgl. Anm. 23).



156 Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit

stindig angegeben ist“.#? So ergebe sich bei der Handlung ,,Dem X ein
Geschenk machen® natiitlich die Warum-Frage, aber nur weil die
Handlung unvollstindig umschrieben sei. Wir kommen also nicht durch
eine Argumentation zur Erkenntnis einer Verpflichtung.** Wir verfolgen
auch mit der Handlung keinen Zweck — ,weder einen, der in der
Handlung selbst, noch einen, der in einer ihrer Folgen besteht®“.4* Es gibt
hier weder Zweck noch Mittel.4>

Wenn wir sagen, jemand solle etwas tun, heisst das, dass er eine
Pflicht habe, so zu handeln. In diesem Sinne kann es kein ,,ought to be“
geben, womit wiederum die gerundivische Bedeutung von Wertungs-
wortern bestritten ist. Von einem Sollen kann man also nur im Fall von
Handlungen oder von Personen reden, nicht im Fall von Werten. Nach
Prichard kann man nur sagen ,,I ought to do so and so“, aber nicht ,,;s0
and so ought to be“.#¢ Dabei tbersieht Prichard aber eine Ambiguitit:
Subjekt eines Sollens kann nur eine Person sein; nur eine Person kann
Verpflichtungen haben; die entscheidende Eigenschaft von Handlungen
dagegen ist ihre Richtigkeit.#” Gegen Prichard muss also gefragt werden,

42 PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie anf einem Irrtum?, 70 (vgl. Anm. 23).

43 Vgl. PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 71 (vgl. Anm. 23).
Wenn es keine Griinde gibt, kann es auch keine Regeln geben, was Carritt betont
(CARRITT, Edgar F.: The Theory of Morals. An Introduction to Ethical Philosophy. 2. Aufl.
Oxford 1930, 139 Nr. 105): ,,Nor do I think that there are any rules for conduct which
we know always ought to be followed: we must always consider the whole situation in
which we have to act and the ways in which our action may affect it; and consequently
there is nothing to which anybody has a right. But whatever we ought to do for anybody
he has a right that we should do®“. Auf eine dhnliche Anschauung scheint neuerdings ein
gewisser , Partikularismus® hinauszulaufen bei VAN WILLIGENBURG, Theo: Casuistry in
Medical Ethics. In: DUWELL, Marcus / NEUMANN, Josef (Hgg.): Wieviel Ethik vertrdgt die
Medizin? Paderborn 2005 (im Druck).

44 PRICHARD: Berwht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 72 (vgl. Anm. 23).

4 Vgl. hierzu CARRITT, der ebenfalls betont (CARRITT: The Theory of Morals, T1f.,
[vgl. Anm. 43]), die Richtigkeit konne nicht abgeleitet werden von der Giite der
Ergebnisse: ,,None of these theories escaped the false distinction of means and end.
Nearly all moralists since Plato have attempted, and none of them with success, to prove
that certain acts are right, either the acts commonly thought right in their day or some
slightly emended code of their own. And this they have generally tried to do by deducing
the act from the conception of a good or end which it is to achieve. But there is no such
proof of moral judgments.®

46 PRICHARD: Does Moral Philosophy Rest on a Mistake?, 4 (vgl. Anm. 23); DERS.: Beruht
die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 64 (vgl. Anm. 23).

47 Prichard unterliegt hier vermutlich einer falschen Vorstellung, die Joseph so um-
schreibt (JOSEPH, H.W.B.: Some Problems in Ethics. 2. Aufl. Oxford 1933, 61f.):
,»Obligatoriness is not a character of actions. There is no ought-to-be-done-ness, or
ought-to-be-forborn-ness. To say that an act is obligatory means that the doing it is
obligatory on me. An obligatory act is like a well-remembered face; the face no doubt has
characters because of which it is well remembered, but it is called well-remembered to



Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit 157

ob man das Sollen von der Richtigkeit der Handlung ableiten kann, wenn
denn ein Sollen nur aus einem Sollen folge. Eigenartigerweise gibt
Prichard an anderer Stelle zu,*® in der teleologischen Anschauung sei ein
Kern von Wahrheit: Erst wenn wir erkennen, dass ein Akt gute
Konsequenzen hat, erkennen wir, dass wir dazu verpflichtet sind.
Prichard scheint hier einer zweifachen Konfusion zu unterliegen:#

1. Er verwechselt Unmittelbarkeit mit Unableitbarkeit und folgert aus
der Unmittelbarkeit des sense of obligation seine Unableitbarkeit.

2. Er unterscheidet nicht zwischen dem sense of obligation und der
Verpflichtung selbst. Er weist nur nach, dass unser Verpflichtungssinn
unmittelbar ist.

Schliesslich unterscheidet Prichard — was uns noch beschiftigen wird
— in diesem Zusammenhang zwischen Moralitit und Tugend als
unabhingigen, wenn auch verwandten Arten des Gutseins. Tugendhaft
ist, wer willentlich oder gern das Gebotene tut, ,,nicht aus einem Gefiihl
der Verpflichtung®, ,,sondern aus einem Wunsch, der an sich gut ist, da
er aus einem an sich guten Gefiihl resultiert.? Dieses Gutsein ist etwas
anderes ,,als das Gut-Sein des eigentlichen moralischen Motivs, nimlich
des Gefiihls der Pflicht oder Verpflichtung®.>! Am besten ist es, wenn
beide Motive zugleich vorliegen. Damit ist impliziert, ,,dass eine Ver-
pflichtung ebenso wenig auf eine Tugend gegriindet bzw. aus dieser
abgeleitet werden kann, wie eine Tugend aus einer Verpflichtung abge-
leitet werden kann“.>2 Es gibt zwar eine Verpflichtung, tapfer zu werden,
aber nicht eine Verpflichtung tapfer zu handeln.>® Wir sollen nicht tapfer
handeln, weil Tapferkeit eine Tugend ist. Wir spiiren etwa eine
Verpflichtung, an einem Abgrund entlang zu gehen, um fiir ein Familien-
mitglied einen Arzt zu holen. ,Hier ist das Handeln gemiss der Ver-
pflichtung dusserlich — wenn auch nur dusserlich — dasselbe wie ein
wirklicher Akt der Tapferkeit.“>* Wer Gber Tugenden spreche, befasse
sich nicht mit konkreten Pflichten und den Begriindungen fiir unsere
entsprechenden unreflektierten Uberzeugungen. Wer mit einer solchen
Erwartung an die Ethik des Aristoteles herangehe, werde enttauscht. Wir

signify not those characters, but that others remember it well. And an act is called
obligatory because of some character which it has, but to signify not that character, but
what we ought to do it because thereof.

48 Vgl. PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 66 (vgl. Anm. 23).
#'Vgl. JOHNSON: Rightness & Goodness, 23 (vgl. Anm 22).

30 PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, T4£. (vgl. Anm. 23).

1 PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, T4f. (vgl. Anm. 23).

52 PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 75 (vgl. Anm. 23).

33 Vgl. PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 75 (vgl. Anm. 23).
>4 PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrium?, 75 (vgl. Anm. 23).



158 Giterabwigung und Selbstzwecklichkeit

erfahren von Aristoteles nur, dass Selbstvervollkommnung unsere Auf-
gabe ist.

3. W.D. Ross

Im Vergleich zu Prichard ist Ross weit weniger radikal; fiir ihn ist die
Beforderung des Guten eine fundamentale sittliche Pflicht. Wenn nicht
eine der speziellen Pflichten, wie er sie in den prima facie Pflichten for-
muliert, dem entgegensteht, gilt: ,,we ought to do what will produce most
good; and even when we are under a special obligation the tendency of
acts to promote general good is one of the main factors in determining
whether we are right“.>> Von einer ,,Tendenz“ spricht Ross iibrigens
auch bei seinen prima facie Pflichten. Er unterscheidet®® zwischen prima
facie Pflicht und aktueller Pflicht im Sinne von ,,being our duty” und
,tending to be our duty*“.”” Diese Tendenz ist ,,an objective fact involved
in the nature of the situation, ore more strictly in an element of its na-
ture“.”® Ross vergleicht dieses Faktum mit dem Gesetz der Gravitation,
kraft dessen ,,a body tends to move in a certain way“. Ahalich gilt: ,in
virtue of being deliberately untrue a certain remark tends to be wrong*.®
Allerdings bestehe in diesem Fall keine kausale Relation, sondern eine
Relation wie zwischen den verschiedenen Attributen einer mathema-
tischen Figur. Wie in diesem Fall ist die Relation der prima facie
Richtigkeit selbst-evident.

Wihrend also fir eine teleologische oder axiologische Ethik
Richtigkeit und Gite in der Weise miteinander verbunden sind, dass die
letztere der Grund fir das erstere ist, sind fiir die Deontologen beide
Begriffe unabhingig voneinander.®® Das wird bei Ross etwa deutlich
wenn er sagt, allein dadurch, dass jemand etwas Richtiges tue, etwa seine
Schulden bezahle, tue er nichts Wertvolles fiir die Welt.6! Er vermehre

55 ROSS, William D.: The Right and the Good. 2. Aufl. Oxford 1946, 39. Es findet sich
bei Ross sogar die Metapher von der Giiterabwigung, wenn er im Fall der Kollison von
prima facie Pflichten die ,,greatest balance of prima facie rightness® als Kriterium nennt.
Hier gibt es aber — um im Bild zu bleiben — keinerlei Skala auf der Waage, und die Frage
solcher ,,Abwigung® ist einer der schwichsten Punkte im Ansatz von Ross.

56 ROSS: The Right and the Good, 28.
51 ROsS: The Right and the Good, 28.
58 ROss: The Right and the Good, 20.
9 ROSS: The Right and the Good, 29.
60 Vgl. hierzu JOHNSON: Rightness & Goodness, Kap VI (vgl. Anm. 22).

61 ROSS: The Right and the Good, 132 (vgl. Anm. 55): ,,But if we contemplate a right act
alone, it is seen to have no intrinsic za/#e. Suppose for instance that it is right for a man
to pay a certain debt, and he pays it. This is in itself no addition to the sum of values in
the universe. If he does it from a good motive, #4af adds to the sum in the universe®.



Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit 159

nicht die Summe der Werte im Universum. Das geschehe nur, wenn er es
aus einem guten Motiv tue. Nur die sittliche Giite also trigt in diesem
Fall zur Vermehrung des Guten bei. Hinsichtlich der deontologisch
verstandenen prima facie Pflichten entspricht also die Position von Ross
der von Prichard. Diese schiitzen durchaus nicht einen einzigartigen
Wert (wie etwa die Menschenwiirde), sondern haben mit dem Bereich
der Werte nichts zu tun.

Die geringe Plausibilitit dieser Anschauung macht Johnson mit
folgendem Beispiel deutlich:%2 Eine Gruppe von Soldaten ist eines
schweren Fehlverhaltens verdichtig, das aber mangels Beweisen nicht
offiziell geahndet werden kann. Ein Offizier bestraft dennoch diese
Soldaten in inoffizieller Weise. Schliesslich stellt er fest, dass einer von
den Verdichtigen im Gegensatz zu den anderen absolut unschuldig ist.
Kurz darauf steht eine Beforderung an. Zwei absolut gleichwertige
Kandidaten stehen zur Verfiigung; einer von ihnen ist derjenige, dem der
Offizier Unrecht getan hat. Fordert nun die prima facie Pflicht der
Wiedergutmachung die Beférderung des Letzteren? Soll hier die Wieder-
gutmachungspflicht, die normalerweise als besonders vordringlich gilt,®3
einer Gerechtigkeitspflicht (nimlich der Unparteilichkeit) weichen? Fiir
solche Schwierigkeiten ergibt die Theorie von Ross keine Losung.

Eine weitere Schwierigkeit ergibt sich bei folgender Prizisierung. Fiir
den Teleologen sind die Folgen fiir das Wohl und Wehe aller Be-
troffenen das einzige Kriterium des sittlich Richtigen; die ,utility” in
diesem Sinn ist somit notwendiges und zureichendes Kriterium sittlicher
Richtigkeit. Eine deontologische Theorie bestreitet nun in jeder Spielart,
dass die Folgen (in jedem Fall) zureichendes Kriterium sittlicher Richtigkeit
seien. Wenn aber fiir Ross zu den prima facie Pflichten auch Pflichten der
Wohltitigkeit gehdren, wire zu fragen, ob die Folgen wenigstens ein
notwendiges Kriterium sind. Das scheint bei Ross tatsichlich der Fall zu
sein (und, wie gesehen, vielleicht sogar bei Prichard), da ja eine prima facie
richtige Handlung, die diesem Kriterium widerspricht, nicht Gegenstand
einer aktuellen Pflicht sein kann; allerdings muss die Handlung nicht

62 Vgl. JOHNSON: Rightness & Goodness, 27 (vgl. Anm 22).

63 Wolf (WOLF, Jean-Claude: Bemerkungen zum ethischen Intuitionismus von W.D. Ross. In:
LINNEWEBER-LAMMERSKIRCHEN, Helmut / MOHR, Georg (Hgg.): Interpretation und
Argument. Wirzburg 2002, 265-288, hier 286) bemerkt treffend, ,,dass uns selbst eine
unfehlbare Einsicht in eine prima-facie-Pflicht in jeder beliebigen Konstellation nichts
niitzt, wenn wir ihr relatives Gewicht im Konflikt mit anderen Pflichten nicht kenne
[sic], ja wenn wir nicht einmal sicher sind, ob der prima-facie-Pflicht in jeder beliebigen
Konstellation mit anderen Werten und Pflichten ein stabiler Wert zukommt*.



160 Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit

prima facie ,,optimific”, aber ,bonific* sein.®* Und auch Carritt for-
muliert: ,,I believe, then, that an act cannot be right unless it also have
some utilitarian [...] value, that is, unless it give somebody some satisfac-
tion®.6>

Das ist aber nicht konsequent, wenn Wohltitigkeit nur eine prima facie
Pflicht unter anderen ist, und nicht einmal die wichtigste.®¢ Wenn etwa
die Tatsache, dass ein Versprechen gemacht wurde, ein ausreichender
Grund fiir seine Erfilllung sein kann, dann kénnen die guten Konse-
quenzen nicht eine notwendige Bedingung fir die Erfillung eben dieses
Versprechens sein. Wenn es gilt, der in der aktuellen Situation
vordringlichen prima facie Pficht zur folgen, diese aber nicht eindeutig
(wenigstens nicht nach teleologischen Gesichtspunkten) zu bestimmen
ist, konnte durch die Erfallung der aktuellen Pflicht der Zustand der
Welt vergleichsweise verschlechtert werden.

Bemerkenswert ist schliesslich noch, dass mindestens drei von den
sieben prima facie Pflichten teleologischer Art sind (beneficience, self-
improvement, non-maleficience). Daneben hat ausgerechnet die prima
facie Pflicht, die heute meist als eindeutig deontologisch angesehen wird,
bei Ross diesen Charakter offenbar nicht, nimlich die der Gerechtig-
keit.®” Diese beruhe ,jon the fact or possibility of a distribution of
pleasure or happiness (or of the means thereto) which is not in accor-
dance with the merit of the persons concerned; in such cases there arises
a duty to upset or prevent such a distribution®.® Damit stellt sich die
Frage, wie das Gerechtigkeitsprinzip ,,Jedem nach seinem Verdienst
einzuordnen ist. Ross betont, neben wichtigen Gilitern wie virtue,

knowledge und pleasure gebe es

»a more complex good, not reducible to these, consisting in the propot-
tionment or happiness to virtue. The bringing of this about is a duty which
we owe to all men alike, though it may be reinforced by special responsi-
bilities that we have undertaken to particular men®, ¢

64 ROSS: The Right and the Good, 36 (vgl. Anm. 55); vgl. des niheren WOLF: Bemer-
kungen zum ethischen Intuitionismus, 274 (vgl. Anm. 63).

65 CARRITT: The Theory of Morals, 54 (vgl. Anm. 43).

66 Vgl. hier JOHNSON: Rightness & Goodness, 36-39 (vgl. Anm. 22) und WOLF: Bemer-
kungen um ethischen Intuitionismus, 272f. (vgl. Anm. 63).

67 Anders Prichard und Carritt; vgl. JOHNSON: Rightness & Goodness, 9 (vgl. Anm. 22)
und WITSCHEN: Gerechtigkeit, 113ff. (vgl. Anm. 8).

68 ROSS: The Right and the Good, 21 (vgl. Anm. 55).

9 ROSS: The Right and the Good, 27 (vgl. Anm. 55); vgl. auch 138: It would seem then
that, besides virtue and pleasure, we must recognize [...] as a third independent good, the
apportionment of pleasure and pain to the virtuous and the vicious respectively.



Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit 161

Sofern also nicht spezielle Verantwortlichkeiten betroffen sind, sind
Gerechtigkeitspflichten fiir Ross teleologischer Art.

Man kénnte nun im Prinzip die Ausfithrungen tber die Oxforder
Deontologen als ein Kapitel bloss die Geschichte der Ethik betreffend
ansehen mit wenig aktueller Relevanz. Dem ist aber nicht so. Von
Johnson wie auch von Ross wird nidmlich diese Theorie mit der
hebriisch-christlichen Tradition identifiziert;’? als Vertreter werden auch
genannt: Butler, Price und (mit Einschrinkungen) Kant, wihrend die
andere dominante Richtung mit Platon und Aristoteles beginne. Schliess-
lich versucht schon Platon zu zeigen, dass Gerechtigkeit ,nitzt“. An
dieser Stelle diirfte ein kurzer Seitenblick auf G.E.M. Anscombes be-
kannten Aufsatz iber ,,Moderne Moralphilosophie® von Interesse sein.

4. Die Wende gur Tugendethik

Prichards Artikel hat — nach Auskunft von Frankena” — fiir ein
Vierteljahrhundert wenig Beachtung gefunden. Moglicherweise hat aber
die zeitweilige Konzentration auf den Verpflichtungsgedanken zu einer
Art Gegenreaktion gefiihrt, wie wir sie etwa bei Anscombe finden, deren
Beitrag in einer Hinsicht eine kontrire Alternative zu Prichard darstellt.”2
Anscombe plidiert dafiir,

,»dass wir die Begriffe der Pflicht (duty) und der Verpflichtung (obligation)
— im Sinn der moralischen Pflicht und der moralischen Verpflichtung — tber
Bord werfen sollten, falls dies psychologisch méglich ist, ebenso unsere
Begriffe des moralisch Richtigen bzw. Falschen und den moralischen Sinn von
,sollte’ (ought); denn sie alle sind Uberbleibsel oder Derivate von
Uberbleibseln aus einer fritheren Konzeption von Ethik, die heute nicht
mehr allgemein besteht, und sie sind ausserhalb dieser Konzeption nur
von Nachteil.“ 73

70 Vgl. JOHNSON: Rightness & Goodness, 2 (vgl. Anm. 22); ROss, William D.: Foun-
dations of Ethics. 6. Aufl. Oxford 1968, 3.

" Vgl. FRANKENA, William K.: Prichard and the Ethics of Viirtue. Notes on a Footnote. In:
The Monist 54 (1970) 1-17, hier 1.

72 Freilich nimmt Anscombe keinen Bezug auf Prichard (ANSCOMBE, G.E.M.: Modern
Moral Philosophy. In: DIES.: Ethics, Religion and Politics. Collected Philosophical Papers, 1II.
Oxford 1981, 26-42; dt.: Moderne Moralphilosophie. In: GREWENDORF / MEGGLE (Hgg.):
Seminar: Sprache und Ethik, 217-243 [vgl. Anm. 23]).

73 ASCOMBE: Moderne Moralphilosophie, 217 (vgl. Anm. 72). In diesem Zusammenhang
ist iibrigens eine Bemerkung im Vorwort des Buches von JOSEPH: Some Problems in Ethics
(vgl. Anm. 47) interessant. ,,For a number of years past, many of us whose studies lie in
philosophy at Oxford have been perplexed by the difficulties connected with obligation.
We have discussed it much among ourselves, and it has been painful for some of us to
find how little we know.*“ Und Muirhead bemerkt (MUIRHEAD, John H.: Rule and End in
Morals. Oxford 1932, 22): ,No one need have any difficulty in agreeing that the question



162 Giterabwigung und Selbstzwecklichkeit

Das ist nun kein Plidoyer fiir eine teleologische Ethikkonzeption gegen
Prichard. Vielmehr sei zwischen Aristoteles und uns das Christentum
gekommen: ,,Infolge der jahrhundertelangen Vorherrschaft des Christen-
tums haben sich die Begriffe der Pflicht, des Erlaubten, der Vergebung
tief in unsere Sprache und unser Denken eingebettet.“74

Diese Konzeption sei zwar weiter wirksam, insofern ,,die Begriffe der
Verpflichtung, des durch ein Gesetz Gebunden- oder Verpflichtetseins
zurickbleiben, obwohl sie ihre Wurzeln vetloren haben“.’> Es sei, als
wenn der Begriff jstrafwiirdig® in einer Gesellschaft Gbrig bleibe, in der
es kein Strafrecht und keine Strafprozesse mehr gibt. Hinter Anscombes
Vorschlag, diese Termini tiber Bord zu werfen, steckt nun freilich die
durchaus fragwiirdige Implikation, ,,diese Begriffe seien wie Miinzen,
denen einmal eine bestimmte Bedeutung eingeprigt wurde und die auch
dann noch im Umlauf blieben, als das Wihrungssystem selbst lingst
aufgegeben worden war“.’6 Aber diese Termini konnen doch in einer
anderen Konzeption der Moral einen neuen Sinn gewinnen, z.B. bei
institutionellen Regeln, dhnlich wie etwa zu Zeiten des Kleingeldmangels
in Italien die Telefonmiinzen (gettoni) zu Zahlungsmitteln wurden.

Anders als fir Prichard oder Ross ist nun nach Anscombe charak-
teristisch fiir eine ,,Gesetzeskonzeption der Ethik,

»dass gewisse Dinge verboten sind, welche Konsequenzen auch immer
drohen mogen, so zum Beispiel das Toten eines Unschuldigen um
irgendeines auch noch so guten Zweckes willen, stellvertretende Bestraf-
tung [sic], Verrat, (womit ich meine, das Vertrauen eines Menschen in
einer wichtigen Sache durch das Versprechen treuer Freundschaft zu ge-
winnen und ihn dann an seine Feinde zu verraten), Gotzendienst, Sodo-
mie, Ehebruch, Ablegen eines falschen Glaubensbekenntnisses.“ 77

Dies mache zwar nicht das Ganze der hebriisch-christlichen Ethik aus,
sei jedoch ,ein bemerkenswerter Zug dieser Ethik“. Wieso solche
unbedingt geltenden Normen zu einer Gesetzeskonzeption der Ethik
gehoren sollen, wird nicht eigens begriindet. Zu den genannten Bei-

of what we mean by an action being morally right, and by feeling ourselves under an
obligation to do it, has none of the prominence in Plato which it has in modern
discussion. Anscombes radikaler Vorschlag mag eine Reaktion auf die von Joseph
geschilderte Befindlichkeit sein.

74 ANSCOMBE: Moderne Moralphilosophie, 223 (vgl. Anm. 72).

7> ANSCOMBE: Moderne Moralphilosophie, 224 (vgl. Anm. 72). Vgl. auch das 1. Kapitel
von MACINTYRE, Alasdair: After Virtue, London 1985 (dt.: Der Verlust der Tugend. Zur
moralischen Krise der Gegenwart. Frankfurt a.M. 1987).

76 BORCHERS, Dagmar: Die neue Tugendethik — Schritt guriick im Zorn? Eine Kontroverse in
der Analytischen Philosophie. Paderborn 2001, 87.

71 ANSCOMBE: Moderne Moralphilosophie, 229 (vgl. Anm. 72).



Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit 163

spielen liesse sich einiges kritisch bemerken.”® Entscheidender ist die
Frage, ob fiir eine hebriisch-christliche Tradition deontische Termini wie
,Gesetz‘, Pflicht® die ethisch fundamentalen sind. Von den deontischen
Termini in biblischen Texten und theologischer Sprache her mag sich
das zunichst nahe legen. Aber im Stil von Prichard miisste man etwa die
Bestimmungen des AT zum Schutz von Schwachen (Arme, Fremde,
Witwen, Waise) nicht von der Not oder dem Schutz dieser Leute her
begriinden, sondern vom Faktum einer entsprechenden Verpflichtung.
Das diirfte kaum plausibel sein, da schliesslich die gottlichen Gebote

gerade durch die géttliche Sorge um die genannten Menschen motiviert
sind.”?

Anscombe vertritt nun freilich nicht die strenge Form einer deon-
tologischen Theorie, sondern versucht mit einem tugendethischen
Ansatz deren Pointe (unbedingte Verbote) zu bewahren.8 Wenn man,

78 Einige ,,Dinge* sind mit Wertungswértern bezeichnet, wie Ehebruch, Gétzen-
dienst, Verrat (wobei hier der Sachverhalt auch auf einen eindeutigen Fall eingeschrinkt
ist). Auch die Frage des Glaubensbekenntnisses ist in der ,hebriisch-christlichen
Tradition® nicht so eindeutig. Aus solchen Griinden haben etwa sephardische Juden in
Spanien, als sie unter den Almoraviden und Almohaden nicht mehr toleriert wurden,
einen Ubertritt zum Islam simuliert und heimlich ihre jiidischen Briuche weitergepflegt.
Das wurde von ihren Glaubensbriidern meist toleriert (allerdings niemals die Taufe). Und
Katholiken, insbesondere Priester, haben im elisabethanischen England ihre Uber-
zeugung zu verbergen versucht etwa mit dem Kunstgriff der reservatio late mentalis. Wie
man zu dieser Handlungsweise auch stehen mag, der Forderung 6ffentlicher Glaubens-
treue genugt sie jedenfalls nicht. Allerdings besteht in diesen beiden Fillen ein wichtiger
Unterschied zu den antiken christlichen Martyrern: man war nicht gefordert, einem
Menschen gottliche Verehrung zu erweisen.

79 KAISER, Otto: Der Gott des Alten Testaments. Theologie des AT 1: Grundlegung,. Got-
tingen 1993, bemerkt (307f.) zur Theologisierung des biirgerlichen Rechts im AT:
»Angesichts der fortschreitenden sozialen Differenzierung scheint sich die biirgerliche
Gerichtsbarkeit als zum Schutz der Schwachen unzureichend erwiesen zu haben, so dass
es notig wurde, die potentiellen Rechtsbrecher durch den Gedanken an die sie
erwartende gottliche Vergeltung abzuschrecken: Es ist der gnidige Gott, [...] der den
Notschrei des Fremdlings, der Witwe, der Waise und des Armen hort. Vgl von
philosophischer Seite auch DONAGAN, Alan: The Theory of Morality, Chicago 1977, 3: ,,A
divine command expresses divine law if and only if it expresses divine reason. And if it
be assumed, as it was by the Stoics, that human reason is in principle adequate for the
direction of human life, it follows that, so far as it has to do with the regulation of
human life, the content of the divine law can be ascertained by natural human reason,
and its force appreciated, without any direct reference to the gods at all. By contrast,
divine commands that do not express divine law can only be known by revelation,
whether from the mouth of the god himself, or through intermediaries.*

80 LOUDEN, Robett B.: On Some Vices of Viirtue Ethics. In: CRISP, Roger / SLOTE,
Michael (Hgg.): Virtue Ethics. Oxford 1997, 201-216 (dt.: Einige Laster der Tugendethik. In:
RIPPE, Klaus Peter / SCHABER, Peter (Hgg.): Tugendethik. Stuttgart 1998, 185-212)
dussert freilich folgenden Zweifel (187): ,,Nach meiner Lesart beabsichtigt Anscombe
nicht wirklich, vollstindig vom moralischen Sollen Abschied zu nehmen. Nur einmal



164 Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit

statt von richtigen und falschen Handlungen zu reden, Termini wie
,ungerecht* verwende, kénne man anhand von Beispielen zwischen ,an
sich ungerechten Handlungsweisen und solchen, die mit Riicksicht auf
gegebene Umstinde ungerecht sind®, unterscheiden.! Zur ersteren
Klasse gehore die gerichtliche Bestrafung eines Unschuldigen, zur
zweiten, Vertrige nicht einzuhalten, Schulden nicht zu bezahlen etc. Es
gibt hier also Unschirfen bei den Grenzziehungen, aber einen ein-
deutigen Kernbereich. Das ist die Eigenschaft der (von Williams®?) sog.
dicken oder dichten Begriffe, dass sie einen klaren Bedeutungskern mit
unscharfen Rindern haben. Hier wird man freilich vorsichtig sein
miissen. ,Gerechtigkeit® fungiert nimlich sowohl als universales wie auch
als partikulires Tugendwort; im ersteren Sinne wire es ein ,diinner®
Begriff und mit sittlich richtig® bedeutungsgleich. Leisten aber nun
partikulire Tugendworter, das, was Anscombe von ihnen erwartet?
Zunichst ist darauf zu verweisen, dass zum Feld der Tugendethik
eher die sog. unvollkommenen Pflichten zu gehoren scheinen, bei denen
im Gegensatz zu den vollkommenen ein grosserer Ermessensspielraum
fir den Einzelnen besteht.8? Schliesslich ist auf unterschiedliche Tugend-
konzeptionen zu verweisen. Bei Platon ist das Spezificum der

angenommen, man wirde ihrem Vorschlag folgen, also ,moralisch falsch® durch
,unaufrichtig’, ,unanstindig® etc. ersetzen. Ist dies nicht bloss eine kiirzere Redeweise
dafiir zu sagen, dass Handelnde aufrichtig und anstindig sein sollen, und dass
unaufrichtige und unanstindige Handlungen deshalb moralisch falsch sind, weil gute
Menschen solche Handlungen nicht ausfihren? Der Begriff des moralischen Sollens
scheint nunmehr, um es anders auszudriicken, mit Bezug darauf erklirt zu werden, was
ein guter Mensch tun wiirde.“ Ahnlich scheint die Sache bei Philippa Foot zu liegen, die
allerdings ausdriicklich nur ein hypothetisches Sollen kennt (vgl. FOOT, Philippa: Morality
as a System of Hypothetical Imperatives. In: DIES.: Virtues and 1Vices. Oxford 1978, 157-173.)
81 ANSCOMBE: Moderne Moralphilosophie, 236 (vgl. Anm. 72).

82 Vgl. WILLIAMS, Bernard: Ethics and the limits of philosaphy. London 1985, 129f. (dt.:
Ethik und die Grengen der Philosophie. Hamburg 1999, 182f.). Vgl. dazu kritisch SCHEFFLER,
Samuel: Morality through Thick and Thin. A Critical Note of Ethics and the Limits of Philosophy.
In: PhRev 96 (1987) 411-434. Ausserdem diitfte sich der ,Kernbereich® weniger in
ethischen Konfliktsituationen bewihren als vielmehr, wo dieser Kern persénliche Opfer
fordert. Ein eindrucksvolles literarisches Beispiel findet sich in ,,Uncle Tom’s Cabin®
(Kap. 33), wo Toms neuer Herr ihn zu einer Art Aufseher machen will, der dann auch
die entsprechenden korpetlichen Misshandlungen durchfithren soll, etwa eine Sklavin
auspeitschen. ,,I beg Mas’t pardon,” said Tom; ,,hopes Mas’t won’t set me at that. It’s
what I an’t used to, — never did, — and can’t do no way possible.“ Der Herr meint, er
werde es schon lernen. Er gibt Tom Schlige mit der Peitsche ins Gesicht und fragt, ob er
es immer noch nicht tun kénne. ,,Yes, Mas’r,” said Tom, putting up his hand, to wipe the
blood, that trickled down his face. ,,I’'m willin’ to work, night and day, and work while
there’s life and breath in me; but this yer thing I can’t feel it right to do; — and, Mas’r, I
never shall do it, — never“

83 Vgl. hierzu SCHNEEWIND, Jerome B.: The Misfortunes of Virtue. In: CRISP, Roger /
SLOTE, Michael (Hgg.): Virtue Ethics. Oxford 1997, 178-200, hier 185-191.



Giterabwigung und Selbstzwecklichkeit 165

Gerechtigkeit gerade nicht eine bestimmte Verhaltensweise, sondern die
Harmonie der Seelenteile. Uberhaupt bezeichnen Tugenden eher die
Quelle einer Handlung (etwa Handeln ,,aus Gerechtigkeit®) als einen
bestimmten Handlungstyp. Aufschlussreich ist auch eine Bemerkung im
Laches zur Tapferkeit. In diesem Dialog gibt Laches folgende Definition
von Tapferkeit (190e): ,,Wenn nimlich einer entschlossen ist, in Reih
und Glied standhaltend die Feinde abzuwehren, und nicht flieht, dann ist
der doch gewiss tapfer.

Sokrates wendet ein (191bc), dass die Skythen fliechend und verfol-
gend kampfen, und weist auf die Lakedaimonier hin; von ihnen sage
man:

,,sie hitten bei Plataiai, als sie mit den Schildtrigern zu tun bekamen, nicht
standhalten und gegen sie kimpfen wollen, sondern seien geflohen; als
sich aber die Reihen der Perser aufgelost hatten, hitten sie kehrtgemacht
und wie Reiter gekimpft und hitten so in jener Schlacht gesiegt.“®

Tapferkeit kann sich also auch in einem fiir die Tapferkeit untypischen
Verhalten, nimlich der Flucht, manifestieren;® damit erweist sich die
von Laches gegebene Definition als ungeeignet. Mit Anscombe liesse
sich vielleicht erwidern, ,,unter normalen Umstinden*“86 fordere Tapfer-
keit das Aushalten. Aber wann ist hier eine Situation normal? Offen-
sichtlich wenn es keine konkurrierenden Gesichtspunkte gibt, die ein
anderes Verhalten nahe legen, wenn das ,,im Kern“ geforderte Verhalten
im konkreten Fall keinen Sinn macht oder wenn der Handelnde sich
nicht mit den Anspriichen einer anderen Tugend gleichzeitig konfron-
tiert sieht. Fur dieses Problem, den Konflikt von Tugenden oder

84 Herodot berichtet solches iiber die Schlacht bei den Thermopylen (VII 210f). Vgl.
auch den Hinweis von WILLIAMS: Ethik und die Grenzen der Philosophie, 23 (vgl. Anm. 82):
Man spreche von einer gerechten oder mutigen Person. ,,Aber [...] hochst selten nur ist
die auf den Handelnden und die Handlung zutreffende Beschreibung mit der identisch,
derentwegen der Handelnde sich fiir eine bestimmte Handlung entscheidet.” Das treffe
auf ,gerecht zu. ,,Eine gerechte oder faire Person wihlt bestimmte Handlungen, weil sie
gerecht sind, und lehnt andere ab, weil sie ungerecht oder unfair sind. Aber eine mutige
Person wird normalerweise ihre Handlungen nicht deshalb auswihlen, weil sie Mut
erfordern, und es ist eine hinlinglich bekannte Wahrheit, dass eine bescheidene Person
ihre Handlungen nicht wegen des Attributs ,Bescheidenheit® vollzieht.

85 Vgl. dazu VON WRIGHT, Georg Henrik: The Varieties of Goodness, Bristol 1996 (=
London 1963), 139: ,,The lack of an essential tie between a specific virtue and a specific
activity distinguishes virtue from that which we have called technical goodness. We attri-
bute technical goodness or excellence to a man on the ground that he is good af some
activity. But there is no specific activity at which, say, the courageous man must be good
— as the skilled chess-player must be good at playing chess and the skilful teacher must
be good at teaching. There is no art of ,couraging®, in which the brave man excels.” Vgl.
weiter ebd., 139-143.

86 ANSCOMBE: Moderne Moralphilosophie, 236 (vgl. Anm. 72).



166 Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit

Anspriichen, etwa Barmherzigkeit und Gerechtigkeit, Sparsamkeit und
Freigebigkeit, Gehorsam und Zivilcourage etc., bietet die Tugendethik
keine Losung. Solche Konflikte sind gerade Gegenstand einiger antiker
Tragodien (etwa Antigone oder Philoktet). Zu diesem Punkt ldsst sich mit
Louden feststellen:

»Natiirlich sollen wir das tun, was ein tugendhafter Mensch tun wiirde, es
ist aber keineswegs immer so einfach herauszufinden, was dieser hypo-
thetische moralische Mensch an unserer Stelle tun wirde, und manchmal
sogar mag er ganz einfach aufgrund einer individuellen Eigenart handeln.
Wenn man ihn ausserdem fragt, warum er so handelte, wie er handelte,
oder wie et gewusst hat, was zu tun sei, konnte die Antwort auch — wenn
man tberhaupt eine erhilt — nur wenig aufschlussreich sein.“#

Ausserdem sind auch gewisse Gefahren solcher absoluter Verbote, wie
sie Anscombe auf tugendethische Weise retten will, nicht zu iibersehen.
Man denke nur an das Ungliick, das oft durch archaische Vorstellungen
von Ehre (wohl auch ein dicker Begriff) verursacht wurde. So haben
etwa franzosische Politiker 1914 an die Ehre der Englinder appelliert,
um sie zum Kriegseintritt zu motivieren® (,,Est-que I’Angleterre com-

prend ce que c’est 'honneur?®).?? Glover vergleicht folgendermassen die
Situationen von 1914 und 1962 (Kubakrise):

,One legacy of the idea of a moral law whose commands and prohibitions
are absolute, regardless of consequences, is the assumption that morality
cannot realistically be applied to practical decisions. There is a link be-
tween the statesmen of 1914 and the hawks of 1962. Those who led their
countries into the First World War made an absolute out of morality of
national honout, regardless of the human consequences of obeying such a
morality. They opted for obeying the dictates of what they took to be
morality. The hawks of 1962 shared the absolutist view of morality, but
drew the opposite conclusion: that it was irrelevant to practical politics.
They were left with a calculation of national self-interest, carried out with-
out imaginative awareness of what was really at risk. Like the men of 1914,
they missed the scale of the crisis.*%

Im Ubrigen sehe ich auch nicht, wie eine Tugendethik den Unterschied
zwischen an sich ungerechten Handlungen und unter normalen Um-

87 LOUDEN: Einige Laster der Tugendethik, 192f. (vgl. Anm. 80). Aussetdem heisst es
(193), man konne kaum Behauptungen aufstellen wie ,,Eine tugendhafte Person [...] ist
auch jemand, der dafiir eintritt, dass alle geistig behinderten Foten abgetrieben (oder
nicht abgetrieben) werden sollen [...].“

88 GLOVER, Jonathan: Humanity. A moral history of the twentieth century. London 2001, 221.

89 Nach GLOVER: Humanity. A moral history of the twentieth century, 197f. und 230 (vgl.
Anm. 88).

9% GLOVER: Humanity. A moral history of the twentieth century, 221f. (vgl. Anm. 88).



Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit 167

stinden ungerechten Handlungen im Einzelfall begrinden konnte.
Aristoteles jedenfalls erhebt einen solchen Anspruch nicht. Fiir ihn gilt
vom Tapferen,®! dass er die richtigen Dinge ertrigt oder fiirchtet zum
richtigen Zweck in der richtigen Weise und zur richtigen Zeit. Hier wird
nicht zwischen gewohnlichen und aussergewohnlichen Umstinden
unterschieden. Vor allem, wenn man die Tugend vorziiglich als die Mitte
zwischen widerstreitenden Affekten versteht, ist damit iber die richtige
Handlung nichts gesagt; vielmehr ermdéglicht solche Tugend ein nicht
vom Ubermass eines Affektes getriibtes Urteil.%2

5. Tugend und Moralitit

Wie schon bemerkt, hatte sich auch Prichard bereits zum Thema
Moralitit und Tugend gedussert und diese streng unterschieden. Hier ist
noch bemerkenswert die letzte Anmerkung seines Artikels:

»Diese scharfe Unterscheidung zwischen Tugend und Moralitit als
koordinierten und unabhingigen Formen des Gut-seins wird eine Tatsache
erkliren, die ansonsten schwierig zu erkliren ist. Wenn wir uns nach der
Lektiire von Biichern tiber Moralphilosophie einmal irgendeine lebendige
Darstellung menschlichen Lebens und Handelns — wie wir sie etwa bei
Shakespeare finden — ansehen, dann werden wir wohl am meisten dariiber
erstaunt sein, wie wenig die moralphilosophischen Diskussionen mit den
Tatsachen des konkreten Lebens zu tun haben. Kommt dies nicht zum
grossen Teil daher, dass sich die Moralphilosophie — durchaus zu Recht —
auf das Faktum der Verpflichtung konzentriert hat, dass jedoch unter
denen, die wir am meisten bewundern und deren Leben von grésstem
Interesse ist, viele sind, in deren Leben das Gefiihl der Verpflichtung zwar
moglicherweise einen wichtigen aber keinen dominierenden Faktor
darstelltr*

Solch scharfe Unterscheidung zwischen Moralitit und Tugend hingt
speziell bei Prichard mit seinem Verstindnis von Moralitit zusammen,
das vom Faktum der Verpflichtung ausgeht. Und bis heute setzen sich
Tugendethiker gerade von einem solchen Konzept ab. So formuliert
etwa M. Stocker ,that recent ethical theories have by far overconcen-
trated on duty, rightness, and obligation®“.?> Bei Prichard sind damit

91 Vgl. ARISTOTELES: Nik. Ethik 1115b, 18ff.

92 Vgl. dazu bes. SCHUSTER, Josef: Moralisches Konnen. Studien zur Tugendethik. Wiirz-
burg 1997, Kap III.

93 STOCKER, Michael: The Schizophrenia of Modern Ethical Theories. In: CRISP, Roger /
SLOTE, Michael (Hgg.): Virtue Ethics. Oxford 1997, 6678, hier 68. Konsequent urteilt
dann auch Borchers, 150 (vgl. Anm. 76): , Teleologische Theorien beginnen mit einer
Konzeption des Guten. Richtig ist dann das, was diesen als gut definierten Endzustand



168 Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit

andere Formen des intrinsisch Guten aus diesem Bereich ausgeklammert.
Wenn man aber Moralitit, worauf Frankena? aufmerksam macht, im
Sinne Butlers als ,,moral institution of life“ versteht im Unterschied etwa
zu Recht und Religion, dann zihlen wir zweifellos Tugenden zu diesem
Bereich.

Die Schwierigkeit solcher Gegeniiberstellungen wie bei Prichard liegt
darin, dass die Tugend als etwas Beliebiges erscheinen kénnte. Einerseits
gibt es zwar nach Prichard — wie gesehen — eine Verpflichtung, tapfer zu
werden, ,,d.h. solche Dinge zu tun, die uns dazu befihigen, spiter tapfer
zu handeln®“.?> Wenn aber die Verpflichtung im Bereich der Tugend
,»kein dominierender Faktor® ist, warum soll man dann tugendhaft sein?
Sind die Tugenden etwas Gutes (in einem nicht-sittlichen Sinn) oder
Gegenstand eines bloss hypothetischen Imperativs? Nach Prichard geht
vom Guten als solchem schliesslich keinerlei Verpflichtung aus. Es gibt
zwar eine Verpflichtung, eine bestimmte Handlung zu tun, aber nicht, sie
aus einer bestimmten guten Motivation zu tun. Solche wird von uns zwar
bewundert, sie soll aber nicht verpflichtend sein. Sollte eine Tugendethik
dennoch auf eine Aufforderung ,,Sei tugendhaft® hinauslaufen, wire die
Logik solcher ,,aretaischer” Termini genauer zu untersuchen, wenn diese
denn nicht auf anderen Termini basieren.

Schliesslich ist noch bemerkenswert, dass es nach Prichard unzweifel-
haft ist, ,,dass unsere Billigung und unsere Verwendung des Ausdrucks
,gut® stets' im Hinblick auf Motive erfolgt und sich auf Handlungen
bezieht, die tatsichlich getan worden sind und deren Motiv wir zu
kennen glauben®.%

Danach wiren tugendethische Urteile rein retrospektiv und kénnten
nicht handlungsleitend sein (wie dagegen Anscombe sehr wohl voraus-
zusetzen scheint).

Die scharfe Unterscheidung zwischen Tugend und Moralitit ergibt
sich bei Prichard und Anscombe aus ihren jeweiligen Primissen. Ein von
solchen Primissen unabhingiger Grund konnte darin liegen, dass das
konsekutive Moralverstindnis nicht in den Blick kommt oder falsch
interpretiert wird. Wo jemand schon ein guter Baum ist, der gute Friichte
bringt (Mt 7,17),%7 ist fiir ihn die sittliche Forderung bereits realisiert; sie
hat ihren Forderungscharakter verloren. Die Diskrepanz von Pflicht und

befordert. Ganz offensichtlich ist die Tugendethik unter einem teleologischen Dach zu
finden.*

9 Vgl. FRANKENA: Prichard and the Ethics of Viirtue, 5 (vgl. Anm. 71).
95 PRICHARD: Berubt die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 75 (vgl. Anm. 23).
96 PRICHARD: Beruht die Moralphilosophie auf einem Irrtum?, 67 (vgl. Anm. 23).

97 Vgl. dazu WOLBERT, Werner: Ein guter Baum bringt gute Friichte. Konsekutives und
[finales Verstandnis von Moralitit im ékumenischen Gesprach. In: Cath(M) 39 (1985) 52—68.



Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit 169

Neigung ist damit aufgehoben, und Menschen, bei denen das gegeben zu
sein scheint, sind Gegenstand unserer Bewunderung (wihrend fiir Kant
solch ein Ideal eher suspekt zu sein scheint).”® Bei rein konsekutivem
Verstindnis bleibt allerdings die Frage offen, wie man denn zu einem
guten Baum wird (es sei denn, man schiebt dies dem Wirken Gottes
zu).?? So befassen sich auch Tugendethiker wenig mit der Frage, wie man
denn tugendhaft wird.

Abschliessend sei die Diagnose Loudens tber die tugendethische
Diskussion wiedergegeben, die auch weitgehend meinen Eindriicken ent-
spricht,

»dass die Literatur zur Tugendethik ein wenig undurchsichtig und ver-
staubt anmutet (often has a somewhat misty antiquarian air). So wird oft
gesagt, dass z.B. die Griechen eine Tugendethik vertraten, obwohl nicht
immer genau angegeben wird, was es eigentlich ist, das sie vertraten. Wenn
man also die moderne Tugendethik beschreiben méchte, muss man meiner
Meinung nach schon etwas Detektivarbeit leisten, um ihre begriffliche
Kontur besser zu fassen und aus der ungliicklicherweise geringen Zahl
verfiigbarer Ausserungen Schliisse zu ziehen. 100

Im Sinne solcher ,,Detektivarbeit mochte ich diese Ausfithrungen ver-
standen wissen.

Abstract

Human dignity is an absolute value that has no equivalent (according to Kant).
Therefore, it is often regarded as a deontological criterion becanse humanity as an end
in itself cannot be weighed up against something else. ,Deontological in this sense
stands for something absolute, a value of unique rank. This is a rather common
misunderstanding. For the Oxford deontologists deontology denotes a view of morality
which takes as its fundamental categories the notions of ,obligation* or ,duty‘ and the

98 Das ist iibrigens sehr deutlich bei Ross formuliert (ROSS: Foundations of Ethics, 50f.
[vgl. Anm. 70]): ,,Further, it seems clear that in trying to discover whether it is our duty
to do a certain act, we regard as irrelevant the state of our inclination towards or against
the doing of the act; and if this be so, the absence of a contrary inclination cannot
prevent that from being our duty, which otherwise would be our duty. The notion of
duty or obligation undoubtedly carries with it the idea of restriction; but the nature of
the restriction is not that our duty is something that we ought to do though we have a
contrary inclination, but that it is something that we ought to do irrespective of the state
of our inclination.*

9 Bei FOOT, Philippa: Virtues and Vices. In: DIES.: Virtues and Vices. Oxford 1978, 1—
18, hier 10-12 (dt.: Tugenden und Laster. In: RIPPE, Klaus Peter / SCHABER, Peter (Hgg.):
Tugendethik. Stuttgart 1998, 69-91, 80-84), zeigt sich eine deutliche Irritation gerade
beziiglich dieses Problems, wenn sie fragt, wer tugendhafter sei: der, dem es schwer oder
leicht fillt, tugendhaft zu handeln.

100 LOUDEN: Einige Laster der Tugendethik, 186f. (vgl. Anm. 80).



170 Giiterabwigung und Selbstzwecklichkeit

,rightness of acts’; it formulates requirements and recommendations that are at least
to some extent independent of the idea of the good. This concentration on the idea of
obligation has contributed to the turn to virtue ethics as an alternative approach,
which will be commented critically.



	Güterabwägung und Selbstzwecklichkeit : zur Eigenart einer deontologischen Theorie und zur tugendethischen Alternative

