
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: "L'Esprit Saint procède du Père par le Fils" : l'actualité de la
pneumatologie de Nicéphore Blemmydès (13e siècle)

Autor: Stavrou, Michel

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760645

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Michel Stavrou

« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

L'actualité de la pneumatologie de Nicéphore
Blemmydès (13e siècle)

Le nom de Nicéphore Blemmydès ne bénéficie d'ordinaire que de quelques

lignes de présentation dans les manuels d'histoire de la théologie
byzantine. Cependant, s'il est pour ainsi dire inconnu du grand public,
orthodoxe ou non, sa place encore modeste, due à plusieurs facteurs

historiques, n'ôte rien, pour qui s'intéresse à la genèse de la doctrine de

saint Grégoire Palamas ou encore au débat œcuménique actuel sur la

question rebattue du Filioque, à l'importance et à l'actualité que revêt
aujourd'hui la doctrine trinitaire de cet auteur.

Pour mettre en évidence une telle évaluation, cette étude abordera
successivement : 1) l'histoire de la vie et de l'œuvre de Blemmydès, trop
mal connue et cependant indispensable à l'intelligibilité de sa théologie ;

2) la vision pneumatologique de Blemmydès ; enfin : 3) les prolongements

et l'actualité d'une telle vision.
De façon préalable, il convient de souligner la réelle difficulté que

constitue l'étude de la théologie de cet auteur. Au-delà des problèmes
d'ordre historique et philologique, un survol bibliographique montre les

évaluations très contrastées de la pneumatologie « blemmydienne »

qu'ont pu faire les savants de diverses époques et obédiences. La
disparité et la virulence de ces prises de position ne sont pas sans

rappeler l'âpreté du débat qui régna longtemps autour de la question
palamite.

* Liste des abréviations :

MUNITIZ : A partial Account : cf. note 1

Nicéphore Blemmydès : Autobiographie : cf. note 1

Nicéphore Blemmydès : De theologia cf. note 6

NICÉPHORE Blemmydès : Mémoire de Nicée 1234 : cf. note 5

Stavrou : cf. note 1

PTS Patr. Texte und Studien
REB Revue d'Etudes Byzantines
RHE Revue d'Histoire Ecclésiastique (Louvain)
RHT Revue d'Histoire des Textes



116 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

I. Historique de la vie et de l'œuvre de Blemmjdès

1. Vie etpersonnalité de Blemmjdès1

La vie de Nicéphore Blemmydès s'inscrit presque entièrement dans le
cadre géographique et chronologique de l'Empire de Nicée, à tel point
qu'il en représente, pour l'Histoire, la grande figure emblématique, à la
fois intellectuelle et spirituelle.

La fondation de l'Empire de Nicée à partir de 1204 résultait,
rappelons-le, de la quatrième croisade, qui avait abouti au sac de Constantinople

(13 avril) et à la création de l'Empire latin de Constantinople mais
aussi des principautés franques en Grèce. Des milliers de réfugiés de la

grande cité ainsi qu'une bonne part des élites de la société byzantine
avaient fondé, non loin des côtes asiatiques des détroits, cet état de Nicée

qui devait jouer, pour plus d'un demi-siècle, le rôle majeur de base de

repli à la fois de l'hellénisme byzantin et de l'orthodoxie. L'empire de

Nicée héritait de la légitimité byzantine avec Théodore Lascaris (1204—

1222) ; vint ensuite le long règne prospère de Jean III Doukas Vatatzès
(1222—1254), auquel succédera son fils, l'empereur-philosophe Théodore
II Lascaris pour seulement quatre ans. A la mort de celui-ci, en 1258, le

pouvoir impérial finira par échoir à l'intriguant Michel Paléologue,
fondateur de la dernière dynastie byzantine : son armée reprendra Constantinople

aux Latins le 25 juillet 1261.
Fils d'un médecin, Nicéphore est né à Constantinople en 1197. En

avril 1204, lors de la prise de la capitale byzantine par les Croisés, il
s'enfuit avec ses parents et des milliers d'émigrés en Bithynie. Pendant

quatre ans il suit à Brousse les cours d'instruction primaire d'un certain
Monastériotès (plus tard archevêque d'Ephèse). Montrant une grande
ardeur pour l'étude, il se rend ensuite à Nicée, alors capitale de l'Empire,
pour y poursuivre son instruction pendant cinq ans. Il y apprend la

grammaire, la rhétorique, la poésie, le calcul et suit les cours de logique
de Démétrios Karykès. A dix-sept ans, ne pouvant continuer ses études,
faute de professeur, il part pour Smyrne où il va étudier et pratiquer la
médecine durant sept ans. Il faut dire qu'après le désarroi dû à la prise de

Constantinople par les Latins en 1204, les fondations scolaires des empereurs

byzantins avaient disparu, aussi les études ne furent-elles relevées

1 Pour une biographie détaillée, voir J. A. MUNITIZ : Nicephori Blemmydae Autobiographiei

sive Curriculum Vitae neenon Epistula Uhiversalior CCSG 13). Turnhout/Louvain
1984 ; J. A. MUNITIZ : ^4 partial Account SSL 48). Louvain 1988 ; M. STAVROU : La
doctrine trinitaire de Nicéphore Blemmydès (1197-V.1269) [thèse de doctorat conjoint
dactylographiée de l'Université Paris-IV Sorbonne, valant également pour la Faculté de théologie
de l'Institut Catholique de Paris et l'Institut Saint-Serge (Paris)]. Paris 2004, p. 38—50.



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 117

que quelques années après, grâce aux efforts de Jean III Doukas Vatatzès
et de Théodore II Laskaris.

Vers 1217, âgé de 20 ans, Nicéphore eut des déboires sentimentaux et
se réfugia dans les études. Il se rendit en Troade, alors sous domination
latine, pour y achever sa formation philosophique et scientifique à l'école
d'un maître réputé appelé Prodromos. Il apprit là-bas les sciences du
quadrivium : arithmétique, géométrie, astronomie et peut-être musique
théorique. Installé ensuite à Nymphée (entre Smyrne et Sardes), où s'était
transporté le palais impérial, il se plonge éperdument dans l'étude de la

théologie. L'empereur Jean III Doukas Vatatzès voulant le prendre à son
service, il s'enfuit du palais pour se consacrer à l'Eglise.

En 1224, le patriarche Germain II, conscient des talents de

Nicéphore, l'agrège au clergé patriarcal : il le nomme lecteur, puis à Noël
l'ordonne diacre. A la Théophanie (1225) il lui confère la dignité de lo-
gothète de l'Eglise c'est-à-dire d'homme de confiance, et bientôt même
de locum tenens, pendant l'absence du patriarche, parti en tournée pastorale.

Très savant mais d'un caractère entier et intransigeant, Nicéphore se

fait immédiatement des ennemis dans le milieu du clergé patriarcal. En
butte à des jalousies, il est soumis à de graves accusations visant ses

mœurs, accusations dont il parvient non sans mal à se tirer, sans désarmer

pour autant les sycophantes qui, toute sa vie, s'acharneront contre
lui. Nous savons tout cela grâce à YAutobiographie que Nicéphore a laissée
à ses moines, où il se présente comme la victime d'incessants complots
ou persécutions.

Nicéphore part vers 1231 faire une sorte de retraite à Lesbos et il en
revient décidé à embrasser la vie monastique, malgré les avis du patriarche.

Il vécut un temps comme ermite dans la région monastique du
Mont-Latros puis fut pris pour deux ans au service de Manassès, le
métropolite d'Ephèse, qui lui remit l'habit monastique. Parti en pèlerinage à

Jérusalem vers 1232, il est retenu à Rhodes par le césar Léon Gabalas,
allié de Venise et dissident envers l'empire de Nicée. Là il dévore « nuit
et jour » les ouvrages de la bibliothèque du monastère où il se trouve.

Revenu à Ephèse, il est appelé par le patriarche Germain II pour être
le principal porte-parole de l'orthodoxie dans un grand débat avec les
Latins sur la procession du Saint-Esprit qui se tient à Nymphée en 1234.

Il reçoit ensuite l'habit monastique définitif (en gardant son prénom de

baptême), et est rapidement ordonné prêtre par le métropolite Manassès
dans la basilique Saint-Jean, à Ephèse. Animant un peu plus tard une
école monastique aux portes d'Ephèse, il dirige à proximité le monastère
de Saint-Grégoire-le-Thaumaturge. En 1238, l'empereur Jean III Doukas
lui impose cinq élèves à former en logique, parmi lesquels le futur histo-



118 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

rien Georges Acropolite qui assure que toute la jeunesse d'alors voyait en
Blemmydès le prince des philosophes.

Un peu plus tard, en 1239-1240, envoyé par l'empereur, il se rend en
Grèce d'Europe (Athos, Thessalonique, Larissa) pour recueillir et copier
des manuscrits. Il refuse le siège alors vacant de l'archevêché d'Ochrid et
de Bulgarie. De retour en Asie mineure, sa renommée comme pédagogue
et enseignant était immense. C'est pourquoi lui fut bientôt confiée
l'éducation du fils de l'empereur Jean III, Théodore II Laskaris, un jeune
homme de 18 ans d'une intelligence supérieure mais fragile car atteint
d'épilepsie. Une relation étroite parfois passionnelle liera les deux hommes

longtemps durant, comme en témoigne leur extraordinaire
correspondance en partie conservée. En 1240, le patriarche Germain II désigne
en mourant Nicéphore comme son successeur, mais l'empereur s'y
oppose, préférant un moine plus effacé.

Vers 1241, Blemmydès décide de fonder un monastère particulier à

Emathia, en un lieu retiré de la région d'Ephèse, où il supervise les

travaux de construction. Pour ce monastère, achevé vers 1249 et dédié au
« Christ qui est », il composera un typikon monastique. Il y met aussi en

place une école supérieure dont il assure l'enseignement et où de
nombreux jeunes gens viendront s'instruire.

C'est vers 1249 qu'eut lieu la fameuse « affaire de la Marchesina » qui
montre le caractère inflexible (ou insupportable) de Nicéphore, admiré

ou honni par ses contemporains. L'empereur Jean III Doukas venait de

se remarier avec Constance, fille de Frédéric II, mais celle-ci n'avait
qu'une douzaine d'années et Jean III la délaissait, au profit de sa dame de

compagnie. Cette favorite, dont le faste faisait scandale à la cour, se

présenta un jour en grande pompe au monastère de Nicéphore. Celui-ci, au
milieu de la stupeur générale, fit aussitôt interrompre la Divine liturgie
puis il ordonna à la marquise de quitter le saint lieu qu'elle profanait par
sa présence, ce qui fit un grand scandale. Il expliqua ensuite sa conduite,
décriée par de nombreux courtisans, dans une lettre ouverte, en définissant

l'attitude qui s'imposait à un homme de Dieu en cette circonstance :

« Celui qui veut plaire aux hommes », écrivait-il « n'est pas un véritable
serviteur de Dieu. » L'empereur Jean III Doukas Vatatzès refusa de se

prêter aux vengeances de sa maîtresse.
Suite à cet incident grave, Nicéphore se retira progressivement dans

son nouveau monastère. Il prit part de façon décisive aux discussions

théologiques organisées de nouveau avec les Latins à Nymphée en 1250.

Lors de ces rencontres il repoussa une nouvelle fois la doctrine latine de

la procession du Saint-Esprit à partir du Père et du Fils.
En 1254, à la mort du patriarche Manuel II, si l'on en croit le récit de

Blemmydès dans son Autobiographie, les évêques le choisirent à l'unani-



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 119

mité pour succéder au trône du patriarcat œcuménique, mais lui, désirant
une vie tranquille, refusa une telle charge. Presque en même temps que
Manuel II, mourut l'empereur Jean III et son fils Théodore II lui
succéda. Durant son très court règne (de quatre ans), Théodore II ne
cessa d'être en correspondance avec son ancien maître. Les deux hommes

furent souvent brouillés, Blemmydès reprochant à Théodore de
thésauriser pour faire la guerre et d'être indifférent aux malheureux. C'est à

cette époque que Nicéphore fit valoir par plusieurs écrits la doctrine
ancienne des Pères grecs selon laquelle l'Esprit Saint procède du Père par le
Fils : son idée était que cette pneumatologie ancienne aurait permis une
restauration de la communion ecclésiale avec les Latins, s'ils renonçaient
au Filioque. Mais la proposition de Nicéphore fit sans doute peur à ses

contemporains grecs qui la rejetèrent sur le moment. Sans doute venait-
elle trop tôt car, dans un contexte entièrement nouveau, elle devait 30

ans plus tard être adoptée officiellement par l'Eglise byzantine au 2nd

concile des Blachernes (1285).2 Mais Nicéphore n'assista pas à ce

triomphe posthume. Incompris de ses contemporains, malgré l'aura dont
son nom demeurait entouré, il finit par s'enfermer pour ainsi dire dans

son monastère vers 1258. Il y demeura jusqu'à sa mort qui eut heu vers
1269,3 refusant de revenir à Constantinople en 1261 et ne jouant
pratiquement aucun rôle dans les événements du règne de Michel VIII
Paléologue.

2. Œuvre diverse de Blemmydès

La lecture, parmi un ensemble de textes très divers, non seulement de
YAutobiographie de Nicéphore mais aussi d'un double épitomé de logique
et de physique et de plusieurs traités scientifiques, permet de se faire une
idée de la variété de ses aptitudes et de ses intérêts. Dans ma présentation

de la vie et de l'œuvre de ce polygraphe, j'ai été amené à distinguer
chez Nicéphore le moine, le savant, le pédagogue et le théologien.4 Toutes

ces facettes interfèrent entre elles, et composent un personnage hors
du commun que l'on nommait dans le monde byzantin Nicéphore le

Philosophe, de même que l'on avait connu quatre siècles auparavant
Constantin le Philosophe, grand érudit devenu le saint moine Cyrille,
apôtre des Slaves.

Nous nous heurtons aussi au caractère fragmentaire d'une œuvre qui
a dû traverser les vicissitudes de l'histoire byzantine puis ottomane, et

2 Voir A. PAPADAKIS : Crisis in Byzantium. The Filioque controversy in the patriarchate of
Gregory II of Cyprus (1283—1289). New York. 19962, notamment p. 83—138.

3 C'est la date retenue comme la plus probable par J. A. Munitiz : cf. MUNITIZ : /I
partialAccount, p. 28.

4 Cf. STAVROU, p. 51-62.



120 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

leur cortège d'incendies et de destructions sans remède. Les textes
théologiques de Nicéphore sont des écrits de circonstances. Il n'a pas laissé
de traité théologique systématique, ce qui n'exclut pas, chez lui, une
vision d'ensemble dont témoigne particulièrement son court traité De fide
laissé à ses moines. Ce qui nous reste de son travail théologique est pour
l'essentiel consacré à la doctrine trinitaire et à la christologie, c'est-à-dire
non seulement aux fondamentaux de la théologie chrétienne mais aux
thèmes les plus brûlants du dialogue inter-ecclésial et inter-religieux au

temps de Nicéphore.
La recension des manuscrits connus d'œuvres théologiques ou

religieuses attribuées à Blemmydès m'a amené à découvrir aussi bien de

nouveaux témoins pour les textes déjà édités par le passé que des manuscrits

d'œuvres inédites : au total se dégage un ensemble de dix textes
théologiques dont seuls trois, le Mémoire remis aux Latins en 1234 et les

deux extraits de YAutobiographie de Nicéphore relatifs aux discussions

théologiques gréco-latines avaient jusque là été bien édités.5 Et trois textes

demeuraient inédits :6 cela souligne que l'œuvre de Blemmydès
dormait jusque là dans les bibliothèques de manuscrits, et qu'il importait
de la redécouvrir.

3. Théologie et vie spirituelle che% Blemmydès

Nicéphore aborde la théologie en homme de prière, en moine façonné
par l'ascèse et l'office divin quotidien, tendu vers les réalités célestes.

LAutobiographie offre l'image d'un homme qui a médité sur la place émi-
nente que tenait la providence divine dans sa vie personnelle et dans

l'histoire du monde et des hommes. Dieu n'est pas, pour lui, un simple
objet de recherche intellectuelle et un sujet de spéculation métaphysique,
mais une personne avec qui, semble-t-il, il entretient une relation de

confiance, de crainte et d'amour.
Le moine d'Emathia témoigne d'une sensibilité aiguë à la présence

personnelle du Père céleste, protecteur et miséricordieux. Ainsi, dans son
Autobiographie, il évoque la tendresse du Père, figurée par la parabole du

5 Respectivement par Mgr Paul Canart (vice-préfet de la Bibliothèque Vaticane), et

par le Dr Joseph Munitiz : cf. P. CANART : Nicéphore Blemmyde et le mémoire adressé aux
envoyés de Grégoire IX (Nicée, 1234). In : OCP 25 (1959) 310-325 ; NICÉPHORE
BLEMMYDÈS : Autobiographie, II, 25—40, p. 57—63 ; II, 50—60, p. 67—73.

6 II s'agit des Syllogismes hypothétiques sur la procession du Saint-Esprit, du De theologia et
des Autres syllogismes sur la procession du Saint-Esprit (cf. STAVROU, resp. p. 98—112, 251-
276, 277—285). L'édition critique des dix textes théologiques de Blemmydès paraîtra
prochainement avec traduction et notes dans un volume de la collection Sources

Chrétiennes actuellement en préparation.



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 121

Fils prodigue (Le 15,17ss) ;7 dans un autre passage, il dit avoir recherché
l'héritage du Père d'En-haut plutôt que celui de ses parents terrestres,
qu'il ne voulait pas revoir avant leur mort à cause de ses vœux monastiques.8

La lère partie de 1''Autobiographie s'achève par la prière suivante :

« Puissions-nous recouvrer nos esprits, contempler le pays paternel et
rechercher le Père, comme il convient, celui qui est aux cieux »9

Ce qui ressort des textes laissés par Nicéphore est le sentiment de la

présence du Dieu vivant de la Bible et des saints Pères. Cet esprit de foi,
cette eiicreßeia (« vraie foi »),10 semble constituer le maître mot qui pourrait

définir l'attitude religieuse de Nicéphore durant son existence jalonnée

d'épreuves.11 C'est d'ailleurs ainsi que l'historien Georges Pachymère
résume la quête du moine d'Emathia au soir de sa vie : pour lui « une
chose [...] et une seule était nécessaire : la piété (tô euaeßes) ».12

Quant à l'esprit de la démarche théologique de Blemmydès, il pourrait
tenir dans l'injonction de la Sagesse de Sirac que notre auteur cite en partie

7 Voir Nicéphore Blemmydès : Autobiographie, I, 22, p. 14.
8 Voir NICÉPHORE Blemmydès : Autobiographie, II, 22, p. 64-65.
9«Eïr| 8è ppâs àvavfji|jai, kcù tt|v TtaTptSa KaTavofjaai, Kai tôp IlaTépa

Crp-fjaai, KaOœs écnr irpéirop, tôp èv tolç oùpavoîç. » (Nicéphore Blemmydès :

Autobiographie, I, 90, p. 45).
10 C'est la vertu paulinienne (1 Tm 3,16) prônée par NICÉPHORE au début du De fide

(1, 7) : cf. STAVROU, p. 357 ; PG 142, 585A ; GRÉGOIRE DE NAZIANZE, une des

autorités de Nicéphore, se présentait déjà comme un héraut de 1' evaeßeta : v. Discours

22, 12 (éd. J. Mossay, SC 270, Paris, 1980, p. 242-244 ; PG 35, 1144C).
11 On peut citer, parmi les récits illustrant cette eüaeßeta :

La relation de l'accident de Nicéphore, lorsqu'il tomba du balcon d'une maison en
Grèce du Nord, se brisant les os sur un sol pierreux: «Toute ma respiration était
entravée et la mort semblait inévitable. Mais celui qui est le Secours était proche ; et alors

que j'avais expiré, ou plutôt que j'étais sur le point d'expirer, le Sauveur me redonna la
vie. » {Autobiographie, I, 65—66, p. 33—34).

2) L'épisode de la visite de la Marchesina au monastère de Nicéphore : lorsque
Drimys, l'officier accompagnant la marquise, voulut venger celle-ci, qui venait d'être
chassée de l'église par Nicéphore, il ne put dégager son épée de son fourreau. Accusé par
la suite de magie, Nicéphore comprit que le geste de Drimys n'avait pas été une simple
menace: «Je réalisai alors sans place au doute que ce geste n'avait pas été une
intimidation mais une vraie tentative pour me supprimer, contrecarrée par la puissance
de mon Défenseur et Sauveur » {Autobiographie, I, 71, 16-19, p. 36).

3) L'épisode de la tentative d'assassinat contre lui et les siens à l'occasion de sa venue
à l'assemblée de Magnésie (1258) : il n'échappa à la mort que parce qu'il avait pris un
autre chemin que la route principale où il était attendu ; c'est ainsi que fut à l'œuvre Dieu,
« [son] sage guide et puissant sauveur » {Autobiographie, II, 80-81, p. 81-82).

De tels récits témoignent d'une foi en Dieu robuste et simple et de la conscience
qu'avait Nicéphore Blemmydès d'une protection particulière reçue d'En-haut.

12 A. FAILLER / V. LAURENT : Georges Pachymérès. Relations historiques, V, 2, t. II. Paris
1984, p. 438. Nous citons ici la traduction de V. Laurent.



122 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

dans son De theologia, à travers une citation du Pseudo-Athanase :13 « Ne
cherche pas ce qui est trop difficile pour toi, ne scrute pas ce qui est au-
dessus de tes forces. À ce qui t'a été ordonné applique ton esprit »

(Si 3,21—22). Cette double exhortation qui trace la via media dans laquelle
doit se situer une réflexion théologique à la fois pieuse et éclairée, pourrait

d'ailleurs être considérée, de façon plus générale, comme une charte
de la théologie byzantine.14

Nicéphore Blemmydès s'inscrit donc ici pleinement dans la tradition
de son Eglise. Il ne construit jamais un « système » théologique, même
dans le domaine circonscrit de la pneumatologie ; il ne semble pas en
avoir la volonté ni la capacité dans le milieu théologique qui est le sien.
C'est un interprète de la Révélation qui se fonde sur la Tradition, et
donc, son souci n'est pas d'établir ou de confirmer par la raison le bien-
fondé de la Révélation, base de l'édifice doctrinal, mais d'approfondir la

compréhension de tel aspect du dépôt de la foi si le contexte historico-
ecclésial l'exige.

Dans son traité De theologia, Nicéphore Blemmydès appelle avec force
son destinataire à suivre la tradition des Pères pour ce qui concerne le
mode de connaissance théologique et à respecter les limites assignées à

l'exercice de l'intelligence humaine face au mystère divin.15 A la suite de

Grégoire de Nazianze et des Pères, Nicéphore souligne d'abord et avant
tout le primat de la foi dans le Dieu trinitaire, reçue du Christ dans

l'Esprit saint : « Nous devons croire en ce [mode d'être trinitaire] à partir de

ce que nous avons entendu d'En haut ; quant à la manière [dont il existe],
nous la laisserons au Seigneur lui-même. »16

Il s'agit d'affirmer la primauté de l'Ecriture et des témoignages de la

tradition des Pères, sanctifiés par l'Esprit, sur toute pensée humaine « du
dehors ». C'est en ce sens que Blemmydès voit dans le puits une image
de la recherche théologique qui permet à l'homme d'atteindre l'eau vive
des vérités de la foi, en enlevant l'obstacle de la « terre abondante de

l'ignorance ».17 Or, l'eau vive est une image johannique de l'Esprit saint.

13 Pseudo-Athanase : Contra Macedon., I, 14 (PG 28, 1313B), cité dans
NICÉPHORE Blemmydès : De theologia, 3, 27-28, p. 265.

14 Voir J. PELIKAN : D'esprit du christianisme oriental (600-1700) [trad. J.-L. Breteau].
Paris 1994, p. 34.

15 Voir Nicéphore Blemmydès : De theologia, 18, p. 275-276.
16 NICÉPHORE BLEMMYDÈS : De theologia, 6, p. 267.
17 Voir Nicéphore Blemmydès : Lettre à Jacques de Bulgarie, 16, 5-6 (cf. STAVROU,

p. 191 ; PG 142, 549C) : «tôv x°ûp [•••] T°v itoXùv TTjs dyvoîas »



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 123

4. Les contacts théologiques de Blemmydès avec les Latins

Il faut bien constater la présence d'une sorte d'abîme culturel entre les

chrétientés grecque et latine à cette époque, abîme d'incompréhension
aggravé par le sac de Constantinople de 1204 et ses conséquences durables.

Les frères prêcheurs, présents à Constantinople dès 1223 et organisés

dans une province de Grèce à partir de 1228,18 tentaient de le
combler en lisant eux-mêmes les Pères grecs ; malheureusement une telle
lecture, assez superficielle, n'avait pour but principal que d'annexer ces

auteurs à la théologie latine et de constituer pour eux des armes
intellectuelles précieuses dans la polémique gréco-latine : il s'agissait, en
montrant le bien-fondé de la théologie filioquiste, de tenter de convaincre

les « Grecs schismatiques » qu'ils s'étaient écartés de leurs propres
Pères.19

Nicéphore Blemmydès semble ne pas avoir bien connu la langue
latine. D'ailleurs, la connaissance des langues étrangères était plutôt réservée

aux envoyés et ambassadeurs impériaux20 ainsi qu'aux missionnaires.
Peut-être rencontra-t-il des Latins à Nicée ou à Nymphée. Etant introduit

au palais impérial et au patriarcat, il pouvait croiser ou rencontrer les

nombreux étrangers qui passaient quelques temps dans les cités
administratives de l'Empire comme ambassadeurs, savants,21 pèlerins ou

18 Voir B. ALTANER: Die Dominikanermissionen des 13. Jahrunderts. Habelschwerdt 1924,

p. 9. L'existence d'un couvent dominicain est attestée à Constantinople dès 1233 (v. R.

JANIN : Da géographie ecclésiastique de l'Empire byzantin. Première partie, De siège de Constantinople
et le patriarcat œcuménique. Paris 1953, p. 590).

19 La production du traité anonyme Contra Graecos (v. PG 140, 487—574) en 1252 par
un dominicain français de Constantinople (qui avait fait partie de la délégation latine lors
des discussions de Nymphée en 1234) est le premier événement significatif (v. A.
DONDAINE : Contra Graecos. Premiers écrits polémiques des Dominicains d'Orient [= AFP 21],
1951, p. 320-322), puisque cet écrit fut très diffusé jusqu'au concile d'union de Florence
(1438—39). On connaît aussi le Dibeltus de fide, traité polémique antigrec rédigé en grec et
en latin par Nicolas de Cotrone avant 1254, dont la version latine influencera directement
le Contra errores Graecorum de Thomas d'Aquin.

20 Ainsi au 14es., DÉMÉTRIOS KYDONÈS, secrétaire de l'empereur Jean VI Cantacu-
zène, apprendra le latin auprès d'un Dominicain de Péra pour mieux recevoir les

ambassadeurs et les marchands occidentaux : v. G. MERCATI : Notifie di Procoro e Demetrio

Cidone,..., Studi e Testi 56). Rome 1931, p. 361-362. Il traduira finalement en grec la
Somme contre tes Gentils et la Somme théologique de Thomas d'Aquin, et des écrits d'Anselme
du Bec.

21 Un bon exemple nous est fourni par le dominicain flamand Guillaume de Moer-
becke (v.1220-v.1286) qui, à la demande de Thomas d'Aquin, (re-)traduisit en latin
Aristote et ses commentateurs, ainsi qu'Archimède, Héron et Galien. Travaillant dans les

pays hellénophones, nous savons qu'il acheva à Nicée en avril 1260 la traduction du
commentaire d'Alexandre d'Aphrodisias sur les Meteorologica (v. M. GRABMANN :

Guglielmo de Moerbeke O.P., il traduttore delle opere di Aristotele. Rome 1946, p. 135). Il



124 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

marchands. Des liens scientifiques existaient indéniablement avec
l'Occident.22 Notons aussi que des contacts intellectuels existaient avec
la cour sicilienne des Hohenstaufen suite au remariage de Jean III Dou-
kas Vatatzès avec Constance, la fille de Frédéric II. Théodore II écrivit
un discours funèbre lors de la mort de l'empereur Frédéric II (1250), et il
organisa des joutes intellectuelles à l'occasion de la venue en 1253 du

marquis Berthold de Hohenbourg, ambassadeur de Conrad IV de
Hohenstaufen.23

Il y eut ainsi, au temps de l'empire de Nicée, des occasions de
rencontres assez approfondies entre Occidentaux et Byzantins. Nicéphore a

donc pu avoir quelque accès à des éléments de la théologie latine de cette
manière indirecte. Mais c'est évidemment surtout à l'occasion des deux

dialogues théologiques de 1234 et 1250 qu'il eut des contacts privilégiés
avec des théologiens latins. Il nous semble que les contacts de 1250 à

Nymphée, malgré le compte rendu assez triomphaliste qu'il en donne
dans son Autobiographie, furent l'occasion d'une rencontre assez approfondie

avec les Latins. Ces contacts furent peut-être déterminants au

point d'orienter de façon significative sa réflexion théologique vers la
doctrine patristique de la procession de l'Esprit Saint par le Fils, que l'on
appelle plus simplement le Per Filium, sans l'amener pour autant à une
réelle prise de connaissance des Pères latins, peu connus en Orient.

II. Cadre et développement de la pneumatologie de Blemmydès

1. Approche trinitaire de Blemmydès

Dans le testament théologique et spirituel que constitue son traité De fide,
Nicéphore commence son exposé de la foi chrétienne par une confession

trinitaire : « Il n'y a qu'une substance unique de la Divinité,
incompréhensible et inaccessible, en trois parfaites hypostases, le Père, le Fils
et le saint Esprit. »24 D'emblée, se trouve proclamée la révélation

participa par la suite aux discussions du concile de Lyon II (1274), avant d'être
l'archevêque latin de Corinthe en 1280.

22 Comme le prouve le texte anonyme grec écrit en 1252, dans lequel l'auteur
explique l'usage des chiffres arabes et donne des exemples attestés sous une forme déjà
courante en Occident : voir A. ALLARD : Le premier traité byzantin de calcul indien. In : RHT
7 (1977) 60-63.

23 Durant l'année 1253, Théodore II reçut l'ambassade de Hohenbourg : v. N.
FESTA : Theodori Ducae Lascaris Epistulae. Florence 1898 : Lettres XL, CXXV ; M.-A.
ANDREEVA : Otcherki po koultoure vizantijskogo dvora v XIII v. Prague 1927, p. 144 ; L.
TARTAGLIA : Teodoro II Duca Lascari Encomio dell'imperatore Giovanni Duca. Naples 1990, p.
15 ; F. TlNNEFELD: Das Niveau der abendländischen Wissenschaft aus der Sicht gebildeter

Byzantiner im 13. und 14. Jh. In: Byzantinsche Forschungen 6 (1979) 254—260.
24 Nicéphore BlemmydèS: Defide, 1, 9-11 (cf. Stavrou, p. 357 ; PG 142, 585A).



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 125

trinitaire avec, souligné, son ancrage dans le monothéisme biblique (Ex
20,3 ; Deut 6,4). Il appert que l'approche du moine d'Emathia correspond
à ce qu'écrivait au 20e siècle V. Lossky à propos de la tradition théologique

byzantine : le dogme de la Trinité constitue « le fondement inébranlable

de toute pensée religieuse, de toute piété, de toute vie spirituelle, de

toute expérience ».25 Dans la bgnée de la théologie des Pères cappado-
ciens et de leur terminologie substance-hypostases, Dieu se trouve
proclamé comme inséparablement un et trine ; mais le point de départ
biblique, spirituel et liturgique est la nature personnelle du Dieu vivant,
qui s'est révélé comme étant le Père, le Fils et le saint Esprit. Nicéphore
utibse tantôt la parataxe tantôt l'antithèse pour soubgner le paradoxe du
mystère trinitaire :

« L'Eglise à la fois confesse la Monade et proclame la Trinité. Nous disons

que Dieu est un, c'est-à-dire une Divinité unique par l'identité de
substance, de puissance et de gloire, mais nous dénombrons trois personnes
[...], et nous confessons aussi de façon orthodoxe une Trinité consubstan-
tielle. En effet, nous glorifions et louons une Trinité selon les hypostases,
mais nous la disons et la croyons consubstantielle. »26

Cet énoncé antinomique, hérité de la tradition byzantine — « Dieu est

identiquement Monade et Trinité », avait écrit Maxime le Confesseur27 —,

constitue l'un des axes de la théologie blemmydienne : la dogmatique
chrétienne se doit de défendre, comme sur une fine arête longeant deux

précipices opposés, aussi bien l'unicité divine que la réalité hypostatique
des trois personnes divines, en évitant d'un côté le monarchianisme
abstrait, de l'autre toute forme de trithéisme, fût-il verbal.

Conformément à la tradition apophatique du christianisme oriental, la
substance divine est considérée par Nicéphore comme non seulement

incompréhensible mais aussi inaccessible : « Qui donc, quel que fût son

rang parmi les mortels, oserait scruter la substance insaisissable,
indiscernable, sans principe et supratemporelle de la Divinité unique en trois
hypostases »28 Ce n'est pas simplement son infirmité et son péché qui
interdisent à la créature tout accès à l'ouata divine mais la transcendance

25 Y. LOSSKY: Théologie mystique de l'Eglise d'Orient. Paris 1944, p. 64.
26 NICÉPHORE BLEMMYDÈS : De theologia, 7, p. 268. Du point de vue de la structure

de l'énoncé, on trouve dans ce paragraphe une parataxe un — trois, puis deux oppositions
successives : un — trois, et trois — un.

27 MAXIME le CONFESSEUR : Capita theol. et oecon., II, 1 (PG 90, 1125A).
28 « Tlç Xolttôv Tr|v dKaTdXiynrov Kai dveljixvLacrrov, âvapxov re Kai

ùttépxpovov oùaiav Tqs puds TpiawrocrrdTOU 0£Öttitos [...];» (Nicéphore
BLEMMYDÈS : De theologia, 5, 13-15, p. 267).



126 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

du Dieu vivant à qui le seul attribut qui sied est 1' ûuepouaiou dyoni-
sien.29

Il est important de noter ici que, malgré sa formation philosophique
plutôt aristotélicienne, on ne trouve jamais chez Blemmydès l'être de

Dieu réduit au concept de la simple essence (ouata).30 De plus, à la

différence de l'Exposition de la foi de Jean Damascène31 dont il s'inspire
largement, Nicéphore, dans son De fide, ne développe pas d'exposé De Deo uno

préalable à une présentation De Deo trino. D'emblée, le Dieu Trinité est

en même temps Monade : chacune des personnes est parfaite, « mais il y
a un seul Dieu et non trois dieux ».32 La communion parfaite signifie
précisément l'unité de nature. Celui qui s'est incarné n'est autre que le
Verbe divin, le Fils du Père : il s'est fait homme « par la bienveillance de

celui qui l'a engendré » 33; de plus, « sa conception [provenait] du saint

Esprit ».34 Incarnation et Trinité sont donc naturellement inséparables

pour notre auteur. Le mystère de l'Incarnation porte en lui celui du Dieu
trinitaire.

Les personnes trinitaires sont absolument identiques, excepté leurs

propriétés hypostatiques, développe Nicéphore. Il a soin de souligner (à

plusieurs reprises) la distinction fondamentale en Dieu entre propriétés
naturelles et propriétés hypostatiques ;35 il reprend sur ce point la
doctrine classique des Pères cappadociens, constamment invoquée depuis le

patriarche Photius à propos de la querelle sur le Filioque. Ainsi le Père a

pour propriété la non-génération (àyévvryrov), le Fils celle de la génération

(yevvr|TÖv), l'Esprit saint la procession (éioTopeuTÔv). Chaque
personne divine possède son propre mode d'existence (TpOTTOS1 undp-
ijeto?).36 Blemmydès s'appuie ici sur l'approche de Grégoire de Na-

29 Nicéphore Blemmydès : Defide, 3, 21 (cf. Stavrou, p. 359 ; PG 142, 589A).
30 Le terme oÙCTLa correspond, selon le contexte, au sens abstrait de 1 'essentia ou à la

substantia, substrat porteur de déterminations particulières.
31 Voir JEAN Damascène : Expositio fidei, I, 5 (éd. B. Kotter, PTS 22, Berlin 1981,

p. 13-14 ; PG 94, 800—801) qui semble s'inspirer de GRÉGOIRE DE NYSSE : Discours

catéchétique, praef. et ch. 1-4 (PG 45, 9-20). Cela dit, l'exposé De Deo uno chez Jean
Damascène ne vise pas tant l'unité de l'essence divine que la récapitulation de la Trinité
en l'hypostase de Dieu le Père (comme le montre l'enchaînement avec le chap. 6 : « Ce

Dieu un et unique n'est pas sans Verbe »).
32 Nicéphore Blemmydès : Defide, 3,4 (cf. stavrou, p. 358 ; PG 142, 588C).
33 Nicéphore Blemmydès : Defide, 6,3-4 (cf. Stavrou, p. 361 ; PG 142, 592A).
34 Nicéphore Blemmydès : De fide, 6, 14-15 (cf. Stavrou, p. 361 ; PG 142,

592B).
35 Voir Nicéphore Blemmydès : De fide, 4 (cf. Stavrou, p. 359 ; PG 142, 589A-

B).
36 L'expression TpOTTOS ûirdpfeios est souvent utilisée par Blemmydès : NICÉPHORE

BLEMMYDÈS : Mémoire de Nicée 1234, 9, p. 324,1. 12 ; Lettre à Jacques de Bulgarie, 15, 31 (cf.



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 127

zianze : « les expressions mêmes <ne pas avoir été engendré), <avoir été

engendré) et (procéder) désignent [respectivement] le Père, le Fils et celui

qui est appelé Esprit saint »,37

Les propriétés hypostatiques identifient chacune des personnes et ne
sont pas interchangeables, sous peine d'ôter toute réalité aux personnes
divines elles-mêmes selon une optique modaliste, ainsi que l'expliquait
Nicéphore face aux Latins en 1234 : « Le Père sera toujours père, le Fils
fils, et l'Esprit esprit, chacune de [ces] propriétés demeurant immuable
(ctKLvqTtov) dans celui où elle se trouve »,38 ou encore dans son De fide :

« Comme le fait d'être inengendré est le propre du Père, il appartient
proprement au Père seul ; car seul le Père est inengendré, puisqu'il est
seul [à être] père. C'est le propre du Fils que d'être engendré ; c'est le

propre du saint Esprit que de procéder d'auprès du Père. Mais ni l'Esprit
saint n'est engendré, ni le Fils ne procède. »39

C'est sur le dogme de la monarchie du Père, hérité des Cappadociens
et, au delà, des Pères anténicéens,40 que s'articule naturellement la

théologie trinitaire de Nicéphore Blemmydès. Le Père est la seule
personne trinitaire à être sans principe naturel, à ne pas posséder de cause
d'elle-même. Le Fils, lui, a le Père pour principe. C'est pourquoi, souligne

Nicéphore dans le De fide, en reprenant l'argumentation de saint

STAVROU, p. 190 ; PG 142, 549C) ; lettre pneumat. à Théodore II, 2, 1—2 (cf. STAVROU, p.
236 ; PG 142, 568B) ; etc. Apparue en théologie trinitaire au 4e s. sous l'influence,
semble-t-il, de BASILE DE CÉSARÉE (v. Sur le saint Esprit, XVIII, 46 (éd. B. PRUCHE,
SC 17bis, Paris 1968, p. 408 ; PG 32, 152B) ; G. MARTZELOS : Substance et énergies de Dieu
selon saint Basile. Thessalonique 1993 [en grec], p. 58, n. 4), elle est associée initialement
aux relations d'origine pour le Fils et l'Esprit, et possède une signification relationnelle.

GRÉG. DE NYSSE l'utilise dans son Contre Eunome (PG 45, 316C.404C), et, dans la
fameuse Eettre 38, 6, 12—14 (chez BASILE, éd. Y. Courtonne, t. I, Paris 1957, p. 90), il
définit, de façon proche, l'hypostase comme « signe particulier de l'existence de chacun

(LSidfov Trjs éicdcrTov viTapfecds appeiov) ». ThÉODORET de Cyr (5e s.) utilise
souvent l'expression, notamment dans son Exposition de la foi droite (PG 6, 1209B) : « To
pèv àyévvxyrov Kai yevvpTÔv kol ÈKTtopeuTÔv oûk oûaîas ôvopaTa aXXà TpÖTtoi
iurdp^ecos. » Plus tard, elle est reprise de façon magistrale par MAXIME LE CONF. qui
distingue notamment Xôyoç 4>üaeü)S et Tponos ûirdpÇecos. Voir Questions à Thalassius

(PG 90, 285A) ; Ambigua 42 (PG 91, 1341D) et par ex. Mjstagogie (PG 91, 701A) : « Tpiaç
èoTt Taîs woaTaaeai. Kai -rai Tpotrq) Tps ûiTdpÊecos p àyta Movas. »

37 GRÉG. DE NAZ. : 5' Discours théologique (Disc. 31), 9 (éd. P. Gallay, SC 250, Paris
1978, p. 292 ; PG 36, 141D-144A), cité dans NICÉPHORE BLEMMYDÈS : Lettre pneumat. à
Théodore II, 2 (cf. STAVROU, p. 236 ; PG 142, 568B—C).

38 Autobiographie, II, 35,1. 5—7, p. 61.
39 Nicéphore Blemmydès : Defide, 4,4-8 (cf. Stavrou, p. 359 ; PG 142,589A).
40 Denys de Rome, cité par ATHANASE : Décrets du synode de Nicée, 26 (PG 25, 46D)

parle de 1' « dytov Kppuypa povapxtas » ; BASILE DE CÉSARÉE parle du «eüaeßes
Söypa Tfjs povapxtas » (Sur le saint Esprit, XVIII, 47 (éd. B. Pruche, SC 17bis, Paris,
2002, p. 412 ; PG 32 ; 153B-C).



128 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

Basile, le Christ disait : « Mon Père est plus grand que moi »,41 en tant
que le Père est principe et cause du Fils. Ce postulat de la monarchie du
Père est essentiel, car il signifie que la source en Dieu n'est pas un abîme

impersonnel mais une personne : le Père. Le Père confère la divinité en

plénitude aux deux autres personnes qui prennent origine en lui.
Dans son compte-rendu du dialogue de Nicée (1234) avec les Latins,

Nicéphore rappelle en ce même sens le présupposé théologique qu'il
avait souligné pour justifier le refus grec de la pneumatologie filioquiste :

« Le Père seul est principe, racine et source de la Divinité »42 et « seul le

Père est causateur tandis que le Fils et l'Esprit sont seulement causés, et,
de façon tout à fait distincte, [tous deux] avec le même honneur [sont]
issus du Père, l'un engendré, l'autre procédant [de lui] [...]. »43

2. Eapneumatologie byzantine avant Blemmydès

Pour cerner l'originalité de la contribution de Nicéphore Blemmydès, il
est nécessaire de la replacer dans un contexte élargi, en soulignant tout
d'abord la référence pneumatologique que constituait depuis la fin du 9e

s. la Mystagogie du saint Esprit du saint patriarche Photius et en dressant
sommairement un état de la pneumatologie byzantine au 13e s. Photius
est le premier théologien byzantin connu qui se soit opposé à la doctrine
latine du Filioque, doctrine qui, à l'occasion de l'échange des anathèmes
de 1054 puis du fossé grandissant creusé entre les Eglises grecque et
latine par les croisades, est devenue l'une des pierres d'achoppement pour
la réconciliation des deux traditions ecclésiales.44

41 Jn 14,28 cité dans NICÉPHORE BLEMMYDÈS : De fide, 2, 14 (cf. STAVROU, p. 358 ;

PG 142, 588B).
42 Nicéphore Blemmydès : Autobiographie, II, 38, 5-6, p. 63 : « Mövov rôv

IlaTépa [...] àpxr|P Kal piCav Kal Ttriyqi' rrjs OeôrqTOs [...]. »

43 Nicéphore Blemmydès : Autobiographie, II, 40, 2-4, p. 63 : « Môvoç ô ïïaTTip
aïrioç, ô 8è Ylôs Kai tô ITveOpa, pövws atTiaTà, Kai Xîav eiXtKpivws,

opoTipo? êk toO IlaTpôs ö pèv yevvoîpevos, tô 8 'eKRopeuopevov [...].»
44 S'étendant de l'époque d'Augustin à nos jours, la bibliographie sur la question du

Filioque, est à la fois immense et contrastée. Citons l'ouvrage classique : H.B. SWETE: On

the History of the doctrine of the procession of the Holy Spiritfrom the Apostolic age to the death of
Charlemagne, Cambridge, 1876. L'étude récente B. OBERDORFER: Filioque: Geschichte und

Theologie eines ökumenischen Problems. Göttingen 2001 [628 p.] offre un bon aperçu de

l'histoire médiévale de la controverse (p. 129-258), et une bibliographie partielle -
surtout germanophone — (p. 599—617) que l'on peut compléter par P. GEMEINHARDT :

Die Filioque-Kontroverse %wischen Ost- und Westkirche im Frühmittelalter. Berlin 2002 [644 p.],
p. 574—598. Sur l'actualité de ce problème dans le dialogue œcuménique des Eglises, nous

renvoyons à l'excellent recueil du Conseil Œcuménique des Eglises qui rassemble les

points de vue des différentes traditions chrétiennes, exprimés, dans un esprit
œcuménique et avec un désir réel de sortir de la controverse, lors de deux rencontres à

Klingenthal en 1978-1979 : Fa Théologie du Saint-Esprit dans le dialogue entre l'Orient et



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 129

L'œuvre de Photius s'appuie entièrement sur la théologie des Pères

cappadociens.45 Dans la Mystagogie du saint Esprit, traité écrit après sa

déposition en 886, le patriarche Photius fournit une critique théologique
radicale du filioquisme. Il n'est pas entré dans la cohérence interne de la

théologie trinitaire augustinienne qui suppose que la distinction des

personnes divines découle de l'opposition de relations internes à la Divinité.
Pour lui, si l'on admettait la procession de l'Esprit à partir du Père et du
Fils, la propriété de faire procéder, qui est propre au Père, serait partagée

par le Fils. Mais alors « le nom de Père serait réduit à un simple nom, la

propriété qui le caractérise étant partagée et les deux hypostases théar-
chiques étant confondues en une seule personne. Et voici donc que refait
surface Sabellius ou plutôt un autre monstre semi-sabellien. »46 Pour les

Pères grecs, les personnes divines sont caractérisées par des propriétés
hypostatiques intransmissibles : il n'y a que le Père qui soit cause dans la
Trinité, cause aussi bien du Fils et de l'Esprit et principe de leur
consubstantialité :47 c'est dire l'importance de la doctrine de la monarchie
du Père.

Cette défense des principes d'une tradition patristique validée par les

conciles œcuméniques est hautement méritoire, et d'une valeur d'ailleurs
toujours actuelle, mais, non complétée comme il sied, elle présente des

limites évidentes qui ont été consacrées par le photianisme, terme
désignant le durcissement et la systématisation ultérieurs de l'enseignement
de saint Photius. Dans cette conception, la relation de l'Esprit saint au
Fils ne semble envisagée que dans le cadre de l'Incarnation, et pour ainsi
dire jamais dans celui de la vie trinitaire éternelle. Si l'Esprit demeure
dans le Fils, c'est en tant qu'il sanctifie la nature humaine du Sauveur.48

l'Occident [sous la dir. de Lukas Vischer], Document Foi et Constitution n° 103, version
française. Paris 1981 [205 p.]. Après la diffusion en 1995, par le Conseil pontifical pour la

promotion de l'unité des chrétiens, du document dit de Clarification intitulé Les traditions

grecque et latine concernant la procession du Saint-Esprit (DC, 5 nov. 1995, n° 2125, p. 941—

945), voir aussi le recueil des entretiens entre catholiques, réformés et orthodoxes,
organisés par la fondation Pro Oriente à Vienne en mai 1998 : A. STIRNEMANN / G.
WILFLINGER [Hgg.] : Vom Heiligen Geist. Der gemeinsame trinitarische Glaube und das Problem

desFilioque. Innsbruck-Vienne. 1998 [234 p.].
45 Voir V. GRUMEL : Photius et l'addition du ,Filioque'.... In : REB 5 (1947) 218-234 ;

M. ORPHANOS: La procession du Saint-Esprit selon saint Photius. In : Theologia 50 (1979) 47—

70 [en grec] ; M. ORPHANOS: The procession of the Holy Spirit according to certain Greek fathers.
In: Theologia 50 (1979) 282-291.

46 PHOTIUS : Mystagogie du saint Esprit, 9 (PG 102, 289A-B).
47 Voir PHOTIUS : Mystagogie du saint Esprit, 53 (PG 102, 332A).
48 Voir PHOTIUS : Mystagogie du saint Esprit, 85 (PG 102, 372A—B) à propos du

baptême du Christ : « L'Esprit, donc, descendant du Père, demeure sur (èm) le Fils, ou, si

l'on veut, également dans (èv) le Fils. La différence des prépositions ne change rien ici au

sens. »



130 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

Pour Photius, le repos de l'Esprit dans le Fils ou encore l'onction du Fils

par l'Esprit ne concernent que l'humanité du Fils de Dieu incarné ; cela
même justifie l'appellation scripturaire d'« Esprit du Fils » pour l'Esprit
saint.49 Le débat sur le Filioque s'inscrit donc d'emblée chez lui dans le
domaine christologique : l'Esprit saint est présent au Christ et celui-ci
l'envoie à la Pentecôte. Tous les textes des Pères évoquant une relation
de l'Esprit saint au Père Sià toû Yloû sont ignorés par saint Photius,50

y compris la confession de foi de son oncle le patriarche Taraise,51

probablement par crainte d'une interprétation fïlioquiste.
A l'époque de Blemmydès, cette doctrine constituait, depuis plus de

trois siècles, la base de l'enseignement de la pneumatologie byzantine,52
comme le montre l'examen de la plupart des écrits pneumatologiques
byzantins de cette période.53

L'ancrage dans la pensée photienne, joint à la défiance envers toute
recherche nouvelle, avait eu pour effet d'empêcher un approfondissement

de la réflexion théologique sur la relation éternelle entre le Fils et
l'Esprit.

La notion même de la procession de l'Esprit « par le Fils » semble
avoir été presque oubliée durant cette période. Elle ne pouvait, pour la

plupart des Byzantins, qui s'en tenaient à un monopatrisme clos, revêtir
qu'un sens purement économique, et concernait donc seulement la

dispensation de la grâce de l'Esprit dans le monde.

3. Lapneumatologie de Blemmydès

a) Le repos de l'Esprit sur le Fils

C'est dans ce contexte d'une théologie assez sclérosée que Nicéphore va
chercher à approfondir le sens patristique de la procession de l'Esprit

49 Voir PHOTIUS : Mystagogie du saint Esprit, 93 (PG 102, 388B).
50 Qu'il s'agisse de la relation de procession (v. infra) ou de l'union de l'Esprit au Père

par le Fils (p. ex. ATHANASE: Contra Arianos, III, 24 [PG 26, 373]) ; v. ORPHANOS: The

procession of the Holy Spirit..., op. cit., p. 283.
51 Voir Taraise de Constantinople : Lettre synodale : « Ihcn-eiici) [...] eis tô

ITveöpa tô aytov, tôv KÛptov Kai foovoioOv, tô ék toO IlaTpôs 8t 'YLoö

èKTTOpeuôpevov [...]. » (MANSI12,1122C-D).
52 « From the ninth to the thirteenth century, [the Mystagogy of Photius] was the focus

of all discussion on the Filioque in Byzantium. », écrit ainsi A. PAPADAKIS {Crisis in
hy^antium, op. cit., p. 114).

53 Comme auteurs témoignant du rôle central joué par la doctrine photienne dans la

pneumatologie byzantine à l'époque macédonienne et sous les Comnènes, on peut
évoquer Léon VI le Sage, Nicétas de Byzance, Théophylacte de Bulgarie, Jean Phournès,
Eustrate de Nicée, Nicolas de Méthone et Euthyme Zigabène (pour les références, voir
STAVROU, p. 567, n. 2040).



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 131

« par le Fils ». Il semble que cette redécouverte ait été liée, chez lui, à

l'approfondissement du thème biblique du repos de l'Esprit sur le Fils.
Dans son premier recueil de syllogismes, le moine théologien introduit

l'idée que le Fils possède l'Esprit saint d'auprès du Père, et que
l'Esprit « possède l'existence d'auprès du Père et demeure dans (pévet
èv) le Fils ».54 II note que la procession du saint Esprit est « l'existence de

l'Esprit d'auprès du Père seul en vue du Fils (npos tov Ylov) »,55 Ce

thème court dans l'œuvre entière de Nicéphore puisque nous le retrouvons

dans son court traité De theologia, où il explique que « le Fils possède
[l'Esprit] en lui-même attaché au Père [comme à] sa cause, puisque c'est
dans le Fils qu'il repose et demeure, comme l'enseignent les saints. »56

Rappelons que cette idée du repos de l'Esprit sur ou dans le Fils
dérive d'une exégèse alexandrine de Is 11,2 qui (selon le texte de EXX)57
parle d'une pousse (paßSög) croissant de la racine de Jessé comme une
fleur, sur laquelle demeurera l'Esprit de Dieu.58 La fleur est le Verbe
incarné issu du sein de la Mère de Dieu. Tandis que chez les Alexandrins,
ce thème était vu dans le seul cadre de l'économie divine, Jean Damas-
cène considère que le repos de l'Esprit sur le Christ en tant qu'homme
est la manifestation et l'expression temporelle d'un repos éternel de

l'Esprit sur le Fils, c'est-à-dire non seulement lors de l'Incarnation mais
dans sa condition divine, pré-éternelle.59 Et lorsque le Verbe se fait
homme, il reçoit en tant qu'homme cette présence de l'Esprit qu'il
possède en tant que Dieu. Jean Damascène remonte ainsi par anagogie du

plan de l'économie à celui de la « théologie » au sens patristique du
terme. C'est ainsi qu'il note dans son Exposition de lafoi : « [L'Esprit saint]

54 Nicéphore BLEMMYDÈS : Syllogismes hypothétiques, 7, 6-7 (cf. STAVROU, p. 110).
Comme on le verra plus loin, il est probable qu'à propos de ce thème du repos de

l'Esprit dans le Fils, Nicéphore s'inspire de la doctrine de Cyrille d'Alexandrie
systématisée par Jean Damascène.

55 NICÉPHORE BLEMMYDÈS : Syllogismes hypothétiques, 7, 8-9 (cf. STAVROU, p. 110).
56 Nicéphore Blemmydès : De theologia, 10, 38-41, p. 270 : «[...] us npô travTiov

TÔv attipup toO IlaTpôs pèv rfjs alTtaç é£r|p.p.épov, êxovToç 8è toû Yioû èv

éauTÔ - èiteiSri èv T(p YLcp âpanaueTai Kai pévei, Ka0ùs SiSdcrKoixjiv oi

cèyioi. »

57 « 1 l|l Kai éÇeXeixteTai pdßSos ék Tfjç ptCns 'leaaai, Kai âvGoç ék Trjs ptCns

dvaßrjcreTai.. |2 Kai àvaiTavcjeTaL (Sinaiticus : ètiavcrnavoeTai) ètrèavrov •nvevp.a toO

0eoO [...]. »
58 Voir J. GRÉGOIRE : La relation éternelle de l'Esprit au Fi/s d'après les écrits de Jean de

Damas. In : RHE 64, p. 728—729, n. 2.
59 Voir A. LOUTH : St John Damascene, Tradition and Originality in Byzantine Theology.

Oxford 2002, p. 109-110, dont a bénéficié notre recherche sur l'enseignement des Pères
à propos de ce thème.



132 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

est une puissance (Swapis) sanctifiante qui est subsistante mais procède
sans cesse du Père et repose (dvaTTauopevT)) dans le Fils ».60

Jean Damascène explique que l'Esprit sort du Père vers le Fils et

repose en lui. Cette même doctrine est reprise par Nicéphore Blemmydès.
Il considère que l'Esprit saint procédant du Père est reçu par le Fils ; si

bien que la procession de l'Esprit y est présentée comme s'achevant par
le repos dans le Fils.61

Ce thème du repos de l'Esprit s'avère capital car il revient dans

l'exposé pneumatologique byzantin après avoir été longtemps marginalisé

: pour Photius, comme on l'a vu, la notion de repos de l'Esprit ne
s'inscrivait que dans un contexte christologique.62 Une hymne solennelle
de l'office des Vêpres de la Pentecôte, attribuée à l'empereur-poète Léon
VI le Sage (f 912), s'achève pourtant par une variation sur le Trisagion,
dont le troisième terme est le suivant : « Saint immortel, Esprit consolateur

qui procède du Père et repose dans le Fils [...]. »63 Le fait que
Nicéphore avait médité sur cette hymne liturgique — puisqu'il la citera lors
d'une querelle christologique64 — peut laisser penser qu'elle représentait
pour lui une source ou une confirmation de sa doctrine pneumatologique.

Pour Nicéphore, la procession de l'Esprit saint à partir du Père, parce
qu'elle est considérée comme s'effectuant npo? TÔv Yiou, n'est plus
contemplée comme un processus éternel dont le Fils serait absent. Cer-

60 JEAN Damascène : Expositio fidei, I, 13, 1. 88-89 (éd. B. Kotter, PTS 22, Berlin
1981, p. 41 ; PG 94, 856-857). Voir aussi Expositio fidei, I, 7, 1. 19—22 (op. cit., p. 16-17 ;

PG 94, 805).
61 La doctrine de Blemmydès sur ce point apparaît conforme à celle de Jean

Damascène qui, pour la procession de l'Esprit saint, envisage (comme en convient Th. de

Régnon dans Études de la théologie positive sur la Trinité, Paris, t. II, 1892, p. 144) une

sorte de « mouvement » entre la source (le Père) et la fin (le Fils) : «
' OpOLtûç mcrretiopev

Kai els ëv ITveOpa tö aytov [...], to ck toû narpos eKtropeuopevov Kai év Ylô
dvaitauöpeuou. ä (Expositio fidei, I, 8 (éd. B. Kotter, PTS 22, Berlin 1981, p. 25, 1. 172—

173 ; PG 94, 821).
62 Voir supra, p. 566.
63 «"Ayios dOdvaros, to IIapdKXr|Toy IlvcOpa, to ék ITaTpès eiaropeuöpevou,

Kai kv Yiw dvatrauôpevov. » (Pentecostaire, éd. Bartholomeos Koutloumousianos ho

Imbrios, Venise 18907, p. 187). Léon VI le Sage, instruit par Photius, a laissé de

nombreuses hymnes ecclésiales intégrées dans l'office byzantin (v. H. G. Beck : Kirche
und theologische Literatur im byzantinischen Reich. Munich 1959, p. 546—547). Il y a

tout lieu de penser que cette attribution à un auteur byzantin tardif est authentique.
64 Voir la Eettre XXXIII (éd. N. Festa, op. cit. supra), rééditée dans J. A. MUNITIZ :

« Blemmydes revisited : The Tetters of Nicepho rus B/emmjdes to Patriarch Manuel II »,

Porphyrogenita (éd. Ch. Dendrinos et al.). Oxon 2003, p. 369-387, où Nicéphore cite le
début du premier terme de ce Trisagion : « Saint Dieu qui as créé toutes choses par le Fils

("Ayios ô Geôs ô rd trdvTa Sqptoupyqaaç Si ' YLoû) » (ibid., § 6,1. 64—65, p. 387).



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 133

tes, le Fils ne s'inscrit en aucune manière dans la causalité de la procession

de l'Esprit — ce qui justifie, pour Blemmydès, le monopatrisme
photien —, mais le Fils est reconnu comme engagé dans une relation
éternelle spécifique avec l'Esprit saint, puisqu'il est celui en vue de qui
procède l'Esprit. On ne peut donc concevoir sans lui la procession de

l'Esprit, même si cette procession admet pour seul et unique causateur le
Père.

b) Improcession de l'Espritpar le Fils (le Per Filium)

Durant la deuxième période de son œuvre, qui commence semble-t-il
vers 1255,65 Nicéphore Blemmydès fait alors état de la doctrine patristi-
que ancienne de la procession de l'Esprit saint par (Slo) le Fils. Le
théologien de Nicée demeure fidèle à la doctrine photienne du monopatrisme,66

dans la mesure où elle exprime l'enseignement sur la monarchie
du Père. Cependant, son approche se trouve singulièrement renouvelée

par ce qu'il faut bien appeler sa découverte de la doctrine patristique du
Per Filium.

L'idée que l'Esprit saint procède par le Fils, ou encore existe par le

Fils, se trouve attestée chez de très nombreux Pères et auteurs byzantins
dont la doctrine est par ailleurs reçue comme irréprochable. Notons ceux
dont Nicéphore mentionne les testimonia de façon récurrente dans ses

deux lettres consacrées à ce sujet : Grégoire de Nysse, Cyrille
d'Alexandrie et Jean Damascène. Certes, tous les Pères n'évoquent pas la

procession de l'Esprit par le Fils, mais Nicéphore souligne non sans
pertinence que cette expression employée ou exposée par certains, n'a été

déclarée fausse ou illégitime par aucun Père ni aucun synode.67 De plus,
les Pères d'un concile œcuménique, celui de Nicée II (787), ont même

implicitement entériné l'expression qui était utilisée par le patriarche
Taraise dans sa lettre synodale, puisqu'ils ont validé le contenu de cette
lettre sans rien y trouver de répréhensible.68 Le patronage de Pères émi-
nents et celui, indirect, d'un concile œcuménique légitiment donc, pour
Nicéphore, la reconnaissance de la doctrine du Per Filium.

65 C'est la date supposée de la rédaction de la Lettre pneumatologique à Théodore II (cf.
STAVROU, p. 212—217), le plus ancien écrit connu de Blemmydès qui présente la doctrine
du Per Filium.

66 Par „monopatrisme" nous entendons classiquement la doctrine explicitée et
formalisée par le patriarche Photius, selon laquelle l'Esprit saint reçoit son existence
personnelle du Père seul.

67 Voir Lettrepneumat. à Théodore II, 4 (cf. STAVROU, p. 237 ; PG 142, 569A-B).
68 Voir NICÉPHORE Blemmydès : Lettre à Jacques de Bulgarie, 26 (cf. STAVROU, p.

200-201 ; PG 142, 561C-564C).



134 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

Deux remarques préalables sont utiles pour mieux comprendre cette
approche :

a) A propos de la relation de l'Esprit Saint au Père ou au Fils, les Pères

font usage du verbe eKTiopeiJeaGai, qui dérive de Jn 15,26 et se

trouve repris dans le credo de Nicée-Constantinople. Ce verbe est en
principe réservé au Saint-Esprit : seul l'Esprit procède, ce verbe indique
donc l'existence de l'Esprit mais n'a guère en soi de sens précis, car il se

trouve spécifié par la préposition avec laquelle il est construit : ek ou para
pour indiquer la cause ou la source, dia pour exprimer un rapport autre
que causal.

b) Blemmydès présuppose classiquement un rapport de correspondance

entre théologie et économie (au sens patristique de ces termes) :

pour lui la théologie se trouve accessible dans et à travers Yéconomie.

« Après la Passion et la Résurrection, lorsque l'économie est déjà accomplie,

[le Christ] ne reçoit pas l'Esprit saint mais il le donne [...], enseignant
dans les faits (TtpaKTLKcêç èlcSlbdûlCWV) que c'est par lui que [l'Esprit]
procède d'auprès du Père. »69

Comme l'explique Nicéphore, l'Esprit saint est envoyé par le Christ au

terme de son ministère terrestre ; l'Esprit glorifie le Fils et tient de lui les

biens qu'il possède (Jn 16,14) : en tant qu'il est son révélateur, il est
1'« image du Fils », comme le disent plusieurs Pères grecs.70 De même

que le Fils montre le Père, l'Esprit montre le Fils, mais, demeurant caché

au plan personnel, il se révèle seulement comme Lumière divine, donc au
plan existentialo-énergétique. La particularité du mode d'existence de

69 Voir Lettre pneumat. à Théodore II, 9, 18-21 (cf. STAVROU, p. 243 ; PG 142, 576D—

577A). Nicéphore se révèle ici particulièrement tributaire de l'évangile de Jean et de

l'Ecole d'Alexandrie (Athanase, et Cyrille) qui, dans le schéma christologique classique
Aôyoç - adp£ mettent particulièrement en valeur le fait que l'apogée de la mission du
Verbe incarné, mort et ressuscité constitue la donation de l'Esprit saint à la Pentecôte.

70 Voir Grégoire le Thaumaturge (t v. 270) : « Un seul Esprit saint [...] image
parfaite du Fils parfait (Kai 'èv ITveûpa aytov [...] clkôv toO YLoO TeXetov

TeXeta) » (Expositio fidei (PG 10, 985A) ; ATHAN. D'ALEX. : Lettres à Sérapion, I, 24 (PG
26, 588B) ; PS.-BASILE DE CÉSARÉE : Contre Eunome, V (PG 29, 724A) ; CYRILLE
D'ALEX. : Dialogues sur la Trinité, VII, 639b (éd. G.M. de Durand, SC 246, Paris 1978,

p. 164) ; Thesaurus, 33 (PG 76, 572A) ; JEAN DAMASCÈNE : Expositio fidei, I, 13 (éd. B.
Kotter, PTS 22, Berlin 1981, p. 40, 1. 75 ; PG 94, 856). NICÉPHORE BLEMMYDÈS cite
cette appellation de l'Esprit pour étayer le Per Filium dans la Lettre pneumat. à Théodore (5,
14—15 ; 6, 16 ; 7, 10—16 ; 8, 8), mais il la mentionne et l'explicite aussi dans le compte
rendu du dialogue de 1250, pour en réfuter l'interprétation fïlioquiste des Latins
(Autobiographie, II, 56-57, p. 70-71). Les deux passages sont convergents et se

complètent.



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 135

l'Esprit est qu'il montre le Fils sans se montrer lui-même.71 En effet,
« c'est dans l'Esprit lui-même que le Fils peut être contemplé » ;72 ou
encore, « nul ne peut contempler le Fils, s'il n'est illuminé par l'Esprit ».73

Nicéphore souligne que cet aspect du rapport Fils-Esprit ne peut être
renversé car l'Histoire du salut est orientée vers les eschata, et la manifestation

du Fils de Dieu dans la chair a lieu avant celle de l'Esprit : il faut

que le Fils ait été glorifié pour que se manifeste l'Esprit saint ; l'Esprit
permet de contempler le Fils, tandis que le Fils permet plutôt de recevoir
l'Esprit. Se dégage une sorte de réciprocité entre le Fils et l'Esprit dans-

l'économie divine, mais une réciprocité asymétrique : les relations des

« mains du Père » (Irénée)74 entre elles ne sont pas interchangeables ;75

une vraie symétrie, en effet, ferait du Fils et de l'Esprit des hypostases
indistinctes76 ou laisserait penser qu'ils existent l'un et l'autre de façon
séparée, et l'unité trinitaire serait brisée.77

c) Signification du Per Filium dans la vision de Blemmydès

Voyons à présent quelle signification Blemmydès accorde à cette procession

de l'Esprit par le Fils dont parlent plusieurs Pères. Dans sa Lettre à

Jacques de Bulgarie, il fait l'exégèse d'un passage important de la 1ere Lettre à

Sérapion de saint Athanase d'Alexandrie où celui-ci établit que l'Esprit
Saint procède du Père parce que, en tant qu'énergie du Verbe, il resplen-

71 Voir IRÉNÉE de Lyon : Contre les Hérésies, V, 36 ; BASILE DE CÉSARÉE : Sur le

saint Esprit, XVIII, 47 (éd. B. Pruche, op. cit., p. 412 ; PG 32, 153A). V. LOSSKY parle en
ce sens du mystère de 1'« exinanition », de la « kévcocjls » de l'Esprit (Théologie mystique, op.
cit., p. 165).

72 Voir Autobiographie, II, 56, 1. 6-8, p. 70. Comme on le verra, cela n'implique pour
Nicéphore aucun rapport de causalité entre le Fils et l'Esprit.

73 Voir Autobiographie, II, 57, 1. 1—2, p. 71. La lecture particulière de 1 Cor 12,3 qui se

trouve faite ici - « contempler le Seigneur Jésus » au lieu de « dire : Jésus est Seigneur » —

est attestée chez GRÉGOIRE DE NYSSE : Contre Eunome, I, 1, § 531 (éd. W. Jaeger. Leiden
1960, vol. I, p. 179-180 ; PG 45, 416A).

74 Voir NICEPHORE BLEMMYDES : Lettre à Jacques de Bulgarie, 14, 1 (cf. STAVROU,, p.
188 ; PG 142, 548B).

75 Si l'Esprit est appelé l'image du Fils, le Fils n'est jamais, quant à lui, présenté
comme l'image de l'Esprit mais comme celle du Père. Autrement dit la manière dont le
Fils agit envers l'Esprit diffère de celle dont agit l'Esprit envers le Fils, aussi bien dans
l'économie que dans la théologie.

76 De façon proche, dans son Discours 31 (§ 7, SC 250, p. 286), GRÉGOIRE DE
NAZIANZE, s'élevant contre la rationalisation du mystère trinitaire poursuivie par
Eunome, reproche à celui-ci de tendre à faire du Fils et de l'Esprit des « jumeaux », s'il ne
reconnaît pas une différence fondamentale entre l'ekporèse de l'Esprit et la génération du
Fils.

77 Voir NICEPHORE BLEMMYDES : Lettre pneumat. à Théodore II, 14 (cf. STAVROU, p.
248-249 ; PG 142, 581D-584B).



136 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

dit d'auprès du Verbe et que celui-ci est lui-même issu du Père. Nicé-
phore souligne que le raisonnement d'Athanase présuppose
nécessairement un resplendissement éternel de l'Esprit par le Fils. On ne saurait

conclure à un lien éternel de l'Esprit au Père par le Fils en s'appuyant
sur une manifestation par le Fils seulement temporelle. Ce resplendissement

éternel de l'Esprit par le Fils, c'est le sens même, pour Nicéphore,
de ce que d'autres Pères appellent la procession de l'Esprit par le Fils.
Voici comment Nicéphore glose alors le texte de saint Athanase :

« En tant qu'énergie du Fils et Dieu Verbe, l'Esprit Saint resplendit
éternellement d'auprès de lui (dïÔLCOÇ eKXaptTet nap 'aÙTOÛ), ce qui revient à

dire : par lui d'auprès du Père. D'autre part, en tant que don (toç 8è

Sloped), l'Esprit est envoyé et donné par nature (StSoTat (Jjucrkws). »78

Soulignons le rôle capital de l'adverbe dtLSLOOS- (éternellement) ajouté par
Nicéphore. Tout aussi déterminant est l'emploi de l'adverbe cjtuatKÔJS'

(par nature). Il témoigne de ce que, pour le moine théologien, la donation

de l'Esprit par le Fils, loin d'être adventice et relative aux créatures,
« appartient au Fils par nature (cjtuatKÛç) et en vertu de sa substance ».79

Le Fils est pour lui « depuis avant les siècles le donateur de l'Esprit et
possède cette perfection [comme un bien] de la substance ».80

Resplendissement et donation de l'Esprit vont donc de pair, car
l'Esprit saint est à la fois l'éternel récepteur (« théologie ») et le dispensateur

(« économie ») de la vie divine. Le même Esprit saint scelle en
effet l'amour trinitaire dans le mouvement de la consubstantialité et
l'ouvre à l'ensemble de la création dans le don de la grâce. Que la
manifestation éternelle de l'énergie divine se prolonge dans la mission de

création et de sanctification du créé n'implique pas pour autant, chez

Nicéphore, une confusion entre les plans de la théologie et de l'économie,
confusion qui abolirait la dialectique créé-incréé, fondamentalement
biblique et réaffirmée par les Cappadociens — le fait qu'issues du néant,
les créatures ont pour cause la volonté divine, tandis que le Fils et
l'Esprit partagent la substance du Père.

Dans son compte rendu (tardif) du dialogue de 1234 avec les Latins,
Nicéphore indiquera que le Fils possède l'Esprit « comme un trésor qui

78 NICEPHORE BLEMMYDES : Lettre à Jacques de Bulgarie, 9, 13-16 (cf. STAVROU, p.
184 ; PG 142, 541A).

79 Autobiographie, II, 30, p. 59, ce que consigne Nicéphore dans son compte rendu du
dialogue avec les Latins de 1234. On note donc la convergence entre la pneumatologie de
1255 (Lettre à Jacques de Bulgarie) et celle de la deuxième partie de l'Autobiographie (1265).

80 Autobiographie, II, 30, p. 58.



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 137

demeure, vit et se trouve naturellement fixé en lui »81, ce qui explique que
l'Esprit saint soit l'Esprit du Fils.

Ainsi Blemmydès développe la notion, directement tributaire de sa

lecture d'Athanase d'Alexandrie mais aussi de Grégoire de Nysse (ce que
nous ne pouvons présenter ici), d'un éternel resplendissement de l'Esprit
Saint par le Fils dans la vie du Dieu Trinité. Il concilie la procession de

l'Esprit à partir du Père seul, selon la formule de Photius, et sa procession

à partir du Père par le Fils, selon l'expression de plusieurs Pères

grecs.
Dans le compte rendu du dialogue de 1234 où nous trouvons le

corollaire de la pneumatologie du Per Filium développée en 1255—1256,82

Nicéphore souligne que le Fils est, « en vertu de la substance (kot'
oûaïav) »,83 c'est-à-dire essentiellement, le donateur de l'Esprit saint qu'il
possède en lui. Il est « depuis avant les siècles le donateur de l'Esprit. »84

La qualité de donateur est éternelle, même si la donation est temporelle.
Le Fils est déjà donateur de l'Esprit alors même qu'il n'y a pas encore de

bénéficiaires du don, ce rapport de donation s'actualisant lorsque Dieu
crée l'homme pour recevoir l'Esprit saint.

Nicéphore va très loin dans son souci légitime de dissocier la donation

de l'Esprit saint de ses bénéficiaires adventices, et de distinguer les

plans de la théologie et de l'économie, allant jusqu'à affirmer, de façon
assez originale, que le Fils a été engendré d'auprès du Père comme
donateur de l'Esprit,85 formule assez ambiguë qu'il convient d'interpréter
avec prudence.86 Il semble assuré que Nicéphore veut souligner ici que la

81 Autobiographie, II, 37,1. 17, p. 62 : « éi> currcj) pivovra, Ciôvra |<m ëpcfiuTOV».
82 Nicéphore y explique en ce sens que « le Père [est celui] dont l'Esprit procède, et

le Fils, [celui] par qui il brille (ÈK^aîveTaL) et est fourni (trapéxeTai) » (Autobiographie, II,
34, 10-11, p. 60).

83 Voir Autobiographie, 36,1. 4, p. 61.
84 « itpoauovicos pif elvan tôv Ylôv SoTfjpa toû ITveûpaTOS [...]. » (Autobiographie,

II, 30, 1-2).
85 Voir Autobiographie, II, 31, 1. 2-3, p. 59 : «Aorr|p aÛTOÛ [= toû IIveûpaTOs]

yeyévvr|Tai Ttapà toû ITarpos, coaTtepei ical tûv KTiapdTuv Sqptoupyôs ».
86 Sans doute ne doit-on pas comprendre, comme on serait tenté de le faire dans un

premier temps, que Nicéphore entendrait par là que le Fils est engendré du Père comme
« déjà » porteur de l'Esprit saint : l'Esprit étant alors constitutif de son hypostase, le Fils
serait en quelque sorte « engendré du Père par l'Esprit ». Selon ce « Spirituque », la

procession de l'Esprit « conditionnerait » in divinis la génération du Fils. Quoique une
doctrine de ce type ait attiré nombre de théologiens orthodoxes du 20e s. à titre de

contrepartie du Per Filium (cf. par ex. S. BOULGAKOF : Le Paraclet, Paris, 1946, p. 142 ; S.

VERKHOVSKY : La procession du saint Esprit dans ta triadologie de l'Eglise orthodoxe. In : Russie
et chrétienté 3—4 (1950) 209, n. 22 ; P. EVDOKIMOV : L'Esprit Saint dans la Tradition
orthodoxe. Paris 1969, p. 77—78), cette interprétation nous semble exclue chez Blemmydès.
En effet, 1° elle n'est formellement attestée ni par l'Ecriture ni — à notre connaissance —



138 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

génération du Fils est en quelque sorte ordonnée à la réception par le
Fils de l'Esprit du Père. Cette interprétation paraît d'ailleurs recouper la

signification théologique d'une hymne solennelle de la Pentecôte, attribuée

à l'empereur-poète Léon VI le Sage et déjà citée,87 qui indique en
effet : « Hors du temps, le Père a engendré le Fils, partageant son éternité

et son trône, et l'Esprit saint était dans le Père, glorifié avec le Fils
[...]. ».88 II est possible que ce texte hymnographique pentecostal ait, là

encore, influencé la réflexion de Nicéphore.
Dans cette approche triadologique, la donation de l'Esprit est pour

ainsi dire une propriété hypostatique du Fils, de même que le resplendissement

par le Fils est une propriété hypostatique de l'Esprit.
Autrement dit, de même que l'Esprit procède du Père et repose sur le

Fils, le Fils est considéré comme étant engendré du Père, recevant
l'Esprit et en faisant don. De même que la procession de l'Esprit est
inconcevable sans le Fils, puisque l'Esprit procède du Père et demeure
dans le Fils, de même la génération du Fils est inconcevable sans l'Esprit
saint,89 de sorte que le Fils n'est vraiment fils du Père que dans la mesure
où il reçoit de celui-ci l'Esprit saint. Puisque la procession de l'Esprit
saint s'achève par le repos dans le Fils, on pourrait dire que, dans la
doctrine blemmydienne, comme le souhgne B. Bolotov plus généralement

à propos de la pneumatologie des Pères, l'engendrement du Fils
constitue comme une « condition appropriée à Dieu » de la procession

chez aucun Père, ce qui pour Nicéphore est un critère décisif, vu le poids que représente
la tradition dans son élaboration théologique (v. NICÉPHORE BLEMMYDÈS : De theologia),
2° elle ne se trouve dans aucun écrit connu de Nicéphore, 3° sur le fond, l'expression « le
Fils est engendré du Père par (8td) l'Esprit » aurait le défaut d'introduire une symétrie en
Dieu entre la génération du Fils et la procession de l'Esprit (qui se fait par [Std] le Fils) ;

or la symétrie implique, pour Blemmydès, une forme d'opposition. Le plus vraisemblable
est donc que Nicéphore entend dire ici que le Fils est engendré du Père pour être le
donateur de l'Esprit saint qui procède d'auprès du Père, ce « pour » — loin d'impliquer
une consécution ou une temporalité intradivine — indiquant seulement l'être-avec

éternellement partagé entre le Fils et l'Esprit.
87 Voir supra, p. 574.

88« ITaTqp -yàp d/pouos êyévvqaev YLàv, ouvatStov kcù aüvGpovov, Kai

Tlveûpa ayiov fjv èv rtp ITaTpi, aùv YLcp SoijaCopevou » (Pentecostaire, p. 187). Il
s'agit d'un stichère idiomèle du lucernaire de l'office de la Pentecôte. Remarquons que la

langue de composition est presque populaire. Le Kaî semble ici marquer un rapport de

simultanéité entre les deux propositions, la parataxe étant ici préférée à une syntaxe avec
lis ou ÖT6, etc. Il faudrait donc comprendre : « Le Père a engendré le Fils tandis que

l'Esprit était dans le Père », tout en notant que des conjonctions dont l'emploi ordinaire
présuppose un cadre de temporalité n'ont évidemment qu'une valeur métaphorique dans
le contexte des relations intratrinitaires.

89 Cela ne signifie pas pour autant l'existence, pour la génération du Fils, d'une
causalité seconde, sorte de « Spirituque », contrepartie ou alternative du Filioque, puisque le
seul causateur est le Père.



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 139

du saint Esprit.90 Mais puisque, réciproquement, la génération du Fils est
ordonnée à la réception par le Fils du « trésor » de l'Esprit, il faudrait
aussi souligner que la procession de l'Esprit constitue, GeoTTpeTrcJS', une
condition de la génération du Fils. Ce « conditionnement » mutuel des

deux procès internes de la vie trinitaire fait éclater toute logique d'ordre
entre génération et procession, celles-ci s'achevant toutes deux dans la
communion de vie et d'être entre le Fils et l'Esprit. Il faudra donc parler
d'une sorte de simultanéité entre génération et procession. La traduction
de cette théologie dans l'économie divine est que l'Esprit accompagne le
Fils,91 mais on pourrait exprimer inversement, avec la tradition antio-
chienne et syriaque, l'intuition que le Christ écoute et suit l'Esprit.92

Selon cette logique trinitaire qui transcende tout dualisme relationnel,
la personne du Fils est inconcevable sans celle de l'Esprit, même si, en
première approche, le nom du Fils fait d'abord référence au Père comme
à sa cause.93 Car le Père n'est pas seulement père du Fils, mais il est aussi
l'émetteur (trpoßoXeus) de l'Esprit ; aussi, en engendrant le Fils, il lui fait
don de son Esprit94 par lequel il se révèle à lui.95

90 Voir B. BOLOTOV : Thèses sur le Filioque. In : Istina 3—4 (1972) 272, qui emprunte
lui-même cette expression à S. B. KOCHOMSKY (Dissertation théologique. Saint-Pétersbourg
1875 [en russe], cité in BOLOTOV : ibid., p. 272, n. 10). Dans la lignée de Bolotov, P.
EVDOKIMOV parle aussi de « condition trinitaire » de la procession de l'Esprit (v.
L'Esprit saint dans la tradition orthodoxe, op. rit., p. 75).

91 Voir NlCÉPHORE BLEMMYDÈS : Mémoire de Nicée 1234, 8 qui cite GRÉGOIRE DE

NAZ. : Sur la Pentecôte (Disc. 41), 11 (éd. C. Moreschini, SC 358, Paris 1990, p. 338 ; PG
36, 444B) : « ws ôpoTtpoû [ïi.([i] crupirapopapTOÛP ». On peut également citer

GRÉGOIRE DE NYSSE : Discours catéchétique, I, 2 (éd. J. H. Srawley, Cambridge 19562, p.
14; PG 45, 17B) : l'Esprit «accompagne le Verbe (CTuprapopapToOv Ttp Aôyty) » ;

ThÉODORET DE CYR : Thérapeutique, II, 65 (éd. P. Canivet, SC 57, Paris 2000, p. 109) ;

JEAN DAMASCÈNE, Expositio fidei, I, 7 (éd. B. Kotter, PTS 22, Berlin 1981, p. 16—17, 1.

15-21 ; PG 94, 805).
92 Voir E. PATAQ SlMAN : L'expérience de l'Espritpar l'Eglise d'après la tradition syriaque

d'Antioche. Paris 1971 ; B. BOBRINSKOY : Le mystère de la Trinité. Paris 1986, p. 72-74.
93 On est loin ici du schéma trinitaire de l'augustinisme médiéval qui se contente de

raisonner à partir des noms hypostatiques et dans lequel le Fils, étant appelé « fils », n'est
envisagé d'abord que dans sa relation au Père qui lui transmet la vertu de spirer avec lui
(en tant que seul principe) l'Esprit saint.

94 L'Esprit est dès lors comparable à un lien de communion (et donc d'amour) entre
le Père et le Fils. Ce thème d'aspect augustinien n'est certes pas développé par Nicéphore
Blemmydès, mais il sera, comme on le sait, approfondi un siècle plus tard par GRÉGOIRE
PALAMAS : «L'Esprit du Verbe est comme un désir (ëpwç) indicible de l'Engendreur
(yewfjTopos) pour le Verbe engendré indiciblement : ce désir que lui aussi, le Verbe et
Fils aimé du Père, porte à celui qui l'a engendré. » {Chap. phys. et théol., 36, in SlNKEWICZ:
The one hundred andfifty chapters ofsaint Gregory Palamas. Toronto 1988, p. 122, trad. fr. inj.
Touraille in Philocalie, t. 10, Bégrolles-en-Mauges 1990, p. 239).



140 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

Nous trouvons dans la triadologie blemmydienne une sorte
d'équilibre ou de réciprocité au plan de la Trinité immanente entre la

procession de l'Esprit qui resplendit du Père par le Fils et la génération
du Fils issu du Père comme donateur de l'Esprit. Généradon du Fils et
procession de l'Esprit apparaissent comme des actes ou processus «

simultanés » in divinis qui se conditionnent mutuellement, sans que l'on
puisse parler, pour autant, en termes d'ordre ou de causalité tel est le

sens de la périchorèse trinitaire chez Blemmydès.

d) Originalité de la doctrine de Blemmydès

Si depuis Photius le Per Filium des Pères était rapporté uniquement à la

mission temporelle de l'Esprit Saint, par crainte d'une confusion avec le

Filioque latin, c'est bien à Blemmydès que revient le mérite d'en avoir
montré la signification patristique plus ample, en l'appliquant aussi au

resplendissement éternel de l'Esprit par le Fils. La cause de l'être hypos-
tatique de l'Esprit Saint est cependant pour lui le Père seul, l'Esprit ne
tirant son être ni du Fils ni même par le Fils. Le resplendissement éternel
ou la procession de l'Esprit au sens large dont parle Nicéphore se

rapporte au mode selon lequel l'Esprit existe, c'est-à-dire en demeurant dans
le Fils et en étant révélé par Lui. Ainsi peut-il affirmer de façon
paradoxale que l'Esprit existe par le Fils sans tenir son existence de celui-ci mais du
Père seul, si bien que se trouve exposée, d'une manière jusque-là inouïe
dans la théologie byzantine, une triadologie qui fait réellement place à la
relation Fils-Esprit.

Je voudrais m'arrêter un instant sur la nouveauté que représente cette
herméneutique patristique de Nicéphore en lien avec la question de la

Tradition ecclésiale. Il y a là un paradoxe : Nicéphore entend ne s'en
tenir qu'aux Pères et ne veut pas penser le donné de la Révélation à la
seule lumière de la raison naturelle ; on pourrait donc estimer que sa

doctrine n'est pas originale, mais il n'en est rien. Dans un contexte où le
discours théologique s'était quelque peu sclérosé et figé dans une répétition

des explications des explications de l'Ecriture, Nicéphore montre
une profonde originalité par l'exigence herméneutique dont il témoigne
dans sa lecture des Pères. Il cultive la tradition de la façon la plus
respectueuse qui soit, mais son retour aux Pères, libéré des entraves d'un
photianisme clos, provoque un séisme pneumatologique en ouvrant une

95 Selon cette vision pneumatologique, « dans un sens hypostatique, le Saint-Esprit
est pour le Fils parce qu'il est envoyé par le Père en tant que son Esprit, sa Vie ou son
Amour hypostatique dans le Fils ; il est la révélation vivante du Père au Fils »

(VERKHOVSKY : La Procession du saint Pisprit..., op. cit., p. 207).
96 Comme le soulignent à l'envie les Pères grecs, le langage apparaît ici inadéquat

pour rendre compte de cet aspect de la vie intratrinitaire qui excède totalement la pensée.



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 141

vision théologique bien plus large qu'auparavant. L'exemple de

l'herméneutique scripturaire suivie par les Pères montre en effet qu'un
texte dit toujours plus que ce qu'il dit, et que sa relecture dans de

nouveaux contextes peut apporter au sens initial voulu par l'auteur des

élargissements sémantiques insoupçonnés.
La question importante est dès lors d'évaluer si la signification que

Blemmydès accorde aux textes patristiques qu'il cite à l'appui de sa pneu-
matologie était compatible avec le sens que leur donnaient les Pères dans des

contextes sensiblement différents, en d'autres termes si sa doctrine du
Per Fi/ium non seulement respectait mais manifestait la fécondité latente
de la Tradition ecclésiale byzantine abreuvée de l'Ecriture et des Pères.

Notre analyse a montré que tel était le cas, et que, dans l'herméneutique
patristique déployée par Nicéphore, il n'y avait pas évolution mais
approfondissement ou involution de la pneumatologie byzantine, pour reprendre
une notion chère à Vladimir Lossky.

Mais l'intérêt de la théologie de Blemmydès ne s'arrête pas là : il
esquisse également — quoique de façon implicite — la distinction théologale
essence / énergie. L'Esprit, en effet, resplendit par le Fils et est répandu
par lui à partir du Père comme une énergie qui peut susciter à l'être et vivifier

les créatures selon la bienveillance trinitaire. Si cette vision du
resplendissement divin dépend de ce que Nicéphore appelle la « consubs-
tantialité mise en mouvement », ce n'est pas la substance commune,
l'oùaLa de la Trinité, qui rayonne à travers la manifestation éternelle de

l'Esprit, mais ce qu'il nomme « l'énergie » divine qui issue du Père, se

déploie par le Fils dans l'Esprit. Par un refus implicite de limiter Dieu à

une substance, la théologie de Blemmydès met déjà en œuvre des principes

que reprendra un siècle après lui Grégoire Palamas dans un contexte
tout différent.

III. Lesprolongements et l'actualité de la vision blemmj/dienne

La doctrine développée par Blemmydès, qui apparaît comme on l'a vu à

la fois traditionnelle et créatrice, n'a pas été infructueuse puisqu'elle a été

reçue formellement par l'Eglise byzantine lors du second synode des

Blachernes (1285) après avoir été reprise et admirablement complétée
par le patriarche Georges-Grégoire II de Chypre.

Cependant, pourquoi ce concile, dont l'horos dogmatique fait
toujours autorité dans l'Eglise orthodoxe, ne mentionne-t-il pas le nom de

Blemmydès Tout simplement, par suite d'une ironie de l'histoire, du
fait que la mémoire de Nicéphore s'était trouvée annexée à la cause des

unionistes byzantins partisans d'une réception du concile d'union de

Lyon II (1274), concile politique pour dire vrai, qui ne fut reçu à Byzance



142 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

que par quelques grands dignitaires et évêques comme le patriarche Jean
Bekkos. Ce dernier prétendait s'appuyer sur la théologie de Blemmydès
pour soutenir que le Per Filium des Pères grecs équivalait complètement
au Filioque des Latins, interprétation que l'on retrouvera au concile
d'union de Florence (1439), et qui se situe pourtant aux antipodes des

conclusions de Blemmydès. De leurs côtés, les orthodoxes comme
Grégoire de Chypre, adversaires de Bekkos et hostiles à une union bâclée

avec Rome, ne dirent jamais un mot contre la doctrine de Blemmydès
dont ils s'inspiraient directement mais laissèrent cours à cette
récupération douteuse de l'higoumène d'Emathia par les Latinophrones,
imposture qui ne s'appuyait guère, à la vérité, que sur les vœux sincères
d'unité entre les Eglises, formulés naguère par Blemmydès, mais
certainement pas, dans son esprit, au détriment du respect du dogme
traditionnel.

L'étude attentive de la soixantaine de manuscrits grecs antérieurs au
17e s., qui contiennent des œuvres théologiques de Nicéphore, permet de

constater que ces œuvres ont été copiées aussi bien en milieu latin ou la-

tinophrone qu'en milieu grec traditionnel : ainsi la tradition manuscrite
témoigne-t-elle bien de cette postérité ambivalente de la pneumatologie
de Blemmydès. Cela explique la grande confusion qui a régné jusqu'au
20e siècle autour de l'évaluation de la pneumatologie de Blemmydès, les

opinions les plus diverses se côtoyant aussi bien en Orient qu'en Occident.

Considéré selon les auteurs comme un théologien catholique-romain,

comme un auteur latinophrone ou encore comme un orthodoxe
sourcilleux, Blemmydès fut longtemps la proie d'une polémique
interconfessionnelle d'appropriation, avant que sa pneumatologie ne devienne
depuis un siècle un sujet de désaccord entre savants et théologiens, selon
des lignes de partage qui ne recoupaient plus les clivages confessionnels.
Je crois avoir montré dans ma recherche que ce brouillage était injustifié
et que l'œuvre de Blemmydès avait acquis une place féconde au sein de la
tradition chrétienne orthodoxe et au-delà. Au 14e siècle, saint Grégoire
Palamas fera référence à l'œuvre de Blemmydès à plusieurs reprises dans

ses écrits pneumatologiques qui soulignent que le Per Filium et même le

Filioque peuvent être reçus dans une pneumatologie orthodoxe, à condition

que l'on entende par là la manifestation éternelle de la grâce divine
incréée et non pas la procession hypostatique du Saint-Esprit.

Après une éclipse de quelques siècles de cette pneumatologie élargie,
héritée de Blemmydès,97 la théologie orthodoxe du 20e s. a reconnu la

97 La doctrine palamite sur la manifestation éternelle de l'Esprit par le Fils a été

longtemps oubliée ou ignorée en Russie (au 18e s., l'Eglise russe modifia l'office du dimanche
de l'Orthodoxie en effaçant les mentions de la doctrine palamite : v. OCP 17 [1951] 488),
de même qu'en Grèce : v. par ex. Ch. ANDROUTSOS : Dogmatique de l'Eglise orientale.



« L'Esprit Saint procède du Père par le Fils » 143

nécessité d'y revenir en complétant comme il sied la vision du patriarche
Photius par la doctrine du Per Filium, qui indique le rayonnement éternel
de l'Esprit et non simplement son envoi temporel.98

L'actualité de cette pneumatologie dans le cadre du dialogue œcuménique

est aussi évidente. Avec une ouverture et une largeur de vues qu'il
convient de saluer, la théologie catholique a su s'ouvrir, ces dernières
années, au donné du monopatrisme des Pères grecs, en reconnaissant
officiellement dans le document de Clarification de 1995, le bien-fondé de la
doctrine de la monarchie du Père défendue en son temps par saint
Photius.99 De manière symétrique, on pourrait dire que la pneumatologie
du Per Filium exposée par les théologiens byzantins des 13e—14e siècles

représente un effort pour sortir des querelles de concepts et reconnaître,
tout en préservant la monarchie du Père, la légitimité de l'intuition
première du Filioque des Pères latins correspondant au souci d'exprimer une
relation éternelle entre le Fils et l'Esprit, qui traduise leur consubstantia-
lité. Tout récemment, le Comité mixte de dialogue catholique-orthodoxe
aux Etats-Unis l'a bien rappelé dans un document pondéré de grande
qualité théologique.

Il resterait, et cela était déjà appelé des vœux de Vladimir Lossky il y a

cinquante ans, à réaliser une étude scientifique serrée de la tradition pa-
tristique latine d'un point de vue orthodoxe, pour tenter d'évaluer dans

quelle mesure la procession énergétique peut fournir ou non une clé

d'interprétation théologique du Filioque des premiers Pères latins, voire
peut-être même de saint Augustin dont la pneumatologie est plus
complexe que ce qu'en laissent entrevoir les avatars de la scolastique médiévale.

Certes, il ne s'agirait pas ici, par une sorte de renversement dialectique

de l'histoire, d'imposer un schéma conceptuel byzantin à une pensée
théologique latine bien spécifique, c'est-à-dire de reproduire à l'inverse
ce qu'avait tenté la scolastique latine, notamment à Florence, en cher-

Athènes 1907 [en grec], p. 84—85, et P. TREMBELAS : Dogmatique de l'Eglise orthodoxe

catholique. Chevetogne, t. I, 1966, p. 334—341, qui réduisent la procession de l'Esprit saint

par le Fils à sa mission temporelle dans le monde.
98 Représentant de l'école néo-palamite, V. Lossky note en ce sens : « Il ne serait pas

exact d'affirmer que la procession 8i ' TLoO signifie uniquement la mission temporaire du

Saint-Esprit, comme le font parfois quelques polémistes orthodoxes. [...] La mission

temporaire est un cas spécifique de manifestation divine dans l'économie, c'est-à-dire par
rapport à l'être créé. En général, l'économie divine dans le temps exprime la

manifestation éternelle, mais cette dernière n'est pas un fondement nécessaire des

créatures qui auraient pu ne pas exister. Indépendamment de l'existence des créatures, la

Trinité se manifestait dans le rayonnement de sa gloire » (V. LOSSKY : A. l'image et à la
ressemblance de Dieu. Paris 1967, p. 91). Ces considérations constituent une réexpression
moderne de la pneumatologie esquissée par Nicéphore Blemmydès.

99 Malgré les réserves qu'un lecteur orthodoxe peut émettre à la lecture de telle ou
telle interprétation de la théologie patristique grecque qu'offre ce document.



144 « L'Esprit Saint procède du Père par le Fils »

chant à recevoir la triadologie des Pères grecs à travers le prisme du fî-
lioquisme latin. Il s'agirait plutôt de retrouver les intuidons communes
de la pneumatologie chrétienne des Pères anténicéens, partagées en
Orient comme en Occident.

La seule voie possible dans la recherche de l'unité des Eglises au plan
du dogme trinitaire, plutôt que celle, trop convenue et superficielle, des

obligatoires compromis et concessions, apparaît comme celle d'une
exploration toujours plus approfondie de nos sources dogmatiques, en
contextualisant, sans les renier ni les dévaluer, les élaborations théologiques

ultérieures propres à nos diverses traditions. C'est la voie qu'a
empruntée Nicéphore Blemmydès au 13e siècle et elle demeure pleinement
actuelle pour les dialogues en cours sur le chemin de l'unité.

Abstract
The article provides a commentary on the theological work ofNicephorus Blemmydes

(1197—c. 1269), monk philosopher of the Nicean Empire who, in his two treatises

on the procession of the Holy Spirit, supports the terms of several Greek Fathers,

according to which the Spirit proceeds from the Father through the Son (Per
Filium). This doctrine meansfor him that the Spirit owes his existence to the Father
alone and „shines eternally" through the Son, upon whom he rests. In his desire to
reconcile the Per Filium with both the procession of the Spiritfrom the Father alone

(Photius) and the initial intuition of the Filioque, which is to promote the eternal

relationship between the Son and the Spirit, Blemmydes offered a solution to the

ancient butpresent dogmatic quarrel between Eastern and Western churches.


	"L'Esprit Saint procède du Père par le Fils" : l'actualité de la pneumatologie de Nicéphore Blemmydès (13e siècle)

