Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: "L'Esprit Saint procede du Pére par le Fils" : I'actualité de la
pneumatologie de Nicéphore Blemmydes (13e siecle)

Autor: Stavrou, Michel

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760645

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760645
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

MICHEL STAVROU

« L’Esprit Saint procede du Pere par le Fils »

L’actualité de la pneumatologie de Nicéphore
Blemmydes (13° siécle)’

Le nom de Nicéphore Blemmydés ne bénéficie d’ordinaire que de quel-
ques lignes de présentation dans les manuels d’histoire de la théologie
byzantine. Cependant, s’il est pour ainsi dire inconnu du grand public,
orthodoxe ou non, sa place encore modeste, due a plusieurs facteurs
historiques, n’6te rien, pour qui s’intéresse a la genése de la doctrine de
saint Grégoire Palamas ou encore au débat cecuménique actuel sur la
question rebattue du Filiogue, 2 'importance et a actualité que revét au-
jourd’hui la doctrine trinitaire de cet auteur.

Pour mettre en évidence une telle évaluation, cette étude abordera
successivement : 1) ’histoire de la vie et de I’ceuvre de Blemmydeés, trop
mal connue et cependant indispensable a I'intelligibilité de sa théologie ;
2) la vision pneumatologique de Blemmydés ; enfin: 3) les prolonge-
ments et ’actualité d’une telle vision.

De facon préalable, il convient de souligner la réelle difficulté que
constitue ’étude de la théologie de cet auteur. Au-dela des problemes
d’ordre historique et philologique, un survol bibliographique montre les
évaluations trés contrastées de la pneumatologie « blemmydienne »
quont pu faire les savants de diverses époques et obédiences. La
disparité et la virulence de ces prises de position ne sont pas sans
rappeler Papreté du débat qui régna longtemps autour de la question
palamite.

* Liste des abréviations :

MUNITIZ : A partial Account : cf. note 1

NICEPHORE BLEMMYDES : Aufobiographie : cf. note 1
NICEPHORE BLEMMYDES : De theologia : cf. note 6
NICEPHORE BLEMMYDES : Mémoire de Nicée 1234 : cf. note 5
STAVROU : cf. note 1

PTS = Patr. Texte und Studien

REB = Revue d’Etudes Byzantines

RHE = Revue d’Histoire Ecclésiastique (Louvain)

RHT = Revue d’Histoire des Textes



116 « L’Esprit Saint procede du Pere par le Fils »

I. Historique de la vie et de I'envre de Blemmydes
1. Vie et personnalité de Blemmydes |

La vie de Nicéphore Blemmydes s’inscrit presque enticrement dans le
cadre géographique et chronologique de ’Empire de Nicée, a tel point
qu’il en représente, pour I'Histoire, la grande figure emblématique, a la
fois intellectuelle et spirituelle.

La fondation de 'Empire de Nicée a partir de 1204 résultait, rappe-
lons-le, de la quatriéme croisade, qui avait abouti au sac de Constantino-
ple (13 avril) et a la création de ’Empire latin de Constantinople mais
aussi des principautés franques en Gréce. Des milliers de réfugiés de la
grande cité ainsi qu'une bonne part des élites de la société byzantine
avaient fondé, non loin des coOtes asiatiques des détroits, cet état de Ni-
cée qui devait jouer, pour plus d’un demi-siecle, le réle majeur de base de
repli a la fois de ’hellénisme byzantin et de 'orthodoxie. L’empire de
Nicée héritait de la 1égitimité byzantine avec Théodore Lascaris (1204—
1222) ; vint ensuite le long régne prospére de Jean IIT Doukas Vatatzes
(1222-1254), auquel succedera son fils, 'empereur-philosophe Théodore
IT Lascaris pour seulement quatre ans. A la mort de celui-ci, en 1258, le
pouvoir impérial finira par échoir a lintriguant Michel Paléologue, fon-
dateur de la derniére dynastie byzantine : son armée reprendra Constan-
tinople aux Latins le 25 juillet 1261.

Fils d’un médecin, Nicéphore est né a Constantinople en 1197. En
avril 1204, lors de la prise de la capitale byzantine par les Croisés, il
s’enfuit avec ses parents et des milliers d’émigrés en Bithynie. Pendant
quatre ans il suit a Brousse les cours d’instruction primaire d’un certain
Monastériotés (plus tard archevéque d’Ephése). Montrant une grande
ardeur pour I’étude, il se rend ensuite a2 Nicée, alors capitale de ’'Empire,
pour y poursuivre son instruction pendant cinq ans. Il y apprend la
grammaire, la rhétorique, la poésie, le calcul et suit les cours de logique
de Démétrios Karykes. A dix-sept ans, ne pouvant continuer ses études,
faute de professeur, il part pour Smyrne ou il va étudier et pratiquer la
médecine durant sept ans. Il faut dire qu’apres le désarroi da a la prise de
Constantinople par les Latins en 1204, les fondations scolaires des empe-
reurs byzantins avaient disparu, aussi les études ne furent-elles relevées

1 Pour une biographie détaillée, voir J. A. MUNITIZ : Nicephori Blemmydae Autobio-
graphia sive Curriculum V'itae necnon Epistula Universalior (= CCSG 13). Turnhout/Louvain
1984 ; J. A. MUNITIZ : A partial Account (= SSL 48). Louvain 1988 ; M. STAVROU : La
doctrine trinitaire de Nicéphore Blemmydés (1197—1.71269) [thése de doctorat conjoint dactylo-
graphiée de I'Université Paris-IV Sorbonne, valant également pour la Faculté de théologie
de I'Institut Catholique de Paris et I'Institut Saint-Serge (Paris)]. Paris 2004, p. 38-50.



« L’Esprit Saint procéde du Pére par le Fils » 117

que quelques années apres, grace aux efforts de Jean IIT Doukas Vatatzés
et de Théodore II Laskaris.

Vers 1217, agé de 20 ans, Nicéphore eut des déboires sentimentaux et
se réfugia dans les études. Il se rendit en Troade, alors sous domination
latine, pour y achever sa formation philosophique et scientifique a I’école
d’un maitre réputé appelé Prodromos. Il apprit la-bas les sciences du
quadrivium : arithmétique, géométrie, astronomie et peut-étre musique
théorique. Installé ensuite a Nymphée (entre Smyrne et Sardes), ou s’était
transporté le palais impérial, il se plonge éperdument dans I’étude de la
théologie. L’empereur Jean III Doukas Vatatzés voulant le prendre a son
service, il s’enfuit du palais pour se consacrer a 'Eglise.

En 1224, le patriarche Germain II, conscient des talents de Nicé-
phore, 'agrége au clergé patriarcal : il le nomme lecteur, puis a Noél
I'ordonne diacre. A la Théophanie (1225) il lui confére la dignité de lo-
gothéte de 'Eglise c’est-a-dire d’homme de confiance, et bient6t méme
de Jocum tenens, pendant I'absence du patriarche, parti en tournée pasto-
rale. Trés savant mais d’un caractére entier et intransigeant, Nicéphore se
fait immédiatement des ennemis dans le milieu du clergé patriarcal. En
butte a des jalousies, il est soumis a de graves accusations visant ses
meeurs, accusations dont il parvient non sans mal a se tirer, sans désar-
mer pour autant les sycophantes qui, toute sa vie, s’acharneront contre
lui. Nous savons tout cela grace a U Autobiographie que Nicéphore a laissée
a ses moines, ou il se présente comme la victime d’incessants complots
ou persécutions.

Nicéphore part vers 1231 faire une sorte de retraite a Lesbos et il en
revient décidé a embrasser la vie monastique, malgré les avis du patriar-
che. Il vécut un temps comme ermite dans la région monastique du
Mont-Latros puis fut pris pour deux ans au service de Manasses, le mé-
tropolite d’Ephése, qui lui remit ’habit monastique. Parti en pelerinage a
Jérusalem vers 1232, il est retenu a Rhodes par le césar Léon Gabalas,
allié de Venise et dissident envers 'empire de Nicée. La il dévore « nuit
et jour » les ouvrages de la bibliothéque du monastére ou il se trouve.

Revenu a Ephése, il est appelé par le patriarche Germain II pour étre
le principal porte-parole de I'orthodoxie dans un grand débat avec les
Latins sur la procession du Saint-Esprit qui se tient 2 Nymphée en 1234,
I1 regoit ensuite ’habit monastique définitif (en gardant son prénom de
baptéme), et est rapidement ordonné prétre par le métropolite Manassés
dans la basilique Saint-Jean, a Ephése. Animant un peu plus tard une
école monastique aux portes d’Ephese, il dirige a proximité le monastére
de Saint-Grégoire-le-Thaumaturge. En 1238, I'empereur Jean IIT Doukas
lui impose cinq éléves a former en logique, parmi lesquels le futur histo-



118 « L’Esprit Saint procede du Pere par le Fils »

rien Georges Acropohte qui assure que toute la jeunesse d’ alors voyait en
Blemmydes le prince des philosophes.

Un peu plus tard, en 1239-1240, envoyé par empereur, il se rend en
Gréce d’Europe (Athos, Thessalonique, Larissa) pour recueillir et copier
des manuscrits. Il refuse le siege alors vacant de 'archevéché d’Ochrid et
de Bulgarie. De retour en Asie mineure, sa renommée comme pédagogue
et enseignant était immense. C’est pourquoi lui fut bientdt confiée
I’éducation du fils de 'empereur Jean III, Théodore II Laskaris, un jeune
homme de 18 ans d’une intelligence supérieure mais fragile car atteint
d’épilepsie. Une relation étroite parfois passionnelle liera les deux hom-
mes longtemps durant, comme en témoigne leur extraordinaire corres-
pondance en partie conservée. En 1240, le patriarche Germain IT désigne
en mourant Nicéphore comme son successeur, mais I’empereur s’y op-
pose, préférant un moine plus effacé.

Vers 1241, Blemmydés décide de fonder un monastére particulier a
Emathia, en un lieu retiré de la région d’Ephese, ou il supervise les tra-
vaux de construction. Pour ce monastére, achevé vers 1249 et dédié au
« Christ qui est », il composera un typikon monastique. Il y met aussi en
place une école supérieure dont il assure ’enseignement et ou de nom-
breux jeunes gens viendront s’instruire.

C’est vers 1249 qu’eut lieu la fameuse « affaire de la Marchesina » qui
montre le caractére inflexible (ou insupportable) de Nicéphore, admiré
ou honni par ses contemporains. L’empereur Jean III Doukas venait de
se remarier avec Constance, fille de Frédéric II, mais celle-ci n’avait
qu’une douzaine d’années et Jean III la délaissait, au profit de sa dame de
compagnie. Cette favorite, dont le faste faisait scandale a la cour, se pré-
senta un jour en grande pompe au monastére de Nicéphore. Celui-ci, au
milieu de la stupeur générale, fit aussitot interrompre la Divine liturgie
puis il ordonna 2 la marquise de quitter le saint lieu qu’elle profanait par
sa présence, ce qui fit un grand scandale. Il expliqua ensuite sa conduite,
décriée par de nombreux courtisans, dans une lettre ouverte, en définis-
sant 'attitude qui s’imposait 2 un homme de Dieu en cette circonstance :
« Celui qui veut plaire aux hommes », écrivait-il « n’est pas un véritable
serviteur de Dieu. » L’empereur Jean III Doukas Vatatzeés refusa de se
préter aux vengeances de sa maitresse.

Suite a cet incident grave, Nicéphore se retira progressivement dans
son nouveau monasteére. Il prit part de fagon décisive aux discussions
théologiques organisées de nouveau avec les Latins 2 Nymphée en 1250.
Lors de ces rencontres il repoussa une nouvelle fois la doctrine latine de
la procession du Saint-Esprit a partir du Pére et du Fils.

En 1254, 4 la mort du patriarche Manuel II, si ’'on en croit le récit de
Blemmydeés dans son Autobiographie, les évéques le choisirent a I'unani-



« L’Esprit Saint procéde du Pére par le Fils » 119

mité pour succéder au trone du patriarcat cecuménique, mais lui, désirant
une vie tranquille, refusa une telle charge. Presque en méme temps que
Manuel II, mourut I'empereur Jean III et son fils Théodore IT lui
succéda. Durant son trés court régne (de quatre ans), Théodore II ne
cessa d’étre en correspondance avec son ancien maitre. Les deux hom-
mes furent souvent brouillés, Blemmydés reprochant 2 Théodore de thé-
sauriser pour faire la guerre et d’étre indifférent aux malheureux. Clest a
cette époque que Nicéphore fit valoir par plusieurs écrits la doctrine an-
cienne des Péres grecs selon laquelle ’Esprit Saint procéde du Pére par le
Fils : son idée était que cette pneumatologie ancienne aurait permis une
restauration de la communion ecclésiale avec les Latins, s’ils renoncaient
au Filiogue. Mais la proposition de Nicéphore fit sans doute peur a ses
contemporains grecs qui la rejetérent sur le moment. Sans doute venait-
elle trop tot car, dans un contexte entiérement nouveau, elle devait 30
ans plus tard étre adoptée officiellement par I’Eglise byzantine au 2nd
concile des Blachernes (1285).2 Mais Nicéphore n’assista pas a ce
triomphe posthume. Incompris de ses contemporains, malgré ’aura dont
son nom demeurait entouré, il finit par s’enfermer pour ainsi dire dans
son monastére vers 1258. Il y demeura jusqu’a sa mort qui eut lieu vers
12692 refusant de revenir a Constantinople en 1261 et ne jouant
pratiquement aucun role dans les événements du régne de Michel VIII
Paléologue.

2. (Eunvre diverse de Blemmydes

La lecture, parmi un ensemble de textes trés divers, non seulement de
I’ Auntobiographie de Nicéphore mais aussi d’un double épitomé de logique
et de physique et de plusieurs traités scientifiques, permet de se faire une
idée de la variété de ses aptitudes et de ses intéréts. Dans ma présenta-
tion de la vie et de I’ceuvre de ce polygraphe, j’ai été amené a distinguer
chez Nicéphore le moine, le savant, le pédagogue et le théologien.* Tou-
tes ces facettes interférent entre elles, et composent un personnage hors
du commun que 'on nommait dans le monde byzantin Nicéphore le
Philosophe, de méme que l'on avait connu quatre si¢cles auparavant
Constantin le Philosophe, grand érudit devenu le saint moine Cyrille,
apoOtre des Slaves.

Nous nous heurtons aussi au caractére fragmentaire d’'une ceuvre qui
a du traverser les vicissitudes de I’histoire byzantine puis ottomane, et

2 Voir A. PAPADAKIS : Crisis in Byzantium. The Filiogue controversy in the patriarchate of
Gregory II of Cyprus (1283—1289). New York. 19962, notamment p. 83-138.

3 Cest la date retenue comme la plus probable par J. A. Munitiz : cf. MUNITIZ : A
partial Account, p. 28.

4 Cf. STAVROU, p. 51-62.



120 « L’Esprit Saint procéde du Pere par le Fils »

leur cortége d’incendies et de destructions sans remede. Les textes théo-
logiques de Nicéphore sont des écrits de circonstances. Il n’a pas laissé
de traité théologique systématique, ce qui n’exclut pas, chez lui, une
vision d’ensemble dont témoigne particulicrement son court traité De fide
laissé a ses moines. Ce qui nous reste de son travail théologique est pour
Pessentiel consacré a la doctrine trinitaire et a la christologie, c’est-a-dire
non seulement aux fondamentaux de la théologie chrétienne mais aux
thémes les plus brilants du dialogue inter-ecclésial et inter-religieux au
temps de Nicéphore.

La recension des manuscrits connus d’ceuvres théologiques ou reli-
gieuses attribuées a Blemmydés m’a amené a découvrir aussi bien de
nouveaux témoins pour les textes déja édités par le passé que des manus-
crits d’ceuvres inédites : au total se dégage un ensemble de dix textes
théologiques dont seuls trois, le Mémoire remis anx Latins en 1234 et les
deux extraits de I’ Awtobiographie de Nicéphore relatifs aux discussions
théologiques gréco-latines avaient jusque la été bien édités.> Et trois tex-
tes demeuraient inédits:® cela souligne que lI'ceuvre de Blemmydés
dormait jusque la dans les bibliothéques de manuscrits, et qu’il importait
de la redécouvrir.

3. Théologie et vie spirituelle chez Blemmydés

Nicéphore aborde la théologie en homme de priére, en moine faconné
par l'asceése et l'office divin quotidien, tendu vers les réalités célestes.
L’ Antobiographie offre 'image d’un homme qui a médité sur la place émi-
nente que tenait la providence divine dans sa vie personnelle et dans
’histoire du monde et des hommes. Dieu n’est pas, pour lui, un simple
objet de recherche intellectuelle et un sujet de spéculation métaphysique,
mais une personne avec qui, semble-t-il, il entretient une relation de
confiance, de crainte et d’amour.

Le moine d’Emathia témoigne d’une sensibilité aigué a la présence
personnelle du Pere céleste, protecteur et miséricordieux. Ainsi, dans son
Autobiographie, il évoque la tendresse du Pere, figurée par la parabole du

> Respectivement par Mgr Paul Canart (vice-préfet de la Bibliothéque Vaticane), et
par le Dr Joseph Munitiz : cf. P. CANART : Nicéphore Blemmyde et le mémoire adressé aux
envoyés de Grégoire IX (Nicte, 1234). In: OCP 25 (1959) 310-325; NICEPHORE
BLEMMYDES : Autobiographie, 11, 25-40, p. 57-63 ; 11, 50-60, p. 67-73.

6 11 s’agit des Syllogismes hypothétiques sur la procession du Saint-Esprit, du De theologia et
des Autres syllogismes sur la procession du Saint-Esprit (cf. STAVROU, resp. p. 98-112, 251—
276, 277-285). L’¢dition critique des dix textes théologiques de Blemmydés paraitra
prochainement avec traduction et notes dans un volume de la collection Sowrces
Chrétiennes actuellement en préparation.



« L’Esprit Saint procede du Peére par le Fils » 121

Fils prodigue (L¢ 15,17ss) ;7 dans un autre passage, il dit avoir recherché
I’héritage du Pére d’En-haut plutét que celui de ses parents terrestres,
qu’il ne voulait pas revoir avant leur mort a cause de ses veeux monasti-
ques.® La 1%¢ partie de 1’ Autobiographie s’achéve par la priére suivante :
« Puissions-nous recouvrer nos esprits, contempler le pays paternel et
rechercher le Pére, comme il convient, celui qui est aux cieux ! »?

Ce qui ressort des textes laissés par Nicéphore est le sentiment de la
présence du Dieu vivant de la Bible et des saints Peres. Cet esprit de foi,
cette €V0€PBeLa (« vraie foi »),!0 semble constituer le maitre mot qui pour-
rait définir I’attitude religieuse de Nicéphore durant son existence jalon-
née d’épreuves.!! C’est d’ailleurs ainsi que ’historien Georges Pachymere
résume la quéte du moine d’Emathia au soir de sa vie : pour lui « une
chose [...] et une seule était nécessaire : la piété (TO €VOEPES) ».12

Quant a ’esprit de la démarche théologique de Blemmydes, il pourrait
tenir dans I'injonction de la Sagesse de Sirac que notre auteur cite en partie

7 Voit NICEPHORE BLEMMYDES : Autobiographie, 1, 22, p. 14.

8 Voir NICEPHORE BLEMMYDES : Autobiographie, 11, 22, p. 64—65.

%Eln 8¢ npds dvavijpair, kai THv matpida katavoficar, kai Tov Tlatépa
{nThoat, kabws €oTL mWpémov, TOV €v Tols ovpavols. » (NICEPHORE BLEMMYDES :
Autobiographie, 1, 90, p. 45).

10 C’est la vertu paulinienne (1 T 3,16) pronée par NICEPHORE au début du De fide
(1, 7): cf. STAVROU, p. 357; PG 142, 585A ; GREGOIRE DE NAZIANZE, une des
autorités de Nicéphore, se présentait déja comme un héraut de I’ eVoéBeLa : v. Discours
22,12 (éd. J. Mossay, SC 270, Paris, 1980, p. 242-244 ; PG 35, 1144C).

11 On peut citer, parmi les récits illustrant cette eV0éBeLa :

La relation de I'accident de Nicéphore, lorsqu’il tomba du balcon d’une maison en
Gréce du Nord, se brisant les os sur un sol pierreux : « Toute ma respiration était
entravée et la mort semblait inévitable. Mais celui qui est le Secours était proche ; et alors
que j’avais expiré, ou plutot que j’étais sur le point d'expirer, le Sauveur me redonna la
vie. » (Auntobiographie, 1, 65—66, p. 33-34).

2) L’épisode de la visite de la Marchesina au monastére de Nicéphore : lorsque
Drimys, l'officier accompagnant la marquise, voulut venger celle-ci, qui venait d’étre
chassée de I’église par Nicéphore, il ne put dégager son épée de son foutrreau. Accusé par
la suite de magie, Nicéphore comprit que le geste de Drimys n’avait pas été une simple
menace : « Je réalisai alors sans place au doute que ce geste n’avait pas été une
intimidation mais une vraie tentative pour me supprimer, contrecarrée par la puissance
de mon Défenseur et Sauveur » (Autobiographie, 1, 71, 16-19, p. 36).

3) L’épisode de la tentative d’assassinat contre lui et les siens 4 ’'occasion de sa venue
a l'assemblée de Magnésie (1258) : il n’échappa a la mort que parce qu’il avait pris un
autre chemin que la route principale ou il était attendu ; c’est ainsi que fut 4 ’ceuvre Dieu,
« [son] sage guide et puissant sauveur » (Autobiographie, 11, 80-81, p. 81-82).

De tels récits témoignent d’une foi en Dieu robuste et simple et de la conscience
qu’avait Nicéphore Blemmydeés d’une protection particuliére recue d’En-haut.

12 A. FAILLER / V. LAURENT : Georges Pachymérés. Relations historigues, V, 2, t. I1. Paris
1984, p. 438. Nous citons ici la traduction de V. Laurent.



122 « I’Esprit Saint procéde du Pere par le Fils »

dans son De theologia, a travers une citation du Pseudo-Athanase :13 « Ne
cherche pas ce qui est trop difficile pour toi, ne scrute pas ce qui est au-
dessus de tes forces. A ce qui t'a été ordonné applique ton esprit »
(87 3,21-22). Cette double exhortation qui trace la vza media dans laquelle
doit se situer une réflexion théologique a la fois pieuse et éclairée, pour-
rait d’ailleurs étre considérée, de fagon plus générale, comme une charte
de la théologie byzantine.!#

Nicéphore Blemmydeés s’inscrit donc ici pleinement dans la tradition
de son Eglise. Il ne construit jamais un « systéme » théologique, méme
dans le domaine circonscrit de la pneumatologie ; il ne semble pas en
avoir la volonté ni la capacité dans le milieu théologique qui est le sien.
C’est un interpréte de la Révélation qui se fonde sur la Tradition, et
donc, son souci n’est pas d’établir ou de confirmer par la raison le bien-
fondé de la Révélation, base de I’édifice doctrinal, mais d’approfondir la
compréhension de tel aspect du dépdt de la foi si le contexte historico-
ecclésial I'exige.

Dans son traité De theologia, Nicéphore Blemmydés appelle avec force
son destinataire a suivre la tradition des Péres pour ce qui concerne le
mode de connaissance théologique et a respecter les limites assignées a
Pexercice de l'intelligence humaine face au mystére divin.!® A la suite de
Grégoire de Nazianze et des Péres, Nicéphore souligne d’abord et avant
tout le primat de la foi dans le Dieu trinitaire, re¢ue du Christ dans
IEsprit saint : « Nous devons croire en ce [mode d’étre trinitaire] a partir de
ce que nous avons entendu d’En haut ; quant a la maniére [dont il existe],
nous la laisserons au Seigneur lui-méme. »16

Il s’agit d’affirmer la primauté de ’Ecriture et des témoignages de la
tradition des Péres, sanctifiés par I’Esprit, sur toute pensée humaine « du
dehors ». C’est en ce sens que Blemmydés voit dans le puits une image
de la recherche théologique qui permet 2 ’'homme d’atteindre I’eau vive
des vérités de la foi, en enlevant 'obstacle de la « terre abondante de
lignorance ».!7 Or, I’eau vive est une image johannique de Esprit saint.

13 PSEUDO-ATHANASE : Contra Macedon., 1, 14 (PG 28, 1313B), cité dans NICE-
PHORE BLEMMYDES : De theologia, 3, 27-28, p. 265.

14 Voir J. PELIKAN : L'esprit du christianisme oriental (600—1700) [trad. ].-L. Breteau].
Paris 1994, p. 34.

15 Voir NICEPHORE BLEMMYDES : De theologia, 18, p. 275-276.

16 NICEPHORE BLEMMYDES : De theologia, 6, p. 267.

17 Voir NICEPHORE BLEMMYDES : Lettre a Jacques de Bulgarie, 16, 5-6 (cf. STAVROU,
p. 191 ; PG 142, 549C) : « TOV xoUv [...] TOV TOAUV Tijs dyvolas ».



« L’Esprit Saint procéde du Pére par le Fils » 123

4. Les contacts théologiques de Blemmydés avec les 1 atins

Il faut bien constater la présence d’une sorte d’abime culturel entre les
chrétientés grecque et latine a cette époque, abime d’incompréhension
aggravé par le sac de Constantinople de 1204 et ses conséquences dura-
bles. Les fréres précheurs, présents a Constantinople dés 1223 et organi-
sés dans une province de Gréce a partir de 1228,!8 tentaient de le
combler en lisant eux-mémes les Péres grecs ; malheureusement une telle
lecture, assez superficielle, n’avait pour but principal que d’annexer ces
auteurs 2 la théologie latine et de constituer pour eux des armes intel-
lectuelles précieuses dans la polémique gréco-latine : il s’agissait, en
montrant le bien-fondé de la théologie filioquiste, de tenter de convain-
cre les « Grecs schismatiques » qu’ils s’étaient écartés de leurs propres
Péres,t?

Nicéphore Blemmydés semble ne pas avoir bien connu la langue la-
tine. D’ailleurs, la connaissance des langues étrangeéres était plutot réser-
vée aux envoyés et ambassadeurs impériaux? ainsi qu’aux missionnaires.
Peut-étre rencontra-t-il des Latins a Nicée ou a Nymphée. Etant intro-
duit au palais impérial et au patriarcat, il pouvait croiser ou rencontrer les
nombreux étrangers qui passaient quelques temps dans les cités
administratives de ’Empire comme ambassadeurs, savants,?! pelerins ou

18 Voir B. ALTANER: Die Dominikanermissionen des 13. Jahrunderts. Habelschwerdt 1924,
p- 9. L’existence d’'un couvent dominicain est attestée 2 Constantinople dés 1233 (v. R.
JANIN : La géographie ecclésiastique de I'Empire byzantin. Premiére partie, Le siége de Constantinople
et le patriarcat wcuménigue. Paris 1953, p. 590).

19 La production du traité anonyme Contra Graecos (v. PG 140, 487-574) en 1252 par
un dominicain frangais de Constantinople (qui avait fait partie de la délégation latine lors
des discussions de Nymphée en 1234) est le premier événement significatif (v. A.
DONDAINE : Contra Graecos. Premiers éerits polémiques des Dominicains d’Orient [= AFP 21].
1951, p. 320-322), puisque cet écrit fut tres diffusé jusqu’au concile d’union de Florence
(1438-39). On connait aussi le Lzbellus de fide, traité polémique antigrec rédigé en grec et
en latin par Nicolas de Cotrone avant 1254, dont la version latine influencera directement
le Contra errores Graecorum de Thomas d’Aquin.

20 Ainsi au 14%., DEMETRIOS KYDONES, secrétaire de 'empereur Jean VI Cantacu-
zene, apprendra le latin auprés d’un Dominicain de Péra pour mieux recevoir les
ambassadeurs et les marchands occidentaux : v. G. MERCATI : Notizie di Procoro e Demetrio
Cidone,..., (= Studi e Testi 56). Rome 1931, p. 361-362. Il traduira finalement en grec la
Somme contre les Gentils et la Somme théologiqgue de Thomas d’Aquin, et des écrits d’Anselme
du Bec.

21 Un bon exemple nous est fourni par le dominicain flamand Guillaume de Moer-
becke (v.1220-v.1286) qui, a la demande de Thomas d’Aquin, (re-)traduisit en latin
Aristote et ses commentateurs, ainsi qu’Archiméde, Héron et Galien. Travaillant dans les
pays hellénophones, nous savons qu’il acheva a Nicée en avril 1260 la traduction du
commentaire d’Alexandre d’Aphrodisias sur les Meteorologica (v. M. GRABMANN :
Guglielmo de Moerbeke O.P., il traduttore delle opere di Aristotele. Rome 1946, p. 135). 1l



124 « L’Esprit Saint proceéde du Pére par le Fils »

marchands. Des liens scientifiques existaient indéniablement avec
’Occident.?? Notons aussi que des contacts intellectuels existaient avec
la cour sicilienne des Hohenstaufen suite au remariage de Jean IIT Dou-
kas Vatatzes avec Constance, la fille de Frédéric I1. Théodore II écrivit
un discours funébre lors de la mort de 'empereur Frédéric IT (1250), et il
organisa des joutes intellectuelles a 'occasion de la venue en 1253 du
marquis Berthold de Hohenbourg, ambassadeur de Conrad IV de Ho-
henstaufen.??

Il y eut ainsi, au temps de 'empire de Nicée, des occasions de ren-
contres assez approfondies entre Occidentaux et Byzantins. Nicéphore a
donc pu avoir quelque acces a des éléments de la théologie latine de cette
maniere indirecte. Mais c’est évidemment surtout a ’occasion des deux
dialogues théologiques de 1234 et 1250 qu’il eut des contacts privilégiés
avec des théologiens latins. Il nous semble que les contacts de 1250 a
Nymphée, malgré le compte rendu assez triomphaliste qu’il en donne
dans son Autobiographie, furent ’'occasion d’une rencontre assez appro-
fondie avec les Latins. Ces contacts furent peut-étre déterminants au
point d’orienter de fagon significative sa réflexion théologique vers la
doctrine patristique de la procession de ’Esprit Saint par le Fils, que 'on
appelle plus simplement le Per Filium, sans 'amener pour autant a une
réelle prise de connaissance des Péres latins, peu connus en Orient.

II. Cadre et développement de la pnenmatologie de Blemmydes
1. Approche trinitaire de Blemmiydes

Dans le testament théologique et spirituel que constitue son traité De fide,
Nicéphore commence son exposé de la foi chrétienne par une confes-
sion trinitaire : « Il n’y a qu’une substance unique de la Divinité, incom-
préhensible et inaccessible, en trois parfaites hypostases, le Pére, le Fils
et le saint Esprit. »** D’emblée, se trouve proclamée la révélation

participa par la suite aux discussions du concile de Lyon II (1274), avant d’étre
I'archevéque latin de Corinthe en 1280.

22 Comme le prouve le texte anonyme gtec éctit en 1252, dans lequel l'auteur
explique I'usage des chiffres arabes et donne des exemples attestés sous une forme déja
courante en Occident : voir A. ALLARD : Le premier traité byzantin de calenl indien. In : RHT
7 (1977) 60-63.

2 Durant l'année 1253, Théodore II recut I'ambassade de Hohenbourg: v. N.
FESTA : Theodori Ducae Lascaris Epistulae. Florence 1898 : Lettres XL, CXXV ; M.-A.
ANDREEVA : Otcherki po koultoure vigantijskogo dvora v XIII v. Prague 1927, p. 144 ; L.
TARTAGLIA : Teodoro II Duca Lascari Encomio dell'imperatore Giovanni Duca. Naples 1990, p.
15; F. TINNEFELD: Das Niveau der abendlindischen Wissenschaft aus der Sicht gebildeter
Byzantiner im 13. und 14. Jh. In: Byzantinsche Forschungen 6 (1979) 254-260.

24 NICEPHORE BLEMMYDES: De fide, 1, 9-11 (cf. STAVROU, p. 357 ; PG 142, 585A).



« L’Esprit Saint proceéde du Pére par le Fils » 125

trinitaire avec, souligné, son ancrage dans le monothéisme biblique (Ex
20,3 ; Dent 6,4). 11 appert que Papproche du moine d’Emathia correspond
a ce qu’écrivait au 20€ siecle V. Lossky a propos de la tradition théologi-
que byzantine : le dogme de la Trinité constitue « le fondement inébran-
lable de toute pensée religieuse, de toute piété, de toute vie spirituelle, de
toute expérience ».2> Dans la lignée de la théologie des Péres cappado-
ciens et de leur terminologie substance-hypostases, Dieu se trouve
proclamé comme inséparablement un et trine ; mais le point de départ
biblique, spirituel et liturgique est la nature personnelle du Dieu vivant,
qui s’est révélé comme étant le Pére, le Fils et le saint Esprit. Nicéphore
utilise tantot la parataxe tantot 'antithése pour souligner le paradoxe du
mysteére trinitaire :

« L’Eglise a la fois confesse la Monade et proclame la Trinité. Nous disons
que Dieu est un, c’est-a-dire une Divinité unique par l'identité de subs-
tance, de puissance et de gloire, mais nous dénombrons trois personnes
[...], et nous confessons aussi de fagon orthodoxe une Trinité consubstan-
tielle. En effet, nous glorifions et louons une Trinité selon les hypostases,
mais nous la disons et la croyons consubstantielle. »26

Cet énoncé antinomique, hérité de la tradition byzantine — « Dieu est
identiquement Monade et Trinité », avait écrit Maxime le Confesseur?” —,
constitue I'un des axes de la théologie blemmydienne : la dogmatique
chrétienne se doit de défendre, comme sur une fine aréte longeant deux
précipices opposés, aussi bien 'unicité divine que la réalité hypostatique
des trois personnes divines, en évitant d’un coté le monarchianisme abs-
trait, de 'autre toute forme de trithéisme, fat-il verbal.

Conformément a la tradition apophatique du christianisme oriental, la
substance divine est considérée par Nicéphore comme non seulement
incompréhensible mais aussi inaccessible : « Qui donc, quel que fit son
rang parmi les mortels, oserait scruter la substance insaisissable, indis-
cernable, sans principe et supratemporelle de la Divinité unique en trois
hypostases ? »*8 Ce n’est pas simplement son infirmité et son péché qui
interdisent a la créature tout accés a I'ovoia divine mais la transcendance

25V, LOSSKY: Théologie mystique de ’Eglise d’Orient. Paris 1944, p. 64.

26 NICEPHORE BLEMMYDES : De theologia, 7, p. 268. Du point de vue de la structure
de I’énoncé, on trouve dans ce paragraphe une parataxe un — trois, puis deux oppositions
successives : un — trois, et trois — un.

21 MAXIME LE CONFESSEUR : Capita theol. et oecon., 11, 1 (PG 90, 1125A).

28 «Tis Xowmov ThHv dkatdAnmTov kai dveEixviaoTov, dvapxér Te «kai
umépxpovor ovolav THS WLdS TpLoumooTdTou OedTnTos [..];» (NICEPHORE
BLEMMYDES : De theologia, 5, 13-15, p. 267).



126 « L’Esprit Saint procéde du Pere par le Fils »

du Dieu vivant 2 qui le seul attribut qui sied est I’ Umepovolov dyoni-
sien.?

Il est important de noter ici que, malgré sa formation philosophique
plutét aristotélicienne, on ne trouve jamais chez Blemmydés I’étre de
Dieu réduit au concept de la simple essence (0voia).? De plus, a la diffé-
rence de I’Exposition de la foi de Jean Damascene® dont il s’inspire large-
ment, Nicéphore, dans son De fide, ne développe pas d’exposé De Deo uno
préalable a une présentation De Deo trino. D’emblée, le Dieu Trinité est
en méme temps Monade : chacune des personnes est parfaite, « mais il y
a un seul Dieu et non trois dieux ».32 La communion parfaite signifie
précisément l'unité de nature. Celui qui s’est incarné n’est autre que le
Verbe divin, le Fils du Pere : il s’est fait homme « par la bienveillance de
celui qui ’a engendré » 33 de plus, « sa conception [provenait] du saint
Esprit ».3* Incarnation et Trinité sont donc naturellement inséparables
pour notre auteur. Le mystére de 'Incarnation porte en lui celui du Dieu
trinitaire.

Les personnes trinitaires sont absolument identiques, excepté leurs
propriétés hypostatiques, développe Nicéphore. Il a soin de souligner (a
plusieurs reprises) la distinction fondamentale en Dieu entre propriétés
naturelles et propriétés hypostatiques ;3 il reprend sur ce point la doc-
trine classique des Péres cappadociens, constamment invoquée depuis le
patriarche Photius a propos de la querelle sur le Filiogne. Ainsi le Pere a
pour propriété la non-génération (dyévvntov), le Fils celle de la généra-
tion (yevvnTov), I’Esprit saint la procession (€kmopeuTdv). Chaque per-
sonne divine posséde son propre mode d’existence (TpémOS UTdp-
£ews).36 Blemmydés s’appuie ici sur 'approche de Grégoire de Na-

29 NICEPHORE BLEMMYDES : De fide, 3, 21 (cf. STAVROU, p. 359 ; PG 142, 589A).

30 Le terme ovoia correspond, selon le contexte, au sens abstrait de essentia ou 4 la
substantia, substrat porteur de déterminations particuliéres.

31 Voir JEAN DAMASCENE : Expositio fidei, 1, 5 (éd. B. Kotter, PTS 22, Betlin 1981,
p. 13-14; PG 94, 800-801) qui semble s’inspirer de GREGOIRE DE NYSSE : Discours
catéchétique, praef. et ch. 1-4 (PG 45, 9-20). Cela dit, 'exposé De Deo uno chez Jean
Damascéne ne vise pas tant 'unité de I'essence divine que la récapitulation de la Trinité
en I'hypostase de Dieu le Pére (comme le montre I’enchainement avec le chap. 6 : « Ce
Dieu un et unique n’est pas sans Verbe »).

32 NICEPHORE BLEMMYDES : De fide, 3, 4 (cf. STAVROU, p. 358 ; PG 142, 588C).

33 NICEPHORE BLEMMYDES : De fide, 6, 3—4 (cf. STAVROU, p. 361 ; PG 142, 592A).

34 NICEPHORE BLEMMYDES : De fide, 6, 14-15 (cf. STAVROU, p. 361 ; PG 142,
592B).

35 Voir NICEPHORE BLEMMYDES : De fide, 4 (cf. STAVROU, p. 359 ; PG 142, 589A—
B).

36 1’expression TpdTos UTdpEEws est souvent utilisée par Blemmydes : NICEPHORE
BLEMMYDES : Mémoire de Nicée 1234, 9, p. 324, 1. 12 ; Lettre a Jacques de Bulgarie, 15, 31 (cf.



« L’Esprit Saint procéde du Pére par le Fils » 127

zianze : « les expressions mémes «ne pas avoir été engendré, @voir été
engendré) et (procéden désignent [respectivement] le Pere, le Fils et celui
qui est appelé Esprit saint ».37

Les propriétés hypostatiques identifient chacune des personnes et ne
sont pas interchangeables, sous peine d’6ter toute réalité aux personnes
divines elles-mémes selon une optique modaliste, ainsi que 'expliquait
Nicéphore face aux Latins en 1234 : « Le Pere sera toujours pere, le Fils
fils, et ’Esprit esprit, chacune de [ces] propriétés demeurant immuable
(@ktvriTwy) dans celui ou elle se trouve »,38 ou encore dans son De fide :
« Comme le fait d’é¢tre inengendré est le propre du Pere, il appartient
proprement au Pére seul ; car seul le Pére est inengendré, puisqu’il est
seul [a étre] pére. C’est le propre du Fils que d’étre engendré ; c’est le
propre du saint Esprit que de procéder d’aupres du Pére. Mais ni I’Esprit
saint n’est engendré, ni le Fils ne procéde. »

C’est sur le dogme de la monarchie du Pére, hérité des Cappadociens
et, au dela, des Péres anténicéens,® que s’articule naturellement la
théologie trinitaire de Nicéphore Blemmydés. Le Pére est la seule per-
sonne trinitaire a étre sans principe naturel, 2 ne pas posséder de cause
d’elle-méme. Le Fils, lui, a le Pére pour principe. C’est pourquoi, souli-
gne Nicéphore dans le De fide, en reprenant 'argumentation de saint

STAVROU, p. 190 ; PG 142, 549C) ; Lettre pneumat. a Théodore 11, 2, 1-2 (cf. STAVROU, p.
236 ; PG 142, 568B) ; etc. Apparue en théologie trinitaire au 4e s. sous I'influence,
semble-t-il, de BASILE DE CESAREE (v. Swr /e saint Esprit, XVIII, 46 (éd. B. PRUCHE,
SC 17bis, Paris 1968, p. 408 ; PG 32, 152B) ; G. MARTZELOS : Substance et énergies de Dien
selon saint Basile. Thessalonique 1993 [en grec], p. 58, n. 4), elle est associée initialement
aux relations d’origine pour le Fils et I'Esprit, et posséde une signification relationnelle.
GREG. DE NYSSE l'utilise dans son Contre Eunome (PG 45, 316C.404C), et, dans la
fameuse Lettre 38, 6, 12—14 (chez BASILE, éd. Y. Courtonne, t. I, Paris 1957, p. 90), il
définit, de fagon proche, I’hypostase comme « signe particulier de I'existence de chacun
((didlov Ths €kdoTov Umdpfews ompeiov)». THEODORET DE CYR (5¢ s.) utilise
souvent I’expression, notamment dans son Exposition de la foi droite (PG 6, 1209B) : « TO
HEV dyévvmTor Kal YEVVNTOV Kal €KTOPEVUTOV OUK ovoias ovopaTta dAAd TpoToL
umdpEews. » Plus tard, elle est reprise de fagon magistrale par MAXIME LE CONF. qui
distingue notamment Aéyos ¢voews et Tpdmos UmdpEews. Voir Questions a Thalassius
(PG 90, 285A) Ambzgua 42 (PG 91, 1341D) et par ex. Mj.ftagagze (PG 91, 701A) : « Tpuds
€oTL Tals UTOOTAOEoL kal TG Tpdmw THs UTdpEews N ayia Movag »

37 GREG. DE NAZ. : 5° Discours théologigue (Disc. 31), 9 (éd. P. Gallay, SC 250, Paris

1978, p. 292 ; PG 36, 141D—-144A), cité dans NICEPHORE BLEMMYDES : Lef#re pneumat. a
Théodore 11, 2 (cf. STAVROU, p. 236 ; PG 142, 568B-C).

38 _Autobiographie, 11, 35, 1. 5-7, p. 61.

39 NICEPHORE BLEMMYDES : De fide, 4, 4-8 (cf. STAVROU, p. 359 ; PG 142, 589A).

40 Denys de Rome, cité par ATHANASE : Décrets du synode de Nicée, 26 (PG 25, 46D)
patle de I’ «dytov krjpvypa povapxias »; BASILE DE CESAREE patle du « eVo€eBés
doypa Tis povapxlas » (Sur le saint Esprit, XVIII, 47 (éd. B. Pruche, SC 17bis, Paris,
2002, p. 412 ; PG 32 ; 153B-C).



128 « L’Esprit Saint proceéde du Pere par le Fils »

Basile, le Christ disait : « Mon Pére est plus grand que moi»* en tant
que le Pere est principe et cause du Fils. Ce postulat de la monarchie du
Pére est essentiel, car il signifie que la source en Dieu n’est pas un abime
impersonnel mais une personne : le Pére. Le Pére confere la divinité en
plénitude aux deux autres personnes qui prennent origine en lui.

Dans son compte-rendu du dialogue de Nicée (1234) avec les Latins,
Nicéphore rappelle en ce méme sens le présupposé théologique qu’il
avait souligné pour justifier le refus grec de la pneumatologie filioquiste :
« Le Pére seul est principe, racine et source de la Divinité »* et « seul le
Pére est causateur tandis que le Fils et 'Esprit sont seulement causés, et,
de facon tout a fait distincte, [tous deux| avec le méme honneur [sont]
issus du Pére, 'un engendré, 'autre procédant [de lui] [...]. »*

2. La pnenmatologie byzantine avant Blemmydes

Pour cerner I'originalité de la contribution de Nicéphore Blemmydes, il
est nécessaire de la replacer dans un contexte élargi, en soulignant tout
d’abord la référence pneumatologique que constituait depuis la fin du 9e
s. la Mystagogie du saint Esprit du saint patriarche Photius et en dressant
sommairement un état de la pneumatologie byzantine au 13e s. Photius
est le premier théologien byzantin connu qui se soit opposé a la doctrine
latine du Filiogue, doctrine qui, 2 'occasion de I’échange des anathémes
de 1054 puis du fossé grandissant creusé entre les Eglises grecque et la-
tine par les croisades, est devenue 'une des pierres d’achoppement pour
la réconciliation des deux traditions ecclésiales.*

1 Jn 14,28 cité dans NICEPHORE BLEMMYDES : De fide, 2, 14 (cf. STAVROU, p. 358 ;
PG 142, 588B).

42 NICEPHORE BLEMMYDES : Auwfobiographie, 11, 38, 5-6, p. 63: « Mévov Tov
Matépa [...] dpxnv kal pilav kai myny Ths BeéTnTos [..]. »

43 NICEPHORE BLEMMYDES : Autobiographie, 11, 40, 2—4, p. 63 : « Mévos o Tlatnp
aiTios, 0 & Yios kai TO Ilvebpa, pérvws aitiata, kai Alav ellkpvds,
opoTipws €k Tob IlaTpds O pév yevvupevos, TO 8 ékmopevdpevor [..].»

# S¢tendant de Pépoque d’Augustin i nos jours, la bibliographie sur la question du
Filiogue, est a la fois immense et contrastée. Citons 'ouvrage classique : H.B. SWETE: On
the History of the doctrine of the procession of the Holy Spirit from the Apostolic age to the death of
Charlemagne, Cambzidge, 1876. L’étude récente B. OBERDORFER: Filiogue : Geschichte und
Theologie eines ikumenischen Problems. Gottingen 2001 [628 p.] offre un bon apercu de
Ihistoire médiévale de la controverse (p. 129-258), et une bibliographie partielle —
surtout germanophone — (p. 599—617) que I'on peut compléter par P. GEMEINHARDT :
Die Filiogue-Kontroverse swischen Ost- und Westkirche im Friibmittelalter. Berlin 2002 [644 p.],
p. 574-598. Sur I'actualité de ce probléme dans le dialogue cecuménique des Eglises, nous
renvoyons 4 'excellent recueil du Conseil (Ecuménique des Eglises qui rassemble les
points de vue des différentes traditions chrétiennes, exprimés, dans un esprit cecu-

ménique et avec un désir réel de sortir de la controverse, lors de deux rencontres a
Klingenthal en 1978-1979 : La Théologie du Saint-Esprit dans le dialogue entre I'Orient et



« L’Esprit Saint procéde du Pere par le Fils » 129

L’ceuvre de Photius s’appuie entiérement sur la théologie des Péres
cappadociens.* Dans la Mystagogie du saint Esprit, traité écrit apreés sa
déposition en 886, le patriarche Photius fournit une critique théologique
radicale du filioquisme. Il n’est pas entré dans la cohérence interne de la
théologie trinitaire augustinienne qui suppose que la distinction des per-
sonnes divines découle de 'opposition de relations internes a la Divinité.
Pour lui, si 'on admettait la procession de ’Esprit a partir du Pére et du
Fils, la propriété de faire procéder, qui est propre au Pére, serait partagée
par le Fils. Mais alors « le nom de Pére serait réduit a un simple nom, la
propriété qui le caractérise étant partagée et les deux hypostases théar-
chiques étant confondues en une seule personne. Et voici donc que refait
surface Sabellius ou plutét un autre monstre semi-sabellien. »* Pour les
Peres grecs, les personnes divines sont caractérisées par des propriétés
hypostatiques infransmissibles : il n’y a que le Pére qui soit cause dans la
Trinité, cause aussi bien du Fils et de I'Esprit et principe de leur
consubstantialité :47 c’est dire I'importance de la doctrine de la monarchie
du Peére.

Cette défense des principes d’une tradition patristique validée par les
conciles cecuméniques est hautement méritoire, et d’une valeur d’ailleurs
toujours actuelle, mais, non complétée comme il sied, elle présente des
limites évidentes qui ont été consacrées par le photianisme, terme dési-
gnant le durcissement et la systématisation ultérieurs de ’enseignement
de saint Photius. Dans cette conception, la relation de IEsprit saint au
Fils ne semble envisagée que dans le cadre de I'Incarnation, et pour ainsi
dire jamais dans celui de la vie trinitaire éternelle. Si 'Esprit demeure
dans le Fils, c’est en tant qu’il sanctifie la nature humaine du Sauveur.*8

P’Occident [sous la dir. de Lukas Vischet], Document Foi et Constitution n° 103, version
francaise. Paris 1981 [205 p.]. Aptés la diffusion en 1995, par le Conseil pontifical pour la
promotion de l'unité des chrétiens, du document dit de Clarification intitulé Les traditions
grecque et latine concernant la procession du Saint-Esprit (DC, 5 nov. 1995, n® 2125, p. 941—
945), voir aussi le recueil des entretiens entre catholiques, réformés et orthodoxes,
organisés par la fondation Pro Oriente 2 Vienne en mai 1998 : A. STIRNEMANN / G.
WILFLINGER [Hgg.] : Vom Heiligen Geist. Der gemeinsame trinitarische Glaube und das Problem
des Filiogue. Innsbruck-Vienne. 1998 [234 p.].

45 Voir V. GRUMEL : Photius et 'addition du ,Filiogue'.... In: REB 5 (1947) 218-234 ;
M. ORPHANOS: La procession du Saint-Esprit selon saint Photius. In : Theologia 50 (1979) 47—
70 [en grec] ; M. ORPHANOS: The procession of the Holy Spirit according to certain Greek fathers.
In: Theologia 50 (1979) 282-291.

46 PHOTIUS : Mystagogie du saint Esprit, 9 (PG 102, 289A-B).

47 Voir PHOTIUS : Mystagogie du saint Esprit, 53 (PG 102, 332A).

48 Voir PHOTIUS : Mystagogie du saint Esprit, 85 (PG 102, 372A-B) a propos du bap-
téme du Christ : « L’Esprit, donc, descendant du Pére, demeure s#r (i) le Fils, ou, si
I'on veut, également dans (€v) le Fils. La différence des prépositions ne change rien ici au
sens. »



130 « L’Esprit Saint procéde du Pere par le Fils »

Pour Photius, le repos de Esprit dans le Fils ou encore 'onction du Fils
par ’Esprit ne concernent que I’humanité du Fils de Dieu incarné ; cela
meéme justifie appellation scripturaire d’« Esprit du Fils » pour PEsprit
saint.*” Le débat sur le Filiogue s’inscrit donc d’emblée chez lui dans le
domaine christologique : ’Esprit saint est présent au Christ et celui-ci
I'envoie a la Pentecote. Tous les textes des Péres évoquant une relation
de ’Esprit saint au Pére 8td ToU YioD sont ignorés par saint Photius,
y compris la confession de foi de son oncle le patriarche Taraise,5!
probablement par crainte d’une interprétation filioquiste.

A Tépoque de Blemmydés, cette doctrine constituait, depuis plus de
trois siécles, la base de I’enseignement de la pneumatologie byzantine,>?
comme le montre ’examen de la plupart des écrits pneumatologiques
byzantins de cette période.

L’ancrage dans la pensée photienne, joint a la défiance envers toute
recherche nouvelle, avait eu pour effet d’empécher un approfondisse-
ment de la réflexion théologique sur la relation éternelle entre le Fils et
I’Esprit.

La notion méme de la procession de ’Esprit « par le Fils » semble
avoir été presque oubliée durant cette période. Elle ne pouvait, pour la
plupart des Byzantins, qui s’en tenaient a un monopatrisme clos, revétir
qu’un sens purement économique, et concernait donc seulement la dis-
pensation de la grice de ’Esprit dans le monde.

3. La pneumatologie de Blemmydes
a) Le repos de I'Esprit sur le Fils

C’est dans ce contexte d’une théologie assez sclérosée que Nicéphore va“
chercher a approfondir le sens patristique de la procession de I’Esprit

49 Voir PHOTIUS : Mystagogie du saint Esprit, 93 (PG 102, 388B).

30 Quil s’agisse de la relation de procession (v. infra) ou de I'union de I’Esprit au Pére
par le Fils (p. ex. ATHANASE: Contra Arianos, 111, 24 [PG 26, 373]) ; v. ORPHANOS: The
procession of the Holy Spirit..., op. cit., p. 283.

31 Voir TARAISE DE CONSTANTINOPLE : Lettre synodale : « IIloTebw [...] €ls TO
Ivetpa 7O dywov, TOv KkUplov kal (womoiobv, TO €k Tob Ilatpos 6L 'Yiod
ékmopevopevov [...]. » (MANSI 12, 1122C-D).

52 « From the ninth to the thirteenth century, [the Mystagogy of Photius] was the focus
of all discussion on the Filiogue in Byzantium. », écrit ainsi A. PAPADAKIS (Crisis in
Byzantium, op. cit., p. 114).

53 Comme auteurs témoignant du réle central joué par la doctrine photienne dans la
pneumatologie byzantine a I’époque macédonienne et sous les Comnénes, on peut
évoquer Léon VI le Sage, Nicétas de Byzance, Théophylacte de Bulgarie, Jean Phournés,
Eustrate de Nicée, Nicolas de Méthone et Euthyme Zigabéne (pour les références, voir
STAVROU, p. 567, n. 2040).



« L’Esprit Saint procéde du Pére par le Fils » 131

« par le Fils ». Il semble que cette redécouverte ait été liée, chez lui, a
Papprofondissement du théme biblique du repos de I’Esprit sur le Fils.
Dans son premier recueil de syllogismes, le moine théologien intro-
duit I'idée que le Fils posséde I'Esprit saint d’auprés du Pére, et que
IEsprit « posséde 'existence d’auprés du Pére et demeure dans (pével
€v) le Fils ».>* Il note que la procession du saint Esprit est « ’existence de
PEsprit d’auprés du Pére seul en vue du Fils (mpos Tov Yidv) ».5 Ce
théme court dans 'ceuvre entiere de Nicéphore puisque nous le retrou-
vons dans son court traité De theologia, ou il explique que « le Fils possede
[’Esprit] en lui-méme attaché au Pére [comme 2] sa cause, puisque c’est
dans le Fils qu’il repose et demeure, comme ’enseignent les saints. »°
Rappelons que cette idée du repos de I’Esprit sur ou dans le Fils dé-
rive d’une exégese alexandrine de Is 11,2 qui (selon le texte de LXX)>
patle d’une pousse (papdos) croissant de la racine de Jessé comme une
fleur, sur laquelle demeurera ’Esprit de Dieu.’® La fleur est le Verbe in-
carné issu du sein de la Mére de Dieu. Tandis que chez les Alexandrins,
ce théeme était vu dans le seul cadre de ’économie divine, Jean Damas-
ceéne considere que le repos de ’Esprit sur le Christ en tant quhomme
est la manifestation et ’expression temporelle dun repos éterne/ de
I’Esprit sur le Fils, c’est-a-dire non seulement lors de I'Incarnation mais
dans sa condition divine, pré-éternelle.”® Et lorsque le Verbe se fait
homme, il recoit en tant qu’homme cette présence de I’Esprit qu’il pos-
séde en tant que Dieu. Jean Damascéne remonte ainsi par anagogie du
plan de I’économie a celui de la « théologie » au sens patristique du
terme. C’est ainsi qu’il note dans son Exposition de /a foi : « [L’Esprit saint]

% NICEPHORE BLEMMYDES : Syllogismes hypothétigues, 7, 67 (cf. STAVROU, p. 110).
Comme on le verra plus loin, il est probable qu’a propos de ce théme du repos de
I’Esprit dans le Fils, Nicéphore s’inspite de la doctrine de Cyrille d’Alexandrie
systématisée par Jean Damascéne.

35 NICEPHORE BLEMMYDES : Syllogismes hypothétiques, 7, 8-9 (cf. STAVROU, p. 110).

36 Nicéphore Blemmydes : De theologia, 10, 38—41, p. 270 : «[...] s TpO TdvTWY
Tov aldvwr Tob Tlatpos peév ThAs altlas éEnupévov, €xovros 6€ Tol YioD €év
€aut®d — €émedny év T® Yi® dvamavetar kal péver, kabws Siddokovor ol
dylot. »

57 « 111 Kal éEedeloeTar pdpdos ék Ths pidns ’lecoal, kal dvlos ék Ths pidns
avapriceTal. |2 kal dvamatoetar (Sinaitions : émavaraioeTal) éméavTov Tredpa ToD
Beob [..]. »

58 Voir J. GREGOIRE : La relation éternelle de I'Esprit an Fils d'aprés les écrits de Jean de
Damas. In : RHE 64, p. 728-729, n. 2.

9 Voir A. LOUTH : St Jobn Damascene, Tradition and Originality in Byzantine Theology.
Oxford 2002, p. 109-110, dont a bénéficié notre recherche sur I'enseignement des Péres
a propos de ce théme.



132 « L’Esprit Saint proceéde du Pere par le Fils »

est une puissance (BUvajLs) sanctifiante qui est subsistante mais procede
sans cesse du Péte et repose (dvamavopévn) dans le Fils ».60

Jean Damascéne explique que PEsprit sort du Pére vers le Fils et re-
pose en lui. Cette méme doctrine est reprise par Nicéphore Blemmydés.
Il considére que I’Esprit saint procédant du Pére est recu par le Fils ; si
bien que la procession de I’Esprit y est présentée comme s’achevant par
le repos dans le Fils.6!

Ce théme du repos de I’Esprit s’avére capital car il revient dans
I'exposé pneumatologique byzantin aprés avoir été longtemps margina-
lisé : pour Photius, comme on I’a vu, la notion de tepos de I'Esprit ne
s’inscrivait que dans un contexte christologique.®? Une hymne solennelle
de l'office des Vépres de la Pentecote, attribuée a Pempereur-poete Léon
VI le Sage (T 912), s’achéve pourtant par une variation sur le Trisagion,
dont le troisiéme terme est le suivant : « Saint immortel, Esprit consola-
teur qui procede du Pére et repose dans le Fils [...]. »63 Le fait que Nicé-
phore avait médité sur cette hymne liturgique — puisqu’il la citera lors
d’une querelle christologique® — peut laisser penser qu’elle représentait
pour lui une source ou une confirmation de sa doctrine pneumatologi-
que.

Pour Nicéphore, la procession de 'Esprit saint a partir du Pére, parce
quelle est considérée comme s’effectuant mpos TOv Yidv, n’est plus
contemplée comme un processus éternel dont le Fils serait absent. Cer-

60 JEAN DAMASCENE : Expositio fidei, 1, 13, 1. 88-89 (éd. B. Kotter, PTS 22, Berlin
1981, p. 41 ; PG 94, 856-857). Voir aussi Expositio fidei, 1, 7, 1. 19-22 (op. ait., p. 1617 ;
PG 94, 805).

61 Ta doctrine de Blemmydés sur ce point apparait conforme i celle de Jean
Damascéne qui, pour la procession de 'Esptit saint, envisage (comme en convient Th. de
Régnon dans Etudes de la théologie positive sur la Trinité, Paris, t. IT, 1892, p. 144) une
sotrte de « mouvement » entre la source (le Pére) et la fin (le Fils) : « "Opolws moTeloper
kali els €v Tlvedpa TO dywov [.], TO €k Tob Tlatpos ékmopevdpevor kai év Yi@
davamavopevov. a (Expositio fidei, 1, 8 (éd. B. Kotter, PTS 22, Berlin 1981, p. 25, 1. 172~
173 ; PG 94, 821).

2 Voir supra, p. 566.

6 " Aylos dbdvatos, TO Tapdkintov TIvedpa, TO éx TlaTpds ékmopevdpevov,

kal év Yiw dvamavdpevov. » (Pentecostaire, éd. Bartholomeos Koutloumousianos ho
Imbrios, Venise 18907, p. 187). Léon VI le Sage, instruit par Photius, a laissé de
nombreuses hymnes ecclésiales intégrées dans I'office byzantin (v. H. G. Beck : Kirche
und theologische Literatur im byzantinischen Reich. Munich 1959, p. 546-547). Il y a
tout lieu de penser que cette attribution a un auteur byzantin tardif est authentique.

64 Voir la Lettre XXXIII (éd. N. Festa, op. cit. supra), rééditée dans J. A. MUNITIZ :
« Blemmydes revisited : The Letters of Nicephorus Blemmydes to Patriarch Manuel 11 »,
Porphyrogenita (éd. Ch. Dendrinos et al.). Oxon 2003, p. 369-387, ou Nicéphore cite le
début du premier terme de ce Trisagion : « Saint Dieu qui as créé toutes choses par le Fils
("Aylos 0 Beds 6 Ta mwdvTa SnpLovpynoas 8L’ Yiod) » (ibid., § 6, 1. 64-65, p. 387).



« L’Esprit Saint procede du Pére par le Fils » 133

tes, le Fils ne s’inscrit en aucune maniere dans la causalité de la proces-
sion de I'Esprit — ce qui justifie, pour Blemmydés, le monopatrisme
photien —, mais le Fils est reconnu comme engagé dans une relation
éternelle spécifique avec I'Esprit saint, puisqu’il est celui en vue de qui
procéde Esprit. On ne peut donc concevoir sans lui la procession de
I’Esprit, méme si cette procession admet pour seul et unique causateur le
Pére;

b) La procession de I'Esprit par le Fils (le Per Filium)

Durant la deuxie¢me période de son ceuvre, qui commence semble-t-il
vers 1255,6> Nicéphore Blemmydés fait alors état de la doctrine patristi-
que ancienne de la procession de I’Esprit saint par (6id) le Fils. Le théo-
logien de Nicée demeure fidéle a la doctrine photienne du monopa-
trisme,% dans la mesure ou elle exprime 'enseignement sur la monarchie
du Pére. Cependant, son approche se trouve singuliérement renouvelée
par ce qu’il faut bien appeler sa découverte de la doctrine patristique du
Per Filium.

L’idée que I’Esprit saint proceéde par le Fils, ou encore existe par le
Fils, se trouve attestée chez de trés nombreux Péres et auteurs byzantins
dont la doctrine est par ailleurs re¢ue comme irréprochable. Notons ceux
dont Nicéphore mentionne les festimonia de facon récurrente dans ses
deux lettres consacrées a ce sujet: Grégoire de Nysse, Cyrille d’Ale-
xandrie et Jean Damascéne. Certes, tous les Péres n’évoquent pas la
procession de I'Esprit par /e Fils, mais Nicéphore souligne non sans per-
tinence que cette expression employée ou exposée par certains, n’a été
déclarée fausse ou illégitime par aucun Pére ni aucun synode.®” De plus,
les Péres d’un concile cecuménique, celui de Nicée II (787), ont méme
implicitement entériné l'expression qui était utilisée par le patriarche
Taraise dans sa lettre synodale, puisqu’ils ont validé le contenu de cette
lettre sans rien y trouver de répréhensible.®® Le patronage de Péres émi-
nents et celui, indirect, d'un concile cecuménique légitiment donc, pour
Nicéphore, la reconnaissance de la doctrine du Per Filium.

65 C’est la date supposée de la rédaction de la Lettre pneumatologique a Théodore 11 (cf.
STAVROU, p. 212-217), le plus ancien écrit connu de Blemmydeés qui présente la doctrine
du Per Filium.

6 Par ,,monopatrisme* nous entendons classiquement la doctrine explicitée et for-
malisée par le patriarche Photius, selon laquelle I'Esprit saint recoit son existence
personnelle du Peére seul.

7 Voir Lettre pneumat. a Théodore II, 4 (cf. STAVROU, p. 237 ; PG 142, 569A-B).

68 Voir NICEPHORE BLEMMYDES : Leftre a Jacques de Bulgarie, 26 (cf. STAVROU, p.
200-201 ; PG 142, 561C-564C).



134 « L’Esprit Saint procede du Pere par le Fils »

Deux remarques préalables sont utiles pour mieux comprendre cette
approche :

a) A propos de la relation de PEsprit Saint au Pére ou au Fils, les Peé-
res font usage du verbe ekmopeveobal, qui dérive de Jn 15,26 et se
trouve repris dans le credo de Nicée-Constantinople. Ce verbe est en
principe réservé au Saint-Esprit : seul I’Esprit procéde, ce verbe indique
donc l'existence de 'Esprit mais n’a guére en soi de sens précis, car il se
trouve spécifié par la préposition avec laquelle il est construit : ek ou para
pour indiquer la cause ou la source, dia pour exprimer un rapport autre
que causal.

b) Blemmydés présuppose classiquement un rapport de correspon-
dance entre théologie et économie (au sens patristique de ces termes) :
pour lui la #héologie se trouve accessible dans et a travers I’économie.

« Apres la Passion et la Résurrection, lorsque I’économie est déja accom-
plie, [le Christ] ne recoit pas 'Esprit saint mais il le donne [...], enseignant
dans les faits (TPaKTLKOS €kSLEAOKWY) que c’est par /ui que [Esprit]
procede d’auprées du Pere. »%

Comme l'explique Nicéphore, 'Esprit saint est envoyé par le Christ au
terme de son ministére terrestre ; UEsprit glorifie le Fils et tient de lui les
biens qu’il posseéde (J# 16,14): en tant qu’il est son révélateur, il est
I« image du Fils », comme le disent plusieurs Péres grecs.”? De méme
que le Fils montre le Pére, I’Esprit montre le Fils, mais, demeurant caché
au plan personnel, il se révele seulement comme Lumiere divine, donc au
plan existentialo-énergétique. La particularité du mode d’existence de

9 Voir Lettre pneumat. a Théodore 11, 9, 18-21 (cf. STAVROU, p. 243 ; PG 142, 576D—
577A). Nicéphore se révéle ici particulierement tributaire de I'évangile de Jean et de
I’Ecole d’Alexandrie (Athanase, et Cyrille) qui, dans le schéma christologique classique
Abyos - odpE mettent particuliérement en valeur le fait que 'apogée de la mission du
Verbe incarné, mort et ressuscité constitue la donation de I’Esprit saint a la Pentecote.

70 Voir GREGOIRE LE THAUMATURGE (} v. 270) : « Un seul Esprit saint [...] image
parfaite du Fils parfait (Kai €v Tlvebpa dywov [...] elkwv Tob Yiod TeAelov
Tekela) » (Expositio fidei (PG 10, 985A) ; ATHAN. D’ALEX. : Lettres a Sérapion, 1, 24 (PG
26, 588B); PS.-BASILE DE CESAREE : Contre Eunome, V (PG 29, 724A); CYRILLE
D’ALEX. : Dialogues sur la Trinité, VII, 639b (éd. G.M. de Durand, SC 246, Paris 1978,
p. 164) ; Thesaurus, 33 (PG 76, 572A) ; JEAN DAMASCENE : Expositio fidei, 1, 13 (éd. B.
Kotter, PTS 22, Berlin 1981, p. 40, I. 75; PG 94, 856). NICEPHORE BLEMMYDES cite
cette appellation de Esprit pour étayer le Per Filium dans la Lettre pneumat. a Théodore (5,
14-15; 6, 16 ; 7, 10-16 ; 8, 8), mais il la mentionne et I'explicite aussi dans le compte
rendu du dialogue de 1250, pour en réfuter linterprétation filioquiste des Latins
(Antobiographie, 11, 56-57, p. 70-71). Les deux passages sont convergents et se
complétent.



« L’Esprit Saint procéde du Pére par le Fils » 136

I'Esprit est qu’il montre le Fils sans se montrer lui-méme.”! En effet,
« c’est dans I’Esprit lui-méme que le Fils peut étre contemplé » ;72 ou
encore, « nul ne peut contempler le Fils, s’il n’est illuminé par ’Esprit ».73

Nicéphore souligne que cet aspect du rapport Fils-Esprit ne peut étre
renversé car I’Histoire du salut est orientée vers les eschata, et 1a manifes-
tation du Fils de Dieu dans la chair a lieu avant celle de I'Esprit : il faut
que le Fils ait été glorifié pour que se manifeste 'Esprit saint ; 'Esprit
permet de contempler le Fils, tandis que le Fils permet plutét de recevoir
IEsprit. Se dégage une sorte de réciprocité entre le Fils et 'Esprit dans:
’économie divine, mais une réciprocité asymétrique: les relations des
« mains du Pére » (Irénée)’* entre elles ne sont pas interchangeables ;7>
une vraie symétrie, en effet, ferait du Fils et de I’Esprit des hypostases
indistinctes’® ou laisserait penser qu’ils existent I'un et I'autre de facon
séparée, et 'unité trinitaire serait brisée.”’

¢) Signification du Per Filium dans la vision de Blemmydes

Voyons a présent quelle signification Blemmydés accorde a cette proces-
sion de I’Esprit par le Fils dont parlent plusieurs Péres. Dans sa Leffre a

Jacques de Bulgarie, il fait exégése d’un passage important de la 74 Lettre a
Sérapion de saint Athanase d’Alexandrie ou celui-ci établit que I'Esprit
Saint procéde du Pére parce que, en tant qu’énergie du Verbe, il resplen-

"1 Voir IRENEE DE LYON : Contre Jes Hérésies, V, 36 ; BASILE DE CESAREE : Sur /e
saint Esprit, XVIII, 47 (éd. B. Pruche, op. dit., p. 412 ; PG 32, 153A). V. LOSSKY parle en
ce sens du mystére de '« exinanition », de la « kévwolrs » de 'Esprit (Théologie mystigue, op.
cit., p. 165).

72 Voir Autobiographie, 11, 56, 1. 6-8, p- 70. Comme on le verra, cela n’implique pour
Nicéphore aucun rapport de causalité entre le Fils et ’Esprit.

73 Voir Autobiographie, 11, 57, 1. 1-2, p- 71. La lecture particuliere de 1 Cor 12,3 qui se
trouve faite ici — « contempler le Seigneur Jésus » au lieu de « dire : Jésus est Seigneur » —
est attestée chez GREGOIRE DE NYSSE : Contre Eunome, 1, 1, § 531 (éd. W. Jaeger. Leiden
1960, vol. I, p. 179-180 ; PG 45, 416A).

" Voir NICEPHORE BLEMMYDES : Letfre a Jacques de Bulgarie, 14, 1 (cf. STAVROU,, p.
188 ; PG 142, 548B).

7> Si IEsprit est appelé 'image du Fils, le Fils n’est jamais, quant a lui, présenté
comme I'image de 'Esprit mais comme celle du Pére. Autrement dit la maniére dont le
Fils agit envers I'Esprit différe de celle dont agit ’Esprit envers le Fils, aussi bien dans
I’économie que dans la théologie.

76 De fagon proche, dans son Discours 31 (§ 7, SC 250, p. 286), GREGOIRE DE
NAZIANZE, s’élevant contre la rationalisation du mystére trinitaire poursuivie par
Eunome, reproche 2 celui-ci de tendre 4 faire du Fils et de I’Esprit des « jumeaux », s’il ne
reconnait pas une différence fondamentale entre I’ekporése de I’Esprit et la génération du
Fils.

77 Voir NICEPHORE BLEMMYDES : Lettre pneumat. a Théodore II, 14 (cf. STAVROU, p.
248-249 ; PG 142, 581D-584B).



136 « L’Esprit Saint proceéde du Pere par le Fils »

dit d’auprés du Verbe et que celui-ci est lui-méme issu du Pére. Nicé-
phore souligne que le raisonnement d’Athanase présuppose néces-
sairement un resplendissement éternel de Esprit par le Fils. On ne sau-
rait conclure a un lien éternel de ’Esprit au Pére par le Fils en s’appuyant
sur une manifestation par le Fils seulement temporelle. Ce resplendisse-
ment éternel de 'Esprit par le Fils, c’est le sens méme, pour Nicéphore,
de ce que d’autres Péres appellent la procession de I'Esprit par le Fils.
Voici comment Nicéphore glose alors le texte de saint Athanase :

« En tant qu’énergie du Fils et Dieu Verbe, I’Esprit Saint resplendit éter-
nellement d’auprés de lui (didlws €xAdpmel map avTob), ce qui revient a
dire : par lui d’auprés du Pére. D’autre part, en tant que don (ws €
Bwped), ’Esprit est envoyé et donné par nature (8({8oTaL GUOLKAS). »78

Soulignons le réle capital de I'adverbe didlws (éternellement) ajouté par
Nicéphore. Tout aussi déterminant est 'emploi de I'adverbe dvoikds
(par nature). Il témoigne de ce que, pour le moine théologien, la dona-
tion de Esprit par le Fils, loin d’étre adventice et relative aux créatures,
« appartient au Fils par nature (pvoLk®ds) et en vertu de sa substance ».7?
Le Fils est pour lui « depuis avant les siécles le donateur de ’Esprit et
posséde cette perfection [comme un bien] de la substance ».8

Resplendissement et donation de I’Esprit vont donc de pair, car
IEsprit saint est a la fois I’éternel récepteur (« théologie ») et le dispen-
sateur (« économie ») de la vie divine. Le méme Esprit saint scelle en
effet 'amour trinitaire dans le mouvement de la consubstantialité et
I'ouvre a ’ensemble de la création dans le don de la grace. Que la mani-
festation éternelle de I’énergie divine se prolonge dans la mission de
création et de sanctification du créé n’implique pas pour autant, chez Ni-
céphore, une confusion entre les plans de la théologie et de I’économie,
confusion qui abolirait la dialectique créé-incréé, fondamentalement
biblique et réaffirmée par les Cappadociens — le fait qu’issues du néant,
les créatures ont pour cause la volonté divine, tandis que le Fils et
’Esprit partagent la substance du Pére.

Dans son compte rendu (tardif) du dialogue de 1234 avec les Latins,
Nicéphore indiquera que le Fils possede 'Esprit « comme un trésor gui

78 NICEPHORE BLEMMYDES : Letfre a Jacques de Bulgarie, 9, 13-16 (cf. STAVROU, p.
184 ; PG 142, 541A).

7 _Autobiographie, 11, 30, p. 59, ce que consigne Nicéphore dans son compte rendu du
dialogue avec les Latins de 1234. On note donc la convergence entre la pneumatologie de
1255 (Lettre a Jacques de Bulgarie) et celle de la deuxieme partie de I’ Awtobiographie (1265).

80 _Autobiographie, 11, 30, p. 58.



« L’Esprit Saint procéde du Peére par le Fils » 137

demeure, vit et se trouve naturellement fixé en lui»®!, ce qui explique que
IEsprit saint soit I'Esprit du Fils.

Ainsi Blemmydes développe la notion, directement tributaire de sa
lecture d’Athanase d’Alexandrie mais aussi de Grégoire de Nysse (ce que
nous ne pouvons présenter ici), d’un éternel resplendissement de I’Esprit
Saint par le Fils dans la vie du Dieu Trinité. Il concilie la procession de
PEsptit a partit du Pére seul, selon la formule de Photius, et sa proces-
sion a partir du Pere par /e Fils, selon Pexpression de plusieurs Péres
grecs.

Dans le compte rendu du dialogue de 1234 ou nous trouvons le co-
rollaire de la pneumatologie du Per Filium développée en 1255-1256,%2
Nicéphore souligne que le Fils est, «en vertu de la substance (kat’
ovolav) »383 c’est-a-dire essentiellement, le donateur de I’Esprit saint qu’il
possede en lui. Il est « depuis avant les si¢cles le donateur de I’Esprit. »%
La qualité de donateur est éternelle, méme si la donation est temporelle.
Le Fils est déja donateur de ’Esprit alors méme qu’il n’y a pas encore de
bénéficiaires du don, ce rapport de donation s’actualisant lorsque Dieu
crée ’homme pour recevoir ’Esprit saint.

Nicéphore va trés loin dans son souci légitime de dissocier la dona-
tion de 'Esprit saint de ses bénéficiaires adventices, et de distinguer les
plans de la théologie et de I’économie, allant jusqu’a affirmer, de fagon
assez originale, que le Fils a été engendré d’aupres du Pere comme do-
nateur de I'Esprit,?> formule assez ambigué qu’il convient d’interpréter
avec prudence.® Il semble assuré que Nicéphore veut souligner ici que la

81 _dutobiographie, 11, 37,1. 17, p. 62 : « év avT@ pévovta, (WvTa kai €épduTov ».

82 Nicéphore y explique en ce sens que « le Pére [est celui] dont PEsprit procéde, et
le Fils, [celui] par qui il brille (ékdaiveTalr) et est fourni (rapéxeTal) » (Autobiographie, 11,
34, 10-11, p. 60).

83 Voir Autobiographie, 36, 1. 4, p. 61.

84 « mpoarwvins peév e€lvar Tov Yiov Sotipa Tob Ilvevpatos [..].» (Awtobio-
graphie, 11, 30, 1-2).

85 Voir Autobiographie, 11, 31, 1. 2-3, p. 59 : « AoTip adTod [= Tod TvevpaTtos]
yeyévvnTaLr mapd Tob IlaTpods, WomeEpeEL Kal TOV KTLORATWY SMULOUPYOS ».

86 Sans doute ne doit-on pas comprendre, comme on serait tenté de le faire dans un
premier temps, que Nicéphore entendrait par la que le Fils est engendré du Pére comme
« déja » porteur de I’Esprit saint : I’Esprit étant alors constitutif de son hypostase, le Fils
serait en quelque sorte « engendré du Pére par I'Esprit». Selon ce « Spiritugue », la
procession de I'Esprit « conditionnerait » 7n divinis la génération du Fils. Quoique une
doctrine de ce type ait attiré nombre de théologiens orthodoxes du 20e s. a titre de
contrepartie du Per Filium (cf. par ex. S. BOULGAKOF : Le Paraclet, Paris, 1946, p. 142 ; S.
VERKHOVSKY : La procession du saint Esprit dans la triadologie de I'Eglise orthodoxe. In : Russie
et chrétienté 3—4 (1950) 209, n. 22 ; P. EVDOKIMOV : L’Esprit Saint dans la Tradition
orthodoxe. Paris 1969, p. 77-78), cette interprétation nous semble exclue chez Blemmydés.
En effet, 1° elle n’est formellement attestée ni par ’Ecriture ni — 2 notre connaissance —



138 « L’Esprit Saint procéde du Pére par le Fils »

génération du Fils est en quelque sorte ordonnée a la réception par le
Fils de PEsprit du Pére. Cette interprétation parait d’ailleurs recouper la
signification théologique d’une hymne solennelle de la Pentecote, attri-
buée a 'empereur-pocte Léon VI le Sage et déja citée,?” qui indique en
effet : « Hors du temps, le Pére a engendré le Fils, partageant son éter-
nité et son trone, et I’Esprit saint était dans le Péere, glorifié avec le Fils
[...]. ».88 Il est possible que ce texte hymnographique pentecostal ait, la
encore, influencé la réflexion de Nicéphore.

Dans cette approche triadologique, la donation de I'Esprit est pour
ainsi dire une propriété hypostatique du Fils, de méme que le resplendis-
sement par le Fils est une propriété hypostatique de I’Esprit.

Autrement dit, de méme que ’Esprit procéde du Pére et repose sur le
Fils, le Fils est considéré comme étant engendré du Peére, recevant
IEsprit et en faisant don. De méme que la procession de 'Esprit est in-
concevable sans le Fils, puisque 'Esprit procéde du Pére et demeure
dans le Fils, de méme la génération du Fils est inconcevable sans Esprit
saint, de sorte que le Fils n’est vraiment fils du Pére que dans la mesure
ou il regoit de celui-ci ’Esprit saint. Puisque la procession de I’Esprit
saint s’achéve par le repos dans le Fils, on pourrait dire que, dans la
doctrine blemmydienne, comme le souligne B. Bolotov plus générale-
ment a propos de la pneumatologie des Péres, ’engendrement du Fils
constitue comme une « condition appropriée a Dieu » de la procession

chez aucun Pére, ce qui pour Nicéphore est un critére décisif, vu le poids que représente
la tradition dans son élaboration théologique (v. NICEPHORE BLEMMYDES : De theologia),
2° elle ne se trouve dans aucun écrit connu de Nicéphore, 3° sur le fond, 'expression « le
Fils est engendré du Pére par (8id) I'Esprit » aurait le défaut d’introduire une symétrie en
Dieu entre la génération du Fils et la procession de I'Esprit (qui se fait par [8td] le Fils) ;
or la symétrie implique, pour Blemmydés, une forme d’opposition. Le plus vraisemblable
est donc que Nicéphore entend dire ici que le Fils est engendré du Pére pour étre le
donateur de I’Esprit saint qui procéde d’auprés du Pére, ce « pour » — loin d’impliquer
une consécution ou une temporalité intradivine — indiquant seulement Iétre-avec
éternellement partagé entre le Fils et I'Esprit.

87 Voir supra, p. 574.

8 Matnp +ydap dxpévws éEyévvnoev Yiov, ouvaidior kal ovvBpovor, kai
Mvebpa dywov fv év 76 Matpl, obv YiGg SoEaldpevov » (Pentecostaire, p. 187). 11
s’agit d’un stichére idiomeéle du lucernaire de I'office de la Pentecote. Remarquons que la
langue de composition est presque populaire. Le kail semble ici marquer un rapport de
simultanéité entre les deux propositions, la parataxe étant ici préférée a une syntaxe avec
ws ou 0Te, etc. I faudrait donc comprendre : « Le Pére a engendré le Fils fandis gue
I’Esprit était dans le Pere », tout en notant que des conjonctions dont ’'emploi ordinaire
présuppose un cadre de temporalité n’ont évidemment qu’une valeur métaphorique dans
le contexte des relations intratrinitaires.

8 Cela ne signifie pas pour autant l'existence, pour la génération du Fils, d’une
causalité seconde, sorte de « Spiritugue », contrepartie ou alternative du Filiogue, puisque le
seul causateur est le Pére.



« L’Esprit Saint procede du Pére par le Fils » 139

du saint Esprit.? Mais puisque, réciproquement, la génération du Fils est
ordonnée a la réception par le Fils du « trésor » de ’Esprit, il faudrait
aussi souligner que la procession de I’Esprit constitue, Be0TpeT®S, une
condition de la génération du Fils. Ce « conditionnement » mutuel des
deux procés internes de la vie trinitaire fait éclater toute logique d’ordre
entre génération et procession, celles-ci s’achevant toutes deux dans la
communion de vie et d’étre entre le Fils et ’Esprit. Il faudra donc parler
d’une sorte de simultanéité entre génération et procession. La traduction
de cette théologie dans ’économie divine est que ’Esprit accompagne le
Fils,°! mais on pourrait exprimer inversement, avec la tradition antio-
chienne et syriaque, I'intuition que le Christ écoute et suit ’Esprit.%2

Selon cette logique trinitaire qui transcende tout dualisme relationnel,
la personne du Fils est inconcevable sans celle de I’Esprit, méme si, en
premiére approche, le nom du Fils fait d’abord référence au Pére comme
a sa cause.” Car le Pére n’est pas seulement pére du Fils, mais il est aussi
’émetteur (mpoBoAevs) de Esprit ; aussi, en engendrant le Fils, il lui fait
don de son Esprit? par lequel il se révele a lui.®

% Voir B. BOLOTOV : Théses sur le Filiogue. In : Istina 3—4 (1972) 272, qui emprunte
lui-méme cette expression a S. B. KOCHOMSKY (Dissertation théologigue. Saint-Pétersbourg
1875 [en russe], cité in BOLOTOV : 7bid., p. 272, n. 10). Dans la lignée de Bolotov, P.
EVDOKIMOV parle aussi de « condition trinitaire » de la procession de I'Esprit (v.
L’Esprit saint dans la tradition orthodoxe, op. cit., p. 75).

91 Voir NICEPHORE BLEMMYDES : Mémoire de Nicée 1234, 8 qui cite GREGOIRE DE
NAZ. : Sur la Pentecéte (Disc. 41), 11 (éd. C. Moreschini, SC 358, Paris 1990, p. 338 ; PG
36, 444B): «ws OpoTipw [Yig] ovpmapopapTolv ». On peut également citer
GREGOIRE DE NYSSE : Discours catéchétique, 1, 2 (éd. J. H. Srawley, Cambridge 19562, p
14 ; PG 45, 17B) : ’Esprit « accompagne le Verbe (oupmapopaptoiv 7@ Adyw)»;
THEODORET DE CYR : Thérapeutique, 11, 65 (éd. P. Canivet, SC 57, Paris 2000, p. 109) ;
JEAN DAMASCENE, Expositio fidei, 1, 7 (éd. B. Kotter, PTS 22, Berlin 1981, p. 16-17, L
15-21 ; PG 94, 805).

92 Voir E. PATAQ SIMAN : L'expérience de I'Esprit par I'Eglise d’aprés la tradition syriaque
d’Antioche. Paris 1971 ; B. BOBRINSKOY : Le mystére de la Trinité. Paris 1986, p. 72-74.

93 On est loin ici du schéma trinitaire de 'augustinisme médiéval qui se contente de
raisonner a partir des noms hypostatiques et dans lequel le Fils, étant appelé « fils », n’est
envisagé d’abord que dans sa relation au Pére qui lui transmet la vertu de spirer avec lui
(en tant que seul principe) 'Esprit saint.

9 L Esprit est dés lors comparable i un lien de communion (et donc d’amour) entre
le Pere et le Fils. Ce theme d’aspect augustinien n’est certes pas développé par Nicéphore
Blemmydés, mais il sera, comme on le sait, approfondi un siécle plus tard par GREGOIRE
PALAMAS : « L’Esprit du Verbe est comme un désir (€pws) indicible de ’Engendreur
(yevvriTopos) pour le Verbe engendré indiciblement : ce désir que lui aussi, le Verbe et
Fils aimé du Pére, porte a celui qui I’a engendré. » (Chap. phys. et théol., 36, in SINKEWICZ:
The one hundred and fifty chapters of saint Gregory Palamas. Toronto 1988, p. 122, trad. fr. in .
Touraille in Philocalie, t. 10, Bégrolles-en-Mauges 1990, p. 239).



140 « L’Esprit Saint procéde du Pére par le Fils »

Nous trouvons dans la triadologie blemmydienne une sorte
d’équilibre ou de réciprocité au plan de la Trinité immanente entre la
procession de I'Esprit qui resplendit du Pére par le Fils et la génération
du Fils issu du Pére comme donateur de I'Esprit. Génération du Fils et
procession de I’Esprit apparaissent comme des actes ou processus « si-
multanés » in divinis qui se conditionnent mutuellement, sans que l'on
puisse parler, pour autant, en termes d’ordre ou de causalité :% tel est le
sens de la périchorése trinitaire chez Blemmydeés.

d) Originalité de la doctrine de Blemmydes

Si depuis Photius le Per Filium des Péres était rapporté uniquement a la
mission temporelle de 'Esprit Saint, par crainte d’une confusion avec le
Filiogue latin, c’est bien a Blemmydés que revient le mérite d’en avoir
montré la signification patristique plus ample, en 'appliquant aussi au
resplendissement éternel de Esprit par le Fils. La cause de I’étre hypos-
tatique de I’Esprit Saint est cependant pour lui le Pére seul, Esprit ne
tirant son étre ni du Fils ni méme par le Fils. Le resplendissement éternel
ou la procession de I'Esprit au sens large dont parle Nicéphore se rap-
porte au mode selon lequel ’Esprit existe, c’est-a-dire en demeurant dans
le Fils et en étant révélé par Lui. Ainsi peut-il affirmer de fagon para-
doxale que I'Esprit existe par le Fils sans tenir son existence de celui-ci mais du
Pére seul, si bien que se trouve exposée, d’'une maniere jusque-la inouie
dans la théologie byzantine, une triadologie qui fait réellement place a la
relation Fils-Esprit.

Je voudrais m’arréter un instant sur la nouveauté que représente cette
herméneutique patristique de Nicéphore en lien avec la question de la
Tradition ecclésiale. Il y a 1a un paradoxe : Nicéphore entend ne s’en te-
nir qu'aux Péres et ne veut pas penser le donné de la Révélation a la
seule lumiere de la raison naturelle ; on pourrait donc estimer que sa
doctrine n’est pas originale, mais il n’en est rien. Dans un contexte ou le
discours théologique s’était quelque peu sclérosé et figé dans une répéti-
tion des explications des explications de I’Ecriture, Nicéphore montre
une profonde originalité par I’exigence herméneutique dont il témoigne
dans sa lecture des Péres. Il cultive la tradition de la fagon la plus res-
pectueuse qui soit, mais son retour aux Peéres, libéré des entraves d’un
photianisme clos, provoque un séisme pneumatologique en ouvrant une

%5 Selon cette vision pneumatologique, « dans un sens hypostatique, le Saint-Esprit
est pour le Fils parce qu’il est envoyé par le Pére en tant que son Esprit, sa Vie ou son
Amour hypostatique dans le Fils; il est la révélation vivante du Pére au Fils»
(VERKHOVSKY : La Procession du saint Esprit..., op. cit., p. 207).

% Comme le soulignent a Ienvie les Péres grecs, le langage apparait ici inadéquat
pour rendre compte de cet aspect de la vie intratrinitaire qui excéde totalement la pensée.



« L’Esprit Saint procéde du Pére par le Fils » 141

vision théologique bien plus large qu’auparavant. L’exemple de
I’herméneutique scripturaire suivie par les Péres montre en effet qu'un
texte dit toujours plus que ce qu’il dit, et que sa relecture dans de nou-
veaux contextes peut apporter au sens initial voulu par I'auteur des élar-
gissements sémantiques insoupgonnés.

La question importante est dés lors d’évaluer si la signification que
Blemmydés accorde aux textes patristiques qu’il cite a 'appui de sa pneu-
matologie était compatible avec Je sens que leur donnaient les Péres dans des
contextes sensiblement différents, en d’autres termes si sa doctrine du
Per Filium non seulement respectait mais manifestait la fécondité latente
de la Tradition ecclésiale byzantine abreuvée de I’Ecriture et des Péres.
Notre analyse a montré que tel était le cas, et que, dans ’herméneutique
patristique déployée par Nicéphore, il n’y avait pas évolution mais appro-
fondissement ou involution de la pneumatologie byzantine, pour reprendre
une notion chére a Vladimir Lossky.

Mais l'intérét de la théologie de Blemmydés ne s’arréte pas la : il es-
quisse également — quoique de fagon implicite — la distinction théologale
essence / énergie. L’Esprit, en effet, resplendit par le Fils et est répandu
par lui a partir du Pére comme une énergie qui peut susciter a 'étre et vivi-
fier les créatures selon la bienveillance trinitaire. Si cette vision du res-
plendissement divin dépend de ce que Nicéphore appelle la « consubs-
tantialité mise en mouvement», ce n’est pas la substance commune,
Povoila de la Trinité, qui rayonne 4 travers la manifestation éternelle de
IEsprit, mais ce qu’il nomme « I’énergie » divine qui issue du Pére, se
déploie par le Fils dans ’Esprit. Par un refus implicite de limiter Dieu a
une substance, la théologie de Blemmydés met déja en ceuvre des princi-
pes que reprendra un sieécle apres lui Grégoire Palamas dans un contexte
tout différent.

II1. Les prolongements et actualité de la vision blemmydienne

La doctrine développée par Blemmydés, qui apparait comme on I’a vu 4
la fois traditionnelle et créatrice, n’a pas été infructueuse puisqu’elle a été
recue formellement par I’Eglise byzantine lors du second synode des
Blachernes (1285) aprés avoir été reprise et admirablement complétée
par le patriarche Georges-Grégoire II de Chypre.

Cependant, pourquoi ce concile, dont ’horos dogmatique fait tou-
jours autorité dans I’Eglise orthodoxe, ne mentionne-t-il pas le nom de
Blemmydés ? Tout simplement, par suite d’une ironie de T’histoire, du
fait que la mémoire de Nicéphore s’était trouvée annexée a la cause des
unionistes byzantins partisans d’une réception du concile d’union de
Lyon II (1274), concile politique pour dire vrai, qui ne fut regu a Byzance



142 « L’Esprit Saint procéde du Pére par le Fils »

que par quelques grands dignitaires et évéques comme le patriarche Jean
Bekkos. Ce dernier prétendait s’appuyer sur la théologie de Blemmydés
pour soutenir que le Per Filium des Péres grecs équivalait complétement
au Filiogue des Latins, interprétation que l'on retrouvera au concile
d’union de Florence (1439), et qui se situe pourtant aux antipodes des
conclusions de Blemmydés. De leurs cotés, les orthodoxes comme
Grégoire de Chypre, adversaires de Bekkos et hostiles a une union baclée
avec Rome, ne dirent jamais un mot contre la doctrine de Blemmydes
dont ils s’inspiraient directement mais laissérent cours a cette récu-
pération douteuse de I’higoumeéne d’Emathia par les Latinophrones,
imposture qui ne s’appuyait guere, a la vérité, que sur les veeux sinceres
d’unité entre les Eglises, formulés naguére par Blemmydeés, mais cer-
tainement pas, dans son esprit, au détriment du respect du dogme
traditionnel.

L’étude attentive de la soixantaine de manuscrits grecs antérieurs au
17¢ s., qui contiennent des ceuvres théologiques de Nicéphore, permet de
constater que ces ceuvres ont été copiées aussi bien en milieu latin ou la-
tinophrone qu’en milieu grec traditionnel : ainsi la tradition manuscrite
témoigne-t-elle bien de cette postérité ambivalente de la pneumatologie
de Blemmydés. Cela explique la grande confusion qui a régné jusqu’au
20¢ siécle autour de ’évaluation de la pneumatologie de Blemmydes, les
opinions les plus diverses se cOtoyant aussi bien en Orient qu’en Occi-
dent. Considéré selon les auteurs comme un théologien catholique-ro-
main, comme un auteur latinophrone ou encore comme un orthodoxe
sourcilleux, Blemmydeés fut longtemps la proie d’une polémique inter-
confessionnelle d’appropriation, avant que sa pneumatologie ne devienne
depuis un siecle un sujet de désaccord entre savants et théologiens, selon
des lignes de partage qui ne recoupaient plus les clivages confessionnels.
Je crois avoir montré dans ma recherche que ce brouillage était injustifié
et que 'ceuvre de Blemmydeés avait acquis une place féconde au sein de la
tradition chrétienne orthodoxe et au-dela. Au 14¢ siccle, saint Grégoire
Palamas fera référence a 'ceuvre de Blemmydés a plusieurs reprises dans
ses écrits pneumatologiques qui soulignent que le Per Filium et méme le
Filiogue peuvent étre requs dans une pneumatologie orthodoxe, a condi-
tion que 'on entende par la la manifestation éternelle de la grice divine
incréée et non pas la procession hypostatique du Saint-Esprit.

Aprés une éclipse de quelques sic¢cles de cette pneumatologie élargie,
héritée de Blemmydes,”” la théologie orthodoxe du 20e s. a reconnu la

97 La doctrine palamite sur la manifestation éternelle de PEsprit par le Fils a été long-
temps oubliée ou ignorée en Russie (au 18e s., 'Eglise russe modifia 'office du dimanche
de ’Orthodoxie en effacant les mentions de la doctrine palamite : v. OCP 17 [1951] 488),
de méme qu’en Greéce: v. par ex. Ch. ANDROUTSOS : Dogmatiqgue de I'Eglise orientale.



« L’Esprit Saint procéde du Pére par le Fils » 143

nécessité d’y revenir en complétant comme il sied la vision du patriarche
Photius par la doctrine du Per Filium, qui indique le rayonnement éternel
de ’Esprit et non simplement son envoi temporel.?8

L’actualité de cette pneumatologie dans le cadre du dialogue cecumé-
nique est aussi évidente. Avec une ouverture et une largeur de vues qu’il
convient de saluer, la théologie catholique a su s’ouvrir, ces derniéres an-
nées, au donné du monopatrisme des Peres grecs, en reconnaissant offi-
ciellement dans le document de Clarification de 1995, le bien-fondé de la
doctrine de la monarchie du Peére défendue en son temps par saint
Photius.?” De maniére symétrique, on pourrait dire que la pneumatologie
du Per Filium exposée par les théologiens byzantins des 13¢-14¢ siecles
représente un effort pour sortir des querelles de concepts et reconnaitre,
tout en préservant la monarchie du Pére, la légitimité de l'intuition pre-
miére du Filiogue des Péres latins correspondant au souci d’exprimer une
relation éternelle entre le Fils et I’Esprit, qui traduise leur consubstantia-
lité. Tout récemment, le Comité mixte de dialogue catholique-orthodoxe
aux Etats-Unis I’a bien rappelé dans un document pondéré de grande
qualité théologique.

Il resterait, et cela était déja appelé des veeux de Vladimir Lossky il y a
cinquante ans, a réaliser une étude scientifique serrée de la tradition pa-
tristique latine d’un point de vue orthodoxe, pour tenter d’évaluer dans
quelle mesure la procession énergétique peut fournir ou non une clé
d’interprétation théologique du Filiogue des premiers Péres latins, voire
peut-étre méme de saint Augustin dont la pneumatologie est plus com-
plexe que ce qu’en laissent entrevoir les avatars de la scolastique médié-
vale. Certes, il ne s’agirait pas ici, par une sorte de renversement dialecti-
que de I’histoire, d'imposer un schéma conceptuel byzantin a une pensée
théologique latine bien spécifique, c’est-a-dire de reproduire a I'inverse
ce qu'avait tenté la scolastique latine, notamment a Florence, en cher-

Athénes 1907 [en grec], p. 84-85, et P. TREMBELAS : Dogmatigue de I'Eglise orthodoxe
catholigue. Chevetogne, t. I, 1966, p. 334-341, qui réduisent la procession de I'Esprit saint
par le Fils a sa mission temporelle dans le monde.

98 Représentant de I’école néo-palamite, V. Lossky note en ce sens : « Il ne serait pas
exact d’affirmer que la procession 8L " YioD signifie uniquement la mission temporaire du
Saint-Esprit, comme le font parfois quelques polémistes orthodoxes. [...] La mission
temporaire est un cas spécifique de manifestation divine dans /'économie, c’est-a-dire par
rapport 4 D'étre créé. En général, I'économie divine dans le temps exprime la
manifestation éternelle, mais cette derniére n’est pas un fondement nécessaire des créa-
tures qui auraient pu ne pas exister. Indépendamment de I'existence des créatures, la
Trinité se manifestait dans le rayonnement de sa gloire » (V. LOSSKY : A limage ¢t d la
ressemblance de Dien. Paris 1967, p. 91). Ces considérations constituent une réexpression
moderne de la pneumatologie esquissée par Nicéphore Blemmydeés.

9 Malgré les réserves quun lecteur orthodoxe peut émettre a la lecture de telle ou
telle interprétation de la théologie patristique grecque qu’offre ce document.



144 « L’Esprit Saint procede du Pere par le Fils »

chant a recevoir la triadologie des Péres grecs a travers le prisme du fi-
lioquisme latin. Il s’agirait plutot de retrouver les intuitions communes
de la pneumatologie chrétienne des Péres anténicéens, partagées en
Orient comme en Occident.

La seule voie possible dans la recherche de I'unité des Eglises au plan
du dogme trinitaire, plutot que celle, trop convenue et supetficielle, des
obligatoires compromis et concessions, apparait comme celle d’une ex-
ploration toujours plus approfondie de nos sources dogmatiques, en
contextualisant, sans les renier ni les dévaluer, les élaborations théologi-
ques ultérieures propres a nos diverses traditions. C’est la voie qu’a em-
pruntée Nicéphore Blemmydes au 13¢ siécle et elle demeure pleinement
actuelle pour les dialogues en cours sur le chemin de I'unité.

Abstract

The article provides a commentary on the theological work of Nicephorus Blemmydes
(1197—c.1269), monk philosopher of the Nicean Empire who, in his two treatises
on the procession of the Holy Spirit, supports the terms of several Greek Fathers,
according to which the Spirit proceeds from the Father through the Son (Per
Filium). This doctrine means for him that the Spirit owes bis existence to the Father
alone and ,,shines eternally” through the Son, upon whom he rests. In bis desire to
reconcile the Per Filium with both the procession of the Spirit from the Father alone
(Photins) and the initial intuition of the Filioque, which is to promote the eternal
relationship between the Son and the Spirit, Blemmydes offered a solution to the
ancient but present dogmatic quarrel between Eastern and Western churches.



	"L'Esprit Saint procède du Père par le Fils" : l'actualité de la pneumatologie de Nicéphore Blemmydès (13e siècle)

