
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Einigt mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

Autor: Harbeck-Pingel, Bernd

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760644

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernd Harbeck-Pingel

Einigung mit Gott als anthropologisches und
theologisches Problem

Die Rede von der Einigung mit Gott berührt eine anthropologische und
eine im engeren Sinn theologische Dimension. Mit der Formel „Einigung
mit Gott" ist auf die Tradition der unio mystica verwiesen, deren Akzep-
tabilität für die Gotteslehre davon abhängt, ob sie die Differenz von
Person und Gott belässt. Ferner hebt die Formel „Einigung mit Gott"
hervor, dass ein kommunikatives Moment und die Semantik der
Versöhnung zur Gemeinschaft mit Gott die Intention der unio-mystica-Rede
ausmachen.

Wie die Gemeinschaft des Einzelnen mit Gott zu denken ist, versteht
sich mitnichten von selbst. Wer über die unio mystica entweder im
Frömmigkeitsdiskurs oder im theologischen Diskurs spricht, steht
zugleich vor der Aufgabe, dies in Zusammenhang des Redens von Gott
insgesamt zu reflektieren. Eine solche Zielsetzung bringt es mit sich,
dass das Untersuchungsverfahren auf die Bewertung der Wahrheit und
der Originalität von Gotteserfahrungen bzw. ihrer Darstellung und
Interpretation zunächst verzichtet, nicht ohne die Frage nach der
Wahrheit im Blick zu behalten. Die Frage nach der Wahrheit von
Gotteserfahrung stellt sich auf den Ebenen von Wahrnehmung, Erfahrung,

Kommunikation und deren medialen Repräsentationen. Auf allen
Ebenen werden aber folgende Elemente von Gotteserfahrung in
Anspruch genommen:1

Da Gott zu erfahren zwar kein anderes Material braucht als das der
uns zugänglichen Wirklichkeit, ist Gotteserfahrung, oder allgemeiner
formuliert: religiöse Erfahrung indes von anders gerichteten
Erfahrungen zu unterscheiden. Als Erfahrung Gottes erscheint diejenige
Erfahrung, die ein kommunikatives Geschehen meint, dessen Form der

Mitteilung mit dem Verfahren der Mitteilung zusammenfällt. Weil auf
dieses kommunikative Geschehen die Beschreibbarkeit von Information,
Mitteilung und Verstehen anwendbar sein muss,2 ist es als Gotteserfahrung

wie jede andere Erfahrung auch von Irrtum, Täuschung und
Unwahrheit möglicherweise betroffen. Die Attribution „Gotteserfahrung"

1 Vgl. STOCK, Konrad: Gottes wahre hiebe. Tübingen 2000, 92—102.
2 Vgl. den Kommunikationsbegriff bei: LUHMANN, Niklas: Die Gesellschaft der Gesellschaft.

Frankfurt/Main 1997, 190-202.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 97

immunisiert also weder Verfahren noch Gehalt, sondern macht in ihrer
Referenz auf Gott eine religiöse Semantik aus. Dieses Verstehen muss
nicht notwendigerweise als Gottesbegriff expliziert werden. Als spezifisch

christüche Gotteserfahrung wird eine Referenz auf diejenige
Semantik bezeichnet, welche die Rede vom dreieinigen Gott entfaltet.
Damit ist nicht nur für die Entfaltung der Gotteserfahrung mit Blick auf
Schöpfung, Erlösung und Vollendung eine Vorentscheidung getroffen,
sondern es werden auch die Konstitutionsbedingungen dieser
spezifischen und kontextgebundenen Erfahrungen benannt: Religion muss
daran interessiert sein, den Verdacht auszuschliessen, Konstruktion der
Bedürftigkeit endlicher Akteure zu sein. Darauf reagiert die christliche
Theologie mit dem Verweis auf den Grund der Erfahrbarkeit Gottes in
dessen Mitteilung seiner selbst. Dies schliesst erstens ein, dass die
Mitteilungsbedingungen für die Erfassung der Gotteserfahrungen unter
den endlichen Bedingungen der Lebenspraxis, d.h. im Kontext natürlicher

und sozialer Welten erfolgt. Zweitens wird diese Welt als durch die

Gegenwart Gottes konstituiert und erhalten gedacht. Jede
Gotteserfahrung meint also neben ihrem konkreten Gehalt unweigerlich den
Verweis auf ihre Voraussetzung: die Mitteilbarkeit von Mitteilungen.

Indem die Einigung mit Gott als Grundbegriff gewählt ist, heisst
dies, dass dem eine epistemische und eine soteriologische Dimension
zukommt, welche die Einigung besagt: das Innesein des

Gottesverhältnisses, und die Bestimmung des Gottesverhältnisses als
möglicherweise bereinigt. Sowohl auf der epistemischen wie der soterio-
logischen Ebene sind Konstitution und Realisation als Geschehen der
Mitteilung Gottes bezeichnet, deren Durchsichtigkeit der Wirkung des

Heiligen Geistes zugeschrieben wird.
Weil Erfahrung auf der Wahrnehmungs- und Erfahrungsfahigkeit

einzelner Akteure aufbaut, ist ihre Mitteilung von Reduktion betroffen
und ihre Wahrheit durch ihre Perspektivität strittig. Ausgehend von
dieser Strittigkeit der Gotteserfahrung in ihrer individuellen Zugänglichkeit

ergeben sich für die Beschreibung des Gott-Mensch-Ver-
hältnisses unter dem Gesichtspunkt der Einigung folgende Problemfelder:

Zunächst einmal ist zu erwägen, dass die Rede von der Vereinigung
des Menschen mit Gott nicht die einzige, auch nicht die
wirkungsmächtigste Weise ist, die Gottesbeziehung zu thematisieren. Neuzeitlich
wird sie beerbt durch die subjektivitätstheoretische Deutung und den
Personbegriff. Es wäre verfehlt, diese Erneuerungen rückgängig machen
zu wollen. Vielmehr geht es darum, die Leistungsfähigkeit dieser drei
Modelle aufzuzeigen, wobei es mir darum zu tun ist, die Leistungsfähigkeit

auch der Unio-mystica-Re.de. aufzeigen, deren Relevanz sich nicht



98 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

von selbst versteht. Daraus ergibt sich als erstes Themenfeld: (I)
Einigung, Gottesbewusstsein und Person als Modelle der
Gottesbeziehung.

Die genannten Modelle sind ungeachtet ihrer Verschiedenheit dem
Verdacht ausgesetzt individualistische oder Privat-Religion vorzustellen.
Dies setzt zum einen eine Diskussion in Gang, wie die Rede von der
individuellen Gottesbeziehung in den Zusammenhang kirchlicher
Glaubenskommunikation zu stellen ist. Da sich die individuelle
Gottesbeziehung dem Wirken des Geistes Gottes verdankt, ist zum anderen zu
klären, wie sich der Verwirklichungsraum „Schöpfung" zu der gelingenden

individuellen Glaubensbeziehung verhält. Als solche sind demnach
zu benennen (II): Mensch — Kirche - Schöpfung.

Wenn auch keine Darstellung gegenwärtiger Glaubensdiskurse
beabsichtigt ist, so wird doch eine Verzahnung von Theorie und Praxis am

Beispiel des Wahrheitsproblems deutlich. Wer von der Einigung mit
Gott spricht, hat als Beobachter die Aufgabe zu zeigen, wie die Einigung
von Gott und Mensch anthropologisch und theologisch gedacht werden
kann. Die Relevanz für die Praxis des Glaubens hingegen erweist sich
darin, dass die Kommunikationsräume in ihrer Komplexität mitbedacht
werden müssen. Denn nicht die Privatheit einer präreflexiven Erfahrung
ist mit der Einigung im Blick, sondern es geht um die Beschreibungsmuster

von Einigung. Diese sind gemäss der Unterscheidung von (II) in
die drei Verwirklichungsräume einzuzeichnen, was das Problem der
Polykontexturalität (III) nach sich zieht, das als dritter Gesichtspunkt zu
nennen ist.

I. Einigung, Gottesbewusstsein und Personalität als Modelle der Gottesbe^iehung

1. Einigung

Der Begriff Einigung lässt die Tradition der Unio mystica assoziieren, die
bekanntlich nicht erst mit der protestantischen Orthodoxie beginnt.
Dort ist ihre Rezeption gleichwohl von besonderem Interesse, weil sich
die Verknüpfung der Motive einer persönlichen Gottesbeziehung innerhalb

der dogmatischen Sequenz des Ordo salutis beobachten lässt und die
Grenze der Rezipierbarkeit ersichtlich wird.

Wo die Anfänge einer christlichen Mystik zu suchen sind, wird davon
abhängen, wie Mystik definiert wird. Alois Haas3 beobachtet in Texten,
die der Mystik zugerechnet werden, eine Verlagerung der Alltagssemantik

von Geburt und Tod, die der Bestimmung des Menschen

3 HAAS, Alois M.: Mystik als Aussage, Etfahrungs-, Denk- und Redeformen christlicher

Mystik. Frankfurt/Main 1996, 69—75.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 99

Rechnung tragen, dass er zugleich von dieser Welt und nicht von dieser
Welt ist. Auf diese fundamentalanthropologische Fokussierung wird im
Weiteren zu achten sein, die Haas im Übrigen an den Abschiedsreden
des Johannes-Evangeliums festmacht und also mystische Redeformen
bereits im Neuen Testament erkennt.

Als Arbeitshypothese für die Qualifizierung von „Mystik" hat
Andrew Louth4 vorgeschlagen, das Vereinigungsmotiv als Kriterium
anzugeben, das im Rahmen einer Semantik der individuellen Religion
vermeintlich zu sakramentalen oder christologischen Einheitskonzepten
quer steht. Aus diesem Grunde weigert sich beispielsweise Andrew
Louth, neutestamentliche Texte als mystische zu qualifizieren.
Demgegenüber hat Hans-Christoph Meier5 in einer sorgfältigen Untersuchung
zur Mystik bei Paulus verschiedene Textsorten wie Entrückungs-
erzählung, Berichte von Inspiration und die Rede von der Immanenz
sowie die Formel „in Christus sein" auf ihre möglichen mystischen
Implikationen hin betrachtet. Allerdings verwendet er im Unterschied zu
Louth einen weiteren Begriff von Mystik, der neben der Einigung auch
die „unmittelbare Erfahrung göttlicher Wirklichkeit" und die Einbindung
in den Kontext einer geschichtlichen Religion vereint. Die Rede von
Unmittelbarkeit ist, wie die Geschichte der Subjektivitätstheorie gezeigt
hat, insgesamt problematisch. Daneben ist angesichts der seit dem 18.

Jahrhundert sukzessiv entwickelten Privatisierung von Religion die
Tradition komplexer semantischer Einheiten, die geschichtüche
Religionen bereitstellen, jedenfalls unter europäischen Bedingungen weniger
zu erwarten. Während ich mich im Weiteren Louths Definition an-
schliesse, sind indes Meiers Ergebnisse für die folgenden Überlegungen
relevant: Zum einen verweist er auf die Nähe zwischen Diskursformen
der Mystik und Prophétie sowie Apokalyptik und ordnet so Mystik zu
denjenigen Texttypen zu, die religiöse Erfahrung in der Form des
Wunderbaren oder Aussergewöhnlichen spiegeln. Zum anderen hebt Meier
dasjenige Verständnis der Mystik heraus, das die Gabe der religiösen
Erfahrung und des gottgemässen Lebens akzentuiert, er tut dies auch mit
Blick auf die Spitzenaussage in Gal 2,20: nicht mehr ich lebe, sondern
Christus in mir. Festzuhalten wären also die konstitutive Bedeutung des

Christusglaubens für die Beschreibbarkeit der mystischen Erfahrung und
die semantische Füllung der Verbundenheitserfahrung in ihren verschiedenen

Formen (Entrückung, Inspiration, Immanenz) durch den
Gabecharakter. Die Verbindung von Rechtfertigungslehre und Mystik hält

4 LOUTH, Andrew: Mystik II. In: TRE 23 (1994) 547-580, hier 548.
5 MEIER, Hans-Christoph: Mystik bei Paulus. Zur Phänomenologie religiöser Erfahrung im

Neuen Testament. Tübingen 1998.



100 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

Meier für möglich, da die Mystik nur die Ebene der religiösen Erfahrung,
die Rechtfertigung aber auch reflexive Momente einschliesse.
Zusammenfassend wäre demnach zu sagen, dass die im Einigungsmotiv sich
erschliessende Glaubenserfahrung auch in neutestamentlichen Texten
bereits nachzuweisen ist.

Bei der Analyse der Rede von der Vereinigung lassen sich mit Eva
Martikainen vier Formen unterscheiden: erstens die Teilhabe an Gottes
Wesen und Eigenschaften; zweitens die Teilhabe an Gottes Wesen, das

sich indes der begrifflichen Erfassung entzieht; drittens das Verständnis
der unio als Auswirkung von Gottes Gnade; viertens die Einigkeit mit
Gott als Strukturanalogie zwischen einer relational aufgefassten Trini-
tätslehre und einer relationalen Fundamentalanthropologie. Die
altprotestantische Orthodoxie sucht nach Auffassung von Martikainen die unio
als Ausdrucksform der Heihgung zu denken ohne die Voraussetzungen
des mittelalterlichen Aristotelismus zu übernehmen. Im Unterschied zu
den Stufenmodellen der Mystik-Literatur ist sie aber auch nicht Ergebnis
aussergewöhnlicher religiöser Techniken, sondern geschieht als
Ausdruck des Glaubens aller Gläubigen.6 Es ist deutüch, dass die Frage nach
der unio somit anthropologische und im engeren Sinn theologische
Fragen verbindet. Sie verknüpft das Problem angemessenen Sprechens
über Gott mit der Schwierigkeit, die Verfasstheit des Gläubigen so zu
denken, dass einerseits die Ansprechbarkeit auf die religiöse
Wirklichkeitsdimension möglich ist, dass andererseits deren Gestalt aber nicht
dem Vorwurf der Konstruktion der religiösen Wirklichkeit durch die

Gläubigen selbst verfällt. Die letztgenannte Aufgabe hat die Theologie
nicht erst angesichts der Religionskritik des 19. Jahrhunderts gesehen,
sondern sie begegnet im Protestantismus beispielsweise bereits, als es

darum geht, die Rechtfertigungslehre mit den Konzepten der mystischen
Tradition auf eine systematische und nicht nur frömmigkeitspraktische
Weise zu verbinden.

Luther wählt zur Beschreibung der Zuwendung Gottes als den
Menschen aus sich heraus führendes Ereignis bekanntlich Elemente der
Mystik.7 Er bevorzugt dabei nach anfänglicher Sympathie für Dionysius

6 MARTIKAINEN, Eva: Die Unio im Brennpunkt der theologischen Vorsehung. In: Matti
REPO, Matti / VlNKE, Rainer (Hgg.): Unio. Gott und Mensch in der nachreformatorischen

Theologie (— Veröffentlichungen der Finnischen Theologischen Literaturgesellschaft 200 /
Schriften der Luther-Agricola-Gesellschaft 35). Helsinki 1996, 10-32; vgl. SÖDERLUND,
Rune: Der Unio-Gedanke in der Konkordienformel. In: Unio, 62-71, hier 63 (mit Bezug aufj.
Quenstedt).

7 Vgl. ZUR MÜHLEN, Karl-Heinz: Mystik des Worts. In: Reformatorisches Profil.
Göttingen 1995, 66-85; ZUR MÜHLEN, Karl-Heinz: Luthers Frömmigkeit und die Mystik. Seine

Auslegung des Magnificat 1521. In: Reformatorisches Profil, 86—100; auf die Bedeutung der



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 101

Areopagita eine explizit auf Christus bezogene Mystik, etwa die
Bernhards von Clairvaux. Daneben schränkt er die Aufnahme Taulers
dahingehend ein, dass er die Lehre vom „Seelengrund" als Ort der
Gottesentsprechung nicht übernimmt, sondern die Angewiesenheit des

Menschen auf die Einigung durch Gott selbst herausstreicht.8 Wenn
auch die Rezeption der Mystik bei Luther Anlass hätte geben können für
eine systematische Behandlung der unio, so sind es doch erst spätere
Auseinandersetzungen um den Gehalt der reformatorischen Lehre, die
zu einer Ausarbeitung der lutherischen Lehre führen. Als Vorgeschichte
ist hier die Auffassung Osianders9 zu nennen, der der götdichen Natur
Christi die Gerechtigkeit zuschreibt, die Gott den Gläubigen übereignet.
Die menschliche Natur Christi präfiguriert die Empfänglichkeit aller
Gläubigen für die Gerechtigkeit, also bezeichnet sie Möglichkeitsbedingungen

für die Empfänglichkeit Gott gegenüber. Die unio besteht
konsequenterweise zwischen dem dreieinigen Gott, wie er sich in der
göttlichen Natur Christi als Gerechtmachender erweist und den
Gläubigen. Die Annahme der Übereinstimmung zwischen dem Menschsein
Christi und dem Menschsein der Gläubigen bildet ein Scharnier für diese

Verknüpfung. Mit der Konkordienformel wird diese Aufgabenteilung
zwischen göttlicher Natur und menschlicher Natur in der Person Christi
zurückgewiesen und auch strikt zwischen der unio personalis und der
inhabitatio, der Einwohnung Christi in den Gläubigen unterschieden, mit
der Intention, die Assoziation einer Vergöttlichung des Menschen
auszuräumen.10

Für die Beschreibung der Gott-Mensch-Beziehung gilt es eine
Struktur zu finden, welche die Äusserung Gottes und die Empfänglichkeit

des Menschen denken lässt, und umgekehrt die Mitteilung des

Menschen und die Ansprechbarkeit Gottes. Als Reaktion auf den
Spiritualismus11 entwickelt die lutherische Dogmatik des 17.
Jahrhunderts im Zusammenhang des Ordo salutis die Lehre von der
Vereinigung mit Gott, die eine soteriologische Interpretation12 der
Gotteserfahrung leistet. Obwohl die Lehre von der Unio oftmals der Recht-

Äusserungsfahigkeit des religiösen Subjekts habe ich verwiesen in: HARBECK-PlNGEL,
Bernd: Äusserungen des Akteurs, www.theologia.de (10/2000).

8 Vgl. ZUR MÜHLEN: Mystik des Worts, 77.
9 Vgl. PEURA, Simo: Gott und Mensch in der Unio. Die Unterschiede im Rechtfertigungsverständnis

hei Osiander. In: Unio, 33—59.
10 Vgl. SÖDERLUND: Der Unio-Gedanke in der Konkordienformel, 60—71.
11 Vgl. MCLAUGHLIN, Robert E.: Art. Spiritualismus. In: TRE 31 (2000) 701—708.
12 Die Konzentration auf das Zustandekommen der Gottesbeziehung teilt auch Martin

Luther im Grossen Katechismus. BSLK 653ff. Vgl. HERMS, Eilert: Duthers Auslegung
des Dritten Artikels. Tübingen 1987.



102 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

fertigungslehre nachgestellt wird, ist sie bei letzterer doch logisch
vorausgesetzt; die Metapher der Einheit stellt dar, wie die Rechtfertigung,
die durch Christi Gerechtigkeit bewirkt wird, dem Sünder überhaupt
mitgeteilt werden kann.13

Bei der Skizzierung dieser Einheit halten sich die Theologen,
unbeschadet ihrer Akzentsetzungen, weitgehend zurück. Aber auch ihre
Kritiker verfallen in Formeln:

„Und wen schon die vnwissenden Theologi sagten, Siehe da ist Christus
Siehe dorth, So gehen wir nit herauss, den gott ist in vnss, das himmel-
reich ist in vnss, Christus ist in vnss, darumb lassen wir den Irrthumb
fahren, vnd beten gott an im verporgen Hertzen."14

Ein Beispiel für die Zurückhaltung bietet auch Philipp Nicolai, der in
seinem erbaulichen „Freudenspiegel des ewigen Lebens"15 (1599)
schreibt, Gott und Mensch vereinigten sich „wie ein Geist". Durchweg
wird die Besonderheit der Gottesbeziehung gegenüber irdischen Formen
der Freundschaft und Liebe betont, auch wird die Gegenseitigkeit als

Kennzeichen der Gotteserfahrung herausgestrichen. Im Rahmen der
Gegenwart Gottes in der gesamten Schöpfung nimmt die Einwohnung
eine Sonderstellung ein, insofern sie als Element der Heilsordnung die
Harmonie mit Gott wiederherstellt.16

Besondere Beachtung verdient das Konzept von Siegmund Jacob
Baumgarten, der in seiner Evangeüschen Glaubenslehre17 beabsichtigt,
das Vereinigungsmotiv zu einem Kriterium von Theologie zu machen.
Er verweist darauf, dass in der Bezugnahme auf biblische Texte nicht
sogleich theologische Sätze gebildet werden (9), sondern die
eigentümliche Leistung von Theologie bestehe darin, die Bestimmung des

Menschen zu formulieren, sich wieder mit Gott zu vereinen. Diese
anthropologische Wendung verwischt nicht die Christologie oder auch
die Probleme der Gotteslehre und der natürlichen Theologie, sie
verweist aber Baumgarten zufolge auf den „Endzweck" (6) von Theologie,
nämlich die „Wiederherstellung des Menschen zum Bilde Gottes" (ibd.)
darzulegen. Baumgarten verlässt dazu den methodischen Pfad des Ordo

13 Vgl. MAHLMANN, Theodor: Die Stellung der unio cum Christo in der lutherischen Theologie

des 17. Jahrhunderts. In: Unio, 72—199, hier 175f.
14 WEIGEL, Valentin: Vom Gebet (1610). Sämtliche Schriften (ed. Pfefferl) 4. Stuttgart

1996, Kap. 1/7. 152, 18-21.
15 NICOLAI, Philipp: Freudenspiegel des ewigen Lebens (1599). ND Soest 1963, 58.
16 So HOLLAZ, David: Examen theologicum acroamaticum [1707]. ND Darmstadt 1971.

111,1/ Kap. 9, 494.
17 Vgl. BAUMGARTEN, Siegmund Jacob: Evangelische Glaubenslehre 1—111. Halle 1760,

hier I, 3-19.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 103

salutis nicht, er versteht aber den Vereinigungsgedanken als dessen

Klammer und nicht nur als ein Element.18
Damit ist ein interessanter Standpunkt erreicht, von dem aus ein

kurzer Rückblick gestattet sei. Es wurde darauf verwiesen, das s das

Vereinigungsmotiv bereits im Neuen Testament auszumachen ist und in
der Folge die Vereinnahmung der Vereinigung im Rahmen einer
relationalen Ontologie aufgezeigt. Ich spreche von einer Vereinnahmung,

da die Platzierung der Vereinigungsfigur in der erbaulichen
Literatur zum Beispiel des Mittelalters dem vorangeht und in der Rezeption
durch die Orthodoxie des 17. Jahrhunderts eine Reaktion auf spiritua-
listische Konzepte zu erkennen ist. Die Leistung dieser Modelle, die im
Einzelnen aufgrund ihrer Zahl und auch ihrer Variationsbreite hier nicht
vorzustellen sind, besteht darin, den Gedanken einer Selbsttherapie des

Glaubens auszuräumen und dennoch das Motiv des Geeintseins mit
Gott nicht aufzugeben. Es besagt zusammenfassend, dass unbeschadet
einer begrifflichen Differenz zur Zweinaturenlehre die Zugängüchkeit
des Menschen für Gott so gedacht werden muss, dass die Perspektive
eines gelingenden Lebens bereits durch die Formulierung der
Möglichkeitsbedingungen von Rechtfertigung benannt ist. Insofern die Theologie

als ein wesentliches19 — ich würde nicht sagen: das wesentliche wie
Baumgarten — Thema darin hat, die Einigung des Menschen mit Gott als

Bereinigung einer Phase des nicht gelingenden Lebens und die Begleitung

des gelingenden Lebens darzustellen, vermag sie davon zu
profitieren, dass die Vereinigung mit Hilfe der Modelle des 17. Jh. im Rahmen
einer relationalen Ontologie als solche verstanden werden kann. Doch
wie kann diese Einigung gewusst werden?

2. Gottesbewusstsein

Durch die Entwicklung der subjektivitätstheoretischen Modelle um 1800,
die als Reaktion auf die egologische Fortentwicklung der Anthropologie
durch den englischen Empirismus und Kant einzuschätzen ist, wird das

Vereinigungsmotiv als Darstellung der Gotteserfahrung terminologisch
verdrängt und geht bei Schleiermacher in der Begrifflichkeit
„Lebensgemeinschaft mit Christo" auf.20 Er verwendet das Vereinigungsmotiv,
um die Wirksamkeit der Wiedergeburt durch die Kraft Christi dar-

18 Eine ethische Anwendung seines Modells leistet er gleichwohl nicht; vgl. BAUM-

GARTEN, Siegmund Jacob: Ausführlicher Vortrag der theologischen Moral. Hg. v. Johann
Salomo SEMLER. Halle 1767.

19 Im Unterschied zu Baumgarten, der das wesentliche Thema der Theologie darin
sieht.

20 SCHLEIERMACHER, Friedrich Daniel Ernst: Der christliche Glaube II, § 110, 188, (—

GL).



104 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

zustellen, und steht damit der Logik des Ordo salutis nahe. Dessen
ungeachtet ist seine Lehre vom Heiligen Geist deutlich bewusstseins-
theoretisch gefasst, obwohl sie sich nicht auf die Rede vom „Gemeingeist

der Kirche" zusammenfassen lässt.21 Für die Beschreibung der
Gottesbeziehung ist zunächst zu unterscheiden zwischen Schleiermachers

Ausführungen in der Glaubenslehre im Rahmen der Christologie
und der Pneumatologie.

In den Thesen zur Christologie entfaltet Schleiermacher die Genese
des frommen Bewusststeins als „Lebensgemeinschaft mit Christo",22
wobei er die von Christus ausgehende Wirkung in der zweiten Schöpfung

bereits transpersonal deutet. Es ist also nicht etwa die christo-
logische Darstellung, die in der Aneignung des Glaubens deutlich
individualistische Züge aufweist, gegen die Pneumatologie aufzurechnen,
die Sozialität beschreibt. Anders als die Unio-Konzepte mit ihrer
mitunter emphatischen Ausdrucksweise reduziert Schleiermacher die
Beschreibung auf die Differenz Empfänglichkeit/Tätigkeit:

„Die Selbsttätigkeit in der Lebensgemeinschaft beginnt also mit dem
Aufgenommenwerden in dieselbe zugleich und ohne allen Zwischenraum, so
dass man sagen kann, die Bekehrung sei nichts anders, als das Hervorrufen
dieser mit Christo vereinigten Selbsttätigkeit, das heisst die lebendige
Empfänglichkeit geht über in belebte Selbsttätigkeit."23

Zeichen der Lebensgemeinschaft wird Schleiermacher zufolge die
Ähnlichkeit der Lebensführung, Christi und des Gläubigen,24 die er als

prozessuale Annäherung des Christen an Christus versteht. Während in
der Christologie das Gesamtleben der Gläubigen im Hintergrund präsent
ist, wird es in der Lehre vom Heiligen Geist ausführlich diskutiert. Im
Vergleich zur Geschichte des Vereinigungsmotivs ist hervorzuheben,
dass Schleiermacher das Bewusstsein von Geeinigtsein durch den Heiligen

Geist in der Kirche zum Ausgangspunkt seiner Darlegungen macht.
Unter Bezugnahme auf biblische Texte versucht er nachzuweisen,25 dass

die Mitteilung des Heiligen Geistes soziale Formen benöügt, während sie

nur durch das Bewusstsein gewusst werden kann. Diese Spannung
zwischen Individuellem und Allgemeinem zeichnet Schleiermachers

Konzept aus; da in den Individuen nicht nur das Bewusstsein von

21 Vgl. DiEDERICH, Martin: Schleiermachers Geistverständnis. Eine systematisch-theologische

Untersuchung seiner philosophischen und theologischen Rede vom Geist Forschungen zur
systematischen und ökumenischen Theologie 88). Göttingen 1999.

22 GL § 106, II 147ff.

23GL§ 108, II 170.
24 Vgl. GL § 110,11 182.
25 Vgl. GL § 121, II 251. Im Einzelnen: Joh 20,22f. Apg 2,4.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 105

religiösen Gehalten, sondern auch deren Zusammenstimmen mit anderen

gewusst wird, ist der Geist, der in den Gläubigen wirkt, „Gemeingeist".

Die „gemeinsame Liebe zu Christo"26 kann allerdings nur als ein
schwach formuliertes Prinzip gelten, unter dem die Einheit der
Gläubigen dargestellt wird.

In seinen Vorlesungen „Die christliche Sitte" zeigt sich im Rahmen
des „darstellenden Handelns" eine vergleichbare Ungenauigkeit.
Schleiermacher betont die gesellschaftliche Dimension der christlichen
Lebensführung, indem er die Wirkungen des religiösen „Impulses" für
Kirche, Staat, Ehe usw. entfaltet. Wenn er die Bedeutung des
Gottesdienstes ermisst, fällt dagegen einerseits die private Darstellung des

Glaubens wegen des Verdachtes mangelnder Organisiertheit ab.27

Andererseits wird mit Hilfe des aristotelischen Tugendbegriffs der Impuls des

Glaubens im Rahmen des „Gottesdienstes im weiteren Sinn" entfaltet,
allerdings als individuelles Gestalten.28

Wie Schleiermacher rezipiert auch Richard Rothe noch das

Vereinigungsmotiv, während er es gleichfalls massgeblich umgestaltet.
Die Einwohnung Gottes im Menschen geschieht nach dem Mass des

„moralischen Prozesses".29 Substanzontologischen Erwägungen erteilt
Rothe eine Absage: „Ein besonderes Organ für die Religion gibt es

nicht."30 Stattdessen erkennt Rothe in der Fähigkeit, sich zu etwas zu
verhalten, die Möglichkeit für Gott ansprechbar zu sein. Das Gewissen
macht er als den Ort aus, der das Bestimmtsein des Gottes- und
Selbstverhältnisses markiert. In Richtung auf Vernunfttätigkeit und
Willensbestimmung skizziert er das Gottesbewusstsein und die
Gottestätigkeit als Kennzeichen der religiösen Entwicklung, deren Abhängigkeit
von der moralischen er hervorhebt.31 Denn der moralische Prozess muss
aus der Logik der Konstruktion von Rothes Ethik als fundamental
verstanden werden, weil er das Selbstkonzept der Selbstbestimmung der
Persönlichkeit gegenüber der Natur sowie als Austausch zwischen
Personen zugrunde legt.32 Der moralische Prozess ist als religiöser dann
qualifiziert, wenn die Einwohnung Gottes im Menschen Ausdruck der
gelingenden Selbstbestimmung des Menschen ist, der in seinem irdischen
Sein durch die jeweilige Einwohnung Gottes seiner Bestimmung als gott-

26 GL § 121, 250.
27 Vgl. SCHLEIERMACHER, Friedrich Daniel Ernst: Die christliche Sitte nach den Grundsätzen

der ev. Kirche dargestelllt. Neu hg. v. W. E. MÜLLER. Waltrop 1999, 589.
28 Vgl. SCHLEIERMACHER: Die christliche Sitte, 599-619.
29 ROTHE, Richard: Theologische Ethik. 2. Aufl. Wittenberg 1869, § 117,1 464f.
30 ROTHE: Theologische Ethik, § 117,1 464f.
31 Vgl. ROTHE: Theologische Ethik, § 188,1 467.
32 Vgl. ROTHE: Theologische Ethik, §§ 97-113, 421-460.



106 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

ebenbildliches Geschöpf gerecht wird.33 Rothe erreicht auf diese Weise
eine Verbindung des Vereinigungsmotivs mit dem Gedanken der
Selbstbestimmung, der auf Schleiermachers Subjektivitätskonzept beruht, aber
erstens in den Präzisierungen hinsichtlich der Frömmigkeitspraxis34 und
zweitens bei der Distinktion Religion/Moral darüber hinausgeht.

3. Person

Neben dem Vereinigungsmotiv und der bewusstseinstheoretischen Deutung

wird der Personbegriff zur Beschreibung des Gott-Mensch-
Verhältnisses herangezogen,35 so dass die Bedingungen menschlicher
Interaktion und die immanente Trinität in einer relationalen Ontologie in
Entsprechungsverhältnisse versetzt werden.

Wenn es um die Möglichkeit von Gotteserfahrung geht, steht im
Rahmen der Trinitätslehre naturgemäss die Pneumatologie im Vordergrund.

Christian Henning entwickelt seine Lehre vom Heiligen Geist
ausgehend von den Überlegungen, die Michael Murrmann-Kahl zum
Personbegriff vorgelegt hat. Murrmann-Kahl reduziert die Analogie von
trinitarischen und menschlichen Personen auf die Struktur der Einheit
von Selbst- und Fremdreferenz.36 Während das Sichselbsterfassen der
trinitarischen Personen gelingt, ist das menschliche erst im Werden. Aus
diesem Grund hält es Henning für angebracht, im Anschluss an
psychologische Identitätstheorien ein Verständnis des Heiligen Geistes

zu entwickeln, das die Mitteilungsfähigkeit Gottes erläutert. Er
veranschaulicht die Zugänglichkeit Gottes mit der Alltagserfahrung der „inneren

Stimmen",37 unter denen der Heilige Geist als eine auszumachen
wäre, wenn er auch nicht mit Notwendigkeit richtig und verständlich
identifiziert würde. Er ist jedoch möglicherweise identifizierbar:

„Der Heilige Geist legt sich also dann als trinitarischer am Ort des

einzelmenschlichen Bewusstseins aus, wenn er sich als der Geist erweist,
der erstens auf Gottes Schöpfung, zweitens auf die Menschwerdung
Gottes in Jesus Christus und drittens auf sich als Initiator der Begegnung
Gottes mit dem einzelnen verweist."38

33 ROTHE: Theologische Ethik, § 114, 460f.
34 ROTHE: Theologische Ethik, § 114, 461—463.
35 Vgl. HENNING, Christian: Die evangelische Eehre vom Heiligen Geist und seiner Person.

Studien %urArchitekturprotestantischer Pneumatologie im 20. Jahrhundert. Gütersloh 2000.
36 Vgl. MüRRMANN-KAHL, Michael: „Mysterium Trinitatis"? Fallstudien sptr Trinitätslehre

in der evangelischen Dogmatik des 20. Jahrhunderts TBT 79). Berlin 1997.
37 Vgl. HENNING: Eehre vom Geist, 380f.
38 HENNING: Eehre vom Geist, 386.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 107

Somit ist auch eine Trennschärfe zu anderen „Stimmen" erreicht. Indem
der Heilige Geist sich nur als eine von mehreren Stimmen manifestiert,
kann der so initiierte Dialog mit Recht als „gewaltfrei" bezeichnet
werden.

Die Differenz zur Selbstauslegung des Vaters und Sohnes sieht
Henning darin, dass der Heilige Geist in seiner Selbstauslegung sich
ausschliesslich mit der Intention auslegt, den Vater und den Sohn zur
Darstellung zu bringen. Während somit hinreichend die Funktion des

Geistes beschrieben ist, entwickelt Henning auf der anderen Seite ein
Identitätskonzept, das von der Rezeption biblischer und
frömmigkeitsgeschichtlicher Muster sowie der Deutungsverfahren religiöser Lebenswelten

ausgeht, um die FunktionsFähigkeit des Dialogs mit sich und mit
dem Heiligen Geist zu plausibilisieren. Sofern der Heilige Geist sich der
Zeitlichkeit, der Leiblichkeit und des Bewusstseins bedient, werden die
raumzeitlichen und fundamentalanthropologischen Bedingungen gewürdigt,

unter denen er wirksam wird.39

Die theologische und anthropologische Frage nach der Einigung führte
bislang über eine theoriegeschichtliche Auswertung der Begriffe
Einigung, Selbstbewusstsein und Person. Aus dem Gesagten wird deutlich,
dass ein Rückgriff auf die Modelle des 17. Jahrhunderts nicht möglich
ist. Wohl aber lässt sich an der Struktur, mit der von Einigung als

Bedingung der Möglichkeit für Rechtfertigung und als Form der Heiligung

gesprochen wird, Entscheidendes ablesen:
1. Die Erfahrung der individuellen Lebensgeschichte wird in die

relationale Ontologie, die sich mit der Aneignung des gelingenden
Lebens befasst, eingezeichnet.

2. Es wird dabei auf das Text-Motiv der Einigung zurückgegriffen,
welche das vor Gott gelingende Leben mit einer Semantik der Nähe und
Übereinstimmung skizziert.

3. Die Verbindung von Christologie und Anthropologie führt auf
eine Form der individuellen Lebensführung der Gläubigen.

Diese Struktur vertiefen die Selbstbewusstseinstheorien, indem sie

fragen, wie die Einigung gewusst wird, und sie bringen damit auch das
Thema der Unsicherheit des Gehngens auf den Plan. Hegels Lehre vom
Geist entfaltet, wie die Selbstauslegung Gottes im Menschen gedacht
werden kann. In Christian Hennings Untersuchung wird diese Auslegung
mit Hilfe psychologischer Beschreibungen des Selbstverhältnisses und
des „inneren Dialogs" vertieft. Damit ist erneut ein bewusstseins-
theoretischer und damit auch individualistischer Ansatz gewählt, den

Henning allerdings durch den Hinweis auf tradierte Erzähleinheiten als

39 HENNING: Lehre vom Geist, 390; 418; 424.



108 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

Orientierungsmuster erweitert.40 Gerade deren Geltung kann jedoch
nicht vorausgesetzt werden.

Gesetzt den Fall, das skizzierte Modell des Heiligen Geistes wäre mit
den neutestamentlichen Textbefunden abzugleichen,41 wird dennoch die

Einführung semantischer Obligationen, nämüch bestimmter religiöser
Texte oder Traditionszusammenhänge — und sei es in der Form von
„Möglichkeiten" (395) benannt, dem Anspruch einer gewaltlosen
Selbstpräsentation des Geistes nicht gerecht, wenn diese zum Zweck
transpersonaler AnschlussFähigkeit im Verständigungsraum Kirche wieder
eingezogen wird.

Demgegenüber fokussiert der Begriff Einigung, dass die Genese und
Fortdauer eines Zusammenstimmens mit der Stimme des Heiligen
Geistes als gefährdeter und gesicherter Prozess unabdingbar auf die
Individualität der Gotteserfahrung abgestimmt ist. Die Einigung als

Möglichkeit für eine gelingende Lebensführung wird christlich-theologisch

aus der Rede von Gott, wie sie in biblischen Texten erscheint,
gewonnen. Die Rezeption der biblischen Texte wird aber nicht um der
Wirkungsmöglichkeit des Heiligen Geistes willen postuliert werden
dürfen. Wenn das Personsein nicht nur die Möglichkeit des Innewerdens
einschliesst, sondern auch die Selbsterfassung als mit Gott geeinigt in
sozialen und natürlichen Welten, muss die Übertragbarkeit des Begriffs
von der Struktur der Selbsterfassung hin auf komplexere Einheiten
überprüft werden.

II. Die Verwirklichungsräume Person — Kirche — Schöpfung

Wie die Modelle von Einigung, Bewusstsein und Person zeigen, kann die

Erfahrung Gottes unterschiedüch gedeutet werden: entweder formal als

Struktur der Zugänglichkeit des Menschen für Gott oder material als

emotionaler Ausgleich zwischen Gott und Mensch, der den soterio-
logischen Status der Person aufzeigt. Die bislang vorgestellten Konzepte
fokussierten dabei die individualethische Frage nach einer gelingenden
Gottesbeziehung. Demgegenüber betont Matthias Zeindler in seiner
Untersuchung „Gotteserfahrung in der christlichen Gemeinde" den
sozialen Charakter des Gottesverhältnisses, wobei der Gemeindebegriff
die Konzentration auf face-to-face-Beziehungen widerspiegelt.42 Zeindler
bestreitet nicht, dass die Gegenwart des Heiligen Geistes auch ausserhalb
kirchlich institutionalisierter Sozialität vorkommt, wohl aber macht er

40 Vgl. HENNING: Lehre vom Geist, 395—403.
41 Was HENNING ausführt. Vgl. HENNIG: Lehre vom Geist, 312—319.
42 ZEINDLER, Matthias: Gotteserfahrung in der christlichen Gemeinde. Eine systematisch-theologische

Untersuchung Forum Systematik 13). Stuttgart 2001, 35.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 109

deutlich, dass der Gottesdienst, genauer die Feier des Abendmahls, die

paradigmatische Situation für die Beschreibung anderer
Gotteserfahrungen darstellt.43 Insofern das Gottesverhältnis und die Begegnung
von Menschen zugleich in der Situation des Abendmahls präsent sind,
lässt sich aufgrund einer vorgängigen „Zuwendung"44 Gottes die
Gotteserfahrung entfalten. Sie wird Erfahrung durch einen
Interpretationsakt, der durch die Wirkung des Heiligen Geistes geleitet ist —

im Blick auf seine Genese und seine Kontinuität.45 Die besondere

Bedeutung der Sozialität erkennt Zeindler im Traditionszusammenhang
von Kirche, ohne die Perspektivität (Sehen als46) der Glaubenserfahrung
zu negieren. Dieser Traditionszusammenhang wird von der Einigung der
Person mit Gott aus betrachtet aber lediglich heuristische Funktion
haben, daher erscheint die Konzentration auf die Gotteserfahrung im
Sakrament als sekundär gegenüber dem Einigungsbegriff, und dies aus
kommunikationstheoretischen Gründen. Denn die Erfahrung des
Geeintseins oder des Sich-Geeinigt-Habens mit Gott wird im
Verständigungsraum Kirche notwendigerweise transformiert, nicht allein in der
Teilnahme an der Feier des Abendmahls, sondern in jedweder
Kommunikation. Eine andere Frage ist es demnach, wie die Einigung im
Glauben (und nicht bezüglich anderer Gegenstände) zwischen Personen
zustande kommt. Von den zuvor benannten Kriterien des Einigungsbegriff

ausgehend, wird man erstens die Bedingung für die Einigung in
der Vernehmbarkeit des Geistes in seiner Andersheit gegenüber den
Personen und zweitens in seiner unterschiedlichen Vernehmbarkeit, was
die Quantität, Qualität und Kontextualität der Kommunikation angeht,
benennen müssen. Damit sind das Wahrheitsproblem der Verstehbarkeit
und Mitteilbarkeit des Geeintseins und seiner konkreten Ausprägung in
sozialen Situation benannt.

Allerdings tritt neben die Zuordnung von Heiligem Geist und
Individuum/Gesellschaft eine weitere Möglichkeit der Einigung: das

Verhältnis des Geistes zur Schöpfung. Falk Wagner blendet dies aus,
indem er einerseits die Aufgabenbestimmung von Religion auf die

Vermittlungsprobleme an der Schnittstelle von personaler und sozialer
Existenzform reduziert. Andererseits verabschiedet er den Schöpfungsgedanken

durch die Kritik an der AllmachtsvorStellung sowie am Begriff

43 Vgl. ZEINDLER: Gotteserfahrung, 226—230.
44 ZEINDLER: Gotteserfahrung, 269f.
45 Vgl. ZEINDLER: Gotteserfahrung, 281.
46 Vgl. ZEINDLER: Gotteserfahrung, 272—274.



110 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

des Handelns Gottes.47 Das Selbstverstehen von Personen schliesst nach
der hier vertretenen Auffassung jedoch mit ein, dass sie das

Vorhandensein ihrer Kontexte auf deren Gelingen und Misslingen hin
beschreiben. Damit wäre aber nicht nur das soziale Sein, sondern auch
das natürliche als dessen Grenze gemeint. Es versteht sich von selbst,
dass die Einigung Gottes mit seiner Schöpfung weitere Beschreibungsprobleme

aufwirft, zum Beispiel in der Wiederbringung der Dinge, die
das beständige Geeintsein und Geeintwerden der Schöpfung mit Gott
voraussetzt.

III. Polykontexturalität und Wahrheit

Wenn die Einigung nicht nur im Gottesverhältnis der Person erscheint,
sondern im Plural und darüber hinaus die Einigung Gottes mit seiner

Schöpfung in den Blick kommt, versteht es sich von selbst, dass das

Wahrheitsproblem auf mehreren Ebenen einzuzeichnen ist.
Die Wahrheit der Selbstmitteilung des Geistes in der Schöpfung ist

gebrochen erstens durch die Fragilität der Erfahrungen des Geeintseins,
die die Dialekük von Geeintseinwollen und Geeintsein spiegelt. Daher
scheinen auch die Stufenmodelle, die in der Unio-mjstica-Trudition zur
Beschreibung der Vervollkomnung der Gläubigen hervorgebracht worden

sind, nur als Idealtypus ein begrenztes Recht zu besitzen, denn die
Erfahrbarkeit, Empfänglichkeit und Beantwortung von Wahrheit als

Ausdruck des Glaubens stehen unter dem Vorbehalt der Kontextua-
lisierbarkeit. Diese ist aber lebensgeschichtlich nicht notwendigerweise
als Kontinuum oder als Steigerung zu denken.

Das Zusammenstimmen konkreter Realisierungen von Einigung in
sozialen Formen führt zweitens die Kommunikation von Wahrheit auf
ein Terrain, das die Divergenz von Wahrheitsansprüchen offen legt. Wie
sich der Geist in der Schöpfung expliziert, wird drittens von der
nichtmenschlichen Schöpfung, so viel wir wissen, nicht verstanden; aus
der Perspektive von Personen relativiert das Sein Gottes für die
nichtmenschliche Schöpfung die Position des Menschseins und seiner

Einigung mit Gott angesichts eines Verhältnisses, das beispielsweise durch
die eschatologische Erwartung der Wiederbringung der Dinge zu füllen
wäre. Dass die Himmel die Ehre Gottes erzählen, ist eine metaphorische
Darstellung dieses Sachverhalts.

Das Gottesverhältnis der anderen belebten und unbelebten Natur
wird für diese offenkundig nicht gewahr; es ist also ihre Wahrheit, wie
sie für uns erscheint, wenn wir die Einigung der Welt mit Gott

47 Vgl. WAGNER, Falk: Metamorphosen des modernen Protestantismus. Tübingen 1999,
177 f.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 111

reflektieren. Indem wir aber deren Gottesverhältnis als ihr eigenes
achten, gestehen wir ihr eigene Kontexte 2u, die epistemologisch
2unächst nicht unsere sind.

Zur Beschreibung der Form „Einigung mit Gott" wird aufgrund der
aufge2eigten Komplexität eine Erweiterung der Struktur einer/anderer
nötig. Dafür wird an dieser Stelle Be2ug genommen auf die von
Gotthard Günther entwickelte Theorie der Polykontexturalität, die eine

Erweiterung von Hegels Logik darstellt.48 Für die Rede von der
„Einigung mit Gott" ist sie insofern von Belang, als die Komplexität der
Relationen von wahr/nicht wahr b2w. gut/böse oder gut/schlecht, die
im Zusammenhang des Geeintseins anzusprechen sind, sich nach Günthers

Auffassung nicht auf eine massgebliche Relation redu2ieren lassen.
Sein Vorwurf gegenüber der traditionellen Logik läuft darauf hinaus,
dass sie die Beobachtung eines binären Codes nicht übersteigen könne.
Er anerkennt, dass Hegel mit der Unterscheidung von einfacher Negation

und Negation der Negation darauf abge2ielt habe, eine Erweiterung
vor2unehmen, weist jedoch bereits in seinem Frühwerk „Grund2Üge
einer neuen Theorie des Denkens in Hegels Logik" an Textbeispielen
von Hegel und Heidegger nach, dass die Sprache an ihre Grenxe gerät,
wenn es um die Darstellung von Formen jenseits der Dreiwertigkeit
geht.49 Anhand der Subjekt/Objekt-Unterscheidung sowie der Ich/An-
deres-Differen2 2eigt er die Un2ulänglichkeit auf, Drittes 2u integrieren,
seien es Gegenstände im Unterschied 2u Personen oder Personen in
ihren unterschiedlichen Wahrheitsansprüchen.50 Es versteht sich von
selbst, dass unter den Bedingungen von Gruppen, gesellschaftlichen
Teilsystemen oder Soxialität überhaupt die An2ahl der „ontologischen
Orte"51 sich vervielfacht, die, sofern sie durch Bewusstsein erschlossen
werden, auf die vergleichsweise geringe Komplexität des Bewusstseins
2um Zweck des Verstehens redu2iert werden. Die Reduktion kann dabei

von einer endlichen An2ahl gleichberechtigter Orte52 aus stattfinden,
somit also heterarchisch erfolgen. Die Verschiedenheit von Kontexten,
welche von diesen Orten aus geltend gemacht werden, lässt gesellschafts-

48 Eine ausfuhrliche Diskussion dieses Modells findet sich in: HARBECK-PlNGEL,
Bernd: Gesellschaft und Kelch Gottes. Studien %u Alterität, Kommunikation und Handlung
Marburger Theologische Studien 73). Marburg 2003, 64—70, 163-198.

49 Vgl. GÜNTHER, Gotthard: Grundzüge einer neuen Theorie des Denkens in Hegels Logik.
Hamburg 1933, Vf.

50 Vgl. GÜNTHER, Gotthard: Beiträge 7ur Grundlegung einer operationsfähigen Dialektik I—

III. Hamburg 1976-1980.
51 GÜNTHER, Gotthard: Die Theorie der „mehrwertigen" Logik. Beiträge II, 199.
52 Ich spreche von Orten, weil die Wahrheitsbezüge auch transpersonal geltend

gemacht werden können.



112 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

theoretisch die Erörterung von Verbund-Kontexten notwendig werden,53
die die monokontexturalen Verhältnisse von Personen auf komplexere
Formen übertragen. Für die „Einigung mit Gott" hat dieses Modell
Konsequenzen innerhalb der Verwirklichungsräume Person, Kirche und
Schöpfung.

Pneumatologisch ist die Differenz der Erfahrung der Selbstexplikation

im Anderen für Gott und für Menschen festzuhalten, was die
Probleme in der Vereinbarkeit des Redens über Gott nach sich zieht.54

Für das Verständnis von Kirche als sozialer Gestalt, die der Gegenwart
des Geistes teilhaftig wird, zieht die Differenz von Erfahrungs- und auch
Wahrheitskontexten ein nur eschatologisch lösbares Problem nach sich.
Die Reduktion auf face-to-face-Beziehungen hilft an dieser Stelle nicht
weiter; sie verwischt mit der Suggestion von Übersichtlichkeit die hohe
Anforderung, die Schleiermacher mit dem Zusammenstimmen von
Individuellem und Allgemeinem formuliert hat. Es ist ja keineswegs
ausgemacht, ob die individuelle Perspektive von Wahrheit oder die
individuelle Aneignungsgeschichte religiöser Tradition mit anderen
Perspektiven zusammenstimmt oder gestimmt werden kann. Wenn die

Unverfügbarkeit des Geistes für die Deutungen des Einzelnen betont
wird, muss auch zugestanden werden, dass die Mitteilbarkeit der
Realitätsbezüge nicht notwendigerweise zur Minimierung des Unwahren oder
auch nur des Unangemessenen führt. Das Wirken des Heiligen Geistes
ist die Möglichkeitsbedingung für das Gelingen auch religiöser Sozialität,
aber nur eschatologisch die Garantie des Gelingens.

Im Einzelnen lässt sich in polykontexturalen Verhältnissen die
Anwesenheit Gottes als Geist folgendermassen beschreiben: Insofern die
Person in ihrem Erleben und ihrer Erfahrung auch emotional und
kognitiv zugängliches Erleben und Erfahren Gottes erfasst, vermag sie
dieses unter den Gesichtspunkten der Einigung und der Trennung
darzustellen. Während mit der Distanz solche Bestimmtheiten von
Erfahrungen gemeint sind, die durch die Gleichgültigkeit oder Ablehnung des

Erlebens oder aber das Ausbleiben des Erlebens Gottes skizziert werden
können, bedeutet die Einigung erstens das Erleben des Geeintseins, das

zweitens möglicherweise mit der Erfahrung des Versöhntwordenseins
zusammenfallt. Der kommunikative Sinn von Einigung verweist ja
darauf, dass die Person sich — man mag an die verschiedenen Formen des

Gebets erinnern — in Formen der Rede auf eine Instanz bezieht, wobei
dieses Erleben inmitten anderer Formen des Erlebens auch dem Irrtum

53 Ich variiere Günthers Begrifflichkeit „Kontextur".
54 Vgl. HARBECK-PiNGEL, Bernd: Heiliger Geist und Polykontexturalität AHST 7).

Münster 2004.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 113

ausgesetzt ist. Da die Erfahrung des Geeintseins mit Gott für Personen
eine unter vielen anderen möglichen ist, bedarf es einer Zuordnung,
welche die Person durch die Strukturierung von Kontexturen allererst
leistet. Die Wahrheit — oder lebensweltlich formuliert — das Gutsein
dessen, was als Geeintsein wahrgenommen und verstanden worden ist,
steht damit nicht vorab fest. Während Gotthard Günther die Zuordnung
in einem Kontext für das jeweilige Selbsterleben als mögüch ansah, stellt
sich auf dem Hintergrund diskurstheoretischer Deutungen darüber
hinaus die Frage, ob sich nicht bereits das Interesse der Person an der
Vereinheitlichung seiner Erfahrung an der Mehrdimensionalität
kommunikativer Muster in sozialen Systemen stösst. In jedem Fall erweitert sich
der Gesichtskreis, wenn über die Fragilität der Person hinaus nach der
Vereinbarkeit der je eigenen Einigung mit den Erfahrungen anderer

gefragt wird. Die Einheit der Gläubigen lässt sich in der Konsequenz der
Polykontexturalität entweder semantisch fassen: als Übereinstimmung in
der Vergebungsbedürftigkeit, hinsichtlich der Aneignung religiöser
Vorstellungen oder mitgeteilter Erfahrungen. Oder sie wird strukturell
begriffen als formale, aber nicht materiale Entsprechung hinsichdich des

Gottesverhältnisses. Für die Beschreibung des gelingenden Gottesverhältnisses

wird der Begriff Einigung verwendet, der das Geeintsein mit
Gott als Ausdruck der Vergebungsbedürftigkeit und des Interesses an
einem gelingenden Leben auf das gemeinsame Streben nach dem
höchsten Gut abbildet. Indem die strukturelle Entsprechung von
Akteuren in der Zugänglichkeit für die Stimme des Geistes als einer von
vielen hervorgehoben, ist auch in den Blick genommen, dass die Realität
der Geistesgegenwart nicht mit der Selbstbeschreibung als Christ
zusammenfallen muss. Vielmehr ist mit der Selbstexplikation am Ort des

Anderen auch die Macht des Geistes gemeint, sich Anderem gegen
dessen Intention mitzuteilen. Sofern der Begriff Kirche auf die
Referenzsemantik Christentum eingeschränkt ist, müsste der Religionsbegriff

herangezogen werden, um die Wirklichkeit Gottes ausserhalb des

Sprechens von Kirche, aber in struktureller Entsprechung zur Wirkung
des Heiligen Geistes beschreiben zu können.

Insofern die Einigung mit Gott als soteriologische und ethische Form
auch das Streben nach dem Guten motiviert, werden lokale Realisierung
des Guten deshalb zu erwarten sein, weil die soziale Erfahrung des

individuellen Geeintseins nicht nur die Wahrheit dieser Einigung,
sondern auch ihre Ausrichtung auf das Gute einschliesst. Deshalb sind
die Strukturen der Wahrheit in polykontexturalen Verhältnissen auf das

Streben nach dem Guten zu übertragen.
Anders verhält es sich bei der Rede von der Schöpfung. Da die

Verbundkontexturen entweder durch die Leitfigur des bewussten Lebens



114 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

oder aber strukturanalog in der Wertezuordnung von Maschinen55

erzeugt werden, wird deutlich, dass zwar an vielen, nicht aber an

prinzipiell allen ontologischen Orten die Einigung von Schöpfer und
Schöpfung erfasst wird. Zwar lässt sich aus der Perspektive von
Personen und sozialen Formen diese erschliessen, doch genügte dafür
auch der Differenzierungsgrad der individuellen und sozialen Kontex-
tualisierung. Jenseits davon zeigt sich das Themenfeld einer Theologie
der Dinge, die die Formen der Einheit des Vielen mit Gott nachzu-
vollziehen hätte.

Abstract
The discourse on UNIO MYSTICA, which continentalprotestant theology held in
the seventeenth century appears in devotional texts as well as in compendia. Theoretical

approaches tend to assimilate it into justification modelling and a wide range of
topics, such as transformation by subjectivity, ethics and the tradition of a personal
God. All deal with the paradox of telling and not telling the secret ofhow the soul is

probably unified with God. Apart form the light of substance theories, andfor
contemporary thought, this unification may be interpreted as an agreement under poly-
contextural conditions.

55 Ygj GÜNTHER, Gotthard: Das Bewusstsein der Maschinen. Krefeld 1963.


	Einigt mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

