Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Einigt mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem
Autor: Harbeck-Pingel, Bernd

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760644

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760644
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERND HARBECK-PINGEL

Einigung mit Gott als anthropologisches und
theologisches Problem

Die Rede von der Einigung mit Gott beriihrt eine anthropologische und
eine im engeren Sinn theologische Dimension. Mit der Formel ,,Einigung
mit Gott“ ist auf die Tradition der #nio mystica verwiesen, deren Akzep-
tabilitit fiir die Gotteslehre davon abhingt, ob sie die Differenz von
Person und Gott beldsst. Ferner hebt die Formel ,,Einigung mit Gott*
hervor, dass ein kommunikatives Moment und die Semantik der Ver-
sohnung zur Gemeinschaft mit Gott die Intention der #nio-mystica-Rede
ausmachen.

Wie die Gemeinschaft des Einzelnen mit Gott zu denken ist, versteht
sich mitnichten von selbst. Wer tber die #wio mystica entweder im
Frommigkeitsdiskurs oder im theologischen Diskurs spricht, steht
zugleich vor der Aufgabe, dies in Zusammenhang des Redens von Gott
insgesamt zu reflektieren. Eine solche Zielsetzung bringt es mit sich,
dass das Untersuchungsverfahren auf die Bewertung der Wahrheit und
der Originalitit von Gotteserfahrungen bzw. ihrer Darstellung und
Interpretation zunichst verzichtet, nicht ohne die Frage nach der
Wahrheit im Blick zu behalten. Die Frage nach der Wahrheit von
Gotteserfahrung stellt sich auf den Ebenen von Wahrnehmung, Erfah-
rung, Kommunikation und deren medialen Reprisentationen. Auf allen
Ebenen werden aber folgende Elemente von Gotteserfahrung in An-
spruch genommen:!

Da Gott zu erfahren zwar kein anderes Material braucht als das der
uns zuginglichen Wirklichkeit, ist Gotteserfahrung, oder allgemeiner
formuliert: religiose Erfahrung indes von anders gerichteten Erfah-
rungen zu unterscheiden. Als Erfahrung Gottes erscheint diejenige
Erfahrung, die ein kommunikatives Geschehen meint, dessen Form der
Mitteilung mit dem Verfahren der Mitteilung zusammenfillt. Weil auf
dieses kommunikative Geschehen die Beschreibbarkeit von Information,
Mitteilung und Verstehen anwendbar sein muss,? ist es als Gotteser-
fahrung wie jede andere Erfahrung auch von Irrtum, Tduschung und Un-
wahrheit méglicherweise betroffen. Die Attribution ,,Gotteserfahrung*

1Vgl. STOCK, Konrad: Gottes wahre Liebe. Tiibingen 2000, 92—102.

2 Vgl. den Kommunikationsbegriff bei: LUHMANN, Niklas: Die Gesellschaft der Gesell-
schaft. Frankfurt/Main 1997, 190-202.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 97

immunisiert also weder Verfahren noch Gehalt, sondern macht in ihrer
Referenz auf Gott eine religiése Semantik aus. Dieses Verstehen muss
nicht notwendigerweise als Gottesbegriff expliziert werden. Als spezi-
fisch christliche Gotteserfahrung wird eine Referenz auf diejenige
Semantik bezeichnet, welche die Rede vom dreieinigen Gott entfaltet.
Damit ist nicht nur fiir die Entfaltung der Gotteserfahrung mit Blick auf
Schopfung, Erlosung und Vollendung eine Vorentscheidung getroffen,
sondern es werden auch die Konstitutionsbedingungen dieser spezi-
fischen und kontextgebundenen Erfahrungen benannt: Religion muss
daran interessiert sein, den Verdacht auszuschliessen, Konstruktion der
Bedurftigkeit endlicher Akteure zu sein. Darauf reagiert die christliche
Theologie mit dem Verweis auf den Grund der Erfahrbarkeit Gottes in
dessen Mitteilung seiner selbst. Dies schliesst erstens ein, dass die
Mitteilungsbedingungen fiir die Erfassung der Gotteserfahrungen unter
den endlichen Bedingungen der Lebenspraxis, d.h. im Kontext natiir-
licher und sozialer Welten erfolgt. Zweitens wird diese Welt als durch die
Gegenwart Gottes konstituiert und erhalten gedacht. Jede Gottes-
erfahrung meint also neben ihrem konkreten Gehalt unweigerlich den
Verweis auf ihre Voraussetzung: die Mitteilbarkeit von Mitteilungen.

Indem die Einigung mit Gott als Grundbegriff gewihlt ist, heisst
dies, dass dem eine epistemische und eine soteriologische Dimension
zukommt, welche die Einigung besagt: das Innesein des Gottes-
verhiltnisses, und die Bestimmung des Gottesverhiltnisses als mog-
licherweise bereinigt. Sowohl auf der epistemischen wie der soterio-
logischen Ebene sind Konstitution und Realisation als Geschehen der
Mitteilung Gottes bezeichnet, deren Durchsichtigkeit der Wirkung des
Heiligen Geistes zugeschrieben wird.

Weil Erfahrung auf der Wahrnehmungs- und Erfahrungsfihigkeit
einzelner Akteure aufbaut, ist ihre Mitteilung von Reduktion betroffen
und ihre Wahrheit durch ihre Perspektivitit strittig. Ausgehend von
dieser Strittigkeit der Gotteserfahrung in ihrer individuellen Zuging-
lichkeit ergeben sich fiir die Beschreibung des Gott-Mensch-Ver-
hiltnisses unter dem Gesichtspunkt der Einigung folgende Problem-
telder:

Zunichst einmal ist zu erwigen, dass die Rede von der Vereinigung
des Menschen mit Gott nicht die einzige, auch nicht die wirkungs-
michtigste Weise ist, die Gottesbeziechung zu thematisieren. Neuzeitlich
wird sie beerbt durch die subjektivititstheoretische Deutung und den
Personbegriff. Es wire verfehlt, diese Erneuerungen riickgingig machen
zu wollen. Vielmehr geht es darum, die Leistungsfihigkeit dieser drei
Modelle aufzuzeigen, wobei es mir darum zu tun ist, die Leistungs-
fahigkeit auch der Uwio-mystica-Rede aufzeigen, deren Relevanz sich nicht



98  Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

von selbst versteht. Daraus ergibt sich als erstes Themenfeld: (I)
Einigung, Gottesbewusstsein und Person als Modelle der Gottes-
beziehung.

Die genannten Modelle sind ungeachtet ihrer Verschiedenheit dem
Verdacht ausgesetzt individualistische oder Privat-Religion vorzustellen.
Dies setzt zum einen eine Diskussion in Gang, wie die Rede von der
individuellen Gottesbeziehung in den Zusammenhang kirchlicher Glau-
benskommunikation zu stellen ist. Da sich die individuelle Gottes-
beziehung dem Wirken des Geistes Gottes verdankt, ist zum anderen zu
kliren, wie sich der Verwirklichungsraum ,,Schépfung® zu der gelingen-
den individuellen Glaubensbeziehung verhilt. Als solche sind demnach
zu benennen (II): Mensch — Kirche — Schépfung.

Wenn auch keine Darstellung gegenwirtiger Glaubensdiskurse be-
absichtigt ist, so wird doch eine Verzahnung von Theorie und Praxis am
Beispiel des Wahrheitsproblems deutlich. Wer von der Einigung mit
Gott spricht, hat als Beobachter die Aufgabe zu zeigen, wie die Einigung
von Gott und Mensch anthropologisch und theologisch gedacht werden
kann. Die Relevanz fir die Praxis des Glaubens hingegen erweist sich
darin, dass die Kommunikationsriume in ihrer Komplexitit mitbedacht
werden missen. Denn nicht die Privatheit einer prireflexiven Erfahrung
ist mit der Einigung im Blick, sondern es geht um die Beschreibungs-
muster von Einigung. Diese sind gemiss der Unterscheidung von (II) in
die drei Verwirklichungsriume einzuzeichnen, was das Problem der
Polykontexturalitit (IIT) nach sich zieht, das als dritter Gesichtspunkt zu
nennen ist.

I. Einigung, Gottesbewusstsein und Personalitat als Modelle der Gottesbegiehung
1. Einigung

Der Begriff Einigung lisst die Tradition der Unio mystica assoziieren, die
bekanntlich nicht erst mit der protestantischen Orthodoxie beginnt.
Dort ist ihre Rezeption gleichwohl von besonderem Interesse, weil sich
die Verknipfung der Motive einer persénlichen Gottesbeziehung inner-
halb der dogmatischen Sequenz des Ordo salutis beobachten lisst und die
Grenze der Rezipierbarkeit ersichtlich wird.

Wo die Anfinge einer christlichen Mystik zu suchen sind, wird davon
abhingen, wie Mystik definiert wird. Alois Haas3 beobachtet in Texten,
die der Mystik zugerechnet werden, eine Verlagerung der Alltagsse-
mantik von Geburt und Tod, die der Bestimmung des Menschen

3 HaAs, Alois M.: Mystik als Aussage, Erfabrungs-, Denk- und Redeformen christlicher
Mystik. Frankfurt/Main 1996, 69-75.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 99

Rechnung tragen, dass er zugleich von dieser Welt und nicht von dieser
Welt ist. Auf diese fundamentalanthropologische Fokussierung wird im
Weiteren zu achten sein, die Haas im Ubrigen an den Abschiedsreden
des Johannes-Evangeliums festmacht und also mystische Redeformen
bereits im Neuen Testament erkennt.

Als Arbeitshypothese fir die Qualifizierung von ,Mystik“ hat
Andrew Louth* vorgeschlagen, das Vereinigungsmotiv als Kriterium
anzugeben, das im Rahmen einer Semantik der individuellen Religion
vermeintlich zu sakramentalen oder christologischen Einheitskonzepten
quer steht. Aus diesem Grunde weigert sich beispielsweise Andrew
Louth, neutestamentliche Texte als mystische zu qualifizieren. Dem-
gegeniiber hat Hans-Christoph Meier? in einer sorgfiltigen Untersuchung
zur Mystik bei Paulus verschiedene Textsorten wie Entriickungs-
erzihlung, Berichte von Inspiration und die Rede von der Immanenz
sowie die Formel ,in Christus sein® auf ihre moglichen mystischen
Implikationen hin betrachtet. Allerdings verwendet er im Unterschied zu
Louth einen weiteren Begriff von Mystik, der neben der Einigung auch
die ,,unmittelbare Erfahrung gottlicher Wirklichkeit* und die Einbindung
in den Kontext einer geschichtlichen Religion vereint. Die Rede von
Unmittelbarkeit ist, wie die Geschichte der Subjektivititstheorie gezeigt
hat, insgesamt problematisch. Daneben ist angesichts der seit dem 18.
Jahrhundert sukzessiv entwickelten Privatisierung von Religion die
Tradition komplexer semantischer Einheiten, die geschichtliche Reli-
gionen bereitstellen, jedenfalls unter europiischen Bedingungen weniger
zu erwarten. Wihrend ich mich im Weiteren Louths Definition an-
schliesse, sind indes Meiers Ergebnisse fiir die folgenden Ubetlegungen
relevant: Zum einen verweist er auf die Nihe zwischen Diskursformen
der Mystik und Prophetie sowie Apokalyptik und ordnet so Mystik zu
denjenigen Texttypen zu, die religiése Erfahrung in der Form des Wun-
derbaren oder AussergewoOhnlichen spiegeln. Zum anderen hebt Meier
dasjenige Verstindnis der Mystik heraus, das die Gabe der religiGsen
Erfahrung und des gottgemissen Lebens akzentuiert, er tut dies auch mit
Blick auf die Spitzenaussage in Gal 2,20: nicht mehr ich lebe, sondern
Christus in mir. Festzuhalten wiren also die konstitutive Bedeutung des
Christusglaubens fiir die Beschreibbarkeit der mystischen Erfahrung und
die semantische Fillung der Verbundenheitserfahrung in ihren verschie-
denen Formen (Entriickung, Inspiration, Immanenz) durch den Gabe-
charakter. Die Verbindung von Rechtfertigungslehre und Mystik halt

4 LOUTH, Andrew: Mystik II. In: TRE 23 (1994) 547-580, hier 548.

> MEIER, Hans-Christoph: Mystik bei Paulus. Zur Phinomenologie religiiser Erfabrung im
Neuen Testament. Tibingen 1998,



100 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

Meier fiir moglich, da die Mystik nur die Ebene der religiosen Erfahrung,
die Rechtfertigung aber auch reflexive Momente einschliesse. Zusam-
menfassend wire demnach zu sagen, dass die im Einigungsmotiv sich
erschliessende Glaubenserfahrung auch in neutestamentlichen Texten
bereits nachzuweisen ist.

Bei der Analyse der Rede von der Vereinigung lassen sich mit Eva
Martikainen vier Formen unterscheiden: erstens die Teilhabe an Gottes
Wesen und Eigenschaften; zweitens die Teilhabe an Gottes Wesen, das
sich indes der begrifflichen Erfassung entzieht; drittens das Verstindnis
der unio als Auswirkung von Gottes Gnade; viertens die Einigkeit mit
Gott als Strukturanalogie zwischen einer relational aufgefassten Trini-
titslehre und einer relationalen Fundamentalanthropologie. Die altpro-
testantische Orthodoxie sucht nach Auffassung von Martikainen die #nio
als Ausdrucksform der Heiligung zu denken ohne die Voraussetzungen
des mittelalterlichen Aristotelismus zu tibernehmen. Im Unterschied zu
den Stufenmodellen der Mystik-Literatur ist sie aber auch nicht Ergebnis
aussergewohnlicher religioser Techniken, sondern geschieht als Aus-
druck des Glaubens aller Gliaubigen.¢ Es ist deutlich, dass die Frage nach
der unio somit anthropologische und im engeren Sinn theologische
Fragen verbindet. Sie verkniipft das Problem angemessenen Sprechens
tber Gott mit der Schwierigkeit, die Verfasstheit des Gliubigen so zu
denken, dass einerseits die Ansprechbarkeit auf die religiose Wirk-
lichkeitsdimension méglich ist, dass andererseits deren Gestalt aber nicht
dem Vorwurf der Konstruktion der religiosen Wirklichkeit durch die
Gldubigen selbst verfillt. Die letztgenannte Aufgabe hat die Theologie
nicht erst angesichts der Religionskritik des 19. Jahrhunderts gesehen,
sondern sie begegnet im Protestantismus beispielsweise bereits, als es
darum geht, die Rechtfertigungslehre mit den Konzepten der mystischen
Tradition auf eine systematische und nicht nur frémmigkeitspraktische
Weise zu verbinden.

Luther wihlt zur Beschreibung der Zuwendung Gottes als den
Menschen aus sich heraus fithrendes Ereignis bekanntlich Elemente der
Mystik.” Er bevorzugt dabei nach anfinglicher Sympathie fiir Dionysius

6 MARTIKAINEN, Eva: Die Unio im Brennpunkt der theologischen Forschung. In: Matti
REPO, Matti / VINKE, Rainer (Hgg.): Unio. Gott und Mensch in der nachreformatorischen
Theologie (= Veroffentlichungen der Finnischen Theologischen Literaturgesellschaft 200 /
Schriften der Luther-Agricola-Gesellschaft 35). Helsinki 1996, 10-32; vgl. SODERLUND,
Rune: Der Unio-Gedanke in der Konkordienformel. In: Unio, 6271, hier 63 (mit Bezug auf J.
Quenstedt).

7 Vgl. ZUR MUHLEN, Karl-Heinz: Mystik des Worts. In: Reformatorisches Profil. Gét-
tingen 1995, 66—85; ZUR MUHLEN, Karl-Heinz: Luthers Frimmigkeit und die Mystik. Seine
Auslegnng des Magnificat 1521. In: Reformatorisches Profil, 86—100; auf die Bedeutung der



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 101

Areopagita eine explizit auf Christus bezogene Mystik, etwa die
Bernhards von Clairvaux. Daneben schrinkt er die Aufnahme Taulers
dahingehend ein, dass er die Lehre vom ,Seelengrund®“ als Ort der
Gottesentsprechung nicht Gbernimmt, sondern die Angewiesenheit des
Menschen auf die Einigung durch Gott selbst herausstreicht.? Wenn
auch die Rezeption der Mystik bei Luther Anlass hiitte geben kénnen fiir
eine systematische Behandlung der #nio, so sind es doch erst spitere
Auseinandersetzungen um den Gehalt der reformatorischen Lehre, die
zu einer Ausarbeitung der lutherischen Lehre fithren. Als Vorgeschichte
ist hier die Auffassung Osianders? zu nennen, der der gottlichen Natur
Christi die Gerechtigkeit zuschreibt, die Gott den Glaubigen tbereignet.
Die menschliche Natur Christi prifiguriert die Empfinglichkeit aller
Gldubigen fiir die Gerechtigkeit, also bezeichnet sie Moglichkeitsbe-
dingungen fiur die Empfinglichkeit Gott gegeniber. Die w##io besteht
konsequenterweise zwischen dem dreieinigen Gott, wie er sich in der
gottlichen Natur Christi als Gerechtmachender erweist und den Gliu-
bigen. Die Annahme der Ubereinstimmung zwischen dem Menschsein
Christi und dem Menschsein der Gliubigen bildet ein Scharnier fiir diese
Verkniipfung. Mit der Konkordienformel wird diese Aufgabenteilung
zwischen gottlicher Natur und menschlicher Natur in der Person Christi
zuriickgewiesen und auch strikt zwischen der wwio personalis und der
inhabitatio, der Einwohnung Christi in den Gliubigen unterschieden, mit
der Intention, die Assoziation einer Vergottlichung des Menschen aus-
zuriumen.!?

Fir die Beschreibung der Gott-Mensch-Beziechung gilt es eine
Struktur zu finden, welche die Ausserung Gottes und die Empfing-
lichkeit des Menschen denken lisst, und umgekehrt die Mitteilung des
Menschen und die Ansprechbarkeit Gottes. Als Reaktion auf den
Spiritualismus!! entwickelt die lutherische Dogmatik des 17. Jahr-
hunderts im Zusammenhang des Ordo salutis die Lehre von der Ver-
einigung mit Gott, die eine soteriologische Interpretation'? der Gottes-
erfahrung leistet. Obwohl die Lehre von der Unio oftmals der Recht-

Ausseruragsfiihigkeit des religiosen Subjekts habe ich verwiesen in: HARBECK-PINGEL,
Bernd: Awusserungen des Akteurs. www.theologia.de (10/2000).

8 Vgl. ZUR MUHLEN: Mystik des Worts, 77.

? Vgl. PEURA, Simo: Gott und Mensch in der Unio. Die Unterschiede im Rechtfertigungsver-
standnis bei Osiander. In: Unio, 33-59.

10 Vgl. SODERLUND: Der Unio-Gedanke in der Konkordienformel, 60—T1.

11 Vgl. MCLAUGHLIN, Robert E.: Art. Spiritualismus. In: TRE 31 (2000) 701-708.

12 Die Konzentration auf das Zustandekommen der Gottesbeziehung teilt auch Mat-

tin Luther im Grossen Katechismus. BSLK 653ff. Vgl. HERMS, Eilert: Luthers Auslegung
des Dritten Artikels. Tibingen 1987.



102 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

fertigungslehre nachgestellt wird, ist sie bei letzterer doch logisch vor-
ausgesetzt; die Metapher der Einheit stellt dar, wie die Rechtfertigung,
die durch Christi Gerechtigkeit bewirkt wird, dem Siinder iiberhaupt
mitgeteilt werden kann.!3

Bei der Skizzierung dieser Einheit halten sich die Theologen,
unbeschadet ihrer Akzentsetzungen, weitgehend zuriick. Aber auch ihre
Kritiker verfallen in Formeln:

»Und wen schon die vowissenden Theologi sagten, Siehe da ist Christus
Siehe dorth, So gehen wir nit herauss, den gott ist in vnss, das himmel-
reich ist in vnss, Christus ist in vnss, darumb lassen wir den Irrthumb
fahren, vnd beten gott an im verporgen Hertzen.“14

Ein Beispiel fir die Zuriickhaltung bietet auch Philipp Nicolai, der in
seinem erbaulichen ,Freudenspiegel des ewigen Lebens“!> (1599)
schreibt, Gott und Mensch vereinigten sich ,,wie ein Geist®. Durchweg
wird die Besonderheit der Gottesbeziehung gegeniiber irdischen Formen
der Freundschaft und Liebe betont, auch wird die Gegenseitigkeit als
Kennzeichen der Gotteserfahrung herausgestrichen. Im Rahmen der
Gegenwart Gottes in der gesamten Schépfung nimmt die Einwohnung
eine Sonderstellung ein, insofern sie als Element der Heilsordnung die
Harmonie mit Gott wiederherstellt.1¢

Besondere Beachtung verdient das Konzept von Siegmund Jacob
Baumgarten, der in seiner Evangelischen Glaubenslehre!” beabsichtigt,
das Vereinigungsmotiv zu einem Kriterium von Theologie zu machen.
Er verweist darauf, dass in der Bezugnahme auf biblische Texte nicht
sogleich theologische Sitze gebildet werden (9), sondern die eigen-
timliche Leistung von Theologie bestehe darin, die Bestimmung des
Menschen zu formulieren, sich wieder mit Gott zu vereinen. Diese
anthropologische Wendung verwischt nicht die Christologie oder auch
die Probleme der Gotteslehre und der natiitlichen Theologie, sie ver-
weist aber Baumgarten zufolge auf den ,,Endzweck® (6) von Theologie,
niamlich die ,,Wiederherstellung des Menschen zum Bilde Gottes® (ibd.)
darzulegen. Baumgarten verlisst dazu den methodischen Pfad des Ordo

13 Vgl. MAHLMANN, Theodor: Die Stellung der unio cum Christo in der lutherischen Theo-
logie des 17. Jabrhunderts. In: Unio, 72—-199, hier 175f.

14 \WEIGEL, Valentin: VVom Gebet (1610). Simtliche Schriften (ed. Pfefferl) 4. Stuttgart
1996, Kap. 1/7. 152, 18-21.

15 N1COLAL, Philipp: Freudenspiegel des ewigen Lebens (1599). ND Soest 1963, 58.

16 So HOLLAZ, David: Examen theologicum acroamaticum [1707]. ND Darmstadt 1971.
II1,1/ Kap. 9, 494.

17 Vgl. BAUMGARTEN, Siegmund Jacob: Evangelische Glaubenslebre I-I11. Halle 1760,
hier I, 3-19.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 103

salutis nicht, er versteht aber den Vereinigungsgedanken als dessen
Klammer und nicht nur als ein Element.!8

Damit ist ein interessanter Standpunkt erreicht, von dem aus ein
kurzer Ruckblick gestattet sei. Es wurde darauf verwiesen, dass das
Vereinigungsmotiv bereits im Neuen Testament auszumachen ist und in
der Folge die Vereinnahmung der Vereinigung im Rahmen einer
relationalen Ontologie aufgezeigt. Ich spreche von einer Vereinnah-
mung, da die Platzierung der Vereinigungsfigur in der erbaulichen Lite-
ratur zum Beispiel des Mittelalters dem vorangeht und in der Rezeption
durch die Orthodoxie des 17. Jahrhunderts eine Reaktion auf spiritua-
listische Konzepte zu erkennen ist. Die Leistung dieser Modelle, die im
Einzelnen aufgrund ihrer Zahl und auch ihrer Variationsbreite hier nicht
vorzustellen sind, besteht darin, den Gedanken einer Selbsttherapie des
Glaubens auszuriumen und dennoch das Motiv des Geeintseins mit
Gott nicht aufzugeben. Es besagt zusammenfassend, dass unbeschadet
einer begrifflichen Differenz zur Zweinaturenlehre die Zuginglichkeit
des Menschen fir Gott so gedacht werden muss, dass die Perspektive
eines gelingenden Lebens bereits durch die Formulierung der Méglich-
keitsbedingungen von Rechtfertigung benannt ist. Insofern die Theo-
logie als ein wesentliches!? — ich wiirde nicht sagen: das wesentliche wie
Baumgarten — Thema darin hat, die Einigung des Menschen mit Gott als
Bereinigung einer Phase des nicht gelingenden Lebens und die Beglei-
tung des gelingenden Lebens darzustellen, vermag sie davon zu profi-
tieren, dass die Vereinigung mit Hilfe der Modelle des 17. Jh. im Rahmen
einer relationalen Ontologie als solche verstanden werden kann. Doch
wie kann diese Einigung gewusst werden?

2. Gottesbewusstsein

Durch die Entwicklung der subjektivititstheoretischen Modelle um 1800,
die als Reaktion auf die egologische Fortentwicklung der Anthropologie
durch den englischen Empirismus und Kant einzuschitzen ist, wird das
Vereinigungsmotiv als Darstellung der Gotteserfahrung terminologisch
verdringt und geht bei Schleiermacher in der Begrifflichkeit ,,Lebens-
gemeinschaft mit Christo® auf.?0 Er verwendet das Vereinigungsmotiv,
um die Wirksamkeit der Wiedergeburt durch die Kraft Christi dar-

18 Eine ethische Anwendung seines Modells leistet er gleichwohl nicht; vgl. BAUM-
GARTEN, Siegmund Jacob: Auwsfiibrlicher Vortrag der theologischen Moral. Hg. v. Johann
Salomo SEMLER. Halle 1767.

19 Im Unterschied zu Baumgarten, der das wesentliche Thema der Theologie darin
sieht.

20 SCHLEIERMACHER, Friedrich Daniel Ernst: Der christliche Glaube II, § 110, 188, (=
GL).



104 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

zustellen, und steht damit der Logik des Ordo salutis nahe. Dessen unge-
achtet ist seine Lehre vom Heiligen Geist deutlich bewusstseins-
theoretisch gefasst, obwohl sie sich nicht auf die Rede vom ,,Gemein-
geist der Kirche“ zusammenfassen lidsst.?! Fir die Beschreibung der
Gottesbeziehung ist zunichst zu unterscheiden zwischen Schleierma-
chers Ausfithrungen in der Glaubenslehre im Rahmen der Christologie
und der Pneumatologie.

In den Thesen zur Christologie entfaltet Schleiermacher die Genese
des frommen Bewusststeins als ,Lebensgemeinschaft mit Christo®,??
wobei er die von Christus ausgehende Wirkung in der zweiten Schop-
fung bereits transpersonal deutet. Es ist also nicht etwa die christo-
logische Darstellung, die in der Aneignung des Glaubens deutlich
individualistische Ziige aufweist, gegen die Pneumatologie aufzurechnen,
die Sozialitit beschreibt. Anders als die Unio-Konzepte mit ihrer mit-
unter emphatischen Ausdrucksweise reduziert Schleiermacher die Be-
schreibung auf die Differenz Empfinglichkeit/Titigkeit:

»Die Selbsttitigkeit in der Lebensgemeinschaft beginnt also mit dem Auf-
genommenwerden in dieselbe zugleich und ohne allen Zwischenraum, so
dass man sagen kann, die Bekehrung sei nichts anders, als das Hervorrufen
dieser mit Christo vereinigten Selbsttitigkeit, das heisst die lebendige
Empfinglichkeit geht iiber in belebte Selbsttitigkeit.“?

Zeichen der Lebensgemeinschaft wird Schleiermacher zufolge die Ahn-
lichkeit der Lebensfithrung, Christi und des Glaubigen,?* die er als
prozessuale Anniherung des Christen an Christus versteht. Wihrend in
der Christologie das Gesamtleben der Gliubigen im Hintergrund prisent
ist, wird es in der Lehre vom Heiligen Geist ausfithrlich diskutiert. Im
Vergleich zur Geschichte des Vereinigungsmotivs ist hervorzuheben,
dass Schleiermacher das Bewusstsein von Geeinigtsein durch den Heili-
gen Geist in der Kirche zum Ausgangspunkt seiner Darlegungen macht.
Unter Bezugnahme auf biblische Texte versucht er nachzuweisen,? dass
die Mitteilung des Heiligen Geistes soziale Formen benétigt, wihrend sie
nur durch das Bewusstsein gewusst werden kann. Diese Spannung
zwischen Individuellem und Allgemeinem zeichnet Schleiermachers
Konzept aus; da in den Individuen nicht nur das Bewusstsein von

21 Vgl. DIEDERICH, Martin: Schleiermachers Geistverstindnis. Eine systematisch-theologische
Untersuchung seiner philosophischen und theologischen Rede vom Geist (= Forschungen zur
systematischen und 6kumenischen Theologie 88). Gottingen 1999.

22GL § 106, 1T 147ff.

23 GL § 108, I1 170.

24 Vgl. GL § 110, IT 182.

25 Vgl. GL § 121, II 251. Im Einzelnen: Joh 20,22f. Apg 2,4.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 105

religiosen Gehalten, sondern auch deren Zusammenstimmen mit ande-
ren gewusst wird, ist der Geist, der in den Gliubigen wirkt, ,,Gemein-
geist”. Die ,,gemeinsame Liebe zu Christo“?® kann allerdings nur als ein
schwach formuliertes Prinzip gelten, unter dem die Einheit der Glaiu-
bigen dargestellt wird.

In seinen Vorlesungen ,,Die christliche Sitte® zeigt sich im Rahmen
des ,darstellenden Handelns“ eine vergleichbare Ungenauigkeit.
Schleiermacher betont die gesellschaftliche Dimension der christlichen
Lebensfithrung, indem er die Wirkungen des religiésen ,, Impulses® fiir
Kirche, Staat, Ehe usw. entfaltet. Wenn er die Bedeutung des Gottes-
dienstes ermisst, fillt dagegen einerseits die private Darstellung des
Glaubens wegen des Verdachtes mangelnder Organisiertheit ab.2” Ande-
rerseits wird mit Hilfe des aristotelischen Tugendbegriffs der Impuls des
Glaubens im Rahmen des ,,Gottesdienstes im weiteren Sinn“ entfaltet,
allerdings als individuelles Gestalten.?8

Wie Schleiermacher rezipiert auch Richard Rothe noch das
Vereinigungsmotiv, wihrend er es gleichfalls massgeblich umgestaltet.
Die Einwohnung Gottes im Menschen geschieht nach dem Mass des
mmoralischen Prozesses“.?? Substanzontologischen Erwigungen erteilt
Rothe eine Absage: , Ein besonderes Organ fiir die Religion gibt es
nicht.“30 Stattdessen erkennt Rothe in der Fihigkeit, sich zu etwas zu
verhalten, die Moglichkeit fiir Gott ansprechbar zu sein. Das Gewissen
macht er als den Ort aus, der das Bestimmtsein des Gottes- und
Selbstverhiltnisses markiert. In Richtung auf Vernunfttitigkeit und
Willensbestimmung skizziert er das Gottesbewusstsein und die Gottes-
tatigkeit als Kennzeichen der religiésen Entwicklung, deren Abhingigkeit
von der moralischen er hervorhebt.?! Denn der moralische Prozess muss
aus der Logik der Konstruktion von Rothes Ethik als fundamental
verstanden werden, weil er das Selbstkonzept der Selbstbestimmung der
Personlichkeit gegeniiber der Natur sowie als Austausch zwischen Per-
sonen zugrunde legt.*? Der moralische Prozess ist als religioser dann
qualifiziert, wenn die Einwohnung Gottes im Menschen Ausdruck der
gelingenden Selbstbestimmung des Menschen ist, der in seinem irdischen
Sein durch die jeweilige Einwohnung Gottes seiner Bestimmung als gott-

26 GL § 121, 250.

27 Vgl. SCHLEIERMACHER, Friedrich Daniel Ernst: Die christliche Sitte nach den Grund-
satzen der ev. Kirche dargestelllt. Neu hg. v. W. E. MULLER. Waltrop 1999, 589.

28 Vgl. SCHLEIERMACHER: Die christliche Sitte, 599—619.

29 ROTHE, Richard: Theologische Ethik. 2. Aufl. Wittenberg 1869, § 117, I 464f.

30 ROTHE: Theologische Ethik, § 117, 1 464f.

31 Vgl. ROTHE: Theologische Ethik, § 188, 1 467.

32 Vgl. ROTHE: Theologische Ethik, §§ 97-113, 421-460.



106  Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

ebenbildliches Geschopf gerecht wird.?> Rothe erreicht auf diese Weise
eine Verbindung des Vereinigungsmotivs mit dem Gedanken der Selbst-
bestimmung, der auf Schleiermachers Subjektivititskonzept beruht, aber
erstens in den Prizisierungen hinsichtlich der Frommigkeitspraxis3 und
zweitens bei der Distinktion Religion/Moral dartiber hinausgeht.

3. Person

Neben dem Vereinigungsmotiv und der bewusstseinstheoretischen Deu-
tung wird der Personbegriff zur Beschreibung des Gott-Mensch-
Verhiltnisses herangezogen,® so dass die Bedingungen menschlicher
Interaktion und die immanente Trinitit in einer relationalen Ontologie in
Entsprechungsverhiltnisse versetzt werden.

Wenn es um die Mdglichkeit von Gotteserfahrung geht, steht im
Rahmen der Trinititslehre naturgemiss die Pneumatologie im Vorder-
grund. Christian Henning entwickelt seine Lehre vom Heiligen Geist
ausgehend von den Uberlegungen, die Michael Murrmann-Kahl zum
Personbegriff vorgelegt hat. Murrmann-Kahl reduziert die Analogie von
trinitarischen und menschlichen Personen auf die Struktur der Einheit
von Selbst- und Fremdreferenz.?® Wihrend das Sichselbsterfassen der
trinitarischen Personen gelingt, ist das menschliche erst im Werden. Aus
diesem Grund hilt es Henning fiir angebracht, im Anschluss an
psychologische Identititstheorien ein Verstindnis des Heiligen Geistes
zu entwickeln, das die Mitteilungsfihigkeit Gottes erldutert. Er veran-
schaulicht die Zuginglichkeit Gottes mit der Alltagserfahrung der ,,inne-
ren Stimmen®,’” unter denen der Heilige Geist als eine auszumachen
wire, wenn er auch nicht mit Notwendigkeit richtig und verstindlich
identifiziert wiirde. Er ist jedoch méglicherweise identifizierbar:

»Der Heilige Geist legt sich also dann als trinitarischer am Ort des
einzelmenschlichen Bewusstseins aus, wenn er sich als der Geist erweist,
der erstens auf Gottes Schopfung, zweitens auf die Menschwerdung
Gottes in Jesus Christus und drittens auf sich als Initiator der Begegnung
Gottes mit dem einzelnen verweist.“38

3 ROTHE: Theologische Ethik, § 114, 460f.

3 ROTHE: Theologische Ethik, § 114, 461-463.

35 Vgl. HENNING, Christian: Die evangelische Lehre vom Heiligen Geist und seiner Person.
Studien gur Architektur protestantischer Pnenmatologie im 20. Jahrbundert. Gutersloh 2000.

36 Vgl. MURRMANN-KAHL, Michael: ,,Mysterium Trinitatis“? Fallstudien ur Trinititslehre
in der evangelischen Dogmatik des 20. Jahrbunderts (= TBT 79). Berlin 1997,

37 Vgl. HENNING: Lebre vom Geist, 380f.

38 HENNING: Lebre vom Geist, 386.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 107

Somit ist auch eine Trennschirfe zu anderen ,,Stimmen® erreicht. Indem
der Heilige Geist sich nur als eine von mehreren Stimmen manifestiert,
kann der so initilerte Dialog mit Recht als ,gewaltfrei” bezeichnet
werden.

Die Differenz zur Selbstauslegung des Vaters und Sohnes sieht
Henning darin, dass der Heilige Geist in seiner Selbstauslegung sich
ausschliesslich mit der Intention auslegt, den Vater und den Sohn zur
Darstellung zu bringen. Wihrend somit hinreichend die Funktion des
Geistes beschrieben ist, entwickelt Henning auf der anderen Seite ein
Identititskonzept, das von der Rezeption biblischer und frommigkeits-
geschichtlicher Muster sowie der Deutungsverfahren religioser Lebens-
welten ausgeht, um die Funktionsfihigkeit des Dialogs mit sich und mit
dem Heiligen Geist zu plausibilisieren. Sofern der Heilige Geist sich der
Zeitlichkeit, der Leiblichkeit und des Bewusstseins bedient, werden die
raumzeitlichen und fundamentalanthropologischen Bedingungen gewtir-
digt, unter denen er wirksam wird.3?

Die theologische und anthropologische Frage nach der Einigung fiihrte
bislang iiber eine theoriegeschichtliche Auswertung der Begriffe Eini-
gung, Selbstbewusstsein und Person. Aus dem Gesagten wird deutlich,
dass ein Riickgriff auf die Modelle des 17. Jahrhunderts nicht méglich
ist. Wohl aber lisst sich an der Struktur, mit der von Einigung als
Bedingung der Moglichkeit fiir Rechtfertigung und als Form der Heili-
gung gesprochen wird, Entscheidendes ablesen:

1. Die Erfahrung der individuellen Lebensgeschichte wird in die
relationale Ontologie, die sich mit der Aneignung des gelingenden
Lebens befasst, eingezeichnet.

2. Es wird dabei auf das Text-Motiv der Einigung zuriickgegriffen,
welche das vor Gott gelingende Leben mit einer Semantik der Nihe und
Ubereinstimmung skizziert.

3. Die Verbindung von Christologie und Anthropologie fiihrt auf
eine Form der individuellen Lebensfithrung der Glaubigen.

Diese Struktur vertiefen die Selbstbewusstseinstheorien, indem sie
fragen, wie die Einigung gewusst wird, und sie bringen damit auch das
Thema der Unsicherheit des Gelingens auf den Plan. Hegels Lehre vom
Geist entfaltet, wie die Selbstauslegung Gottes im Menschen gedacht
werden kann. In Christian Hennings Untersuchung wird diese Auslegung
mit Hilfe psychologischer Beschreibungen des Selbstverhiltnisses und
des ,inneren Dialogs“ vertieft. Damit ist erneut ein bewusstseins-
theoretischer und damit auch individualistischer Ansatz gewihlt, den
Henning allerdings durch den Hinweis auf tradierte Erzihleinheiten als

39 HENNING: Lebre vom Geist, 390; 418; 424.



108 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

Orientierungsmuster erweitert.*) Gerade deren Geltung kann jedoch
nicht vorausgesetzt werden.

Gesetzt den Fall, das skizzierte Modell des Heiligen Geistes wire mit
den neutestamentlichen Textbefunden abzugleichen,*! wird dennoch die
Einfihrung semantischer Obligationen, nimlich bestimmter religiGser
Texte oder Traditionszusammenhinge — und sei es in der Form von
»Moglichkeiten® (395) benannt, dem Anspruch einer gewaltlosen Selbst-
prisentation des Geistes nicht gerecht, wenn diese zum Zweck trans-
personaler Anschlussfahigkeit im Verstindigungsraum Kirche wieder
eingezogen wird.

Demgegentiber fokussiert der Begriff Einigung, dass die Genese und
Fortdauer eines Zusammenstimmens mit der Stimme des Heiligen
Geistes als gefiahrdeter und gesicherter Prozess unabdingbar auf die
Individualitit der Gotteserfahrung abgestimmt ist. Die Einigung als
Moglichkeit fiir eine gelingende Lebensfiihrung wird christlich-theolo-
gisch aus der Rede von Gott, wie sie in biblischen Texten erscheint,
gewonnen. Die Rezeption der biblischen Texte wird aber nicht um der
Wirkungsméglichkeit des Heiligen Geistes willen postuliert werden
dirfen. Wenn das Personsein nicht nur die Moglichkeit des Innewerdens
einschliesst, sondern auch die Selbsterfassung als mit Gott geeinigt in
sozialen und natiitlichen Welten, muss die Ubertragbarkeit des Begriffs
von der Struktur der Selbsterfassung hin auf komplexere Einheiten
tberprift werden.

II. Die Verwirklichungsraume Person — Kirche — Schopfung

Wie die Modelle von Einigung, Bewusstsein und Person zeigen, kann die
Erfahrung Gottes unterschiedlich gedeutet werden: entweder formal als
Struktur der Zuginglichkeit des Menschen fiir Gott oder material als
emotionaler Ausgleich zwischen Gott und Mensch, der den soterio-
logischen Status der Person aufzeigt. Die bislang vorgestellten Konzepte
fokussierten dabei die individualethische Frage nach einer gelingenden
Gottesbeziehung. Demgegentiber betont Matthias Zeindler in seiner
Untersuchung ,,Gotteserfahrung in der christlichen Gemeinde® den
sozialen Charakter des Gottesverhiltnisses, wobei der Gemeindebegriff
die Konzentration auf face-to-face-Beziehungen widerspiegelt.*? Zeindler
bestreitet nicht, dass die Gegenwart des Heiligen Geistes auch ausserhalb
kirchlich institutionalisierter Sozialitit vorkommt, wohl aber macht er

40 Vgl. HENNING: Lehre vom Geist, 395-403.
41 Was HENNING ausfiihrt. Vgl. HENNIG: Lebre vom Geist, 312-319.

42 ZEINDLER, Matthias: Gotteserfahrung in der christlichen Gemeinde. Eine systematisch-theo-
logische Untersuchung (= Forum Systematik 13). Stuttgart 2001, 35.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 109

deutlich, dass der Gottesdienst, genauer die Feier des Abendmahls, die
paradigmatische Situation fiir die Beschreibung anderer Gottes-
erfahrungen darstellt.®3 Insofern das Gottesverhiltnis und die Begegnung
von Menschen zugleich in der Situation des Abendmahls prisent sind,
lisst sich aufgrund einer vorgingigen ,Zuwendung“# Gottes die
Gotteserfahrung entfalten. Sie wird Erfahrung durch einen Inter-
pretationsakt, der durch die Wirkung des Heiligen Geistes geleitet ist —
im Blick auf seine Genese und seine Kontinuitit.#> Die besondere
Bedeutung der Sozialitit erkennt Zeindler im Traditionszusammenhang
von Kirche, ohne die Perspektivitit (Sehen als*) der Glaubenserfahrung
zu negieren. Dieser Traditionszusammenhang wird von der Einigung der
Person mit Gott aus betrachtet aber lediglich heuristische Funktion
haben, daher erscheint die Konzentration auf die Gotteserfahrung im
Sakrament als sekundir gegeniiber dem Einigungsbegriff, und dies aus
kommunikationstheoretischen Griinden. Denn die Erfahrung des Ge-
eintseins oder des Sich-Geeinigt-Habens mit Gott wird im Verstin-
digungsraum Kirche notwendigerweise transformiert, nicht allein in der
Teilnahme an der Feier des Abendmahls, sondern in jedweder Kom-
munikation. Eine andere Frage ist es demnach, wie die Einigung im
Glauben (und nicht beziiglich anderer Gegenstinde) zwischen Personen
zustande kommt. Von den zuvor benannten Kriterien des Einigungs-
begriff ausgehend, wird man erstens die Bedingung fiir die Einigung in
der Vernehmbarkeit des Geistes in seiner Andersheit gegeniiber den
Personen und zweitens in seiner unterschiedlichen Vernehmbarkeit, was
die Quantitit, Qualitit und Kontextualitit der Kommunikation angeht,
benennen missen. Damit sind das Wahrheitsproblem der Verstehbarkeit
und Mitteilbarkeit des Geeintseins und seiner konkreten Ausprigung in
sozialen Situation benannt.

Allerdings tritt neben die Zuordnung von Heiligem Geist und
Individuum/Gesellschaft ecine weitere Moglichkeit der Einigung: das
Verhiltnis des Geistes zur Schopfung. Falk Wagner blendet dies aus,
indem er einerseits die Aufgabenbestimmung von Religion auf die Ver-
mittlungsprobleme an der Schnittstelle von personaler und sozialer
Existenzform reduziert. Andererseits verabschiedet er den Schoépfungs-
gedanken durch die Kritik an der Allmachtsvorstellung sowie am Begriff

43Vgl. ZEINDLER: Gotteserfahrung, 226—230.

44 ZEINDLER: Gotteserfahrung, 269f.

4 Vgl. ZEINDLER: Gotteserfahrung, 281.

46 Vgl. ZEINDLER: Gotteserfahrung, 272-274. .



110 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

des Handelns Gottes.*” Das Selbstverstehen von Personen schliesst nach
der hier vertretenen Auffassung jedoch mit ein, dass sie das Vor-
handensein ihrer Kontexte auf deren Gelingen und Misslingen hin
beschreiben. Damit wire aber nicht nur das soziale Sein, sondern auch
das natiirliche als dessen Grenze gemeint. Es versteht sich von selbst,
dass die Einigung Gottes mit seiner Schépfung weitere Beschreibungs-
probleme aufwirft, zum Beispiel in der Wiederbringung der Dinge, die
das bestindige Geeintsein und Geeintwerden der Schépfung mit Gott
voraussetzt.

II1. Polykontexturalitat und Wahrheit

Wenn die Einigung nicht nur im Gottesverhiltnis der Person erscheint,
sondern im Plural und dariiber hinaus die Einigung Gottes mit seiner
Schépfung in den Blick kommt, versteht es sich von selbst, dass das
Wahrheitsproblem auf mehreren Ebenen einzuzeichnen ist.

Die Wahrheit der Selbstmitteilung des Geistes in der Schépfung ist
gebrochen erstens durch die Fragilitit der Erfahrungen des Geeintseins,
die die Dialektik von Geeintseinwollen und Geeintsein spiegelt. Daher
scheinen auch die Stufenmodelle, die in der Unio-mystica-Tradition zur
Beschreibung der Vervollkomnung der Gliubigen hervorgebracht wor-
den sind, nur als Idealtypus ein begrenztes Recht zu besitzen, denn die
Erfahrbarkeit, Empfinglichkeit und Beantwortung von Wahrheit als
Ausdruck des Glaubens stehen unter dem Vorbehalt der Kontextua-
lisierbarkeit. Diese ist aber lebensgeschichtlich nicht notwendigerweise
als Kontinuum oder als Steigerung zu denken.

Das Zusammenstimmen konkreter Realisierungen von Einigung in
sozialen Formen fiihrt zweitens die Kommunikation von Wahrheit auf
ein Terrain, das die Divergenz von Wahrheitsanspriichen offen legt. Wie
sich der Geist in der Schopfung expliziert, wird drittens von der
nichtmenschlichen Schépfung, so viel wir wissen, nicht verstanden; aus
der Perspektive von Personen relativiert das Sein Gottes fiir die nicht-
menschliche Schépfung die Position des Menschseins und seiner Eini-
gung mit Gott angesichts eines Verhiltnisses, das beispielsweise durch
die eschatologische Erwartung der Wiederbringung der Dinge zu fiillen
wire. Dass die Himmel die Ehre Gottes erzihlen, ist eine metaphorische
Darstellung dieses Sachverhalts.

Das Gottesverhiltnis der anderen belebten und unbelebten Natur
wird fir diese offenkundig nicht gewahr; es ist also ithre Wahrheit, wie
sie fiir uns erscheint, wenn wir die Einigung der Welt mit Gott

41 Vgl. WAGNER, Falk: Metamorphosen des modernen Protestantismus. Tiibingen 1999,
177f.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 111

reflektieren. Indem wir aber deren Gottesverhiltnis als ihr eigenes
achten, gestehen wir ihr eigene Kontexte zu, die epistemologisch
zunichst nicht unsere sind.

Zur Beschreibung der Form ,,Einigung mit Gott*“ wird aufgrund der
aufgezeigten Komplexitit eine Erweiterung der Struktur einer/anderer
notig. Dafir wird an dieser Stelle Bezug genommen auf die von
Gotthard Giunther entwickelte Theorie der Polykontexturalitit, die eine
Erweiterung von Hegels Logik darstellt.#® Fir die Rede von der
»EBinigung mit Gott* ist sie insofern von Belang, als die Komplexitit der
Relationen von wahr/nicht wahr bzw. gut/bose oder gut/schlecht, die
im Zusammenhang des Geeintseins anzusprechen sind, sich nach Giin-
thers Auffassung nicht auf eine massgebliche Relation reduzieren lassen.
Sein Vorwurf gegentber der traditionellen Logik liuft darauf hinaus,
dass sie die Beobachtung eines biniren Codes nicht iibersteigen konne.
Er anerkennt, dass Hegel mit der Unterscheidung von einfacher Nega-
tion und Negation der Negation darauf abgezielt habe, eine Erweiterung
vorzunehmen, weist jedoch bereits in seinem Frihwerk , Grundzige
einer neuen Theorie des Denkens in Hegels Logik“ an Textbeispielen
von Hegel und Heidegger nach, dass die Sprache an ihre Grenze gerit,
wenn es um die Darstellung von Formen jenseits der Dreiwertigkeit
geht.# Anhand der Subjekt/Objekt-Unterscheidung sowie der Ich/An-
deres-Differenz zeigt er die Unzulinglichkeit auf, Drittes zu integrieren,
seien es Gegenstinde im Unterschied zu Personen oder Personen in
ihren unterschiedlichen Wahrheitsanspriichen.’® Es versteht sich von
selbst, dass unter den Bedingungen von Gruppen, gesellschaftlichen
Teilsystemen oder Sozialitit tiberhaupt die Anzahl der ,,ontologischen
Orte‘>! sich vervielfacht, die, sofern sie durch Bewusstsein erschlossen
werden, auf die vergleichsweise geringe Komplexitit des Bewusstseins
zum Zweck des Verstehens reduziert werden. Die Reduktion kann dabei
von einer endlichen Anzahl gleichberechtigter Orte>? aus stattfinden,
somit also heterarchisch erfolgen. Die Verschiedenheit von Kontexten,
welche von diesen Orten aus geltend gemacht werden, lisst gesellschafts-

48 Eine ausfiihrliche Diskussion dieses Modells findet sich in: HARBECK-PINGEL,
Bernd: Gesellschaft und Reich Gottes. Studien zu Alteritit, Kommunikation und Handlung (=
Marburger Theologische Studien 73). Marburg 2003, 64—70, 163-198.

49 Vgl. GUNTHER, Gotthard: Grundziige einer neuen Theorie des Denkens in Hegels Logik.
Hamburg 1933, Vf.

50 Vgl. GUNTHER, Gotthard: Beitrige zur Grundlegung einer operationsfibigen Dialektik I
III. Hamburg 1976-1980.

31 GUNTHER, Gotthard: Die Theorie der ,,mehrwertigen* Logik. Beitrige 11, 199.

52 Ich spreche von Orten, weil die Wahrheitsbeziige auch transpersonal geltend ge-
macht werden kénnen.



112 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

theoretisch die Erérterung von Verbund-Kontexten notwendig werden,>
die die monokontexturalen Verhiltnisse von Personen auf komplexere
Formen ibertragen. Fiir die ,Einigung mit Gott“ hat dieses Modell
Konsequenzen innerhalb der Verwirklichungsriume Person, Kirche und
Schopfung.

Pneumatologisch ist die Differenz der Erfahrung der Selbstex-
plikation im Anderen fiir Gott und fur Menschen festzuhalten, was die
Probleme in der Vereinbarkeit des Redens tber Gott nach sich zieht.>
Fir das Verstindnis von Kirche als sozialer Gestalt, die der Gegenwart
des Geistes teilhaftig wird, zieht die Differenz von Erfahrungs- und auch
Wahrheitskontexten ein nur eschatologisch lésbares Problem nach sich.
Die Reduktion auf face-to-face-Beziehungen hilft an dieser Stelle nicht
weiter; sie verwischt mit der Suggestion von Ubersichtlichkeit die hohe
Anforderung, die Schleiermacher mit dem Zusammenstimmen von
Individuellem und Allgemeinem formuliert hat. Es ist ja keineswegs
ausgemacht, ob die individuelle Perspektive von Wahrheit oder die
individuelle Aneignungsgeschichte religioser Tradition mit anderen Per-
spektiven zusammenstimmt oder gestimmt werden kann. Wenn die
Unverfiigbarkeit des Geistes fiir die Deutungen des Einzelnen betont
wird, muss auch zugestanden werden, dass die Mitteilbarkeit der Reali-
titsbeziige nicht notwendigerweise zur Minimierung des Unwahren oder
auch nur des Unangemessenen fithrt. Das Wirken des Heiligen Geistes
ist die Moglichkeitsbedingung fiir das Gelingen auch religiéser Sozialitit,
aber nur eschatologisch die Garantie des Gelingens.

Im Einzelnen lisst sich in polykontexturalen Verhiltnissen die An-
wesenheit Gottes als Geist folgendermassen beschreiben: Insofern die
Person in ihrem Erleben und ihrer Erfahrung auch emotional und
kognitiv zugingliches Erleben und Erfahren Gottes erfasst, vermag sie
dieses unter den Gesichtspunkten der Einigung und der Trennung dar-
zustellen. Wihrend mit der Distanz solche Bestimmtheiten von Erfah-
rungen gemeint sind, die durch die Gleichgiiltigkeit oder Ablehnung des
Erlebens oder aber das Ausbleiben des Erlebens Gottes skizziert werden
koénnen, bedeutet die Einigung erstens das Erleben des Geeintseins, das
zweitens moglicherweise mit der Erfahrung des Versohntwordenseins
zusammenfillt. Der kommunikative Sinn von Einigung verweist ja da-
rauf, dass die Person sich — man mag an die verschiedenen Formen des
Gebets erinnern — in Formen der Rede auf eine Instanz bezieht, wobei
dieses Erleben inmitten anderer Formen des Erlebens auch dem Irrtum

33 Ich variiere Giinthers Begrifflichkeit ,,Kontextur®.

% Vgl. HARBECK-PINGEL, Bernd: Heiliger Geist und Polykontexturalitit (= AHST 7).
Miunster 2004.



Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem 113

ausgesetzt ist. Da die Erfahrung des Geeintseins mit Gott fiir Personen
eine unter vielen anderen mdglichen ist, bedarf es einer Zuordnung,
welche die Person durch die Strukturierung von Kontexturen allererst
leistet. Die Wahrheit — oder lebensweltlich formuliert — das Gutsein
dessen, was als Geeintsein wahrgenommen und verstanden worden ist,
steht damit nicht vorab fest. Wihrend Gotthard Giunther die Zuordnung
in einem Kontext fiir das jeweilige Selbsterleben als moglich ansah, stellt
sich auf dem Hintergrund diskurstheoretischer Deutungen dariiber
hinaus die Frage, ob sich nicht bereits das Interesse der Person an der
Vereinheitlichung seiner Erfahrung an der Mehrdimensionalitit kommu-
nikativer Muster in sozialen Systemen stdsst. In jedem Fall erweitert sich
der Gesichtskreis, wenn iiber die Fragilitit der Person hinaus nach der
Vereinbarkeit der je eigenen Einigung mit den Erfahrungen anderer
gefragt wird. Die Einheit der Gliubigen lisst sich in der Konsequenz der
Polykontexturalitit entweder semantisch fassen: als Ubereinstimmung in
der Vergebungsbedurftigkeit, hinsichtlich der Aneignung religiéser Vor-
stellungen oder mitgeteilter Erfahrungen. Oder sie wird strukturell
begriffen als formale, aber nicht materiale Entsprechung hinsichtlich des
Gottesverhiltnisses. Fir die Beschreibung des gelingenden Gottesver-
haltnisses wird der Begriff Einigung verwendet, der das Geeintsein mit
Gott als Ausdruck der Vergebungsbediirftigkeit und des Interesses an
einem gelingenden Leben auf das gemeinsame Streben nach dem
hochsten Gut abbildet. Indem die strukturelle Entsprechung von
Akteuren in der Zuginglichkeit fir die Stimme des Geistes als einer von
vielen hervorgehoben, ist auch in den Blick genommen, dass die Realitit
der Geistesgegenwart nicht mit der Selbstbeschreibung als Christ zusam-
menfallen muss. Vielmehr ist mit der Selbstexplikation am Ort des
Anderen auch die Macht des Geistes gemeint, sich Anderem gegen
dessen Intention mitzuteilen. Sofern der Begriff Kirche auf die
Referenzsemantik Christentum eingeschrinkt ist, miisste der Religions-
begriff herangezogen werden, um die Wirklichkeit Gottes ausserhalb des
Sprechens von Kirche, aber in struktureller Entsprechung zur Wirkung
des Heiligen Geistes beschreiben zu kénnen.

Insofern die Einigung mit Gott als soteriologische und ethische Form
auch das Streben nach dem Guten motiviert, werden lokale Realisierung
des Guten deshalb zu erwarten sein, weil die soziale Erfahrung des
individuellen Geeintseins nicht nur die Wahrheit dieser Einigung,
sondern auch ihre Ausrichtung auf das Gute einschliesst. Deshalb sind
die Strukturen der Wahrheit in polykontexturalen Verhiltnissen auf das
Streben nach dem Guten zu ubertragen.

Anders verhilt es sich bei der Rede von der Schépfung. Da die Ver-
bundkontexturen entweder durch die Leitfigur des bewussten Lebens



114 Einigung mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

oder aber strukturanalog in der Wertezuordnung von Maschinen
erzeugt werden, wird deutlich, dass zwar an vielen, nicht aber an
prinzipiell allen ontologischen Orten die Einigung von Schépfer und
Schoépfung erfasst wird. Zwar lisst sich aus der Perspektive von
Personen und sozialen Formen diese erschliessen, doch geniigte dafiir
auch der Differenzierungsgrad der individuellen und sozialen Kontex-
tualisierung. Jenseits davon zeigt sich das Themenfeld einer Theologie
der Dinge, die die Formen der Einheit des Vielen mit Gott nachzu-
vollziehen hitte.

Abstract

The discourse on UNIO MYSTICA, which continental protestant theology held in
the seventeenth century appears in devotional texts as well as in compendia. Theoreti-
cal approaches tend to assimilate it into justification modelling and a wide range of
topics, such as transformation by subjectivity, ethics and the tradition of a personal
God. All deal with the paradox of telling and not telling the secret of how the soul is
probably unified with God. Apart form the light of substance theories, and for con-
temporary thought, this unification may be interpreted as an agreement under poly-
contexctural conditions.

35 Vgl. GONTHER, Gotthard: Das Bewusstsein der Maschinen. Krefeld 1963.



	Einigt mit Gott als anthropologisches und theologisches Problem

