Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Die Ereignisse des Jahres 1054 und das Verlangen nach Communio in
unseren Tagen

Autor: Suttner, Ernst Christoph

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760643

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ERNST CHRISTOPH SUTTNER

Die Ereignisse des Jahres 1054 und das
Verlangen nach Communio in unseren Tagen

Es gibt keine nabegu tausendjabrige Glanbensspaltung
swischen Katholiken und Orthodoxen

Viele unter unseren Zeitgenossen halten die gegenwirtig bestehende
Trennung zwischen Griechen und Lateinern fiir eine Glaubensspaltung,
und sie nennen die Griechen Orthodoxe, und die Lateiner nennen sie
Katholiken. In der Art der Fundamentalisten, die voraussetzen, dass alle
Welt die Dinge stets so verstanden habe und sie weiterhin so verstehen
werde, wie sie selber es tun, projizieren diese Zeitgenossen ihre frag-
wurdige Meinung vom wirklichen Bestehen einer solchen Glaubens-
spaltung sogar unkritisch in urvordenkliche Zeiten zuriick. So schufen
sie die Vorstellung, dass es schon seit mehr oder weniger tausend Jahren
im Glauben voneinander getrennte Katholiken und Orthodoxe gibe. Als
schliesslich in den Schulen Geschichtsunterricht eingefihrt wurde, wollte
man den Schiilern auch sagen kénnen, wann die Trennung eingetreten
sei. Da machte man zunichst den Versuch, die vermeintliche ,,Glaubens-
spaltung® in die Tage des Patriarchen Photios von Konstantinopel zu da-
tieren. Nachdem dies als unmdoglich erwiesen war, vermutete man ohne
nihere Priifung der Sachverhalte, dass sie sich im Jahr 1054 ereignet
habe. So entstand der weit verbreitete Mythos vom so genannten
,»grossen Schisma im Jahr 1054

Da wir heute jedoch keine Mairchenstunde abhalten, sondern Kir-
chengeschichte betreiben wollen, miissen wir uns von dem Irrtum
distanzieren, dass es 1054 zu einer Glaubensspaltung gekommen sei, und
die Bezeichnungen ,,Katholiken® bzw. ,,Orthodoxe” diirfen wir nur dann
als Konfessionsnamen verwenden, wenn wir tiber die Zeiten nach dem
Konzil von Trient reden. Diese beiden Woérter, die urspriinglich Eigen-
schaften einer jeden Kirche bezeichneten (und dies iibrigens bis auf den
heutigen Tag weiterhin tun!), erhielten nimlich nach dem Tridentinum
eine zweite Bedeutung und wurden dann auch zu Konfessionsnamen fiir
bestimmte Kirchen.! Vorher bezeichnete ,katholisch® ausschliesslich
eine von den Eigenschaften einer jeden wahren Kirche, die im uralten

1 Vgl. PERI, V.: Le vocabulaire des relations entre les Eglises d’Occident et d’Orient jusqu’an
XVTe siécle. In: Irénikon 65 (1992) 194-199.



80 Die Ereignisse des Jahres 1054

Glaubensbekenntnis von Nizda-Konstantinopel aufgezihlt sind, wo die
Kirche bekanntlich die eine, heilige, katholische und apostolische heisst.
,Orthodox* bedeutete bei Orientalen und bei Okzidentalen tiber Jaht-
hunderte hinweg dem Wortsinn nach nichts anderes als ,,rechtglaubig®.
Noch im 17. Jahrhundert wandte der grosse Metropolit und Theologe
Petr Mogila, der fiir die Gegner der Union mit Rom ein bedeutender
Fihrer war, die Bezeichnung ,,orthodox“ nicht nur auf seine, sondern
auch auf die romische Kirche an.2 Und jeder abendlindische Priester, der
die heilige Messe auf Latein feiert und dabei das erste Hochgebet (d.h.
den alten romischen Messkanon) verwendet, betet auch heute noch fir
die Gliubigen seiner eigenen abendlindischen Kirche mit den Worten:
Wpro omnibus orthodoxis catholicae et apostolicae fidei cultoribus”.

Auf unsere Frage, was die Ereignisse des Jahres 1054 gewesen seien,
ist also zu antworten: In Wirklichkeit gab es die Glaubensspaltung
zwischen Griechen und Lateinern, die angeblich schon Jahrhunderte vor
der Reformation eingetreten sein soll, nicht vor dem 18. Jahrhundert.
Zwar sind zwischen Griechen und Lateinern mehr als genug mittel-
alterliche und frihneuzeitliche Auseinandersetzungen tuber einzelne
Punkte der Glaubenslehre und oftmalige von bestimmten Theologen
und Kirchenfihrern privat erbobene Vorwirfe auf Glaubensverfilschung
bezeugt. Aber nicht einmal jene, die personlich die Existenz einer Glau-
bensverfilschung fiir Wirklichkeit hielten, waren der Meinung, dass die
Verfilschung auf geschichtliche Ereignisse im Jahr 1054 zuriickgehe, und
weder eine Kirchenleitung der Griechen noch diejenige der Lateiner
haben vor dem 18. Jahrhundert der je anderen Seite amtlich eine Glau-
bensverfilschung vorgeworfen.

Von einer Glanbensspaltung wischen katholischer und orthodoxer Kirche zu
reden, widerspricht der Ekklesiologie des weiten 1V atikanischen Kongils

Ein Katholik, der sich zur Ekklesiologie des 2. Vat. Konzils bekennt,
darf auch heute nicht von Glaubensspaltung zwischen der katholischen
und der orthodoxen Kirche sprechen, wenn er nicht schwer gegen die
Glaubenslehre unserer Kirche verstossen will. Denn bekanntlich lehrt
das 2. Vat. Konzil: In den 6stlichen Kirchen, die keine Communio mit
uns Katholiken haben, ,,baut sich auf und wichst heran [...] die Kirche

2Vgl. HRYNIEWICZ, W.: Unio sine destuctione. In: DERS.: Pryeszlos¢ zostawi¢ Bogu. Opole
1995, 81-111; SUTTNER, E.C.: Metropolit Petr Mogila und die 1644 verfasste ,Sententia
cutusdam nobilis Poloni graecae religionis iiber die Einigung der Kirchen. In: RAPPERT (Hg.):
Kirche in einer gueinander riickenden Welt. Wiirzburg 2003, 394-405 (beide Aufsitze mit Lit.).



Die Ereignisse des Jahres 1054 81

Gottes®“.? Daraus folgen zwei Tatsachen, die zwar auf der Hand liegen,
bisher allerdings den Katholiken und den Nichtkatholiken noch recht
wenig ins Bewusstsein drangen.

Zum einen ist die Kirche Gottes nach Lehre der katholischen
Ekklesiologie unfehlbar, und das bedeutet, dass sie die vom Heiligen
Geist geleitete Lehrerin des heiligen Glaubens ist. Zwar kann sie nicht
die Fille der Wahrheit aussprechen. Eine solche Vollendung ist der
irdischen Kirche nicht gewihrt. Denn nach dem hl. Paulus gilt: Stiick-
werk ist unser Erkennen, Stiickwerk unser prophetisches Reden, und erst
wenn das Vollendete kommt, wird das Stiickwerk vergehen.* Das Leben
und Lehren der Kirche auf Erden bleibt von Ungeniigen gekennzeichnet
und bedarf steter Verbesserung. Die Unfehlbarkeit der Kirche besagt
also keine Vollkommenheit ihrer Erkenntnis, bedeutet aber, dass sich
dank des Beistands des Heiligen Geistes keine Kirche von der Wahrheit
abkehrt, dass sie vielmehr stets auf die Wahrheit zugeht. Es wire ein
eklatanter ekklesiologischer Widerspruch, wenn ein Katholik mit dem 2.
Vat. Konzil die orthodoxe Kirche unsere Schwesterkirche nennt, gleich-
zeitig aber besorgt wire, ihre dogmatische Lehre wiirde der Glaubens-
wahrheit widersprechen.

Sodann belehrt uns das Glaubensbekenntnis, dass die heilige, katho-
lische und apostolische Kirche eine einzige Kirche ist. Eine jede Ge-
meinschaft, die voll und zu Recht Kirche Christi genannt wird, gehort
der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche zu. Was wir
im 6kumenischen Dialog zwischen der katholischen und der orthodoxen
Kirche als Ziel erhoffen, ist also von Gott her lingst schon verwirklicht.
In seiner grossen Giite hat er beide Dialogpartner bereits miteinander zu
seiner einen und einzigen Kirche gemacht. Nachdem das 2. Vat. Konzil
die 6stlichen Kirchen im vollen ekklesiologischen Sinn als Schwester-
kirchen anerkannte, kann also das 6kumenische Verlangen in unseren
Tagen nur sein, die Communio wieder aufleben zu lassen, damit die
Einheit, die lingst von Gott her besteht, auch empirisch erkennbar
werde.

3 Unitatis redintegratio, 15. Eventuellen Versuchen, diesen Worten nur einen abge-
schwichten Sinn beizulegen, schob das Dokument ,,Dominus Jesus* der rdmischen Kon-
gregation fiir die Glaubenslehre vom 6.8.2000 einen Riegel vor, denn in Art. 17 hilt es
ausdrucklich fest: ,,Die Kitchen, die zwar nicht in vollkommener Gemeinschaft mit der
katholischen Kirche stehen, aber durch engste Bande, wie die apostolische Sukzession
und die giiltige Eucharistie, mit ihr verbunden bleiben, sind echte Teilkirchen. Deshalb
ist die Kirche Christi auch in diesen Kirchen gegenwirtig und wirksam, obwohl ihnen die
volle Gemeinschaft mit der katholischen Kirche fehlt, insofern sie die katholische Lehre
vom Primat nicht annehmen [...].%

4Vgl. 1 Kor 13,9-10.



82 Die Ereignisse des Jahres 1054

Gemiss der Ekklesiologie des 2. Vat. Konzils sind Katholiken und
Orthodoxe nicht nur nicht ,im Glauben getrennt®, sie sind es in
iberhaupt keiner Hinsicht, die vor Gott Giiltigkeit besisse. Denn der
Wahrheit und der Gnade nach sind sie geeint. Sobald sie dies auch in
menschlicher Weise zur Kenntnis nehmen, wird das gottwidrige Schisma,
das zwischen ihnen besteht, ein Ende haben.

Gibt es Schismen obne Glanbensspaltung?

Im 19./20. Jahrhundert wurde es ublich, alle Kirchenspaltungen den
Brichen gleichzusetzen, zu denen es im 16. Jahrhundert in der
abendlindischen Kirche infolge des Auftretens der Reformatoren kam.
Durch deren Einspruch wurden aus der bis an die Wende vom 15. zum
16. Jahrhundert von den Vorvitern der Katholiken und der Protestanten
gemeinsam gelebten abendlindischen kirchlichen Tradition geteilte
theologische Lehriiberlieferungen. Denn ein Streit brach aus, ob alles,
was bislang als gemeinsames Traditionsgut der westlichen Kirche galt
und was die eine Seite auch weiterhin fiir heilig hielt, dem Evangelium
entspreche. Der Widerspruch der reformatorischen Seite gegen be-
stimmte Punkte der jahrhundertelang gemeinsamen Kirchentradition und
die Anhinglichkeit an sie bei der traditionstreuen Gegenpartei wurden
mit grosster Heftigkeit vorgetragen. Da die Parteien das, was sie ver-
warfen bzw. fortpflegten, fiir zentrale Angelegenheiten ihrer Glau-
benslehre erachten, gilt ihnen ihre Trennung als Glaubensspaltung.
Daher wurden aus den theologischen Parteien verschiedene Konfes-
sionen, die tiberzeugt sind, im Glauben gespalten zu sein.

Nie hat es hingegen eine Zeit gegeben, in der die Vorviter der heu-
tigen Katholiken und jene der heutigen Orthodoxen ebenfalls eine
gemeinsame kirchliche Tradition gepflegt hitten, aus der sie zu zwei
getrennten Stromungen auseinander gebrochen wiren. Denn wie es im
Okumenismusdekret des 2. Vat. Konzils heisst, ist ,,das von den Apos-
teln tberkommene Erbe in verschiedenen Formen und auf verschiedene
Weise ibernommen und daher schon von Anfang an in der Kirche hier
und dort verschieden ausgelegt worden. >

Zwischen Ortskirchen, auf die diese Aussage zutrifft, ist die
Unterschiedlichkeit nicht wie zwischen den abendlindischen Konfes-
sionen die Folge eines Abweichens von einer vorangegangenen Gemein-
samkeit wegen einer irgendwann einmal durch einen Widerspruch
ausgelosten Spaltung; die Verschiedenheit war vielmehr von Anbeginn
an ein Charakteristikum der altkirchlichen Tradition. Solange zwischen
den verschieden geprigten Ortskirchen Verstindnis und Liebe bestanden

3 Unitatis redintegratio, 14.



Die Ereignisse des Jahres 1054 83

und sie einander das Vertrauen schenkten, dass eine jede von ihnen
unter Fithrung durch den Heiligen Geist von ihrer Warte her auf die eine
Wahrheit des Evangeliums Christi schaute, war ihre Unterschiedlichkeit
keine Ursache fiir Spaltung, sondern im Gegenteil eine Bereicherung fiir
die Gesamtkirche.

Vergleichbar ist dies mit der Tatsache, dass es fiir das volle Wissen
um die Gestalt eines hohen Berges des ,,Addierens® der Ansichten
bedarf, die der Berg von seinen verschiedenen Seiten her bietet. Ebenso
darf die Gesamtkirche die verschiedenen Sichtweisen von der einen
Wahrheit und die unterschiedlichen Formen im kirchlichen Leben zu
einer Gesamteinsicht zusammenfassen. Doch es geschah, dass verschie-
den geprigten Ortskirchen wegen ,Mangels an Verstindnis und Liebe®®
einander nicht mehr das Vertrauen schenkten, dass sie alle auf die eine
Wahrheit des Evangeliums Christi bezogen sind. Dann verfielen sie der
irrigen Auffassung, dass nur ihre eigene Sichtweise korrekt, die der
anderen aber hiretisch sei. Sie tbersahen, dass ihre Unterschiede von
jeher bestanden, und sie meinten, irgendwann in ferner Vergangenheit
sei zwischen ithnen genau dasselbe vorgefallen wie zwischen Katholiken
und Protestanten im 16. Jahrhundert. Sie missdeuteten ihre Unterschiede
als Gegensitze und hielten diese irrtiimlich fiir Glaubensunterschiede.

Um einer solchen Fehldeutung der kirchengeschichtlichen Tatsachen
entgegen zu wirken, unterscheidet das 2. Vat. Konzil im Okumenismus-
dekret ,zwei besondere Kategorien von Spaltungen, durch die der
nahtlose Leibrock Christi getroffen wurde“.” In beiden Fillen geht es um
echte Kirchenspaltungen, auch wenn es keineswegs immer um Glaubens-
spaltungen geht. Wir tun gut, uns die Unterscheidung der zwei Arten
von Kirchenspaltung vor Augen zu halten. Denn jede Spaltung ist eine
Krankheit der Kirche, und die Suche nach Uberwindung hat eine Ahn-
lichkeit mit drztlichem Tun. Ein Arzt aber, der eine falsche Diagnose
stellt, kann keinen Erfolg haben.

Der tatsichliche Charakter der Trennung wischen Katholiken und Orthodoxen

Obgleich es also zwischen Katholiken und Orthodoxen keine Glaubens-
spaltung gibt, kann doch niemand bestreiten, dass sie gegenwirtig
zueinander im Schisma leben und dass auch in der Vergangenheit die
Zeiten, in denen Lateiner und Griechen zueinander im Schisma standen,
linger wihrten, als die Zeiten, in denen sie Communio pflegten. Was
also ist ein Schisma, wenn es keine Glaubensspaltung ist? Wenn es das

6 Unitatis redintegratio, 14.
7 Unitatis redintegratio, 13.



84 Die Ereignisse des Jahres 1054

nicht ist, was die meisten unserer Zeitgenossen heutzutage mit ,,Schis-
ma* gleichzusetzen pflegen?

Blicken wir, um auf diese Frage die Antwort zu finden, in die
Apostelgeschichte, dorthin, wo dargelegt wird, wie die Kirche sein soll.
Dort ist zu lesen: ,,Die Gemeinde der Gliaubigen war ein Herz und eine
Seele“,® und damit ist gemeint: Festhalten an der Glaubenswahrheit;
Gemeinsamkeit im alltiglichen Leben (bis hin zur Gutergemeinschaft);
gemeinsamer Vollzug des Brotbrechens (= des sakramentalen Lebens)
und Gebetsgemeinschaft. Denn es heisst in der Apostelgeschichte tiber-
dies: ,,Die Menge der Gldubigen hielt an der Lehre der Apostel fest und
an der Gemeinschaft, am Brechen des Brotes und an den Gebeten [...].
Und alle, die gliubig geworden waren, bildeten eine Gemeinschaft und
hatten alles gemeinsam.?

Doch schon aus den ersten Kapiteln der Apostelgeschichte und iiber-
haupt aus allen Studien zur Kirchengeschichte ergibt sich: Die Rede von
,dem einen Herzen und der einen Seele® ist die Beschreibung eines
Ideals, das die Kirche weder in den Tagen der Apostel noch spiter
jemals erreichte. Je weiter sich die tatsichlichen wechselseitigen Be-
ziehungen von dem Ideal entfernten, mit desto mehr Recht passt auf den
geschichtlichen Zustand die Bezeichnung ,,Schisma®. Dazu musste es gar
nicht zum Streit iiber die Glaubenswahrheit gekommen sein.

Beispiele ans der Kirchengeschichte fiir Schismen, u denen es gekommen war wegen
Mongel im Leben, nicht in der Lehre

a) Die Redeweise iber die Inkarnation des Gottessohnes, die das
Konzil von Chalkedon (451) den spitantiken Ortskirchen als Doku-
mentation ihrer Rechtgliubigkeit hatte vorschreiben wollen, wurde nicht
von allen Ortskirchen ibernommen. Um den daher fortbestehenden
Dissens tiber die Redewendungen aus der Welt zu schaffen, liess Kaiser
Zenon vom Konstantinopeler Erzbischof Akakios ein so genanntes
,Henotikon“10 verfassen, publizierte es im Jahr 482 und schrieb allen
Kirchen des Reiches vor, es als ihr Glaubensbekenntnis zu betrachten.
Man muss einrdumen, dass das Henotikon dem Inhalt nach rechtgliubig
war und dem, was das Konzil von Chalkedon lehren wollte, nicht widet-
sprach, obgleich es am Wortlaut seiner Beschlisse ,,vorbeiging®“.!! Die

8 Vgl. Apg 4,32.
I Vgl. Apg 2,42-44.
10 Die Bezeichnung ist aus dem griechischen Wort ,,henosis“ = , Einigung* gebildet.

11 Um sich recht in die Denkweise des Kaisers Zenon, des Erzbischofs Akakios und
der damaligen Ortskirchen, die den Konzilsbeschluss nicht ibernahmen, zu versetzen, ist
zu bedenken, dass die Kirche auch vor 451 (vor dem Konzil von Chalkedon) die Wahi-



Die Ereignisse des Jahres 1054 85

Kirche von Konstantinopel, deren Bischof es verfasst hatte, fiigte sich
dem kaiserlichen Befehl, doch die Kirche von Rom, die sich der
kaiserlichen Einmischung in Glaubensfragen widersetzen wollte, kiindig-
te ihr deshalb die Communio auf.

Erst auf dem Konzil von Chalkedon hatten der Kaiser und seine
bischofliche Partei den Aufstieg Konstantinopels zum Kirchenzentrum
durchsetzen wollen. Als etwa 30 Jahre danach das Henotikon erstellt
wurde, war der Aufstieg noch nicht einmal im ganzen Rémerreich aner-
kannt. Aber schon damals begann ein Schisma zwischen Rom und
Konstantinopel, das bis zum Jahr 519, ca. 35 Jahre, wihrte.

b) In der Schrift ,,Zerrissene Christenheit® stellt Yves Congar heraus,
dass Rom und Konstantinopel in den Jahrhunderten, in denen sechs von
den sieben den Lateinern und Griechen gemeinsamen Skumenischen
Konzilien gefeiert wurden, insgesamt mehr als 200 Jahre zueinander im
Schisma standen.!? Den Griechen und den Lateinern jener Zeit kam es
aber, wenn sie voneinander getrennt waren, nicht in den Sinn, der
anderen Seite das Kirche-Sein zu bestreiten. Deswegen konnten ihre
Bischéfe einander auf den gemeinsamen Skumenischen Konzilien als
Mitbriidder im gleichen Hirtenamt begegnen. Zwar hatten sich die
Kirchen schwere Missstinde vorgeworfen und gemeint, derentwegen
zum Abbruch der Communio gezwungen zu sein, um so die Bereinigung
dessen zu erzwingen, was sie fiir verfehlt hielten. Trotzdem zweifelten
sie nicht daran, dass sie miteinander die eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche bildeten.

c) Bereits in der Spitantike hatte es Teilungen des Romerreiches
gegeben. Dabei wurden die Grenzen nicht willkiirlich, sondern unter
Beachtung sozio-kultureller Gegebenheiten gezogen. Darum gab es oft
genug Spannungen zwischen den beiden Teilreichen, die sich auch auf
den kirchlichen Bereich auswirkten und in der griechisch-lateinischen
Christenheit Bipolaritit und Rivalititen verursachten. Sogar die theolo-

heit tber die Inkarnation zu predigen verstand. Sie tat es damals ohne die Formu-
lierungen im Wortlaut des Konzilsbeschlusses, den es ja noch gar nicht gab. Warum
sollte nach 482 unméglich sein, was vor 451 selbstverstindlich war? Vgl. auch SUTTNER,
E.C.: Vorchalcedonische und chalcedonische Christologie: die eine Wabrheit in unterschiedlicher
Begrifflichkeit. In: RAPPERT (Hg.): Kirche in einer zueinander riickenden Welt, 155-170.

12 Er zitiert zwei einschligige kirchengeschichtliche Untersuchungen. In einer von
ihnen wird aufgezeigt, dass es in den 464 Jahren vom Beginn der Alleinherrschaft
Konstantins (im Jahre 323) bis zum 7. 6kumenischen Konzil (im Jahre 787) zwischen den
Griechen und den Lateinern fiinf Schismen mit zusammen 203 Jahren gab. Die andere
Untersuchung berichtet von sieben Schismen mit zusammen 217 Jahren, die es in den
506 Jahren vom Tod Kaiser Konstantins (im Jahre 337) bis zur endgiiltigen Annahme der
Beschlisse des 7. 6kumenischen Konzils durch die Kaiserstadt Konstantinopel (im Jahre
843) gab; vgl. CONGAR, Y.: Zerrissene Christenheit. Wien 1959, 111.



86 Die Ereignisse des Jahres 1054

gische Interessenslage der griechischen und der lateinischen Viter war
bekanntermassen verschieden aufgrund der Mentalititsunterschiede
zwischen Ost und West im Romerreich. Doch die Reichsteilungen der
Spitantike waren zwischen den Herrschern verabredet worden, und so
konnten sich die beiden Kaiser untereinander absprechen, um in Krisen-
situationen der Kirche ein gemeinsames Konzil der griechisch-latei-
nischen Christenheit einzuberufen, welches dann die briichig gewordene,
vielleicht sogar verloren gegangene Communio erneuerte.

Eine neue Situation trat hingegen ein, als im Jahr 800 Karl der Grosse
ohne Absprache mit dem Osten zum Rémerkaiser gekront wurde. Er
hitte der romische Kaiser schlechthin sein wollen, nicht nur ein
Herrscher tber ein westliches Teilreich. In Konstantinopel erachtete
man seine Kronung fiir nicht rechtens und erhob ebenfalls einen
Romerkaiser. Welcher von beiden Kaisern bzw. welcher Nachfolger
welchen Kaisers hitte von da an nach alter Weise ein gemeinsames
Konzil einberufen und tberall fiir die Durchsetzung der Konzils-
beschlusse sorgen konnen? Kirchen, die nicht mehr miteinander spre-
chen kénnen, vetlieren mit der Zeit untereinander auch die Verbindung.

d) Nach intrigenreichen Vorgingen war 858 der Konstantinopeler
Patriarch Ignatios abgesetzt worden. An seiner Stelle wurde Photios, ein
hochgebildeter Mann, der bisher Laie gewesen war, gewihlt und aus dem
Laienstand sofort in den Patriarchenrang erhoben. Die Partei der
Zeloten!3 protestierte gegen die Absetzung des bei ihnen beliebten
Ignatios, und Papst Nikolaus I. ergriff ihre Partei, denn nach rémischem
Brauch war es unerhért, einen Laien ohne Erfahrung im klerikalen
Dienst sofort zum Bischof oder gar zum Patriarchen zu erheben.
Nikolaus vertraute darauf, dass die romische Norm auch in Konstan-
tinopel gut wire, und verlangte die Absetzung des Photios und die
Wiedereinsetzung des Ignatios. Als Antwort schrieb Photios eine Reihe
polemischer Briefe, darunter seine bekannte Enzyklika an die 6stlichen
Patriarchen. Dank seiner Gelehrsamkeit wusste er um zahlreiche Ver-
schiedenheiten zwischen den griechischen und den lateinischen Brau-
chen und deutete sie als ,,Abweichungen® der Lateiner von der wahren
Lehre und von den heiligen Riten der Griechen. Hatte es Papst Nikolaus
den Byzantinern zum Vorwurf gemacht, dass sie nicht den Normen der
Roémer folgten, so griff nun Photios die Lateiner an wegen ihrer

13 Eiferer fiir die iiberlieferten Kirchenbriuche; der Parteiname ist abgeleitet vom
griechischen Wort ,,zelos* = Eifer.



Die Ereignisse des Jahres 1054 87

besonderen Formulierungen fir den gemeinsamen Glauben, wegen ihrer
Disziplin und wegen ihrer gottesdienstlichen Briuche.!#

Nach einer Absetzung des Photios durch den Kaiser im Jahr 867,
nach einer Synode von 869/70 mit rémischen Legaten, die den ab-
gesetzten Photios auch noch verurteilte, und nach der Wiedereinsetzung
des Photios ins Patriarchenamt im Jahr 877 kam es 879/80 in Konstan-
tinopel zu einer weiteren Synode, an der wieder romische Legaten
teilnahmen. Diese Synode bestitigte den Grundsatz, dass jeder Pa-
triarchalsitz die alten Gewohnheiten seiner Ubetlieferung beibehalten
solle, die Kirche von Rom ihre eigenen Gewohnheiten, die Kirche von
Konstantinopel die ihrigen, ebenso die orientalischen Throne.!®

Der Ausgang der Ereignisse von 879/80 versieht uns mit den
angemessenen Beurteilungskriterien fiir die Lektiire der antirdmischen
Polemik des Photios aus der Zeit vor 869/70. Denn wir lernen
begreifen, dass Photios den Vorwiirfen an die Lateiner nur unterge-
ordnete Bedeutung beigemessen hatte. Einem neuzeitlichen Leser, der
seine Darlegungen mit der apologetischen Literatur der letzten 200 Jahre
vergleicht, kénnte es wegen gewisser Ahnlichkeiten des Wortlauts schei-
nen, dass seine Ausfilhrungen zumindest hinsichtlich der wichtigeren
Streitpunkte in gleicher Weise wie die neuzeitlichen Texte eine grund-
sitzliche Verwerfung der rémischen Lehren und Gepflogenheiten dar-

14 In einem Brief des Papstes Nikolaus sind die Punkte zusammengestellt, um
derentwillen sich Photios damals den Lateinern widersetzte. Seine Anklagen, mit denen
er zweifellos nicht nur die Lateiner riigen, sondern auch die Zeloten, welche zu Ignatios
hielten, fir sich gewinnen wollte, waren: 1) das Fasten der Lateiner an Samstagen, das
gegen die byzantinischen Briuche verstiess; 2) die Lehre vom Ausgang des Heiligen
Geistes vom Vater und vom Sohn; 3) die Zélibatsverpflichtung fir alle Priester; 4) die
Tatsache, dass die Priester der Lateiner die Firmung nicht gleich nach der Taufe spenden;
5) die irrtiimliche Annahme, die Lateiner wiirden das Chrisam aus Wasser bereiten; 6) die
eigenen Abstinenzvorschriften der Lateiner, die von jenen der Byzantiner abwichen; 7)
eine Behauptung, dass die Lateiner zu Ostern nach jidischem Brauch mit der Eucharistie
auch ein Osterlamm opferten; 8) das Bartscheren der lateinischen Kleriker; 9) dass latei-
nische Diakone zu Bischofen geweiht werden kénnen, ohne eine Zeitlang als Priester
amtiert zu haben. An zehnter Stelle folgte die Bestimmung, dass kiinftig jedes Glaubens-
bekenntnis, um in Konstantinopel angenommen zu werden, die neun Punkte bestitigen
und eine ausdriickliche Zustimmung zum Vorrang des Konstantinopeler Patriarchen-
stuhls aussprechen miusse (vgl. JUGIE, M.: Theologia dogmatica christianorum orientalium,
Tomus I. Paris 1926, 105f£.).

15 Zu diesem Zeitpunkt hatte die chalkedonensische Partei der orientalischen Pa-
triarchate den Ritus der Kaiserstadt Konstantinopel noch nicht angenommen. Manche
Vorviter der heutigen orthodoxen Christen folgten damals noch syrischen oder kopti-
schen Briuchen. Die Forderung auf Rituseinheit als Ausdruck der Glaubenseinheit, die in
der Gegenwart von einer Mehrheit der orthodoxen Theologen erhoben wird, war damals
noch unbekannt. Die orthodox-katholische Dialogkommission beruft sich in der Bari-
Erklirung, Art. 53, auf den besagten Grundsatz von 879/80.



88 Die Ereignisse des Jahres 1054

stellten. Ein solches Verstindnis kann jedoch bei ihm nicht vorgelegen
haben. Denn anders als die Konfessionalisten der Neuzeit hielt er die
geriigten ,,Verirrungen® fiir kompatibel mit der Kircheneinheit. Die
Rémer ,,verbesserten in keinem einzigen Punkt, was ihnen Photios
vorgeworfen hatte. Dennoch behielt dieser die Kirchengemeinschaft mit
ihnen bis an sein Lebensende bei. Er bewertete die geriigten ,,Ver-
irrungen® der lateinischen Kirche eben als ,,nur méglicherweise proble-
matisch®, aber nicht als Verrat an der wahren kirchlichen Uberlieferung.

Im Abendland vergass man mit der Zeit den Friedensschluss zwischen Pho-
tios und dem Papst, und als man im 19. Jahrhundert fir den Kirchen-
geschichtsunterricht nach dem Zeitpunkt suchte, zu dem das ,griechische
Schisma“ begonnen hitte, entsetzte man sich so sehr iiber den Wortlaut der
polemischen Schriften des Photios, dass man zunichst meinte, ihn als den
»ochuldigen® hinstellen zu kénnen. Man apostrophierte die Griechen (nach
dem Vorbild der duberlieferten ,Ketzerbezeichnungen® wie ,Arianer®,
»Nestorianer®, ,Jakobiten® etc.) als ,,Photianer”. Auch in offiziellen Texten
kam dies vor, z.B. in einem Hirtenbrief des Pariser Erzbischofs Sibour zur
Zeit des Krimkriegs.!¢ Als sich die kirchengeschichtliche Forschung jedoch
der Ereignisse von 879/80 annahm und entdeckte, dass Photios in seiner 2.
Amtszeit mit Rom in Communio stand,!” musste von dieser Deutung wieder
abgerickt werden, und man kam auf den Einfall, den Mythos vom so
genannten ,,grossen Schisma im Jahr 1054“ zu ersinnen.

Erfahrungsgemiss brauchen kuriale Kreise stets etwas linger, bis sie einen
Fehler korrigieren. 1933 begegnet die unbrauchbare Bezeichnung ,,Photianer®
immer noch im Vorwort einer von der romischen Kurie ver6ffentlichten Liste
der katholischen Titularbistimer.!®

e) Zu Schismen wegen Mingel im Leben, nicht in der Lehre, kam es
auch innerhalb der westlichen und innerhalb der 6stlichen Christenheit.
Auf westlicher Seite ist diesbeziiglich an das spitmittelalterliche Papst-
schisma zu erinnern, denn ab 1378 zerfiel die lateinische Kirche wegen
zweier und zeitweise sogar dreier Pipste in Papstparteien, zwischen de-
nen keine Communio bestand. Dennoch wurden die Parteien — und
werden sie bis heute in den Handbiichern der Kirchengeschichte — mitei-
nander als die eine abendlindische Kirche gezihlt, nicht als voneinander
abgehobene Kirchen. Denn zwischen ihnen war nur die Kirchenleitung

16 Der Erzbischof hielt in seinem Hirtenschreiben den Krimkrieg fiir einen ,,Kreuz-
zug gegen die Photianer®; vgl. die Ausfithrungen zu Chomjakovs Entgegnung auf das
Hirtenschreiben bei SUTTNER, E.C.: Offenbarung, Gnade und Kirche bei A.S.Chomjakov.
Wiirzburg 1967, 137ff.

17 Joseph HERGENROTHER hat iiber Photios bahnbrechende Forschungen durch-
gefihrt; vgl. DERS.: Photios, Patriarch von Constantinopel, 3 Bde. Regensburg 1867-69.

18 S. CONGREGATIO CONSISTORIALIS: Index sedium titularium Achiepiscopalium et Epis-
copalium. Vatikan 1933,



Die Ereignisse des Jahres 1054 89

gebrochen, zu doktriniren Verurteilungen oder zu Streitigkeiten in
liturgischer Hinsicht war es nicht gekommen.

Wo man auf 6stlicher Seite nach neuen Autokephalien verlangte, gab
es und gibt es bis heute Abspaltungen ganzer Landeskirchen von der
Gesamtorthodoxie, denen nur kanonische, jedoch keine doktriniren
oder liturgischen Differenzen zugrunde liegen. |

f) Die gesamte Kirchengeschichte wire durchzugehen, wenn alles
aufgespiirt werden sollte, was Spaltung verursachte, ohne dass dabei die
Glaubenslehren geindert worden wiren. Fassen wir daher zusammen,
dass das Jahr 1054 zu spit angesetzt ist, um auf den Anfang des
Spaltungsprozesses zwischen Griechen und Lateinern verweisen zu
kénnen, und dass es zu frith angesetzt ist, um sein Ergebnis zu meinen.
Denn die Entfremdung, der lange Zeit nicht mehr durch gemeinsame
Konzilien gesteuert wurde, wuchs mehr und mehr

- wegen der Normanneneinfille in Siiditalien und Griechenland im
11. Jahrhundert und infolge des gescheiterten Rekonziliationsversuchs
von 1054, der damit zusammenhing;

- wegen wirtschaftlicher Erfolge italienischer Kaufleute bei den
Griechen und wegen des dadurch erregten Neides;

- wegen der Kreuzziige, ihrer traurigen Begleiterscheinungen und der
tiefen Verletztheit der Griechen aufgrund des Gedenkens an sie, insbe-
sondere an die Grausamkeiten anlisslich der Eroberung Konstantinopels
im Jahr 1204

- wegen der lateranensischen Kirchenrechtsverfiigung, dass die grie-
chischen Bischofe Vikare der lateinischen sein sollten;

- wegen der Expansion Ungarns, Polens und des deutschen Ordens
in Gebiete mit Kirchen griechischer Tradition und der dabei vollzogenen
,Umtaufen® von Orientalen zu Lateinern;

- wegen des abendlindischen Kulturwandels mit neuen Denkmustern
in Philosophie und Theologie zur Zeit der Scholastik;

- wegen der seit der kluniazensischen Reform sich steigernden inner-
kirchlichen Herrschaftsanspriiche der Pipste und weil viele orthodoxe
Apologeten dartiber das ekklesiologisch Berechtigte an der Rolle des
ersten Bischofs (fast) aus dem Blick verloren;

- wegen des Scheiterns aller weiteren Unionsversuche bis einschliess-
lich jenes des Florentinums;

- wegen des Gefihls der Griechen, vom Abendland in der Tirken-
gefahr verraten worden zu sein;

- wegen eines abermaligen Kulturwandels der Lateiner mit wieder
neuen philosophischen, sozialwissenschaftlichen und theologischen
Denkmustern in nachtridentinischer Zeit;



90 Die Ereignisse des Jahres 1054

- wegen der sozialen und politischen Rolle der orthodoxen Bischéfe
im tirkischen Reich und wegen der Einmischung abendlindischer Diplo-
maten in konfessionelle Angelegenheiten.!?

Was hier benannt wurde, sind nicht-theologische Faktoren. Als
solche konnten sie selbstverstindlich die Lehre der Kirchen nicht
indern. Doch das wechselseitige Vertrauen zwischen Lateinern und
Griechen haben sie zum Verkiimmern gebracht, und das gleichzeitig
anwachsende Misstrauen veranlasste, dass sich in den Kirchen immer
wieder Stimmen erhoben, die auf gegenseitiges Verurteilen dringten.
Denn nach und nach horten zahlreiche Theologen beider Seiten auf, die
von jeher verschiedenen theologischen Aussagen als Erginzungen zu
bewerten; statt dessen begannen sie, alles, was abwich von ihrer eigenen
Sicht fiir hiresieverdichtig einzustufen.

g) Insbesondere nach dem 2. Konzil von Lyon (1274) begann eine
Zeit, in der man die Divergenzen intensiv studierte, und man meinte,
dass das Schisma, falls es tberhaupt begriindet ist, ihretwegen aus-
gebrochen sein miisse. Wer das Schisma iiberwunden sehen wollte,
studierte daher die theologischen Divergenzen und versuchte zu zeigen,
dass es keine Begriindung fiir sein Fortbestehen gibt, weil sowohl die
lateinische als auch die griechische Lehre dem Worte Gottes gemiss ist.
Die Gegner der Ausséhnung studierten dieselben Fragen; sie suchten zu
erweisen, dass die Auffassungen der jeweils anderen Seite als Irrlehren
einzustufen seien, und dass deshalb mit ithnen keine kirchliche Ge-
meinschaft erlaubt sei. Wiederum waren nicht-theologische Faktoren mit
am Wirken. Wer sich nimlich der spannungsvollen Geschichte lebendig
bewusst war, konnte leicht von der Inkompatibilitit der lateinischen und
der griechischen Lehren tiberzeugt werden, wihrend jene, die wegen der
Schwiche des byzantinischen Reichs auf Schutz und Hilfe durch die
abendlindischen Michte hofften, fiir die gegenteilige These offen waren.

Um dem Streit auf den Grund zu gehen, kamen 1438 lateinische und
griechische Bischéfe zum Konzil von Florenz zusammen. Dabei gingen
sie davon aus, dass ihre Kirchen zueinander im Schisma stiinden,
anerkannten aber, dass die heiligen Sakramente der Kirche Christi auf
beiden Seiten gefeiert werden. Weder die Taufe, noch die Weihen der
jeweils ,,anderen Seite“ waren umstritten. Vielmehr hielten sich die
Bischofe gegenseitig fiir Mitbridder im Episkopat, die miteinander den
Auftrag haben, die Glaubenslehren und die Glaubenspraxis beider Seiten
zu erforschen.? Sie hatten zu prifen, ob die Unterschiede, die es

19 Vgl. SUTTNER, E.C.: Kirche und Nationen, 2 Bde. Wiirzburg 1997, passim.

20 Die besondere Bedeutsamkeit dieser Tatsache ergibt sich aus einem Vergleich mit
dem 2. Vat. Konzil. Ausgerechnet bei diesem Konzil, das die Offnung der katholischen



Die Ereignisse des Jahres 1054 91

zwischen ihnen in der Lehre und im kirchlichen Leben gab, innerhalb
des Rahmens der Rechtgliubigkeit zuldssig sind, oder ob vielleicht die
vier Punkte, die damals als die hauptsichlichen Streitfragen galten, den
rechten Glauben in Frage stellten.

Die Konzilsviter anerkannten die Rechtgliubigkeit beider Seiten.
Hinsichtlich der vier Punkte stellten sie fest,

- dass das Symbolum mit und ohne , filioque* rechtgliubig ist;?!

- dass bei der Eucharistie gesiduertes und ungesiuertes Brot verwen-
det werden kann;

- dass man nicht unbedingt vom Purgatorium reden muss, wenn man
iiber die Verstorbenen spricht und fiir sie betet;

- und dass der rémische Bischof so, wie es von jeher ,in den Akten
der 6kumenischen Konzilien und in den heiligen Kanones enthalten ist®,
als erster Bischof der Christenheit anerkannt werden soll.

Die Florentiner Konzilsviter sahen keine Veranlassung, von den
Griechen zu verlangen, dass sie das fikogne oder das ungesiuerte Brot
ibernihmen; dass sie beim Reden iiber die Verstorbenen den Ausdruck
»Purgatorium® verwendeten; oder dass sie den jlingeren westlichen Ent-
wicklungen im Verstindnis vom Papstamt ausdriicklich zustimmten.??

Kirche fir das Gedankengut der 6kumenischen Bewegung brachte, hielten die Katho-
liken und die Orthodoxen des 20. Jahrhunderts das Mittun von ,Schismatikern® als
Konzilsviter nicht mehr fir moglich. Sie meinten, dass orthodoxe Bischéfe und Theo-
logen an einem vom Papst einberufenen Konzil nur als Beobachter teilnehmen konnten,
weil sie die unterschiedlichen Frommigkeits- und Erkenntnisentwirfe beider Seiten fiir
Glaubensunterschiede hielten. Thnen galt als unvollziehbar, was beide Seiten in Florenz
als richtig empfanden. Die Grenze zwischen Katholiken und Orthodoxen nannte man
damals genauso wie heute ,,Schisma“, doch man hielt sie fir weniger grundsitzlich als im
20. Jahrhundert.

21 Dies leiteten sie aus der Tatsache ab, dass sich auch die heiligen Viter, deren
Rechtgliubigkeit wegen der ihnen gewihrten Fithrung durch den Heiligen Geist nicht
bestritten werden darf, beim Reden iiber den Ausgang des Heiligen Geistes unter-
schiedlicher Formulierungen bedienten. GILL, J.: Konstang #nd Basel-Floreng. Mainz 1967,
300f., fasst die langen Beratungen dahingehend zusammen, dass die Verstindigung
méglich wurde, als man ,,die klare Uberzeugung gewonnen (habe), dass sich weder die
griechische noch die lateinische Theologie im Irrtum befanden, dass vielmehr beide recht
hatten, da sie im Wesentlichen das Gleiche meinten, es aber in verschiedener Form aus-
driickten. Diese Uberzeugung beruhte auf einem Axiom, das sie bestitigte und das keiner
der in Florenz anwesenden Griechen zu leugnen gewagt hitte, so selbstverstindlich war
es ihnen: dass alle Heiligen als Heilige vom Heiligen Geist inspiriert sind und in Sachen
des Glaubens miteinander tibereinstimmen miissen. Die Vorstellung des Gegenteils hitte
bedeutet, den Heiligen Geist zu sich selbst in Widerspruch setzen. Die Heiligen kénnen
ihren Glauben zwar in verschiedener Form ausdriicken, einander aber niemals wider-
sprechen.”

2 Eine ,,modernere” Formulierung fiir die Einschrinkung der rémischen Primatsan-
spriche auf das, was ,,in den Akten der 6kumenischen Konzilien und in den heiligen
Kanones enthalten ist“, fand Josef Ratzinger im Jahr 1976, als er darlegte, dass die



92 Die Ereignisse des Jahres 1054

An die Lateiner stellten sie nicht das Ansinnen, kiinftig wegzulassen, was
auf griechischer Seite Anstoss erregt hatte. Gemiss dem Beschluss-
dokument des Konzils durften beide Seiten, Lateiner und Griechen, obne
Abstriche bei ihren eigenen Uberlieferungen verbleiben, aber sie sollten
die jeweils anderen nicht mehr als irrglaubig bezeichnen.

Mit der Anerkennung beider Traditionen als rechtgliubig ging die
klare Einsicht einher, dass die Gliubigen beider Seiten, die bisher unter-
einander uneins waren, dennoch Kinder derselben Mutter Kirche waren;
dass beide Seiten einander auch im Schisma durch dieselben Gnaden-
gaben des Heiligen Geistes verbunden waren; dass deswegen zwischen
ihnen volle Kirchengemeinschaft moglich ist. Also fassten die Viter den
Beschluss, dass die volle Communio aufgenommen werden solle, ohne
dass sie dafiir von den einen oder von den anderen irgendwelche Korrekturen
eingefordert hdtten. Die Einleitung ihres Beschlusstexts driickt die grosse
Freude aus, die sie Giber die von ihnen erlangte Einsicht empfanden:

oFreuen sollen sich die Himmel, und es frohlocke die Erde, denn die
Mauer, welche die westliche und oOstliche Kirche trennte, ist beseitigt,
zuriick kehrten Friede und die Eintracht. Nun hat jener Schlussstein
Christus, der aus beiden eins machte, durch das starke Band der Liebe und
des Friedens beide Seiten verbunden, er vereint sie und hilt sie durch die
Liebe ewiger Einheit zusammen. So erstrahlte nach jener grossen Finster-
nis der Verzagtheit und nach dem abgrundtiefen Dunkel, das durch die
lange Spaltung bedingt war, fiir alle das heitere Licht der ersehnten
Einheit.

Freuen soll sich auch die Mutter Kirche, denn sie sieht ihre Kinder, die
bisher untereinander uneins waren, nunmehr zu Einheit und Frieden
zuriickkehren; sie, die zuvor wegen ihrer Trennung bitterlich weinte, danke
aufgrund ihrer jetzigen wunderbaren Einheit dem allvermégenden Gott
mit unaussprechlicher Freude.?> Alle Glidubigen auf dem ganzen Erdkreis
sollen sich mitfreuen und alle, die den Namen Christi tragen, zusammen
mit der Mutter, der katholischen Kirche, frohlocken.*

h) Leider wurde aber die Einsicht der Florentiner Konzilsviter auf
beiden Seiten tbergangen. Papst Klemens VIIIL. traf 1595 sogar eine

katholische Kirche von den 6stlichen Christen nur das als Glaubensaussage einfordern
durfe, was auch im 1. Millennium formuliert und gelebt wurde; er publizierte diese Aus-
sage erneut, nachdem er bereits seine gegenwirtige romische Funktion aufgenommen
hatte (vgl. RATZINGER, ].: Theologische Prinzipienlehre. Munchen 1982, 209). Zur
katholischen Lehre iiber den Papst vgl. auch SUTTNER, E.C.: Der Wandel in der Ansiibung
des romischen Primats im Gefolge der Brester Union. In: OS 54 (2005).

23 Nur rechtgliubige Kinder kann die Mutter Kirche haben, und solche hatte sie nach
dem ausdriicklichen Zeugnis des Konzilsdokuments auf beiden Seiten der Mauer. Sie
weinte, weil ihre rechtgliubigen Kinder getrennt waren und freut sich jetzt, dass diese
Trennung ein Ende hat.



Die Ereignisse des Jahres 1054 93

kirchenamtliche Verfiigung, die gegenlidufig war. Im August 1595 hatte
nimlich die Synode der Kiever Metropolie einstimmig fiir ein Ansuchen
um die Communio mit Rom votiert, das gemiss den Florentiner Be-
schliissen konzipiert war. In seiner Antwort, in der Bulle , Magnus Domi-
nus“ vom 23.12.1595, legte Klemens VIII. Modalititen fiir die Union
fest, die den Florentiner Entscheidungen klar widersprachen.?* Dennoch
ubten beide Seiten — allen Spannungen zum Trotz — auch im 17. Jahr-
hundert noch eingeschrinkte Sakramentengemeinschaft. Erst ab dem 18.
Jahrhundert bezweifelten die Katholiken konsequent, dass orthodoxe
Bischofe und Priester die Sakramente legitim verwalten, und Rom verbot
1729 jegliche ,,communicatio in sacris“ zwischen Gliubigen, die dem Papst
verbunden waren, und solchen, die es nicht waren. Die griechischen
Patriarchen reagierten und erklirten 1755 die Katholiken fiir ungetauft.?

Da beide Seiten damit einen ekklesiologischen Exklusivanspruch
erthoben, eskalierte damals ihre gegenseitige Ablehnung zu wechsel-
seitiger Verwerfung. Von diesem Moment an steht zwischen Griechen
und Lateinern tatsichlich eine Glaubensfrage, denn beide Seiten hielten
nur mehr sich selbst fiir die Kirche Christi, die ,,andere Seite” aber nicht
mehr fiir seligmachend.

Wie nach der Communio suchen und die Schismen beenden?

Als Papst Johannes Paul II. am 5. Juni 1991 der Polnischen Orthodoxen
Kirche begegnete, fiihrte er aus: ,,Der Dialog der Wahrheit, Aufrichtig-
keit und Liebe ist der einzige Weg zur vollen Einheit. Er ist ein Ge-
schenk Gottes, ein unersetzliches Mittel auf dem Weg zur Aus-
sOhnung, “26

Der Ausspruch ist giiltig fiir die beiden Arten von Schismen, die das
Okumenismusdekret des 2. Vat. Konzils unterscheidet.

a) Ein theologischer Dialog, der um einer wirklichen Glaubens-
spaltung willen gefiihrt wird, muss zunichst nach den Gnadengaben

24 Die Beweise fiir diese Aussage finden sich bei SUTTNER, E.C.: Die Union in den
ruthenischen Landen. Das Florentiner Gescheben von 1439 und die Brester Union (1595/96). In:
OS 53 (2004) 3-16; DERS.: Das Verstindnis in Polen-Litauen und in Rom ur Zeit der Brester
Union vom Schisma und von einer Union. In: Orientalia Christiana Periodica 71 (2005).

2> Vgl. den Abschnitt ,,Nachtridentinische Auffassungen setzen sich durch® bei
SUTTNER, E.C.: Die Christenheit aus Ost und West auf der Suche nach dem sichtharen Ausdruck
Sir ibre Einbeit. Wirzburg 1999, 186-202.

26 Der polnische Originaltext der Papstansprachen wihrend der Polenreise vom 1.
bis zum 9. Juni 1991 wurde in Beilagen zum Osservatore Romano veréffentlicht. Die
Ansprache in der Kathedrale von Bialystok (auf den Beilagenseiten XXI-XXII) war dem
Osservatore Romano vom 10./11. Juni 1991 beigegeben; eine italienische Ubersetzung
wurde bereits in der Nummer vom 7. Juni abgedruckt.



94 Die Ereignisse des Jahres 1054

Ausschau halten, die der einen und der anderen von den dialog-
filhrenden Gemeinschaften geschenkt sind. Diese Gaben zu wiirdigen,
wo immer sie sich finden, sich tber sie zu freuen und dem Herrn zu
danken, dass er sie der eigenen und der anderen Kirche verlieh, ist die
geistliche Aufgabe beim Dialog. Es ist eine wahrhaft theologische Auf-
gabe, denn recht verstandene Theologie ist nicht einfach forschendes
Suchen, sondern mit lobpreisendem Dank an Gott verbundenes Nach-
denken tber das Heilswerk.

Sodann ist nach dem Gewicht der Unzulinglichkeiten zu fragen, die
sich zwischen beiden Kirchen aufgetiirmt haben. Auch deren Gewicht ist
zu prifen, und es obliegt der theologischen Unterscheidungsgabe der
dialogfiihrenden Parteien, das Gewicht der den Kirchen verliehenen
Gnadengaben gegen das Gewicht der Unzulinglichkeiten abzuwigen
und noch vor einer Kircheneinigung die Entschirfung der widerspriich-
lichen Differenzen zu so genannten ,versohnten Gegensitzen® zu er-
reichen. Denn einen wirklichen Widerspruch in der Glaubenslehre kann
es in der geeinten Kirche nicht geben.

b) Da im Dialog zwischen der orthodoxen und der katholischen
Kirche zwei Kirchen aufeinander treffen, denen nach Gottes Plinen eine
je besondere Tradition eignet, darf bei ihm nicht die Verminderung der
Unterschiede erstrebt werden, vielmehr muss es das Hauptanliegen sein,
sich um gréssere Toleranz fiir die Verschiedenheiten zu bemitihen.

Doch derzeit besteht hinsichtlich der ekklesiologischen Uberzeugun-
gen, mit denen man an die Arbeit herangeht, ein gewichtiger Unter-
schied. Wie oben ausgefiihrt wurde, kann es fiir die katholischen Teil-
nehmer am Dialog keinen Zweifel geben, dass die orthodoxe Partner-
kirche die Glaubenslehre nicht verfilschte. Wenn in dem einen oder
anderen Punkt dennoch Zweifel auftauchen, kann dies fir die katho-
lischen Dialogpartner nicht bedeuten, dass sie die Orthodoxie vielleicht
doch von einer hiretischen Lehre zuriickholen miissten; es kann nur
heissen, dass beziiglich dieser Punkte die Lehre beider Kirchen besser
darzulegen ist, damit der falsche Eindruck widerlegt werde, eine der
beiden Kirchen sei in die Irre gegangen.

Auch auf orthodoxer Seite halten viele Theologen und Kirchenfiithrer
die katholische Seite fiir ihre Schwesterkirche. Mit ihnen kénnen die
katholischen Teilnehmer den Dialog in der Weise fithren, die auch fiir sie
selber die richtige wire. Was aber die Anerkennung von uns Katholiken
als Schwesterkirche der Orthodoxie anbelangt, gibt es (noch) keine ver-
bindliche orthodoxe Aussage. Sogar scharfe einschligige Ablehnungen
liegen vor wie zum Beispiel eine von den Reprisentanten der 20
Athoskloster verabschiedete Stellungnahme zum Dokument der Dialog-



Die Ereignisse des Jahres 1054 95

kommission von Balamand.?’” Bei ihnen — und nicht nur bei ihnen allein
— besteht gegenwirtig der Mangel an wechselseitigem Vertrauen noch
fort, der zwischen Katholiken und Orthodoxen zu den gegenseitigen
Verwerfungen des 18. Jahrhunderts gefithrt hatte. Sie nehmen weiterhin
an, dass katholische Glaubensaussagen, die sich von der orthodoxen
Theologie unterscheiden, keine Aussagen seien, die von einem anderen
Gesichtspunkt her das heilige Erbe, das auch die orthodoxe Kirche lehrt,
zum Ausdruck brichten. Vielmehr meinen sie, es handle sich bei diesen
Aussagen um Verfilschungen des kirchlichen Erbes, und vor der Er-
langung der Communio miisse richtig gestellt werden, was die Katho-
liken im Lauf der letzten Jahrhunderte verdorben hitten.

c) Es ist ein schwieriges Unterfangen, einen Dialog zu fiihren, bei
dem fiir die eine Seite ekklesiologisch erwiesen ist, was wichtige Repra-
sentanten der anderen Seite erst noch untersuchen zu miissen meinen.
Da jedoch nur zwischen Schwesterkirchen Communio bestehen kann
und es die unerlissliche Voraussetzung fiir die Wiederaufnahme der
Communio zwischen zwei Gemeinschaften ist, dass sie Schwesterkirchen
sind und sich als solche auch anerkennen, haben wir — um Positives bei
unserem Verlangen nach Wiedererlangen der Communio erreichen zu
kénnen — in Geduld darauf zu warten, dass die gesamte Orthodoxie uns
Katholiken als ihre Schwesterkirche anerkennt und zustimmt, dass das
westliche geistliche und liturgische, disziplinire und theologische Erbe
genauso zur vollen Katholizitit und Apostolizitit der Kirche gehort, wie
das 2. Vat. Konzil dies von den &stlichen Traditionen anerkannte.?8

2l Die Stellungnahme ist zu finden unter der Internet-Anschrift http://
www.orthodoxinfo.com/ecumenism/athos_bal.aspx
28 Vgl. Unitatis redintegratio, 17.



	Die Ereignisse des Jahres 1054 und das Verlangen nach Communio in unseren Tagen

