
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Die Ereignisse des Jahres 1054 und das Verlangen nach Communio in
unseren Tagen

Autor: Suttner, Ernst Christoph

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760643

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760643
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ernst Christoph Suttner

Die Ereignisse des Jahres 1054 und das

Verlangen nach Communio in unseren Tagen

Es gibt keine nahezu tausendjährige Glaubensspaltung
%wischen Katholiken und Orthodoxen

Viele unter unseren Zeitgenossen halten die gegenwärtig bestehende

Trennung zwischen Griechen und Lateinern für eine Glaubensspaltung,
und sie nennen die Griechen Orthodoxe, und die Lateiner nennen sie

Katholiken. In der Art der Fundamentalisten, die voraussetzen, dass alle
Welt die Dinge stets so verstanden habe und sie weiterhin so verstehen
werde, wie sie selber es tun, projizieren diese Zeitgenossen ihre
fragwürdige Meinung vom wirklichen Bestehen einer solchen Glaubensspaltung

sogar unkritisch in urvordenkliche Zeiten zurück. So schufen
sie die Vorstellung, dass es schon seit mehr oder weniger tausend Jahren
im Glauben voneinander getrennte Katholiken und Orthodoxe gäbe. Als
schliesslich in den Schulen Geschichtsunterricht eingeführt wurde, wollte
man den Schülern auch sagen können, wann die Trennung eingetreten
sei. Da machte man zunächst den Versuch, die vermeintliche „Glaubensspaltung"

in die Tage des Patriarchen Photios von Konstantinopel zu
datieren. Nachdem dies als unmöglich erwiesen war, vermutete man ohne
nähere Prüfung der Sachverhalte, dass sie sich im Jahr 1054 ereignet
habe. So entstand der weit verbreitete Mythos vom so genannten
„grossen Schisma im Jahr 1054".

Da wir heute jedoch keine Märchenstunde abhalten, sondern
Kirchengeschichte betreiben wollen, müssen wir uns von dem Irrtum
distanzieren, dass es 1054 zu einer Glaubens Spaltung gekommen sei, und
die Bezeichnungen „Katholiken" bzw. „Orthodoxe" dürfen wir nur dann
als Konfessionsnamen verwenden, wenn wir über die Zeiten nach dem
Konzil von Trient reden. Diese beiden Wörter, die ursprünglich
Eigenschaften einer jeden Kirche bezeichneten (und dies übrigens bis auf den

heutigen Tag weiterhin tun!), erhielten nämlich nach dem Tridentinum
eine zweite Bedeutung und wurden dann auch zu Konfessionsnamen für
bestimmte Kirchen.1 Vorher bezeichnete „katholisch" ausschliesslich
eine von den Eigenschaften einer jeden wahren Kirche, die im uralten

1 Vgl. PERI, V.: he vocabulaire des relations entre les Eglises d'Ocädent et d'Orient jusqu'au
XVIe siècle. In: Irénikon 65 (1992) 194—199.



80 Die Ereignisse des Jahres 1054

Glaubensbekenntnis von Nizäa-Konstantinopel aufgezählt sind, wo die
Kirche bekanntlich die eine, heilige, katholische und apostolische heisst.

„Orthodox" bedeutete bei Orientalen und bei Okzidentalen über
Jahrhunderte hinweg dem Wortsinn nach nichts anderes als „rechtgläubig".
Noch im 17. Jahrhundert wandte der grosse Metropolit und Theologe
Petr Mogila, der für die Gegner der Union mit Rom ein bedeutender
Führer war, die Bezeichnung „orthodox" nicht nur auf seine, sondern
auch auf die römische Kirche an.2 Und jeder abendländische Priester, der
die heilige Messe auf Latein feiert und dabei das erste Hochgebet (d.h.
den alten römischen Messkanon) verwendet, betet auch heute noch für
die Gläubigen seiner eigenen abendländischen Kirche mit den Worten:
„pro omnibus orthodoxis catholicae et apostolicaeßdei cultoribus".

Auf unsere Frage, was die Ereignisse des Jahres 1054 gewesen seien,
ist also zu antworten: In Wirklichkeit gab es die Glaubensspaltung
zwischen Griechen und Lateinern, die angeblich schon Jahrhunderte vor
der Reformation eingetreten sein soll, nicht vor dem 18. Jahrhundert.
Zwar sind zwischen Griechen und Lateinern mehr als genug
mittelalterliche und frühneuzeitliche Auseinandersetzungen über einzelne
Punkte der Glaubenslehre und oftmalige von bestimmten Theologen
und Kirchenführern privat erhobene Vorwürfe auf Glaubensverfälschung
bezeugt. Aber nicht einmal jene, die persönlich die Existenz einer Glau-
bensverfalschung für Wirklichkeit hielten, waren der Meinung, dass die

Verfälschung auf geschichtliche Ereignisse im Jahr 1054 zurückgehe, und
weder eine Kirchenleitung der Griechen noch diejenige der Lateiner
haben vor dem 18. Jahrhundert der je anderen Seite amtlich eine
Glaubensverfälschung vorgeworfen.

Von einer Glaubensspaltung %wischen katholischer und orthodoxer Kirche %u

reden, widerspricht der Ekklesiologie des %weiten Vatikanischen Konzils

Ein Katholik, der sich zur Ekklesiologie des 2. Vat. Konzils bekennt,
darf auch heute nicht von Glaubensspaltung zwischen der katholischen
und der orthodoxen Kirche sprechen, wenn er nicht schwer gegen die
Glaubenslehre unserer Kirche Verstössen will. Denn bekanntlich lehrt
das 2. Vat. Konzil: In den östlichen Kirchen, die keine Communio mit
uns Katholiken haben, „baut sich auf und wächst heran [...] die Kirche

2 Vgl. HRYNIEWICZ, W.: Unio sine destuctione. In: DERS.: Pr^es^/osc zostawic Bogu. Opole
1995, 81—111; SUTTNER, E.C.: Metropolit Petr Mogila und die 1644 vetfasste „Sententia
cuiusdam nobilis Po/oni graecae religionis" über die Einigung der Kirchen. In: RAPPERT (Hg.):
Kirche in einer zueinander rückenden Welt. Würzburg 2003, 394—405 (beide Aufsätze mit Lit.).



Die Ereignisse des Jahres 1054 81

Gottes".3 Daraus folgen zwei Tatsachen, die zwar auf der Hand liegen,
bisher allerdings den Katholiken und den Nichtkatholiken noch recht
wenig ins Bewusstsein drangen.

Zum einen ist die Kirche Gottes nach Lehre der katholischen
Ekklesiologie unfehlbar, und das bedeutet, dass sie die vom Heiligen
Geist geleitete Lehrerin des heiligen Glaubens ist. Zwar kann sie nicht
die Fülle der Wahrheit aussprechen. Eine solche Vollendung ist der
irdischen Kirche nicht gewährt. Denn nach dem hl. Paulus gilt: Stückwerk

ist unser Erkennen, Stückwerk unser prophetisches Reden, und erst
wenn das Vollendete kommt, wird das Stückwerk vergehen.4 Das Leben
und Lehren der Kirche auf Erden bleibt von Ungenügen gekennzeichnet
und bedarf steter Verbesserung. Die Unfehlbarkeit der Kirche besagt
also keine Vollkommenheit ihrer Erkenntnis, bedeutet aber, dass sich
dank des Beistands des Heiligen Geistes keine Kirche von der Wahrheit
abkehrt, dass sie vielmehr stets auf die Wahrheit zugeht. Es wäre ein
eklatanter ekklesiologischer Widerspruch, wenn ein Katholik mit dem 2.

Vat. Konzil die orthodoxe Kirche unsere Schwesterkirche nennt, gleichzeitig

aber besorgt wäre, ihre dogmatische Lehre würde der Glaubenswahrheit

widersprechen.
Sodann belehrt uns das Glaubensbekenntnis, dass die heiüge, katholische

und apostolische Kirche eine einzige Kirche ist. Eine jede
Gemeinschaft, die voll und zu Recht Kirche Christi genannt wird, gehört
der einen, heiligen, katholischen und apostolischen Kirche zu. Was wir
im ökumenischen Dialog zwischen der katholischen und der orthodoxen
Kirche als Ziel erhoffen, ist also von Gott her längst schon verwirklicht.
In seiner grossen Güte hat er beide Dialogpartner bereits miteinander zu
seiner einen und einzigen Kirche gemacht. Nachdem das 2. Vat. Konzil
die östlichen Kirchen im vollen ekklesiologischen Sinn als Schwesterkirchen

anerkannte, kann also das ökumenische Verlangen in unseren
Tagen nur sein, die Communio wieder aufleben zu lassen, damit die

Einheit, die längst von Gott her besteht, auch empirisch erkennbar
werde.

3 Unitatis redintegratio, 15. Eventuellen Versuchen, diesen Worten nur einen
abgeschwächten Sinn beizulegen, schob das Dokument „Dominus Jesus" der römischen
Kongregation für die Glaubenslehre vom 6.8.2000 einen Riegel vor, denn in Art. 17 hält es

ausdrücklich fest: „Die Kirchen, die zwar nicht in vollkommener Gemeinschaft mit der
katholischen Kirche stehen, aber durch engste Bande, wie die apostolische Sukzession
und die gültige Eucharistie, mit ihr verbunden bleiben, sind echte Teilkirchen. Deshalb
ist die Kirche Christi auch in diesen Kirchen gegenwärtig und wirksam, obwohl ihnen die
volle Gemeinschaft mit der katholischen Kirche fehlt, insofern sie die katholische Lehre
vom Primat nicht annehmen [...]."

4 Vgl. 1 Kor 13,9-10.



82 Die Ereignisse des Jahres 1054

Gemäss der Ekklesiologie des 2. Vat. Konzils sind Katholiken und
Orthodoxe nicht nur nicht „im Glauben getrennt", sie sind es in
überhaupt keiner Hinsicht, die vor Gott Gültigkeit besässe. Denn der
Wahrheit und der Gnade nach sind sie geeint. Sobald sie dies auch in
menschlicher Weise zur Kenntnis nehmen, wird das gottwidrige Schisma,
das zwischen ihnen besteht, ein Ende haben.

Gibt es Schismen ohne GlaubensSpaltung?

Im 19./20. Jahrhundert wurde es üblich, alle Kirchenspaltungen den
Brüchen gleichzusetzen, zu denen es im 16. Jahrhundert in der
abendländischen Kirche infolge des Auftretens der Reformatoren kam.
Durch deren Einspruch wurden aus der bis an die Wende vom 15. zum
16. Jahrhundert von den Vorvätern der Katholiken und der Protestanten
gemeinsam gelebten abendländischen kirchlichen Tradition geteilte
theologische Lehrüberlieferungen. Denn ein Streit brach aus, ob alles,

was bislang als gemeinsames Traditionsgut der westlichen Kirche galt
und was die eine Seite auch weiterhin für heilig hielt, dem Evangelium
entspreche. Der Widerspruch der reformatorischen Seite gegen
bestimmte Punkte der jahrhundertelang gemeinsamen Kirchentradition und
die Anhänglichkeit an sie bei der traditionstreuen Gegenpartei wurden
mit grösster Heftigkeit vorgetragen. Da die Parteien das, was sie
verwarfen bzw. fortpflegten, für zentrale Angelegenheiten ihrer
Glaubenslehre erachten, gilt ihnen ihre Trennung als GlaubensSpaltung.
Daher wurden aus den theologischen Parteien verschiedene Konfessionen,

die überzeugt sind, im Glauben gespalten zu sein.

Nie hat es hingegen eine Zeit gegeben, in der die Vorväter der
heutigen Katholiken und jene der heutigen Orthodoxen ebenfalls eine

gemeinsame kirchliche Tradition gepflegt hätten, aus der sie zu zwei

getrennten Strömungen auseinander gebrochen wären. Denn wie es im
Okumenismusdekret des 2. Vat. Konzils heisst, ist „das von den Aposteln

überkommene Erbe in verschiedenen Formen und auf verschiedene
Weise übernommen und daher schon von Anfang an in der Kirche hier
und dort verschieden ausgelegt worden."5

Zwischen Ortskirchen, auf die diese Aussage zutrifft, ist die
Unterschiedlichkeit nicht wie zwischen den abendländischen Konfessionen

die Folge eines Abweichens von einer vorangegangenen Gemeinsamkeit

wegen einer irgendwann einmal durch einen Widerspruch
ausgelösten Spaltung; die Verschiedenheit war vielmehr von Anbeginn
an ein Charakteristikum der altkirchlichen Tradition. Solange zwischen
den verschieden geprägten Ortskirchen Verständnis und Liebe bestanden

5 Unitatis redintegratio, 14.



Die Eteignisse des Jahres 1054 83

und sie einander das Vertrauen schenkten, dass eine jede von ihnen
unter Führung durch den Heiligen Geist von ihrer Warte her auf die eine

Wahrheit des Evangeliums Christi schaute, war ihre Unterschiedlichkeit
keine Ursache für Spaltung, sondern im Gegenteil eine Bereicherung für
die Gesamtkirche.

Vergleichbar ist dies mit der Tatsache, dass es für das volle Wissen
um die Gestalt eines hohen Berges des „Addierens" der Ansichten
bedarf, die der Berg von seinen verschiedenen Seiten her bietet. Ebenso
darf die Gesamtkirche die verschiedenen Sichtweisen von der einen
Wahrheit und die unterschiedüchen Formen im kirchlichen Leben zu
einer Gesamteinsicht zusammenfassen. Doch es geschah, dass verschieden

geprägten Ortskirchen wegen „Mangels an Verständnis und Liebe"6
einander nicht mehr das Vertrauen schenkten, dass sie alle auf die eine
Wahrheit des Evangeliums Christi bezogen sind. Dann verfielen sie der

irrigen Auffassung, dass nur ihre eigene Sichtweise korrekt, die der
anderen aber häretisch sei. Sie übersahen, dass ihre Unterschiede von
jeher bestanden, und sie meinten, irgendwann in ferner Vergangenheit
sei zwischen ihnen genau dasselbe vorgefallen wie zwischen Katholiken
und Protestanten im 16. Jahrhundert. Sie missdeuteten ihre Unterschiede
als Gegensätze und hielten diese irrtümlich für Glaubensunterschiede.

Um einer solchen Fehldeutung der kirchengeschichtlichen Tatsachen

entgegen zu wirken, unterscheidet das 2. Vat. Konzil im Ökumenismusdekret

„zwei besondere Kategorien von Spaltungen, durch die der
nahtlose Leibrock Christi getroffen wurde".7 In beiden Fällen geht es um
echte Kirchenspaltungen, auch wenn es keineswegs immer um
Glaubensspaltungen geht. Wir tun gut, uns die Unterscheidung der zwei Arten
von Kirchenspaltung vor Augen zu halten. Denn jede Spaltung ist eine
Krankheit der Kirche, und die Suche nach Überwindung hat eine
Ähnlichkeit mit ärztüchem Tun. Ein Arzt aber, der eine falsche Diagnose
stellt, kann keinen Erfolg haben.

Der tatsächliche Charakter der Trennung ^wischen Katholiken und Orthodoxen

Obgleich es also zwischen Katholiken und Orthodoxen keine Glaubensspaltung

gibt, kann doch niemand bestreiten, dass sie gegenwärtig
zueinander im Schisma leben und dass auch in der Vergangenheit die

Zeiten, in denen Lateiner und Griechen zueinander im Schisma standen,
länger währten, als die Zeiten, in denen sie Communio pflegten. Was
also ist ein Schisma, wenn es keine Glaubensspaltung ist? Wenn es das

6 Unitatis redintegratio, 14.
7 Unitatis redintegratio, 13.



84 Die Ereignisse des Jahres 1054

nicht ist, was die meisten unserer Zeitgenossen heutzutage mit „Schisma"

gleichzusetzen pflegen?
Blicken wir, um auf diese Frage die Antwort zu finden, in die

Apostelgeschichte, dorthin, wo dargelegt wird, wie die Kirche sein soll.
Dort ist zu lesen: „Die Gemeinde der Gläubigen war ein Herz und eine
Seele",8 und damit ist gemeint: Festhalten an der Glaubenswahrheit;
Gemeinsamkeit im alltäglichen Leben (bis hin zur Gütergemeinschaft);
gemeinsamer Vollzug des Brotbrechens des sakramentalen Lebens)
und Gebetsgemeinschaft. Denn es heisst in der Apostelgeschichte überdies:

„Die Menge der Gläubigen hielt an der Lehre der Apostel fest und
an der Gemeinschaft, am Brechen des Brotes und an den Gebeten [...].
Und alle, die gläubig geworden waren, bildeten eine Gemeinschaft und
hatten alles gemeinsam."9

Doch schon aus den ersten Kapiteln der Apostelgeschichte und
überhaupt aus allen Studien zur Kirchengeschichte ergibt sich: Die Rede von
„dem einen Herzen und der einen Seele" ist die Beschreibung eines

Ideals, das die Kirche weder in den Tagen der Apostel noch später
jemals erreichte. Je weiter sich die tatsächlichen wechselseitigen
Beziehungen von dem Ideal entfernten, mit desto mehr Recht passt auf den

geschichtlichen Zustand die Bezeichnung „Schisma". Dazu musste es gar
nicht zum Streit über die Glaubenswahrheit gekommen sein.

Beispiele aus der Kirchengeschichtefür Schismen, %u denen es gekommen war wegen

Mängel im Leben, nicht in der Lehre

a) Die Redeweise über die Inkarnation des Gottessohnes, die das

Konzil von Chalkedon (451) den spätantiken Ortskirchen als

Dokumentation ihrer Rechtgläubigkeit hatte vorschreiben wollen, wurde nicht
von allen Ortskirchen übernommen. Um den daher fortbestehenden
Dissens über die Redewendungen aus der Welt zu schaffen, liess Kaiser
Zenon vom Konstantinopeler Erzbischof Akakios ein so genanntes
„Henotikon"10 verfassen, publizierte es im Jahr 482 und schrieb allen
Kirchen des Reiches vor, es als ihr Glaubensbekenntnis zu betrachten.
Man muss einräumen, dass das Henotikon dem Inhalt nach rechtgläubig
war und dem, was das Konzil von Chalkedon lehren wollte, nicht
widersprach, obgleich es am Wortlaut seiner Beschlüsse „vorbeiging".11 Die

8 Vgl. Apg 4,32.
9 Vgl. Apg 2,42-44.
10 Die Bezeichnung ist aus dem griechischen Wort „henosis" „Einigung" gebildet.
11 Um sich recht in die Denkweise des Kaisers Zenon, des Erzbischofs Akakios und

der damaligen Ortskirchen, die den Konzilsbeschluss nicht übernahmen, zu versetzen, ist
zu bedenken, dass die Kirche auch vor 451 (vor dem Konzil von Chalkedon) die Wahr-



Die Ereignisse des Jahres 1054 85

Kirche von Konstantinopel, deren Bischof es verfasst hatte, fügte sich
dem kaiserlichen Befehl, doch die Kirche von Rom, die sich der
kaiserlichen Einmischung in Glaubensfragen widersetzen wollte, kündigte

ihr deshalb die Communio auf.
Erst auf dem Konzil von Chalkedon hatten der Kaiser und seine

bischöfliche Partei den Aufstieg Konstantinopels zum Kirchenzentrum
durchsetzen wollen. Als etwa 30 Jahre danach das Henotikon erstellt
wurde, war der Aufstieg noch nicht einmal im ganzen Römerreich
anerkannt. Aber schon damals begann ein Schisma zwischen Rom und
Konstantinopel, das bis zum Jahr 519, ca. 35 Jahre, währte.

b) In der Schrift „Zerrissene Christenheit" stellt Yves Congar heraus,
dass Rom und Konstantinopel in den Jahrhunderten, in denen sechs von
den sieben den Lateinern und Griechen gemeinsamen ökumenischen
Konzilien gefeiert wurden, insgesamt mehr als 200 Jahre zueinander im
Schisma standen.12 Den Griechen und den Lateinern jener Zeit kam es

aber, wenn sie voneinander getrennt waren, nicht in den Sinn, der
anderen Seite das Kirche-Sein zu bestreiten. Deswegen konnten ihre
Bischöfe einander auf den gemeinsamen ökumenischen Konzilien als

Mitbrüder im gleichen Hirtenamt begegnen. Zwar hatten sich die
Kirchen schwere Missstände vorgeworfen und gemeint, derentwegen
zum Abbruch der Communio gezwungen zu sein, um so die Bereinigung
dessen zu erzwingen, was sie für verfehlt hielten. Trotzdem zweifelten
sie nicht daran, dass sie miteinander die eine, heilige, katholische und
apostolische Kirche bildeten.

c) Bereits in der Spätantike hatte es Teilungen des Römerreiches
gegeben. Dabei wurden die Grenzen nicht willkürlich, sondern unter
Beachtung sozio-kultureller Gegebenheiten gezogen. Darum gab es oft
genug Spannungen zwischen den beiden Teilreichen, die sich auch auf
den kirchlichen Bereich auswirkten und in der griechisch-lateinischen
Christenheit Bipolarität und Rivalitäten verursachten. Sogar die theolo-

heit über die Inkarnation zu predigen verstand. Sie tat es damals ohne die
Formulierungen im Wortlaut des Konzilsbeschlusses, den es ja noch gar nicht gab. Warum
sollte nach 482 unmöglich sein, was vor 451 selbstverständlich war? Vgl. auch SUTTNER,
E.C.: Vorchalcedonische und chalcedonische Christologie: die eine Wahrheit in unterschiedlicher

Begrifflichkeit. In: RAPPERT (Hg.): Kirche in einer zueinander rückenden Welt., 155—170.
12 Er zitiert zwei einschlägige kirchengeschichtliche Untersuchungen. In einer von

ihnen wird aufgezeigt, dass es in den 464 Jahren vom Beginn der Alleinherrschaft
Konstantins (im Jahre 323) bis zum 7. ökumenischen Konzil (im Jahre 787) zwischen den
Griechen und den Lateinern fünf Schismen mit zusammen 203 Jahren gab. Die andere

Untersuchung berichtet von sieben Schismen mit zusammen 217 Jahren, die es in den
506 Jahren vom Tod Kaiser Konstantins (im Jahre 337) bis zur endgültigen Annahme der
Beschlüsse des 7. ökumenischen Konzils durch die Kaiserstadt Konstantinopel (im Jahre
843) gab; vgl. CONGAR, Y.: Zerrissene Christenheit. Wien 1959, 111.



86 Die Ereignisse des Jahres 1054

gische Interessenslage der griechischen und der lateinischen Väter war
bekanntermassen verschieden aufgrund der Mentalitätsunterschiede
zwischen Ost und West im Römerreich. Doch die Reichsteilungen der
Spätantike waren zwischen den Herrschern verabredet worden, und so
konnten sich die beiden Kaiser untereinander absprechen, um in
Krisensituationen der Kirche ein gemeinsames Konzil der griechisch-lateinischen

Christenheit einzuberufen, welches dann die brüchig gewordene,
vielleicht sogar verloren gegangene Communio erneuerte.

Eine neue Situation trat hingegen ein, als im Jahr 800 Karl der Grosse
ohne Absprache mit dem Osten zum Römerkaiser gekrönt wurde. Er
hätte der römische Kaiser schlechthin sein wollen, nicht nur ein
Herrscher über ein westliches Teilreich. In Konstantinopel erachtete

man seine Krönung für nicht rechtens und erhob ebenfalls einen
Römerkaiser. Welcher von beiden Kaisern bzw. welcher Nachfolger
welchen Kaisers hätte von da an nach alter Weise ein gemeinsames
Konzil einberufen und überall für die Durchsetzung der
Konzilsbeschlüsse sorgen können? Kirchen, die nicht mehr miteinander sprechen

können, verlieren mit der Zeit untereinander auch die Verbindung.
d) Nach intrigenreichen Vorgängen war 858 der Konstantinopeler

Patriarch Ignatios abgesetzt worden. An seiner Stelle wurde Photios, ein

hochgebildeter Mann, der bisher Laie gewesen war, gewählt und aus dem
Laienstand sofort in den Patriarchenrang erhoben. Die Partei der
Zeloten13 protestierte gegen die Absetzung des bei ihnen beliebten
Ignatios, und Papst Nikolaus I. ergriff ihre Partei, denn nach römischem
Brauch war es unerhört, einen Laien ohne Erfahrung im klerikalen
Dienst sofort zum Bischof oder gar zum Patriarchen zu erheben.
Nikolaus vertraute darauf, dass die römische Norm auch in Konstantinopel

gut wäre, und verlangte die Absetzung des Photios und die

Wiedereinsetzung des Ignatios. Als Antwort schrieb Photios eine Reihe

polemischer Briefe, darunter seine bekannte Enzyklika an die östlichen
Patriarchen. Dank seiner Gelehrsamkeit wusste er um zahlreiche
Verschiedenheiten zwischen den griechischen und den lateinischen Bräuchen

und deutete sie als „Abweichungen" der Lateiner von der wahren
Lehre und von den heiligen Riten der Griechen. Hatte es Papst Nikolaus
den Byzantinern zum Vorwurf gemacht, dass sie nicht den Normen der
Römer folgten, so griff nun Photios die Lateiner an wegen ihrer

13 Eiferer für die überlieferten Kirchenbräuche; der Parteiname ist abgeleitet vom
griechischen Wort „zelos" Eifer.



Die Ereignisse des Jahres 1054 87

besonderen Formulierungen für den gemeinsamen Glauben, wegen ihrer
Disziplin und wegen ihrer gottesdienstlichen Bräuche.14

Nach einer Absetzung des Photios durch den Kaiser im Jahr 867,
nach einer Synode von 869/70 mit römischen Legaten, die den

abgesetzten Photios auch noch verurteilte, und nach der Wiedereinsetzung
des Photios ins Patriarchenamt im Jahr 877 kam es 879/80 in Konstantinopel

zu einer weiteren Synode, an der wieder römische Legaten
teilnahmen. Diese Synode bestätigte den Grundsatz, dass jeder Pa-
triarchalsitz die alten Gewohnheiten seiner Überlieferung beibehalten
solle, die Kirche von Rom ihre eigenen Gewohnheiten, die Kirche von
Konstantinopel die ihrigen, ebenso die orientalischen Throne.15

Der Ausgang der Ereignisse von 879/80 versieht uns mit den

angemessenen Beurteilungskriterien für die Lektüre der antirömischen
Polemik des Photios aus der Zeit vor 869/70. Denn wir lernen
begreifen, dass Photios den Vorwürfen an die Lateiner nur untergeordnete

Bedeutung beigemessen hatte. Einem neuzeitlichen Leser, der
seine Darlegungen mit der apologetischen Literatur der letzten 200 Jahre
vergleicht, könnte es wegen gewisser Ähnlichkeiten des Wortlauts scheinen,

dass seine Ausführungen zumindest hinsichtlich der wichtigeren
Streitpunkte in gleicher Weise wie die neuzeitlichen Texte eine
grundsätzliche Verwerfung der römischen Lehren und Gepflogenheiten dar-

14 In einem Brief des Papstes Nikolaus sind die Punkte zusammengestellt, um
derentwillen sich Photios damals den Lateinern widersetzte. Seine Anklagen, mit denen

er zweifellos nicht nur die Lateiner rügen, sondern auch die Zeloten, welche zu Ignatios
hielten, für sich gewinnen wollte, waren: 1) das Fasten der Lateiner an Samstagen, das

gegen die byzantinischen Bräuche verstiess; 2) die Lehre vom Ausgang des Heiligen
Geistes vom Vater und vom Sohn; 3) die Zölibatsverpflichtung für alle Priester; 4) die
Tatsache, dass die Priester der Lateiner die Firmung nicht gleich nach der Taufe spenden;
5) die irrtümliche Annahme, die Lateiner würden das Chrisam aus Wasser bereiten; 6) die

eigenen Abstinenzvorschriften der Lateiner, die von jenen der Byzantiner abwichen; 7)
eine Behauptung, dass die Lateiner zu Ostern nach jüdischem Brauch mit der Eucharistie
auch ein Osterlamm opferten; 8) das Bartscheren der lateinischen Kleriker; 9) dass
lateinische Diakone zu Bischöfen geweiht werden können, ohne eine Zeitlang als Priester
amtiert zu haben. An zehnter Stelle folgte die Bestimmung, dass künftig jedes
Glaubensbekenntnis, um in Konstantinopel angenommen zu werden, die neun Punkte bestätigen
und eine ausdrückliche Zustimmung zum Vorrang des Konstantinopeler Patriarchenstuhls

aussprechen müsse (vgl. JUGIE, M.: Theologia dogmatica christianorum orientalium,
Tomus I. Paris 1926, 105f.).

15 Zu diesem Zeitpunkt hatte die chalkedonensische Partei der orientalischen
Patriarchate den Ritus der Kaiserstadt Konstantinopel noch nicht angenommen. Manche
Vorväter der heutigen orthodoxen Christen folgten damals noch syrischen oder koptischen

Bräuchen. Die Forderung auf Rituseinheit als Ausdruck der Glaubenseinheit, die in
der Gegenwart von einer Mehrheit der orthodoxen Theologen erhoben wird, war damals
noch unbekannt. Die orthodox-katholische Dialogkommission beruft sich in der Bari-
Erklärung, Art. 53, auf den besagten Grundsatz von 879/80.



88 Die Ereignisse des Jahres 1054

stellten. Ein solches Verständnis kann jedoch bei ihm nicht vorgelegen
haben. Denn anders als die Konfessionalisten der Neuzeit hielt er die

gerügten „Verirrungen" für kompadbel mit der Kircheneinheit. Die
Römer „verbesserten" in keinem einzigen Punkt, was ihnen Photios
vorgeworfen hatte. Dennoch behielt dieser die Kirchengemeinschaft mit
ihnen bis an sein Lebensende bei. Er bewertete die gerügten
„Verirrungen" der lateinischen Kirche eben als „nur möglicherweise
problematisch", aber nicht als Verrat an der wahren kirchlichen Überlieferung.

Im Abendland vergass man mit der Zeit den Friedensschluss zwischen Photios

und dem Papst, und als man im 19. Jahrhundert für den
Kirchengeschichtsunterricht nach dem Zeitpunkt suchte, zu dem das „griechische
Schisma" begonnen hätte, entsetzte man sich so sehr über den Wortlaut der
polemischen Schriften des Photios, dass man zunächst meinte, ihn als den

„Schuldigen" hinstellen zu können. Man apostrophierte die Griechen (nach
dem Vorbild der überlieferten „Ketzerbezeichnungen" wie „Arianer",
„Nestorianer", „Jakobiten" etc.) als „Photianer". Auch in offiziellen Texten
kam dies vor, z.B. in einem Hirtenbrief des Pariser Erzbischofs Sibour zur
Zeit des Krimkriegs.16 Als sich die kirchengeschichtliche Forschung jedoch
der Ereignisse von 879/80 annahm und entdeckte, dass Photios in seiner 2.

Amtszeit mit Rom in Communio stand,17 musste von dieser Deutung wieder
abgerückt werden, und man kam auf den Einfall, den Mythos vom so

genannten „grossen Schisma im Jahr 1054" zu ersinnen.
Erfahrungsgemäss brauchen kuriale Kreise stets etwas länger, bis sie einen

Fehler korrigieren. 1933 begegnet die unbrauchbare Bezeichnung „Photianer"
immer noch im Vorwort einer von der römischen Kurie veröffentlichten Liste
der katholischen Titularbistümer.18

e) Zu Schismen wegen Mängel im Leben, nicht in der Lehre, kam es

auch innerhalb der westlichen und innerhalb der östlichen Christenheit.
Auf westlicher Seite ist diesbezüglich an das spätmittelalterliche
Papstschisma zu erinnern, denn ab 1378 zerfiel die lateinische Kirche wegen
zweier und zeitweise sogar dreier Päpste in Papstparteien, zwischen
denen keine Communio bestand. Dennoch wurden die Parteien — und
werden sie bis heute in den Handbüchern der Kirchengeschichte —

miteinander als die eine abendländische Kirche gezählt, nicht als voneinander
abgehobene Kirchen. Denn zwischen ihnen war nur die Kirchenleitung

16 Der Erzbischof hielt in seinem Hirtenschreiben den Krimkrieg für einen „Kreuzzug

gegen die Phodaner"; vgl. die Ausführungen zu Chomjakovs Entgegnung auf das

Hirtenschreiben bei SUTTNER, E.C.: Offenbarung, Gnade und Kirche bei A.S.Chomjakov.
Würzburg 1967, 137ff.

17 Joseph HERGENRÖTHER hat über Photios bahnbrechende Forschungen
durchgeführt; vgl. DERS.: Photios, Patriarch von Constantinopel, 3 Bde. Regensburg 1867—69.

18 S. CONGREGATIO CONSISTORIALIS: Index sedium titularium Achiepiscopalium et Epis-
copalium. Vatikan 1933.



Die Ereignisse des Jahres 1054 89

gebrochen, zu doktrinären Verurteilungen oder zu Streitigkeiten in
liturgischer Hinsicht war es nicht gekommen.

Wo man auf östlicher Seite nach neuen Autokephalien verlangte, gab
es und gibt es bis heute Abspaltungen ganzer Landeskirchen von der
Gesamtorthodoxie, denen nur kanonische, jedoch keine doktrinären
oder liturgischen Differenzen zugrunde liegen.

f) Die gesamte Kirchengeschichte wäre durchzugehen, wenn alles

aufgespürt werden sollte, was Spaltung verursachte, ohne dass dabei die
Glaubenslehren geändert worden wären. Fassen wir daher zusammen,
dass das Jahr 1054 zu spät angesetzt ist, um auf den Anfang des

Spaltungsprozesses zwischen Griechen und Lateinern verweisen zu
können, und dass es zu früh angesetzt ist, um sein Ergebnis zu meinen.
Denn die Entfremdung, der lange Zeit nicht mehr durch gemeinsame
Konzilien gesteuert wurde, wuchs mehr und mehr

- wegen der Normanneneinfälle in Süditalien und Griechenland im
11. Jahrhundert und infolge des gescheiterten Rekonziliationsversuchs
von 1054, der damit zusammenhing;

- wegen wirtschaftlicher Erfolge italienischer Kaufleute bei den
Griechen und wegen des dadurch erregten Neides;

- wegen der Kreuzzüge, ihrer traurigen Begleiterscheinungen und der
tiefen Verletztheit der Griechen aufgrund des Gedenkens an sie,
insbesondere an die Grausamkeiten anlässlich der Eroberung Konstantinopels
im Jahr 1204;

- wegen der lateranensischen Kirchenrechtsverfügung, dass die
griechischen Bischöfe Vikare der lateinischen sein sollten;

- wegen der Expansion Ungarns, Polens und des deutschen Ordens
in Gebiete mit Kirchen griechischer Tradition und der dabei vollzogenen
„Umtaufen" von Orientalen zu Lateinern;

- wegen des abendländischen Kulturwandels mit neuen Denkmustern
in Philosophie und Theologie zur Zeit der Scholastik;

- wegen der seit der kluniazensischen Reform sich steigernden
innerkirchlichen Herrschaftsansprüche der Päpste und weil viele orthodoxe
Apologeten darüber das ekklesiologisch Berechtigte an der Rolle des

ersten Bischofs (fast) aus dem Blick verloren;
- wegen des Scheiterns aller weiteren Unionsversuche bis einschliesslich

jenes des Florentinums;
- wegen des Gefühls der Griechen, vom Abendland in der Türkengefahr

verraten worden zu sein;
- wegen eines abermaligen Kulturwandels der Lateiner mit wieder

neuen philosophischen, sozialwissenschaftlichen und theologischen
Denkmustern in nachtridentinischer Zeit;



90 Die Ereignisse des Jahres 1054

- wegen der sozialen und politischen Rolle der orthodoxen Bischöfe
im türkischen Reich und wegen der Einmischung abendländischer Diplomaten

in konfessionelle Angelegenheiten.19
Was hier benannt wurde, sind nicht-theologische Faktoren. Als

solche konnten sie selbstverständlich die Lehre der Kirchen nicht
ändern. Doch das wechselseitige Vertrauen zwischen Lateinern und
Griechen haben sie zum Verkümmern gebracht, und das gleichzeitig
anwachsende Misstrauen veranlasste, dass sich in den Kirchen immer
wieder Stimmen erhoben, die auf gegenseitiges Verurteilen drängten.
Denn nach und nach hörten zahlreiche Theologen beider Seiten auf, die

von jeher verschiedenen theologischen Aussagen als Ergänzungen zu
bewerten; statt dessen begannen sie, alles, was abwich von ihrer eigenen
Sicht für häresieverdächtig einzustufen.

g) Insbesondere nach dem 2. Konzil von Lyon (1274) begann eine

Zeit, in der man die Divergenzen intensiv studierte, und man meinte,
dass das Schisma, falls es überhaupt begründet ist, ihretwegen
ausgebrochen sein müsse. Wer das Schisma überwunden sehen wollte,
studierte daher die theologischen Divergenzen und versuchte zu zeigen,
dass es keine Begründung für sein Fortbestehen gibt, weil sowohl die
lateinische als auch die griechische Lehre dem Worte Gottes gemäss ist.
Die Gegner der Aussöhnung studierten dieselben Fragen; sie suchten zu
erweisen, dass die Auffassungen der jeweils anderen Seite als Irrlehren
einzustufen seien, und dass deshalb mit ihnen keine kirchliche
Gemeinschaft erlaubt sei. Wiederum waren nicht-theologische Faktoren mit
am Wirken. Wer sich nämlich der spannungsvollen Geschichte lebendig
bewusst war, konnte leicht von der Inkompatibilität der lateinischen und
der griechischen Lehren überzeugt werden, während jene, die wegen der
Schwäche des byzantinischen Reichs auf Schutz und Hilfe durch die
abendländischen Mächte hofften, für die gegenteilige These offen waren.

Um dem Streit auf den Grund zu gehen, kamen 1438 lateinische und
griechische Bischöfe zum Konzil von Florenz zusammen. Dabei gingen
sie davon aus, dass ihre Kirchen zueinander im Schisma stünden,
anerkannten aber, dass die heiligen Sakramente der Kirche Christi auf
beiden Seiten gefeiert werden. Weder die Taufe, noch die Weihen der
jeweils „anderen Seite" waren umstritten. Vielmehr hielten sich die
Bischöfe gegenseitig für Mitbrüder im Episkopat, die miteinander den

Auftrag haben, die Glaubenslehren und die Glaubenspraxis beider Seiten

zu erforschen.20 Sie hatten zu prüfen, ob die Unterschiede, die es

19 Vgl. SUTTNER, E.C.: Kirche und Nationen, 2 Bde. Würzburg 1997, passim.
20 Die besondere Bedeutsamkeit dieser Tatsache ergibt sich aus einem Vergleich mit

dem 2. Vat. Konzil. Ausgerechnet bei diesem Konzil, das die Öffnung der katholischen



Die Ereignisse des Jahres 1054 91

zwischen ihnen in der Lehre und im kirchlichen Leben gab, innerhalb
des Rahmens der Rechtgläubigkeit zulässig sind, oder ob vielleicht die
vier Punkte, die damals als die hauptsächlichen Streitfragen galten, den
rechten Glauben in Frage stellten.

Die Konzilsväter anerkannten die Rechtgläubigkeit beider Seiten.
Hinsichtlich der vier Punkte stellten sie fest,

- dass das Symbolum mit und ohne „filioque" rechtgläubig ist;21

- dass bei der Eucharistie gesäuertes und ungesäuertes Brot verwendet

werden kann;
- dass man nicht unbedingt vom Purgatorium reden muss, wenn man

über die Verstorbenen spricht und für sie betet;
- und dass der römische Bischof so, wie es von jeher „in den Akten

der ökumenischen Konzilien und in den heiligen Kanones enthalten ist",
als erster Bischof der Christenheit anerkannt werden soll.

Die Florentiner Konzilsväter sahen keine Veranlassung, von den
Griechen zu verlangen, dass sie das filioque oder das ungesäuerte Brot
übernähmen; dass sie beim Reden über die Verstorbenen den Ausdruck
„Purgatorium" verwendeten; oder dass sie den jüngeren westlichen
Entwicklungen im Verständnis vom Papstamt ausdrücklich zustimmten.22

Kirche für das Gedankengut der ökumenischen Bewegung brachte, hielten die Katholiken

und die Orthodoxen des 20. Jahrhunderts das Mittun von „Schismatikern" als

Konzilsväter nicht mehr für möglich. Sie meinten, dass orthodoxe Bischöfe und Theologen

an einem vom Papst einberufenen Konzil nur als Beobachter teilnehmen könnten,
weil sie die unterschiedlichen Frömmigkeits- und Erkenntnisentwürfe beider Seiten für
Glaubensunterschiede hielten. Ihnen galt als unvollziehbar, was beide Seiten in Florenz
als richtig empfanden. Die Grenze zwischen Katholiken und Orthodoxen nannte man
damals genauso wie heute „Schisma", doch man hielt sie für weniger grundsätzlich als im
20. Jahrhundert.

21 Dies leiteten sie aus der Tatsache ab, dass sich auch die heiligen Väter, deren

Rechtgläubigkeit wegen der ihnen gewährten Führung durch den Heiligen Geist nicht
bestritten werden darf, beim Reden über den Ausgang des Heiligen Geistes
unterschiedlicher Formulierungen bedienten. GILL, J.: Konstant und Basel-FlorenMainz 1967,
300f., fasst die langen Beratungen dahingehend zusammen, dass die Verständigung
möglich wurde, als man „die klare Uberzeugung gewonnen (habe), dass sich weder die
griechische noch die lateinische Theologie im Irrtum befanden, dass vielmehr beide recht
hatten, da sie im Wesentlichen das Gleiche meinten, es aber in verschiedener Form
ausdrückten. Diese Überzeugung beruhte auf einem Axiom, das sie bestätigte und das keiner
der in Florenz anwesenden Griechen zu leugnen gewagt hätte, so selbstverständlich war
es ihnen: dass alle Heiligen als Heilige vom Heiligen Geist inspiriert sind und in Sachen
des Glaubens miteinander übereinstimmen müssen. Die Vorstellung des Gegenteils hätte
bedeutet, den Heiligen Geist zu sich selbst in Widerspruch setzen. Die Heiligen können
ihren Glauben zwar in verschiedener Form ausdrücken, einander aber niemals
widersprechen."

22 Eine „modernere" Formulierung für die Einschränkung der römischen Primatsansprüche

auf das, was „in den Akten der ökumenischen Konzilien und in den heiligen
Kanones enthalten ist", fand Josef Ratzinger im Jahr 1976, als er darlegte, dass die



92 Die Ereignisse des Jahres 1054

An die Lateiner stellten sie nicht das Ansinnen, künftig wegzulassen, was
auf griechischer Seite Anstoss erregt hatte. Gemäss dem Beschlussdokument

des Konzils durften beide Seiten, Lateiner und Griechen, ohne

Abstriche bei ihren eigenen Uberlieferungen verbleiben, aber sie sollten
die jeweils anderen nicht mehr als irrgläubig bezeichnen.

Mit der Anerkennung beider Traditionen als rechtgläubig ging die
klare Einsicht einher, dass die Gläubigen beider Seiten, die bisher
untereinander uneins waren, dennoch Kinder derselben Mutter Kirche waren;
dass beide Seiten einander auch im Schisma durch dieselben Gnadengaben

des Heiligen Geistes verbunden waren; dass deswegen zwischen
ihnen volle Kirchengemeinschaft möglich ist. Also fassten die Väter den
Beschluss, dass die volle Communio aufgenommen werden solle, ohne

dass sie dafür von den einen oder von den anderen irgendwelche Korrekturen

eingefordert hätten. Die Einleitung ihres Beschlusstexts drückt die grosse
Freude aus, die sie über die von ihnen erlangte Einsicht empfanden:

„Freuen sollen sich die Himmel, und es frohlocke die Erde, denn die

Mauer, welche die westliche und östliche Kirche trennte, ist beseitigt,
zurück kehrten Friede und die Eintracht. Nun hat jener Schlussstein
Christus, der aus beiden eins machte, durch das starke Band der Liebe und
des Friedens beide Seiten verbunden, er vereint sie und hält sie durch die
Liebe ewiger Einheit zusammen. So erstrahlte nach jener grossen Finsternis

der Verzagtheit und nach dem abgrundtiefen Dunkel, das durch die
lange Spaltung bedingt war, für alle das heitere Licht der ersehnten
Einheit.
Freuen soll sich auch die Mutter Kirche, denn sie sieht ihre Kinder, die
bisher untereinander uneins waren, nunmehr zu Einheit und Frieden
zurückkehren; sie, die zuvor wegen ihrer Trennung bitterlich weinte, danke

aufgrund ihrer jetzigen wunderbaren Einheit dem allvermögenden Gott
mit unaussprechlicher Freude.23 Alle Gläubigen auf dem ganzen Erdkreis
sollen sich mitfreuen und alle, die den Namen Christi tragen, zusammen
mit der Mutter, der katholischen Kirche, frohlocken."

h) Leider wurde aber die Einsicht der Florentiner Konzilsväter auf
beiden Seiten übergangen. Papst Klemens VIII. traf 1595 sogar eine

katholische Kirche von den östlichen Christen nur das als Glaubensaussage einfordern
dürfe, was auch im 1. Millennium formuliert und gelebt wurde; er publizierte diese Aussage

erneut, nachdem er bereits seine gegenwärtige römische Funktion aufgenommen
hatte (vgl. RATZINGER, J.: Theologische Vrincfpienlehre. München 1982, 209). Zur
katholischen Lehre über den Papst vgl. auch SüTTNER, E.C.: Der Wandel in der Ausübung
des römischen Primats im Gefolge der Brester Union. In: OS 54 (2005).

23 Nur rechtgläubige Kinder kann die Mutter Kirche haben, und solche hatte sie nach
dem ausdrücklichen Zeugnis des Konzilsdokuments auf beiden Seiten der Mauer. Sie

weinte, weil ihre rechtgläubigen Kinder getrennt waren und freut sich jetzt, dass diese

Trennung ein Ende hat.



Die Ereignisse des Jahres 1054 93

kirchenamtliche Verfügung, die gegenläufig war. Im August 1595 hatte
nämlich die Synode der Kiever Metropolie einstimmig für ein Ansuchen
um die Communio mit Rom votiert, das gemäss den Florentiner
Beschlüssen konzipiert war. In seiner Antwort, in der Bulle „Magnus Dominus"

vom 23.12.1595, legte Klemens VIII. Modalitäten für die Union
fest, die den Florentiner Entscheidungen klar widersprachen.24 Dennoch
übten beide Seiten — allen Spannungen zum Trotz — auch im 17.
Jahrhundert noch eingeschränkte Sakramentengemeinschaft. Erst ab dem 18.

Jahrhundert bezweifelten die Katholiken konsequent, dass orthodoxe
Bischöfe und Priester die Sakramente legitim verwalten, und Rom verbot
1729 jegliche „communicatio in sacris" zwischen Gläubigen, die dem Papst
verbunden waren, und solchen, die es nicht waren. Die griechischen
Patriarchen reagierten und erklärten 1755 die Katholiken für ungetauft.25

Da beide Seiten damit einen ekklesiologischen Exklusivanspruch
erhoben, eskalierte damals ihre gegenseitige Ablehnung zu wechselseitiger

Verwerfung. Von diesem Moment an steht zwischen Griechen
und Lateinern tatsächlich eine Glaubensfrage, denn beide Seiten hielten
nur mehr sich selbst für die Kirche Christi, die „andere Seite" aber nicht
mehr für seligmachend.

Wie nach der Communio suchen und die Schismen beenden?

Als Papst Johannes Paul II. am 5. Juni 1991 der Polnischen Orthodoxen
Kirche begegnete, führte er aus: „Der Dialog der Wahrheit, Aufrichtigkeit

und Liebe ist der einzige Weg zur vollen Einheit. Er ist ein
Geschenk Gottes, ein unersetzliches Mittel auf dem Weg zur
Aussöhnung."26

Der Ausspruch ist gültig für die beiden Arten von Schismen, die das

Okumenismusdekret des 2. Vat. Konzils unterscheidet.
a) Ein theologischer Dialog, der um einer wirklichen Glaubensspaltung

willen geführt wird, muss zunächst nach den Gnadengaben

24 Die Beweise für diese Aussage finden sich bei SUTTNER, E.C.: Die Union in den

ruthenischen Landen. Das Florentiner Geschehen von 1439 und die Brester Union (1595/96). In:
OS 53 (2004) 3—16; DERS.: Das Verständnis in Polen-Litauen und in Rom %ur Zeit der Brester

Union vom Schisma und von einer Union. In: Orientalia Christiana Periodica 71 (2005).
25 Vgl. den Abschnitt „Nachtridentinische Auffassungen setzen sich durch" bei

SUTTNER, E.C.: Die Christenheit aus Ost und West auf der Suche nach dem sichtbaren Ausdruck

für ihre Einheit. Würzburg 1999, 186—202.
26 Der polnische Originaltext der Papstansprachen während der Polenreise vom 1.

bis zum 9. Juni 1991 wurde in Beilagen zum Osservatore Romano veröffendicht. Die
Ansprache in der Kathedrale von Bialystok (auf den Beilagenseiten XXI—XXII) war dem
Osservatore Romano vom 10./11. Juni 1991 beigegeben; eine italienische Übersetzung
wurde bereits in der Nummer vom 7. Juni abgedruckt.



94 Die Ereignisse des Jahres 1054

Ausschau halten, die der einen und der anderen von den dialog-
führenden Gemeinschaften geschenkt sind. Diese Gaben zu würdigen,
wo immer sie sich finden, sich über sie zu freuen und dem Herrn zu
danken, dass er sie der eigenen und der anderen Kirche verlieh, ist die

geistliche Aufgabe beim Dialog. Es ist eine wahrhaft theologische
Aufgabe, denn recht verstandene Theologie ist nicht einfach forschendes
Suchen, sondern mit lobpreisendem Dank an Gott verbundenes
Nachdenken über das Heilswerk.

Sodann ist nach dem Gewicht der Unzulänglichkeiten zu fragen, die
sich zwischen beiden Kirchen aufgetürmt haben. Auch deren Gewicht ist
zu prüfen, und es obliegt der theologischen Unterscheidungsgabe der

dialogführenden Parteien, das Gewicht der den Kirchen verliehenen
Gnadengaben gegen das Gewicht der Unzulänglichkeiten abzuwägen
und noch vor einer Kircheneinigung die Entschärfung der widersprüchlichen

Differenzen zu so genannten „versöhnten Gegensätzen" zu
erreichen. Denn einen wirklichen Widerspruch in der Glaubenslehre kann
es in der geeinten Kirche nicht geben.

b) Da im Dialog zwischen der orthodoxen und der katholischen
Kirche zwei Kirchen aufeinander treffen, denen nach Gottes Plänen eine

je besondere Tradition eignet, darf bei ihm nicht die Verminderung der
Unterschiede erstrebt werden, vielmehr muss es das Hauptanliegen sein,
sich um grössere Toleranz für die Verschiedenheiten zu bemühen.

Doch derzeit besteht hinsichtlich der ekklesiologischen Überzeugungen,

mit denen man an die Arbeit herangeht, ein gewichtiger
Unterschied. Wie oben ausgeführt wurde, kann es für die katholischen
Teilnehmer am Dialog keinen Zweifel geben, dass die orthodoxe Partnerkirche

die Glaubenslehre nicht verfälschte. Wenn in dem einen oder
anderen Punkt dennoch Zweifel auftauchen, kann dies für die
katholischen Dialogpartner nicht bedeuten, dass sie die Orthodoxie vielleicht
doch von einer häretischen Lehre zurückholen müssten; es kann nur
heissen, dass bezüglich dieser Punkte die Lehre heider Kirchen besser

darzulegen ist, damit der falsche Eindruck widerlegt werde, eine der
beiden Kirchen sei in die Irre gegangen.

Auch auf orthodoxer Seite halten viele Theologen und Kirchenführer
die katholische Seite für ihre Schwesterkirche. Mit ihnen können die
katholischen Teilnehmer den Dialog in der Weise führen, die auch für sie

selber die richtige wäre. Was aber die Anerkennung von uns Katholiken
als Schwesterkirche der Orthodoxie anbelangt, gibt es (noch) keine
verbindliche orthodoxe Aussage. Sogar scharfe einschlägige Ablehnungen
hegen vor wie zum Beispiel eine von den Repräsentanten der 20

Athosklöster verabschiedete Stellungnahme zum Dokument der Dialog-



Die Ereignisse des Jahres 1054 95

kommission von Balamand.27 Bei ihnen — und nicht nur bei ihnen allein
— besteht gegenwärtig der Mangel an wechselseitigem Vertrauen noch
fort, der zwischen Katholiken und Orthodoxen zu den gegenseitigen
Verwerfungen des 18. Jahrhunderts geführt hatte. Sie nehmen weiterhin
an, dass katholische Glaubensaussagen, die sich von der orthodoxen
Theologie unterscheiden, keine Aussagen seien, die von einem anderen

Gesichtspunkt her das heilige Erbe, das auch die orthodoxe Kirche lehrt,
zum Ausdruck brächten. Vielmehr meinen sie, es handle sich bei diesen

Aussagen um Verfälschungen des kirchlichen Erbes, und vor der
Erlangung der Communio müsse richtig gestellt werden, was die Katholiken

im Lauf der letzten Jahrhunderte verdorben hätten.
c) Es ist ein schwieriges Unterfangen, einen Dialog zu führen, bei

dem für die eine Seite ekklesiologisch erwiesen ist, was wichtige
Repräsentanten der anderen Seite erst noch untersuchen zu müssen meinen.
Da jedoch nur zwischen Schwesterkirchen Communio bestehen kann
und es die unerlässliche Voraussetzung für die Wiederaufnahme der
Communio zwischen zwei Gemeinschaften ist, dass sie Schwesterkirchen
sind und sich als solche auch anerkennen, haben wir — um Positives bei
unserem Verlangen nach Wiedererlangen der Communio erreichen zu
können — in Geduld darauf zu warten, dass die gesamte Orthodoxie uns
Katholiken als ihre Schwesterkirche anerkennt und zustimmt, dass das

westliche geistliche und liturgische, disziplinäre und theologische Erbe

genauso zur vollen Katholizität und Apostolizität der Kirche gehört, wie
das 2. Vat. Konzil dies von den östlichen Traditionen anerkannte.28

27 Die Stellungnahme ist zu finden unter der Internet-Anschrift: http://
www.orthodoxinfo.com/ecumenism/athos_bal.aspx

28 Vgl. Unitatis redintegratio, 17.


	Die Ereignisse des Jahres 1054 und das Verlangen nach Communio in unseren Tagen

