Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Uberlegungen zum Petrusamt : 10 Jahre nach "Ut unum sint"
Autor: Jehle, Frank

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760642

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FRANK JEHLE

Ubetlegungen zum Petrusamt — 10 Jahre nach
,,Ut unum sint*!

Meine Damen und Herren, ich finde es seht erfreulich, dass Sie mich als
Protestanten an Thre Tagung eingeladen haben. Wir alle wissen, im
okumenischen Dialog lduft es zur Zeit nicht ganz rund. Jingstes Signal
ist das Dokument der VELKD in Deutschland tber das ordinierte Amt
und die verirgerte Reaktion Kardinal Kaspers aus Rom. Jedenfalls wie
ich es wahrnehme, streben die christlichen Konfessionen eher wieder
auseinander und besinnen sich — wie man zu sagen pflegt — auf ihre
eigene ,Identitit“. Man grenzt sich — jedenfalls auf offizieller Ebene —
wieder mehr von einander ab. Ich denke, teilweise hat das auch mit
Frustration und Angst zu tun. In den letzten zwei Jahrzehnten hat sich
teilweise ein galoppierender Traditionsabbruch ereignet. Etwa bei uns in
St. Gallen sieht man sowohl auf reformierter als auch auf katholischer
Seite kaum mehr Gottesdienstbesucherinnen und Gottesdienstbesucher
unter vierzig Jahren — ausser in Sonderfillen. Ich vermute, das ist mit ein
Grund, dass Kirchenleitungen verunsichert reagieren.

Ich personlich méchte aber das Umgekehrte sagen: Erst recht meine
ich, dass die Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften es sich nicht mehr
leisten konnen, Sonderziige zu fahren. ,,Alle sollen eins sein [...], damit
die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast.“ (Johannes 17,21, Einheits-
tbersetzung.) Kénnen wir uns christliche Binnenkriege wirklich leisten?

So oft auch ich manchmal resignieren mochte, halte ich mich stets
wieder dazu an, am 6kumenischen Dialog weiterzuarbeiten. Und ich bin
froh, dass offenbar auch Sie dazu bereit sind. Wenn die Schwierigkeiten
gross sind, muss man vielleicht wirklich Gber den eigenen Schatten zu
springen versuchen. Es niitzt nichts, alte Lehrdifferenzen zu wiederholen
und neu zu zementieren.

Sowohl die rémisch-katholische Kirche als auch die aus der Re-
formation hervorgegangen Kirchen missen sich selbst kritisch hinter-
fragen. Bevor ich einiges an die rémisch-katholische Kirche adressiere,
zuerst zur innerprotestantischen Selbstkritik: Nach dem Neuaufbruch
der evangelischen Theologie nach dem Ersten Weltkrieg war das 6ku-
menische Interesse gross. Unlingst befasste ich mich in einer wissen-
schaftlichen Untersuchung mit der Weltkonferenz der Bewegung fiir

! Votum am 24. Januar 2005 in Basel.



70 Uberlegungen zum Petrusamt

praktisches Christentum (,,life and work®) in Oxford im Sommer 1937.
Abgesehen von den meisten reformatorischen Kirchen nahmen auch
viele Orthodoxe daran teil. Und es gab sogar rémisch-katholische
Beobachter, die herzlich willkommen geheissen wurden. Der Enthusias-
mus war unbeschreiblich gross, was teilweise auch mit der von allen
empfundenen Bedrohung durch den Totalitarismus zusammenhing.
Heute sieht es leider anders aus. Ich bleibe jetzt im Mikrobereich: Die
Zersplitterung im evangelisch-reformierten Raum wird besonders in der
deutschsprachigen Schweiz immer erschreckender. Jede Kantonalkirche
wurstelt darauf los. Im kleinen Appenzell Ausser- (und auch Inner-)
Rhoden wird Christi Himmelfahrt nicht mehr zu den verbindlich
vorgeschriebenen kirchlichen Feiertagen gezihlt. In der seit kurzem
geltenden neuen Kirchenverfassung sind Pfarrerinnen und Pfarrer nur
noch gewohnliche Angestellte und nicht mehr von der Gemeinde ge-
wihlt, worauf man doch nach der Reformation so stolz war, Irritierend
diinkt mich auch, dass vor kurzem die evangelisch-reformierten Kirchen
der Zentralschweiz ihren bisherigen Dachverband auflésten. Inzwischen
hat nicht nur Luzern, sondern auch Zug und sogar das winzig kleine Uri
eine eigene Kantonalkirche. Der nach dem Ersten Weltkrieg gegriindete
Schweizerische Evangelische Kirchbund ist eine schwache Organisation,
der den einzelnen Mitgliedskirchen in fast allen Belangen nur gut
zureden kann — etwa auch in den zentralen Fragen von Abendmahl
beziehungsweise Eucharistie. Alle machen dann immer noch, was sie
wollen. In der von mir prisidierten St. Galler Synode gab es boses Blut,
als der Rat des Schweizerischen Evangelischen Kirchbundes mitteilte,
eucharistische Gastfreundschaft sei aus evangelisch-reformierter Sicht
zwar eine Selbstverstindlichkeit, man moge aber nicht durch Kon- oder
Interzelebration eine falsche Einheit vortiuschen.

Meine Damen und Herren, Sie konnen sich vielleicht vorstellen: Auch im
Raum der evangelisch-reformierten Kirchen kann man deshalb Stimmen
héren, die nach einem Bischofsamt rufen. (Ein gewichtiges Votum in
dieser Richtung stammt vom Okumenebeauftragten des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbundes, Gottfried Locher.) Ich erinnere an
Johannes Calvin, den leider viel zu wenig bekannten Genfer Reformator.
Besonders in seinen Briefen rang Calvin fast unablissig um die kirchliche
Einheit — und zwar weit Uber Genf hinaus. ,,[...] ich werde mir stets
Miihe geben, dass durch meine Schuld die Kirchen nicht zerspalten und



Uberlegungen zum Petrusamt 71

auseinander gerissen werden und dass keiner von mir verletzt wird“,?
schrieb er programmatisch.

Ich ,,rate [...] Euch, Euch nicht allzu schwierig und eigensinnig zu zeigen
[...]. [..] weil auch wir [in Genf] noch nicht einen solchen Grad der
Vollkommenheit erreicht haben, dass wir nicht noch wiinschten, weiter-
zukommen, so braucht Euch [die] Befiitchtung [des Argernisses] nicht
abzuhalten, die liturgischen Briuche anzunehmen, die wenigstens nicht
geradezu tadelnswert sind.“3

Die Sitze stehen in einem Brief an die Pfarrer von Montbéliard aus dem
Jahr 1543, die Widerstand leisteten, als ihr Landesherr lutherische
Briuche einfiihrte. Besonders gegeniiber dem Luthertum war Calvin Zeit
seines Lebens entgegenkommend und verséhnlich.

,Da halten wir nun dafir, es sei das als fester Grundsatz aufzustellen:
einer soll sich dem anderen anpassen in allen Zeremonien, die keinen
entscheidenden Einfluss auf das Bekenntnis unseres Glaubens haben,
damit die Einheit der Kirche nicht durch unsere zu grosse Strenge oder
Angstlichkeit zerstort wird“ 4

schrieb er an hugenottische Flichtling im lutherischen Wesel in
Norddeutschland. Im Dienst der Einheit wollte er selbst die in der
Genfer Kirche uniiblichen Kerzen und Messgewinder gelten lassen.

Diskutieren miisste man hier, was wirklich unaufgebbar zum Be-
kenntnis des christlichen Glaubens gehort. Auch das Zweite Vati-
kanische Konzil hat von einer Hierarchie der Wahrheiten gesprochen.
Nicht alles gehoért gleich zum Wesenskern des Glaubens.

Ahnlich redete Calvin zur franzésischen Fliichtlingsgemeinde in
Frankfurt:

»1ch bitte Euch um Gottes willen, Euch beiderseits dem anzupassen, was
dazu dient, die Einigkeit unter Euch wiederherzustellen; [...] die Haupt-
sache ist, dass Thr untereinander verbunden seid in herzlichem Verlangen,
Gott zu dienen eintrichtig alle zusammen. [...] einer soll den anderen in
aller Milde und Freundlichkeit ertragen [...].“5

Gegeniiber Heinrich Bullinger in Zirich sagte er: ,,Wenn nur unsere
Ubereinstimmung in Bezug auf die Hauptlehre fest und unangefochten

2 Johannes Calvins Lebenswerk in seinen Briefen. Eine Auswahl von Briefen Calvins in
deutscher Ubersetzung von Rudolf SCHWARZ. 3 Binde. Neukirchen 1961. (Neuausgabe
der Edition von 1908.) Zitiert als SCHWARZ 1, 2 oder 3. Dieses Zitat: SCHWARZ 3, 884.

3 SCHWARZ 1, 255.

4 SCHWARZ 2, 680.

5 SCHWARZ 3, 859f.



72 Uberlegungen zum Petrusamt

bleibt, so mag jeder dem anderen in Nebensachen ein freies Urteil
etlauben.*¢

Dem schottischen Reformator John Knox warf er liturgischen
Rigorismus vor und missbilligte diesen. Eine evangelische Kirche in
Polen konnte er sich auch unter der Leitung eines Erzbischofs vor-
stellen. An den polnischen Koénig schrieb er:

»Wie wenn heute dem sehr erlauchten Konigreich Polen ein Erzbischof
vorstiinde, nicht um iiber die andern zu herrschen oder sich ihnen ent-
rissene Rechte anzumassen, sondern um aus Griinden der Ordnung bei
den Synoden den Vorsitz zu fithren und die heilige Einigkeit unter seinen
Kollegen und Briidern zu pflegen. Es gibe dann aber auch Provinz- oder
Stadtbischéfe, denen besonders die Wahrung der kirchlichen Ordnung
oblige. Wie die natiirliche Ordnung es gebdte, wire dann aus jedem
[Pfarrer-]Kollegium einer auszuwihlen, dem die Hauptsorge oblige. [Als]
massvoll begrenztes Ehrenamt [...].“7

Gegentiber dem anglikanischen Erzbischof Thomas Cranmer regte Cal-
vin ein 6kumenisches Konzil an:

,»Wire es doch nur zu erreichen, dass an einem bestimmten Ort gelehrte,
ernste Minner aus den wichtigsten Kirchen zusammentriten, die einzelnen
Artikel des Glaubens fleissig besprichen und den Nachkommen die
sichere Schriftlehre tber alles Gemeinsame hinterliessen! Aber es gehort
zu den Hauptiibelstinden unserer Zeit, dass die einzelnen Kirchen so
auseinander gerissen sind, dass kaum die Zusammengehoérigkeit als Men-
schen unter uns gilt, geschweige denn die heilige Gemeinschaft der
Glieder Christi [...].“8

Es ist dies ein Aspekt Calvins, der von hoher Aktualitit ist.

Aber jetzt zum Papst: Vor allem in Deutschland in der EKD - also
nicht nur bei den Lutheranern, sondern auch bei den Unierten und
Reformierten — denken Fachleute heute laut dariiber nach, inwiefern es
moglich wire, auch den Bischof von Rom als obersten Sprecher der
Weltchristenheit anzuerkennen. Ich zitiere den Dogmatiker Wolfhart
Pannenberg, der zusammen mit Karl Lehmann die verschiedenen, éku-
menisch in der Tat weiterfiihrenden Binde ,Lehrverurteilungen —
kirchentrennend?* publizierte. In seiner Dogmatik schreibt er:

,Es ist ein Faktum der Geschichte des Christentums, dass seit dem Ende
der Jerusalemer Urgemeinde Rom das historische Zentrum der Christen-
heit geworden ist. Wenn irgendein christlicher Bischof in Situationen, in

6 SCHWARZ 3, 1057. Mit ,Nebensache® ist hier vor allem die Pridestinationslehre
gemeint.

7 SCHWARZ 2, 731.

8 SCHWARZ 2, 596.



Uberlegungen zum Petrusamt 73

denen das erforderlich sein sollte, fiir die ganze Christenheit sprechen
kann, dann wird das wohl am ehesten der Bischof von Rom sein. Trotz
aller bitteren Auseinandersetzungen infolge des chronischen macht-
politischen Missbrauchs der Autoritit Roms gibt es hier keine realistische
Alternative.“?

Die anglikanisch-romisch-katholische Dialogkommission spricht als Ant-
wort auf die Enzyklika ,,Ut unum sint“ vom ,,Geschenk der Autoritit“
und schligt ,eine Form der Primatsausibung (in der Gestalt des
Bischofs von Rom)“ vor, ,,die Ricksicht nimmt auf die Kollegialitit der
Bischéfe und die synodalen Entscheidungsinstanzen®.10

Ich mo6chte noch die Studie ,,Communio Sanctorum®, einen Text der
bilateralen Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der Kir-
chenleitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutsch-
lands erwihnen, die im Jahr 2000 publizierte wurde und inzwischen
bereits in einer zweiten Auflage vorliegt. In dieser heisst es:

»1. Gegen einen gesamtkirchlichen ,Petrusdienst® als pastoralen Dienst an
der weltweiten Gemeinschaft der Kirchen und ihrer gemeinsamen Bezeu-
gung der Wahrheit gibt es keine grundsitzlichen Einwinde. 2. Dieser
Dienst misste in Strukturen kollegialer und synodaler Gesamtverantwor-
tung verpflichtend eingebunden sein, und er misste die Eigenstindigkeit
der regionalen Teilkirchen — einschliesslich ihrer konfessionellen Prigung
— achten. 3. In Lehrfragen miissten die Uberordnung der Heiligen Schrift
sowie die Gesamtverantwortung aller Getauften gewahrt sein.*

Trotz ,aller Belastungen aus historischen Griinden haben die deutschen
evangelischen Experten offenbar nichts dagegen, dass ein solcher
gesamtkirchlicher Petrusdienst vom Bischof von Rom ausgetibt witd.!!

Meine Damen und Herren, wie Sie sehen, geht jedenfalls in Experten-
kreisen auch heute manches vorwirts. Ich mochte jetzt aber nicht
einfach irgendwelche 6kumenische Dokumente zitieren, sondern auch
etwas PersOnliches dazu sagen, weil ich denke, dass Sie ja wohl auch
meine eigene Meinung interessiert. Und dazu nun das Folgende: '
Ich bin in der Frage des Papsttums sehr gespalten. Kurz vor meiner
Emeritierung an der Universitit St. Gallen hielt ich eine 6ffentliche
Vortlesung tiber ,,Das Papsttum® ab (an der tbrigens auch Kurt Koch
mit einem Vortrag teilnahm). In diesem Zusammenhang habe ich gerade
auch viele Texte von Papst Johannes Paul II. studiert. Vieles machte mir
einen tiefen Eindruck. Gerade auch in 6kumenisch heiklen Zusammen-

9 PANNENBERG, Wolfhart: Systematische Theologie. Band 3. Gottingen 1993, 458,

10 Nach: KLAUSNITZER, Wolfgang: Der Primat des Bischofs von Rom. Entwicklung,
Dogma, Okumenische Zukunft. Freiburg 1.Br. 2004, 505.

11 KLAUSNITZER: Der Primat des Bischofs von Rom, 485.



74 Uberlegungen zum Petrusamt

hingen — wie etwa bei der Heiligsprechung des Grinders des Opus dei
oder von Padre Pio ist mir aufgefallen, wie niichtern der Papst mit
diesen Minnern umgeht. In seiner Predigt anlisslich der Seligsprechung
der Pipste Pius IX. und Johannes XXIII. sagte der Papst: ,Heiligkeit
findet im Raum der Geschichte statt. Keinem Heiligen ist es gelungen, die
Grengen und Bedingungen zu uberschreiten, die ein Teil der
menschlichen Natur sind. Wenn die Kirche einen ihrer S6hne selig [oder
heilig] spricht, feiert sie nicht die besonderen geschichtlichen Entschei-
dungen, die er getroffen hat, sondern sie zeigt viel mehr auf ihn als auf
jemanden, dessen Tugenden nachahmens- und verehrungswiirdig sind.
Man soll die géttliche Grade preisen, die glanzvoll in ihm aufstrahlt.“ Im
Zusammenhang mit Padre Pio sprach der Papst nicht von dessen
Wundern, sondern ausschliesslich von dessen seelsorglicher Begabung.
Und dartiiber hinaus habe der neu Heiliggesprochene gezeigt, dass
Schwierigkeiten und Sorgen im Leben sich in etwas Positives verwandeln
koénnen, wenn man sie in Liebe annimmt.

Besonders zukunftstrichtig am heutigen Papst empfinde ich die
»Reinigung des Gedichtnisses“: In einem Bussgottesdienst am ersten
Fastensonntag des Jahres 2000 im Petersdom in Rom predigte der Papst
und sagte dabei wortlich:

,»Wir bitten um Vergebung fir die Spaltungen, die unter den Christen
entstanden sind, fir den Gebrauch der Gewalt, zu dem einige von ihnen
im Dienst der Wahrheit geschritten sind, und fir die bisweilen einge-
nommenen Haltungen des Misstrauens und der Feindseligkeit gegentiber
den Anhingern anderer Religionen. [...] Fir den Anteil, den jeder von uns
mit seinem Verhalten an diesen Bosartigkeiten hat und damit beitrigt, das
Antlitz der Kirche zu entstellen, bitten wir demutig um Vergebung.*

Johannes Paul II. ibernahm in diesem Gottesdienst auch einen Teil des
Schuldbekenntnisses der Kirche: ,[..] oft haben die Christen das
Evangelium verleugnet und der Logik der Gewalt nachgegeben. Die
Rechte von Stimmen und Vélkern haben sie verletzt, deren Kulturen
und religiésen Traditionen verachtet.“ Die Christen ,,haben Diskrimi-
nierungen zugelassen aufgrund unterschiedlicher Rasse und Hautfarbe.
»Wie oft haben dich [Gott] auch die Christen nicht wieder erkannt in
den Hungernden, Diirstenden und Nackten, in den Verfolgten und
Gefangenen, in den gerade am Anfang ihrer Existenz schutzlos Ausge-
lieferten.“12 Man mag einwenden, das alles sei recht abstrakt. Und doch
macht der Gottesdienst einen tiefen und echten Eindruck. Noch
nachhaltiger ist vielleicht, was der Papst im Zusammenhang mit dem

12 Pontifikalgottesdienst von Papst Johannes Paul II. am 12. Mirz 2000 in St. Peter
in Rom. Fiir diese und die vorangehenden Papstzitate vgl. die Homepage des Vatikans.



Uberlegungen zum Petrusamt 75

Judentum bei seinem Besuch in Israel gesagt hat. Ohne dazu beauftragt
worden zu sein, hat er hier wirklich im Namen der ganzen Christenheit
gesprochen.

Ich habe gesagt, dass ich im Zusammenhang mit dem Papst gespalten
sei, und komme damit nun zu kritischen Riickfragen, die ich nicht
unterdriicken kann. Zunichst — es diinkt mich dies aber ganz wichtig zu
sein — ist es der Stil des Papstes. Wenn man sich in Rom aufhilt, ist man
zunichst zwar tief beeindruckt — besonders in den Gottesdiensten. Aber
der Vatikan ist leider immer noch ein Hof, wie man es aus det
Geschichte von den Kaiser- und Koénigshofen kennt. Beispiel: Am 15.
Dezember 1991 wurde in der grossen Audienzhalle des Vatikans das
Requiem von Mozart aufgefithrt. Man wurde gebeten, aus Riicksicht auf
den Todestag des Komponisten nicht zu applaudieren. Wie aber der
Papst sich in der Mitte des Auditoriums auf seinen Stuhl setzte,
applaudierte die Menge — und der Papst genoss es sichtlich!

Gewisse Schritte zu einer zeremoniellen Reform des Papsttums
wurde zwar in den letzten Jahrzehnten gemacht: Papst Paul VI. legte die
dreistockige Krone ab. Der heutige Papst hat die Sedia gestatoria
abgeschafft, auf der sich seine Vorginger von romischen Adeligen durch
die Menge tragen liessen. Der Papst isst nicht mehr allein, sondern er
ladt regelmissig Giste in sein privates Speisezimmer ein. Aber immer
noch ein unerhérter Triumphalismus, wenn man an die General-
audienzen und an die Papstreisen denkt! Das weisse Papamobil ist ein
sehr handgreifliches und geradezu militirisches Symbol. Und der Papst
als Medienstar! Ich denke, dass das auf die Dauer nicht so sein muss.
Viel deutlicher miisste man in Rom den uralten und wunderschénen
Papsttitel ,,servus servorum Dei” von Gregor dem Grossen reaktivieren —
und nicht nur als einen Titel unter anderen verwenden, sondern ins
Zentrum riicken.

Aber es braucht nach meinem Dafirhalten auch strukturelle Refor-
men. Um es einmal so zu sagen: Der Papst sollte seine grossen Kom-
petenzen, die das katholische Kirchenrecht ihm gibt, dazu verwenden,
um sich selbst bis zu einem gewissen Grad zuriickzunehmen, sich zu
relativieren — so wie es bei Johannes XXIII. anfing, der zu Beginn seiner
Amtszeit sagte, ein unfehlbares Dogma sei von ihm nicht zu erwarten.

Weniger Miithe habe ich personlich zwar mit dem Dogma von der
Unfehlbarkeit. Der Blick auf die letzten hundertdreissig Jahre zeigt, dass
die Pipste sehr zuriickhaltend damit umgehen. Schwieriger diinkt mich der
Jurisdiktionsprimat des Papstes. Erinnern wir uns an das Vatikanum I:

»Wer deshalb sagt, der romische Bischof besitze lediglich das Amt der
Aufsicht bzw. Leitung, nicht aber die volle und hochste Jurisdik-
tionsvollmacht Gber die gesamte Kirche, nicht nur in Angelegenheiten, die



76 Ubetlegungen zum Petrusamt

den Glauben und die Sitten, sondern auch in solchen, die die Disziplin
und Leitung der auf dem ganzen Erdkreis verbreiteten Kirche betreffen;
oder er habe nur einen grosseren Anteil, nicht aber die ganze Fille dieser
hochsten Vollmacht; oder diese seine Vollmacht sei nicht ordentlich und
unmittelbar sowohl iiber alle und die einzelnen Kirchen als auch iiber alle
und die einzelnen Hirten und Glidubigen: der seit mit dem Anathema
belegt.“13

Es ist dies doch ein schier unglaublicher Anspruch und fiithrte in der
Praxis unter anderem auch dazu, dass es zu einigen unglicklichen
Bischofsernennungen kam, weil der Vatikan im Alleingang handelte und
zu wenig — oder sehr einseitig — auf die Basis horte.

Das Vatikanum I hat zum Glick auch noch anderes gesagt (was
Ihnen ja wohl allen sehr bewusst ist):

,»90 wenig aber beeintrichtigt [der Jurisdiktionsprimat] des Papstes jene
ordentliche und unmittelbare Vollmacht der bischéflichen Jurisdiktion, mit
der die Bischofe, die, eingesetzt vom Heiligen Geist, an die Stelle der
Apostel nachgefolgt sind, als wahre Hirten die ihnen jeweils zugewiesenen
Herden jeweils weiden und leiten, dass sie vielmehr vom obersten und
allgemeinen Hirten bejaht, gestirkt und geschiitzt wird [...].“14

Aber nicht nur die Bischofe, sondern auch die Priester und ganz beson-
ders — das ist nun ein typisch protestantisches Postulat — auch die Laien
miissten innerhalb der rémisch-katholischen Kirche aufgewertet werden.
Heute ist es zwar so, dass an romischen Synoden auch einzelne Laien
(Minner und Frauen) eingeladen werden. Es geschieht aber immer nur
ad personam. Und diese Laien — moégen sie auch Mutter Teresa heissen —
haben kein Stimmrecht. An diesem Punkt missten die Pipste das
Kirchenrecht grindlich revidieren.

So wenig ein Ortsbischof einfach Befehlsempfinger des Papstes ist —
das hat selbst das Vatikanum I gesagt —, so wenig diirfen Ortspfarrer und
Laien (Minner und Frauen) als unmiindige Befehlsempfinger der
Bischofe behandelt werden.

Aus evangelisch-reformierter Sicht mochte ich auch an das
Synodalprinzip erinnern, wie es auf die Kirchenordnung Calvins in Genf
zuriickgeht. Nur ganz kurz zur Erinnerung: Calvin kannte vier ver-
schiedene Amter in der Kirche, die Pastoren (oder Hirten), die Doktoren
(d. h. die Theologen im engeren Sinne dieses Wortes, die nicht einfach
als Mitarbeiter und Zulieferanten der Bischéfe betrachtet und behandelt
werden diirfen; eine gesunde Kirche braucht eine eigenstindige Theo-
logie, die auch kritische Riickfragen an die Kirchenleitung stellen darf),

13 DENZINGER, Nr. 3064.
14 DENZINGER, Nr. 3061.



Uberlegungen zum Petrusamt 77

die Altesten (d. h. nicht ordinierte Gemeindeglieder, die das gleiche
Stimmrecht in der Synode wie die Ordinierten haben) und die Diakone
(die sich um die Kranken und Armen kiimmern). Gemeinsam sind sie die
Kirchenleitung.

Im interkonfessionellen Gesprich meine ich, dass wir Reformierten
uns des Synodalprinzips nicht zu schimen haben. Auch wenn es
vielleicht richtig ist, das bischofliche Amt (und an seiner Spitze das
Papstamt) auch im evangelischen Raum stirker zu gewichten, so miisste
man umgekehrt in der romisch-katholischen Kirche die Rechte der Basis
— besonders auch der Frauen — aufwerten. Hier kénnte Rom von den
Protestanten lernen. Mdglichst viele Gliubige miissen in die kirchlichen
Entscheidungsprozesse eingebunden werden.

Und damit zu einer weiteren Reform: Das bisherige Verfahren der
Papstwahl ist zu revidieren. Mich personlich stort es, dass die Kardinile,
die den Papst wihlen, selbst vom Papst ernannt sind. Die einzelnen
Ortskirchen miissten das Recht haben, Vertreter (und wohl auch
Vertreterinnen) nach Rom zu schicken, die aktiv in die Wahl eines neuen
Papstes einbezogen wiirden. Die Papstwahl dirfte auch kein Geheim-
verfahren sein.

Der nichste Punkt: Aus evangelisch-reformierter Sicht misste es
doch wohl ein Papst auf Zeit sein. Es dirfte nicht mehr vorkommen,
dass ein Papst sich selbst fiir so unersetzlich hilt, dass er sich an sein
Amt klammert, auch wenn er hoch betagt und offensichtlich krank ist.
Es sollte méglich sein, dass auch ein Papst sein Amt loslassen kann und
dass er sich in Ehren (wie das heute bei den Bischofen bereits der Fall
ist) auf einen Alterssitz zuriickzieht. Sogar im kanonischen Recht ist das
vorgesechen, wo es heisst:

»jeder, der handlungsfihig ist, kann auf ein Kirchenamt aus gerechtem
Grund verzichten.“15 |Falls es dazu kommen sollte, dass der Papst auf sein
Amt verzichtet, ist zur Giiltigkeit gefordert, dass der Verzicht frei
geschieht und auf rechte Weise kundgetan wird [...].“16

Ich erinnere an Papst Colestin V., der im Jahr 1294 freiwillig von seinem
Amt zuriicktrat und dem der grosse katholische Dichter Reinhold
Schneider das Schauspiel ,,Der grosse Verzicht* gewidmet hat. Ein Papst
auf Zeit — vielleicht fiir zwolf Jahre — wire auch fiir Protestanten eher
akzeptierbar.

Ein letzter Vorschlag, wie die Pipste selbst sich bis zu einem
gewissen Grad zuriicknehmen und damit auch freier fir ihren univer-

15 CIC, Can. 187.
16 CIC, Can. 332 § 2.



78 Uberlegungen zum Petrusamt

salen Petrusdienst machen koénnten: Die katholische Kirche braucht
nach meinem Dafiirhalten einen Appellationsgerichtshof, eine unab-
hingige Instanz, an die sich Leute wenden koénnten, wenn sie mit einer
vatikanischen Entscheidung nicht einverstanden sind. Die Autoritit des
Papstes im geistlichen Sinn misste dadurch nicht geschmilert werden.
Sie koénnte im Gegenteil gestirkt aus einem solchen Reformprozess
hervorgehen. Wer Rom beobachtet, nimmt nimlich wahr, dass der Papst
heute viel zu viele Einzelverpflichtungen hat. Er sollte sich auf das
Wesentliche beschrinken dirfen — wirklich auf den Petrusdienst, den
Dienst der Vermittlung und des Ausgleichs, den Dienst der Friedens-
stiftung. Und nur eine winzige — vielleicht unrealistische — Frage ganz
zum Schluss: Koénnte ein revidiertes Papstamt nicht unter Umstinden
sogar von einem kleinen Team — etwa den fiinf 6kumenischen Patriar-
chen gemeinsam — ausgeibt und gestaltet werden? Als Modell der
Kirchenleitung wird heute gelegentlich die Dreifaltigkeit genannt. Wenn
ich das Dogma von der Trinitit richtig verstehe, ibt nie eine Person der
Trinitit die Herrschaft iiber die ganze Welt allein aus.

Zum Schluss ein Lutherzitat — und zwar aus seiner reifen Zeit:
,Wenn wir [...] erlangen, dass anerkannt wird, Gott allein aus lauter
Gnade rechtfertigt durch Christus, dann wollen wir den Papst nicht nur
auf Hinden tragen, sondern ihm auch die Fiisse kiissen.“!”

Wo wirklich das ,,allein aus lauter Gnade® gilt, da &onnen das Kirchen-
recht und die Hierarchie nicht mehr absolut sein.

Abstract

Starting from a markedly Reformed perspective, the anthor delineates a form of pa-
pacy more compatible with ecumenism. 1t would be a ministry according to St. Peter
in the New Testament — in the service of unity and peace. Jehle points out that John
Calvin was ready to accept monarchical bishops and that Martin Luther would even
have recognized a pope — if the latter approves of the ,,s0la gratia“! Directed towards
the Vatican, it is suggested that the pope should use the power which is allotted to
him by canon law to voluntarily give up a portion of it. He should concentrate on the
ministry of unity. The electoral procedure should be more transparent and more
democratic.

17 Martin LUTHER: Galaterkommentar von 1531/ 35. In: Weimarer Ausgabe 40, 1 und 2,
1717.



	Überlegungen zum Petrusamt : 10 Jahre nach "Ut unum sint"

