
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Überlegungen zum Petrusamt : 10 Jahre nach "Ut unum sint"

Autor: Jehle, Frank

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760642

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760642
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


FrankJehle

Überlegungen zum Petrusamt — 10 Jahre nach

„Ut unum sint"1

Meine Damen und Herren, ich finde es sehr erfreulich, dass Sie mich als

Protestanten an Ihre Tagung eingeladen haben. Wir alle wissen, im
ökumenischen Dialog läuft es zur Zeit nicht ganz rund. Jüngstes Signal
ist das Dokument der VELKD in Deutschland über das ordinierte Amt
und die verärgerte Reaktion Kardinal Kaspers aus Rom. Jedenfalls wie
ich es wahrnehme, streben die christlichen Konfessionen eher wieder
auseinander und besinnen sich — wie man zu sagen pflegt — auf ihre
eigene „Identität". Man grenzt sich — jedenfalls auf offizieller Ebene —

wieder mehr von einander ab. Ich denke, teilweise hat das auch mit
Frustration und Angst zu tun. In den letzten zwei Jahrzehnten hat sich
teilweise ein galoppierender Traditionsabbruch ereignet. Etwa bei uns in
St. Gallen sieht man sowohl auf reformierter als auch auf katholischer
Seite kaum mehr Gottesdienstbesucherinnen und Gottesdienstbesucher
unter vierzig Jahren — ausser in Sonderfallen. Ich vermute, das ist mit ein
Grund, dass Kirchenleitungen verunsichert reagieren.

Ich persönlich möchte aber das Umgekehrte sagen: Erst recht meine
ich, dass die Kirchen und kirchlichen Gemeinschaften es sich nicht mehr
leisten können, Sonderzüge zu fahren. „Alle sollen eins sein [...], damit
die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast." (Johannes 17,21,
Einheitsübersetzung.) Können wir uns christliche Binnenkriege wirklich leisten?

So oft auch ich manchmal resignieren möchte, halte ich mich stets
wieder dazu an, am ökumenischen Dialog weiterzuarbeiten. Und ich bin
froh, dass offenbar auch Sie dazu bereit sind. Wenn die Schwierigkeiten
gross sind, muss man vielleicht wirklich über den eigenen Schatten zu
springen versuchen. Es nützt nichts, alte Lehrdifferenzen zu wiederholen
und neu zu zementieren.

Sowohl die römisch-katholische Kirche als auch die aus der
Reformation hervorgegangen Kirchen müssen sich selbst kritisch
hinterfragen. Bevor ich einiges an die römisch-katholische Kirche adressiere,
zuerst zur innerprotestantischen Selbstkritik: Nach dem Neuaufbruch
der evangelischen Theologie nach dem Ersten Weltkrieg war das
ökumenische Interesse gross. Unlängst befasste ich mich in einer
wissenschaftlichen Untersuchung mit der Weltkonferenz der Bewegung für

1 Votum am 24. Januar 2005 in Basel.



70 Überlegungen zum Petrusamt

praktisches Christentum („life and work") in Oxford im Sommer 1937.

Abgesehen von den meisten reformatorischen Kirchen nahmen auch
viele Orthodoxe daran teil. Und es gab sogar römisch-katholische
Beobachter, die herzlich willkommen geheissen wurden. Der Enthusiasmus

war unbeschreiblich gross, was teilweise auch mit der von allen

empfundenen Bedrohung durch den Totalitarismus zusammenhing.
Heute sieht es leider anders aus. Ich bleibe jetzt im Mikrobereich: Die
Zersplitterung im evangelisch-reformierten Raum wird besonders in der
deutschsprachigen Schweiz immer erschreckender. Jede Kantonalkirche
wurstelt darauf los. Im kleinen Appenzell Ausser- (und auch Inner-)
Rhoden wird Christi Himmelfahrt nicht mehr zu den verbindlich
vorgeschriebenen kirchlichen Feiertagen gezählt. In der seit kurzem
geltenden neuen Kirchenverfassung sind Pfarrerinnen und Pfarrer nur
noch gewöhnliche Angestellte und nicht mehr von der Gemeinde
gewählt, worauf man doch nach der Reformation so stolz war. Irritierend
dünkt mich auch, dass vor kurzem die evangelisch-reformierten Kirchen
der Zentralschweiz ihren bisherigen Dachverband auflösten. Inzwischen
hat nicht nur Luzern, sondern auch Zug und sogar das winzig kleine Uri
eine eigene Kantonalkirche. Der nach dem Ersten Weltkrieg gegründete
Schweizerische Evangelische Kirchbund ist eine schwache Organisation,
der den einzelnen Mitgliedskirchen in fast allen Belangen nur gut
zureden kann — etwa auch in den zentralen Fragen von Abendmahl
beziehungsweise Eucharistie. Alle machen dann immer noch, was sie

wollen. In der von mir präsidierten St. Galler Synode gab es böses Blut,
als der Rat des Schweizerischen Evangelischen Kirchbundes mitteilte,
eucharistische Gastfreundschaft sei aus evangelisch-reformierter Sicht

zwar eine Selbstverständlichkeit, man möge aber nicht durch Kon- oder
Interzelebration eine falsche Einheit vortäuschen.

Meine Damen und Herren, Sie können sich vielleicht vorstellen: Auch im
Raum der evangelisch-reformierten Kirchen kann man deshalb Stimmen
hören, die nach einem Bischofsamt rufen. (Ein gewichtiges Votum in
dieser Richtung stammt vom Okumenebeauftragten des Schweizerischen
Evangelischen Kirchenbundes, Gottfried Locher.) Ich erinnere an
Johannes Calvin, den leider viel zu wenig bekannten Genfer Reformator.
Besonders in seinen Briefen rang Calvin fast unablässig um die kirchliche
Einheit — und zwar weit über Genf hinaus. „[...] ich werde mir stets
Mühe geben, dass durch meine Schuld die Kirchen nicht zerspalten und



Überlegungen zum Petrusamt 71

auseinander gerissen werden und dass keiner von mir verletzt wird",2
schrieb er programmatisch.

Ich „rate [...] Euch, Euch nicht allzu schwierig und eigensinnig zu zeigen
[...]. [...] weil auch wir [in Genf] noch nicht einen solchen Grad der
Vollkommenheit erreicht haben, dass wir nicht noch wünschten,
weiterzukommen, so braucht Euch [die] Befürchtung [des Ärgernisses] nicht
abzuhalten, die liturgischen Bräuche anzunehmen, die wenigstens nicht
geradezu tadelnswert sind."3

Die Sätze stehen in einem Brief an die Pfarrer von Montbéliard aus dem

Jahr 1543, die Widerstand leisteten, als ihr Landesherr lutherische
Bräuche einführte. Besonders gegenüber dem Luthertum war Calvin Zeit
seines Lebens entgegenkommend und versöhnlich.

„Da halten wir nun dafür, es sei das als fester Grundsatz aufzustellen:
einer soll sich dem anderen anpassen in allen Zeremonien, die keinen
entscheidenden Einfluss auf das Bekenntnis unseres Glaubens haben,
damit die Einheit der Kirche nicht durch unsere zu grosse Strenge oder
Ängstlichkeit zerstört wird",4

schrieb er an hugenottische Flüchding im lutherischen Wesel in
Norddeutschland. Im Dienst der Einheit wollte er selbst die in der
Genfer Kirche unüblichen Kerzen und Messgewänder gelten lassen.

Diskutieren müsste man hier, was wirklich unaufgebbar zum
Bekenntnis des christüchen Glaubens gehört. Auch das Zweite
Vatikanische Konzil hat von einer Hierarchie der Wahrheiten gesprochen.
Nicht alles gehört gleich zum Wesenskern des Glaubens.

Ähnlich redete Calvin zur französischen Flüchtlingsgemeinde in
Frankfurt:

„Ich bitte Euch um Gottes willen, Euch beiderseits dem anzupassen, was
dazu dient, die Einigkeit unter Euch wiederherzustellen; [...] die Hauptsache

ist, dass Ihr untereinander verbunden seid in herzlichem Verlangen,
Gott zu dienen einträchtig alle zusammen. [...] einer soll den anderen in
aller Milde und Freundlichkeit ertragen [...]."5

Gegenüber Heinrich Bullinger in Zürich sagte er: „Wenn nur unsere
Übereinstimmung in Bezug auf die Hauptlehre fest und unangefochten

2 Johannes Calvins 'Lebenswerk in seinen Briefen. Eine Auswahl von Briefen Calvins in
deutscher Übersetzung von Rudolf SCHWARZ. 3 Bände. Neukirchen 1961. (Neuausgabe
der Edition von 1908.) Zitiert als SCHWARZ 1, 2 oder 3. Dieses Zitat: SCHWARZ 3, 884.

3 SCHWARZ 1, 255.
4 Schwarz 2,680.
5 Schwarz 3, 859f.



72 Überlegungen zum Petrusamt

bleibt, so mag jeder dem anderen in Nebensachen ein freies Urteil
erlauben."6

Dem schottischen Reformator John Knox warf er liturgischen
Rigorismus vor und missbilligte diesen. Eine evangelische Kirche in
Polen konnte er sich auch unter der Leitung eines Erzbischofs
vorstellen. An den polnischen König schrieb er:

„Wie wenn heute dem sehr erlauchten Königreich Polen ein Erzbischof
vorstünde, nicht um über die andern zu herrschen oder sich ihnen
entrissene Rechte anzumassen, sondern um aus Gründen der Ordnung bei
den Synoden den Vorsitz zu führen und die heilige Einigkeit unter seinen

Kollegen und Brüdern zu pflegen. Es gäbe dann aber auch Provinz- oder
Stadtbischöfe, denen besonders die Wahrung der kirchlichen Ordnung
obläge. Wie die natürliche Ordnung es geböte, wäre dann aus jedem
[Pfarrer-jKollegium einer auszuwählen, dem die Hauptsorge obläge. [Als]
massvoll begrenztes Ehrenamt [...]."7

Gegenüber dem anglikanischen Erzbischof Thomas Cranmer regte Calvin

ein ökumenisches Konzil an:

„Wäre es doch nur zu erreichen, dass an einem bestimmten Ort gelehrte,
ernste Männer aus den wichtigsten Kirchen zusammenträten, die einzelnen
Artikel des Glaubens fleissig besprächen und den Nachkommen die
sichere Schriftlehre über alles Gemeinsame hinterliessen! Aber es gehört
zu den Hauptübelständen unserer Zeit, dass die einzelnen Kirchen so
auseinander gerissen sind, dass kaum die Zusammengehörigkeit als
Menschen unter uns gilt, geschweige denn die heilige Gemeinschaft der
Glieder Christi [...]."*

Es ist dies ein Aspekt Calvins, der von hoher Aktualität ist.
Aber jetzt zum Papst: Vor allem in Deutschland in der EKD — also

nicht nur bei den Lutheranern, sondern auch bei den Unierten und
Reformierten — denken Fachleute heute laut darüber nach, inwiefern es

möglich wäre, auch den Bischof von Rom als obersten Sprecher der
Weltchristenheit anzuerkennen. Ich zitiere den Dogmatiker Wolfhart
Pannenberg, der zusammen mit Karl Lehmann die verschiedenen,
ökumenisch in der Tat weiterführenden Bände „Lehrverurteilungen —

kirchentrennend?" publizierte. In seiner Dogmatik schreibt er:

„Es ist ein Faktum der Geschichte des Christentums, dass seit dem Ende
der Jerusalemer Urgemeinde Rom das historische Zentrum der Christenheit

geworden ist. Wenn irgendein christlicher Bischof in Situationen, in

6 SCHWARZ 3, 1057. Mit „Nebensache" ist hier vor allem die Prädestinationslehre
gemeint.

7 Schwarz 2, 731.
8 Schwarz 2,596.



Überlegungen zum Petrusamt 73

denen das erforderlich sein sollte, für die ganze Christenheit sprechen
kann, dann wird das wohl am ehesten der Bischof von Rom sein. Trotz
aller bitteren Auseinandersetzungen infolge des chronischen
machtpolitischen Missbrauchs der Autorität Roms gibt es hier keine realistische
Alternative."9

Die anglikanisch-römisch-katholische Dialogkommission spricht als Antwort

auf die Enzyklika „Ut unum sint" vom „Geschenk der Autorität"
und schlägt „eine Form der Primatsausübung (in der Gestalt des

Bischofs von Rom)" vor, „die Rücksicht nimmt auf die Kollegialität der
Bischöfe und die synodalen Entscheidungsinstanzen".10

Ich möchte noch die Studie „Communio Sanctorum", einen Text der
bilateralen Arbeitsgruppe der Deutschen Bischofskonferenz und der
Kirchenleitung der Vereinigten Evangelisch-Lutherischen Kirche Deutschlands

erwähnen, die im Jahr 2000 publizierte wurde und inzwischen
bereits in einer zweiten Auflage vorhegt. In dieser heisst es:

„1. Gegen einen gesamtkirchlichen ,Petrusdienst' als pastoralen Dienst an
der weltweiten Gemeinschaft der Kirchen und ihrer gemeinsamen Bezeugung

der Wahrheit gibt es keine grundsätzlichen Einwände. 2. Dieser
Dienst müsste in Strukturen kollegialer und synodaler Gesamtverantwortung

verpflichtend eingebunden sein, und er müsste die Eigenständigkeit
der regionalen Teilkirchen — einschliesslich ihrer konfessionellen Prägung
— achten. 3. In Lehrfragen müssten die Überordnung der Heiligen Schrift
sowie die Gesamtverantwortung aller Getauften gewahrt sein."

Trotz „aller Belastungen aus historischen Gründen" haben die deutschen

evangelischen Experten offenbar nichts dagegen, dass ein solcher
gesamtkirchlicher Petrusdienst vom Bischof von Rom ausgeübt wird.11

Meine Damen und Herren, wie Sie sehen, geht jedenfalls in Expertenkreisen

auch heute manches vorwärts. Ich möchte jetzt aber nicht
einfach irgendwelche ökumenische Dokumente zitieren, sondern auch

etwas Persönliches dazu sagen, weil ich denke, dass Sie ja wohl auch
meine eigene Meinung interessiert. Und dazu nun das Folgende:

Ich bin in der Frage des Papsttums sehr gespalten. Kurz vor meiner
Emeritierung an der Universität St. Gallen hielt ich eine öffentliche
Vorlesung über „Das Papsttum" ab (an der übrigens auch Kurt Koch
mit einem Vortrag teilnahm). In diesem Zusammenhang habe ich gerade
auch viele Texte von Papst Johannes Paul II. studiert. Vieles machte mir
einen tiefen Eindruck. Gerade auch in ökumenisch heiklen Zusammen-

9 PANNENBERG, Wolfhart: Systematische Theologie. Band 3. Göttingen 1993, 458.
10 Nach: KLAUSNITZER, Wolfgang: Der Primat des Bischofs von Rom. Tintwicklung,

Dogma, Ökumenische Zukunft. Freiburg i.Br. 2004, 505.
11 KLAUSNITZER: Der Primat des Bischofs von Rom, 485.



74 Überlegungen zum Petrusamt

hängen — wie etwa bei der Heiligsprechung des Gründers des Opus dei
oder von Padre Pio ist mir aufgefallen, wie nüchtern der Papst mit
diesen Männern umgeht. In seiner Predigt anlässlich der Seligsprechung
der Päpste Pius IX. und Johannes XXIII. sagte der Papst: „Heiligkeit
findet im Raum der Geschichte statt. Keinem Heiligen ist es gelungen, die
Grenzen und Bedingungen zu überschreiten, die ein Teil der
menschlichen Natur sind. Wenn die Kirche einen ihrer Söhne selig [oder
heilig] spricht, feiert sie nicht die besonderen geschichtlichen Entscheidungen,

die er getroffen hat, sondern sie zeigt viel mehr auf ihn als auf
jemanden, dessen Tugenden nachahmens- und verehrungswürdig sind.
Man soll die göttliche Gnade preisen, die glanzvoll in ihm aufstrahlt." Im
Zusammenhang mit Padre Pio sprach der Papst nicht von dessen

Wundern, sondern ausschliesslich von dessen seelsorglicher Begabung.
Und darüber hinaus habe der neu Heiliggesprochene gezeigt, dass

Schwierigkeiten und Sorgen im Leben sich in etwas Positives verwandeln
können, wenn man sie in Liebe annimmt.

Besonders zukunftsträchtig am heutigen Papst empfinde ich die

„Reinigung des Gedächtnisses": In einem Bussgottesdienst am ersten
Fastensonntag des Jahres 2000 im Petersdom in Rom predigte der Papst
und sagte dabei wörtlich:

„Wir bitten um Vergebung für die Spaltungen, die unter den Christen
entstanden sind, für den Gebrauch der Gewalt, zu dem einige von ihnen
im Dienst der Wahrheit geschritten sind, und für die bisweilen
eingenommenen Haltungen des Misstrauens und der Feindseligkeit gegenüber
den Anhängern anderer Religionen. [...] Für den Anteil, den jeder von uns
mit seinem Verhalten an diesen Bösartigkeiten hat und damit beiträgt, das

Antlitz der Kirche zu entstellen, bitten wir demütig um Vergebung."

Johannes Paul II. übernahm in diesem Gottesdienst auch einen Teil des

Schuldbekenntnisses der Kirche: „[...] oft haben die Christen das

Evangelium verleugnet und der Logik der Gewalt nachgegeben. Die
Rechte von Stämmen und Völkern haben sie verletzt, deren Kulturen
und religiösen Traditionen verachtet." Die Christen „haben
Diskriminierungen zugelassen aufgrund unterschiedlicher Rasse und Hautfarbe."
„Wie oft haben dich [Gott] auch die Christen nicht wieder erkannt in
den Hungernden, Dürstenden und Nackten, in den Verfolgten und
Gefangenen, in den gerade am Anfang ihrer Existenz schutzlos
Ausgelieferten."12 Man mag einwenden, das alles sei recht abstrakt. Und doch
macht der Gottesdienst einen tiefen und echten Eindruck. Noch
nachhaltiger ist vielleicht, was der Papst im Zusammenhang mit dem

12 Pontifikalgottesdienst von Papst Johannes Paul II. am 12. März 2000 in St. Peter
in Rom. Für diese und die vorangehenden Papstzitate vgl. die Homepage des Vatikans.



Überlegungen zum Petrusamt 75

Judentum bei seinem Besuch in Israel gesagt hat. Ohne dazu beauftragt
worden zu sein, hat er hier wirklich im Namen der ganzen Christenheit
gesprochen.

Ich habe gesagt, dass ich im Zusammenhang mit dem Papst gespalten
sei, und komme damit nun zu kritischen Rückfragen, die ich nicht
unterdrücken kann. Zunächst — es dünkt mich dies aber ganz wichtig zu
sein — ist es der Stil des Papstes. Wenn man sich in Rom aufhält, ist man
zunächst zwar tief beeindruckt — besonders in den Gottesdiensten. Aber
der Vatikan ist leider immer noch ein Hof, wie man es aus der
Geschichte von den Kaiser- und Königshöfen kennt. Beispiel: Am 15.

Dezember 1991 wurde in der grossen Audienzhalle des Vatikans das

Requiem von Mozart aufgeführt. Man wurde gebeten, aus Rücksicht auf
den Todestag des Komponisten nicht zu applaudieren. Wie aber der
Papst sich in der Mitte des Auditoriums auf seinen Stuhl setzte,
applaudierte die Menge — und der Papst genoss es sichtlich!

Gewisse Schritte zu einer zeremoniellen Reform des Papsttums
wurde zwar in den letzten Jahrzehnten gemacht: Papst Paul VI. legte die

dreistöckige Krone ab. Der heutige Papst hat die Sedia gestatoria
abgeschafft, auf der sich seine Vorgänger von römischen Adeligen durch
die Menge tragen Hessen. Der Papst isst nicht mehr allein, sondern er
lädt regelmässig Gäste in sein privates Speisezimmer ein. Aber immer
noch ein unerhörter Triumphaüsmus, wenn man an die
Generalaudienzen und an die Papstreisen denkt! Das weisse Papamobil ist ein
sehr handgreifliches und geradezu militärisches Symbol. Und der Papst
als Medienstar! Ich denke, dass das auf die Dauer nicht so sein muss.
Viel deutlicher müsste man in Rom den uralten und wunderschönen
Papsttitel „servus servorum Dei" von Gregor dem Grossen reaktivieren —

und nicht nur als einen Titel unter anderen verwenden, sondern ins
Zentrum rücken.

Aber es braucht nach meinem Dafürhalten auch strukturelle Reformen.

Um es einmal so zu sagen: Der Papst sollte seine grossen
Kompetenzen, die das katholische Kirchenrecht ihm gibt, dazu verwenden,
um sich selbst bis zu einem gewissen Grad zurückzunehmen, sich zu
relativieren — so wie es bei Johannes XXIII. anfing, der zu Beginn seiner
Amtszeit sagte, ein unfehlbares Dogma sei von ihm nicht zu erwarten.

Weniger Mühe habe ich persönHch zwar mit dem Dogma von der
Unfehlbarkeit. Der Bück auf die letzten hundertdreissig Jahre zeigt, dass

die Päpste sehr zurückhaltend damit umgehen. Schwieriger dünkt mich der

Jurisdiktionsprimat des Papstes. Erinnern wir uns an das Vatikanum I:

„Wer deshalb sagt, der römische Bischof besitze lediglich das Amt der
Aufsicht bzw. Leitung, nicht aber die volle und höchste
Jurisdiktionsvollmacht über die gesamte Kirche, nicht nur in Angelegenheiten, die



76 Überlegungen zum Petrusamt

den Glauben und die Sitten, sondern auch in solchen, die die Disziplin
und Leitung der auf dem ganzen Erdkreis verbreiteten Kirche betreffen;
oder er habe nur einen grösseren Anteil, nicht aber die ganze Fülle dieser
höchsten Vollmacht; oder diese seine Vollmacht sei nicht ordentlich und
unmittelbar sowohl über alle und die einzelnen Kirchen als auch über alle
und die einzelnen Hirten und Gläubigen: der seit mit dem Anathema
belegt."13

Es ist dies doch ein schier unglaublicher Anspruch und führte in der
Praxis unter anderem auch dazu, dass es zu einigen unglücklichen
Bischofsernennungen kam, weil der Vatikan im Alleingang handelte und
zu wenig — oder sehr einseitig — auf die Basis hörte.

Das Vatikanum I hat zum Glück auch noch anderes gesagt (was
Ihnen ja wohl allen sehr bewusst ist):

„So wenig aber beeinträchtigt [der Jurisdiktionsprimat] des Papstes jene
ordentliche und unmittelbare Vollmacht der bischöflichen Jurisdiktion, mit
der die Bischöfe, die, eingesetzt vom Heiligen Geist, an die Stelle der
Apostel nachgefolgt sind, als wahre Hirten die ihnen jeweils zugewiesenen
Herden jeweils weiden und leiten, dass sie vielmehr vom obersten und
allgemeinen Hirten bejaht, gestärkt und geschützt wird [..,]."14

Aber nicht nur die Bischöfe, sondern auch die Priester und ganz besonders

— das ist nun ein typisch protestantisches Postulat — auch die Laien
müssten innerhalb der römisch-katholischen Kirche aufgewertet werden.
Heute ist es zwar so, dass an römischen Synoden auch einzelne Laien
(Männer und Frauen) eingeladen werden. Es geschieht aber immer nur
ad personam. Und diese Laien — mögen sie auch Mutter Teresa heissen —

haben kein Stimmrecht. An diesem Punkt müssten die Päpste das

Kirchenrecht gründlich revidieren.
So wenig ein Ortsbischof einfach Befehlsempfanger des Papstes ist —

das hat selbst das Vatikanum I gesagt —, so wenig dürfen Ortspfarrer und
Laien (Männer und Frauen) als unmündige Befehlsempfänger der
Bischöfe behandelt werden.

Aus evangelisch-re formierter Sicht möchte ich auch an das

Synodalprinzip erinnern, wie es auf die Kirchenordnung Calvins in Genf
zurückgeht. Nur ganz kurz zur Erinnerung: Calvin kannte vier
verschiedene Ämter in der Kirche, die Pastoren (oder Hirten), die Doktoren
(d. h. die Theologen im engeren Sinne dieses Wortes, die nicht einfach
als Mitarbeiter und Zulieferanten der Bischöfe betrachtet und behandelt
werden dürfen; eine gesunde Kirche braucht eine eigenständige Theologie,

die auch kritische Rückfragen an die Kirchenleitung stellen darf),

13 Denzinger, Nr. 3064.
14 Denzinger, Nr. 3061.



Überlegungen zum Petrusamt 77

die Ältesten (d. h. nicht ordinierte Gemeindeglieder, die das gleiche
Stimmrecht in der Synode wie die Ordinierten haben) und die Diakone
(die sich um die Kranken und Armen kümmern). Gemeinsam sind sie die

Kirchenleitung.
Im interkonfessionellen Gespräch meine ich, dass wir Reformierten

uns des Synodalprinzips nicht zu schämen haben. Auch wenn es

vielleicht richtig ist, das bischöfliche Amt (und an seiner Spitze das

Papstamt) auch im evangelischen Raum stärker zu gewichten, so müsste
man umgekehrt in der römisch-katholischen Kirche die Rechte der Basis
— besonders auch der Frauen — aufwerten. Hier könnte Rom von den
Protestanten lernen. Möglichst viele Gläubige müssen in die kirchlichen
Entscheidungsprozesse eingebunden werden.

Und damit zu einer weiteren Reform: Das bisherige Verfahren der
Papstwahl ist zu revidieren. Mich persönlich stört es, dass die Kardinäle,
die den Papst wählen, selbst vom Papst ernannt sind. Die einzelnen
Ortskirchen müssten das Recht haben, Vertreter (und wohl auch

Vertreterinnen) nach Rom zu schicken, die aktiv in die Wahl eines neuen
Papstes einbezogen würden. Die Papstwahl dürfte auch kein
Geheimverfahren sein.

Der nächste Punkt: Aus evangelisch-reformierter Sicht müsste es

doch wohl ein Papst auf Zeit sein. Es dürfte nicht mehr vorkommen,
dass ein Papst sich selbst für so unersetzlich hält, dass er sich an sein
Amt klammert, auch wenn er hoch betagt und offensichtlich krank ist.
Es sollte möglich sein, dass auch ein Papst sein Amt loslassen kann und
dass er sich in Ehren (wie das heute bei den Bischöfen bereits der Fall
ist) auf einen Alterssitz zurückzieht. Sogar im kanonischen Recht ist das

vorgesehen, wo es heisst:

„Jeder, der handlungsfähig ist, kann auf ein Kirchenamt aus gerechtem
Grund verzichten."15 „Falls es dazu kommen sollte, dass der Papst auf sein
Amt verzichtet, ist zur Gültigkeit gefordert, dass der Verzicht frei
geschieht und auf rechte Weise kundgetan wird f...]."16

Ich erinnere an Papst Cölestin V., der im Jahr 1294 freiwillig von seinem
Amt zurücktrat und dem der grosse katholische Dichter Reinhold
Schneider das Schauspiel „Der grosse Verzicht" gewidmet hat. Ein Papst
auf Zeit — vielleicht für zwölf Jahre — wäre auch für Protestanten eher

akzeptierbar.
Ein letzter Vorschlag, wie die Päpste selbst sich bis zu einem

gewissen Grad zurücknehmen und damit auch freier für ihren univer-

15CIC, Can. 187.
16 CIC, Can. 332 § 2.



78 Überlegungen zum Petrusamt

salen Petrusdienst machen könnten: Die katholische Kirche braucht
nach meinem Dafürhalten einen Appellationsgerichtshof, eine
unabhängige Instanz, an die sich Leute wenden könnten, wenn sie mit einer
vatikanischen Entscheidung nicht einverstanden sind. Die Autorität des

Papstes im geistlichen Sinn müsste dadurch nicht geschmälert werden.
Sie könnte im Gegenteil gestärkt aus einem solchen Reformprozess
hervorgehen. Wer Rom beobachtet, nimmt nämlich wahr, dass der Papst
heute viel zu viele Einzelverpflichtungen hat. Er sollte sich auf das

Wesentliche beschränken dürfen — wirklich auf den Petrusdienst, den
Dienst der Vermittlung und des Ausgleichs, den Dienst der Friedensstiftung.

Und nur eine winzige — vielleicht unrealistische — Frage ganz
zum Schluss: Könnte ein revidiertes Papstamt nicht unter Umständen

sogar von einem kleinen Team — etwa den fünf ökumenischen Patriarchen

gemeinsam — ausgeübt und gestaltet werden? Als Modell der

Kirchenleitung wird heute gelegentlich die Dreifaltigkeit genannt. Wenn
ich das Dogma von der Trinität richtig verstehe, übt nie eine Person der
Trinität die Herrschaft über die ganze Welt allein aus.

Zum Schluss ein Lutherzitat — und zwar aus seiner reifen Zeit:
„Wenn wir [...] erlangen, dass anerkannt wird, Gott allein aus lauter
Gnade rechtfertigt durch Christus, dann wollen wir den Papst nicht nur
auf Händen tragen, sondern ihm auch die Füsse küssen."17

Wo wirklich das „allein aus lauter Gnade" gilt, da können das Kirchenrecht

und die Hierarchie nicht mehr absolut sein.

Abstract
Starting from a markedly Reformed perspective, the author delineates a form of

papacy more compatible with ecumenism. It would be a ministry according to St. Peter

in the New Testament — in the service of unity andpeace. Jehle points out that John
Calvin was ready to accept monarchical bishops and that Martin Luther would even

have recognised a pope — if the latter approves of the „sola gratia"! Directed towards

the Vatican, it is suggested that the pope should use the power which is allotted to

him by canon law to voluntarily give up a portion of it. He should concentrate on the

ministry of unity. The electoral procedure should be more transparent and more

democratic.

17 Martin LUTHER: Galaterkommentar von 1531/35. In: Weimarer Ausgabe 40, 1 und 2,
177.


	Überlegungen zum Petrusamt : 10 Jahre nach "Ut unum sint"

