
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Das Papstamt : ein mögliches Thema evangelischer Theologie?

Autor: Meyer, Harding

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760641

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Harding Meyer

Das Papstamt — ein mögliches Thema
evangelischer Theologie?

I. Das Papstamt — „Streit-Thema" oder „Gesprächs-Thema"?

In seiner Enzyklika „Ut unum sint" vom Juni 1995 hatte Johannes Paul
II. die nicht unter seinem Primat stehenden Kirchen und ihre Theologen
eingeladen, über seinen Primat mit ihm „einen brüderlichen, geduldigen
Dialog aufzunehmen".1

Diese Einladung war Anlass zu einer beachtlichen Reihe von
theologischen Symposien und Publikationen, in denen katholische und
nichtkatholische Theologen sich erneut mit dem Papstamt befassten. Dennoch

konnte man — ob das nun zutraf oder nicht — hören, der Papst
selbst fühle sich enttäuscht über die bislang nur zögernden und schwachen

Reaktionen auf seine Einladung. In der Tat scheint es, als hätten
bisher wohl Theologen der verschiedenen Kirchen, jedoch nicht diese
Kirchen selbst oder ihre offiziellen Vertreter, jene Gesprächseinladung
in irgendeiner Form aufgenommen. Das trifft — soweit ich sehe — auch
auf die lutherischen Kirchen zu.

Es mag noch zu früh sein, nach den Gründen dieses Schweigens zu
fragen. Aber bei den Kirchen der Reformation hat diese Zurückhaltung
auf jeden Fall damit zu tun, dass das Papstamt in ihrem Denken, in ihrer
Theologie und auch in ihrer Frömmigkeit immer noch als ein fremdes
Thema empfunden wird

Selbstverständlich ist das Papstamt für die evangelische Kirche und
Theologie ein eminent kontroverstheologisches Thema. Als solch
kontroverstheologisches Thema zieht es sich von Anfang an und bis heute
durch die evangelische Theologie hindurch. Aber das bedeutete ja, dass

es gerade nicht als ein echter und legitimer Gegenstand evangelischer Theologie

empfunden wurde. Es war und blieb ein Thema, mit dem evangelisches

Denken sich von aussen her konfrontiert sah und das im Rahmen
evangeüschen Denkens darum keinen authentischen P/at% hatte. Wäre der
kontroverstheologische Anlass entfallen, so hätte sich dieses Thema
überhaupt nicht gestellt, weil es ja nicht aus dem evangelischen Denken
selbst erwuchs.

1 Ut unum sint, 96.



Das Papstamt — ein mögliches Thema evangelischer Theologie? 43

Diese rein kontroverstheologische Schau, unter der man das Papstamt sah,
hat jahrhundertelang evangelisches Denken bestimmt, bis in unsere Zeit
hinein. Die Papstfrage war, so könnte man sagen, ein „JVnw/-Thema" und
kein „GwprÄÄr-Thema". Theologen, die eine andere Schau vertraten,
setzten sich scharfer Kritik aus. Ich erinnere nur an den Fall des
schwäbischen Pfarrers Richard Baumann, der noch im Juni 1953 aus diesem
Grunde von seiner württembergischen Landeskirche des Amtes
enthoben und auch dann nicht rehabilitiert wurde, als die lutherischen
Teilnehmer bereits des ersten internationalen katholisch/lutherischen Dialogs

(1967—1972) gesagt hatten, sie könnten das Amt des Papstes „nicht
ausschliessen".2 Die Intervention von Seiten des Lutherischen
Weltbundes zugunsten seiner Rehabilitierung hatte keine Wirkung. Sich dem
Thema „Papstamt" anders als streng kontroverstheologisch zu nähern,
schien dem evangelischen Denken von vornherein zu widersprechen. Es

war nun einmal kein „mögliches Thema der evangelischen Theologie".
Zwar hat das evangelische Papstbild in dieser ökumenisch

gestimmten Zeit längst seine krass polemischen Züge verloren. Das alte

„Antichrist"-Verdikt ist sogar offiziell zurückgenommen worden. Aber
es wäre naiv, bestreiten zu wollen, dass jene beschriebene Auffassung
zumindest in Gestalt einer allgemeinen Grundhaltung auch heute noch
weiterwirkt. Gewiss ist es zu begrüssen, dass der „Stein des Anstosses",
den das Papstamt darstellt, in seiner Anstössigkeit „geglättet" worden ist.
Aber auch so scheint dieser „Stein" in das Gebäude evangelischen
Denkens und evangelischer Theologie nicht hineinzupassen. Wenn es im
„Votum" des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland vom
September 2001 über „Kirchengemeinschaft nach evangelischem
Verständnis" kurz und geradezu kategorisch heisst, der katholischen
Auffassung vom Primat des Papstes „muss evangelischerseits
widersprochen werden",3 so kann man das wohl nur als Ausdruck jener
allgemeinen Grundhaltung verstehen. Solange diese Grundhaltung
herrscht, solange also die Papstfrage nur als „3Vr«Y-Thema" und nicht als

„GejprarAr-Thema" empfunden wird, wird man evangelischerseits nur
sehr, sehr zögernd auf die Einladung Johannes Pauls II. zu einem
„brüderlichen, geduldigen Dialog' eingehen können.

Gegenüber dieser Auffassung oder Grundhaltung möchten die

nachfolgenden Überlegungen zeigen, dass und aus welchem Grunde das

Papstamt durchaus ein „mögliches Thema" auch evangelischer Theolo-

2 Es war die erste Phase des internationalen katholisch/lutherischen Dialogs (1967—

1972), die mit dem so genannten „Malta-Bericht" endete. Näheres dazu im Folgenden.
3 „Kirchengemeinschaft nach evangelischem Verständnis. Ein Votum zum geordneten

Miteinander bekenntnisverschiedener Kirchen", II.2.3.



44 Das Papstamt - ein mögliches Thema evangelischer Theologie?

gie ist. Erst wenn das gesehen wird, kann die kontroverstheologische

Erörterung dieses Themas, die ohne Zweifel evangelischerseits
unverzichtbar ist, zugleich überschritten werden hin zu einer theologischen

Erörterung.
In diesem Sinne möchte ich zuerst auf die Reformation des 16.

Jahrhunderts und danach auf den heutigen katholisch/evangelischen
Dialog schauen. Dabei muss ich einräumen, dass ich als evangelisch-
lutherischer Theologe primär auf die lutherische Reformation und den
katholisch/lutherischen Dialog schauen werde. Aber die Haltung der
Schweiber Reformation und der evangelisch-reformierten Kirche zur Papstfrage

ist, wie mir scheint — bis auf gewisse Akzentunterschiede — im
Wesentlichen mit der lutherischen Haltung identisch. Darauf werde ich
gelegentlich, wenn auch nur kurz zurückkommen.

II. Die Reformation: Das Papstamt — nicht nur ein „Streit-Thema"

1. Die Papstkritik und ihre Kulmination im „Antichrist"-Verdikt

Es ist bekannt, dass die lutherische Reformation nicht mit einer Ablehnung

des Papstamtes einsetzt. Auch wenn Tuthers Ablassthesen von 1517
wiederholt von den Grenzen der geistlichen Vollmacht des Papstes
sprechen, kann in ihnen und in den zwei Jahren danach von einer
Infragestellung des Papstamtes nicht die Rede sein. Ohne mühsam
danach suchen zu müssen, trifft man inmitten allen Streites Aussagen
Luthers, die mit Nachdruck zugunsten des Papstes, des päpstlichen
Amtes und der päpstlichen Autorität sprechen. Er habe in seiner
Frühzeit „aufrichtig nicht anders über den Papst, die Konzile und die
Universitäten gedacht hat, als man gemeinhin tat", kann Luther im Juni
1521 gegen den belgischen Theologen Jakob Latomus von Louvain
sagen, der ihm seine ehrerbietige Haltung gegenüber dem Papst als

Scheinheiligkeit vorgeworfen hatte.4 Das feste Beharren auf seinen
reformatorischen Überzeugungen einerseits und die Bejahung des Papstamtes
andererseits werden von ihm nicht als Gegensatz empfunden. Und
darum weigert er sich, hier jenen unversöhnlichen Widerspruch zu
sehen, den seine Gegner aufzeigen möchten und der für sie sehr bald
zum Angelpunkt ihrer Kritik wird.

Die Infragestellung und Ablehnung des Papstamtes setzen bei Luther
sehr zögernd ein. Sie verbinden sich aber bald — wenn auch zunächst nur
andeutungsweise und hypothetisch — mit dem erschreckenden „Anti-
christ"-Gedanken (vgl. 2 Thess 2,4), der sich schon in den Monaten Juni
bis Oktober 1520 voll durchsetzt. Seitdem scheint das Thema „Papst-

4 Weimarer Ausgabe von Luthers Werken WA) 8, 45.



Das Papstamt — ein mögliches Thema evangelischer Theologie? 45

amt" für Luther ganz und gar ein kontroverstheologisches Thema zu sein,
beherrscht von der „Antichrist"-Polemik, die seine Streitschriften bis an
sein Lebensende durchzieht und oft in erschreckenden Formen ihren
Ausdruck findet.

Dieser Gleichsetzung von Papst und „Antichrist" begegnet man
ebenfalls in der Schweizer Reformation, wenn auch, wie mir scheint,
nicht so entschieden und so häufig wie auf lutherischer Seite. Oft
scheinen das — wie zunächst auch bei Luther — nur andeutende, hypothetische

Aussagen zu sein, etwa in der Confessio Helvetica Posterior von
1562, so jedenfalls Jean Jacques von Allmen.5 Aber noch öfter sind es

affirmative Feststellungen wie z. B. in dem Bekenntnis der Frankfurter
Fremdengemeinde (1554), im Erlauthaler Bekenntnis (1562) und im
Schottischen Bekenntnis (1560/1581).6 Auch Calvins „Institutio" ist hier
zu nennen.7

Der Papst als „Antichrist", das Papstamt, ein Amt ohne weltliches
oder kirchliches Mandat, ja, als „vom Teufel gestiftet", wie es in Luthers
letzter antipäpstlichen Schrift heissen kann — das scheint eine radikale

Verneinung der Frage zu sein, ob das Papstamt ein „mögliches Thema
evangelischer Theologie" sei.

2. Gleichzeitige Äusserungen bedingter Offenheitfür das Papstamt

Dennoch gibt es bei Luther wiederholte Aussagen, die die rein
kontroverstheologische Behandlung der Papstfrage durchbrechen und vom
Papstamt als einer Möglichkeit in der Kirche sprechen. Einige dieser

Aussagen seien zitiert:
Besonders interessant ist, was Luther 1533 im Rückblick auf den

Augsburger Reichstag schreibt. Er hatte damals auf dem Reichstag 1530,
an dem er selbst als Gebannter nicht teilnehmen durfte, die Confessio
Augustana seiner Anhänger kritisiert, weil sie „ganz besonders die Frage
Papst-Antichrist"8 verschwiegen habe, und er hatte sich selbst bereit
erklärt, mit einer Schrift über die Vergottung des Papstes diese Lücke zu
füllen.9 Dennoch kann er drei Jahre später sagen:

5 Vgl. ALLMEN, Jean Jacques von: La primauté de l'Eglise de Pierre et de Paul. Paris 1977,
27-33.

6 ALLMEN: Laprimauté de l'Eglise, 33. Texte in: MÜLLER, E.F.Karl: Die Bekenntnisse der

reformierten Kirche (1903), 263 (Schottisches Bekenntnis/Covenant), 290 (Erlauthaler
Bekenntnis), 666 (Frankfurter Bekenntnis).

7 Institutio IV, 7.25 (S. 778).
8 WA Br 5, 496: „[...] maxime de antichristo Papa [...]"
9 Vgl. WA 30 II, 471.



46 Das Papstamt — ein mögliches Thema evangelischer Theologie?

„Wir haben bis daher [d. h. bis jetzt] allezeit, und sonderlich auff dem
Reichstage zu Augspurg, gar demütiglich erboten, dem Bapst und Bisscho-
ven, das wir nicht sollten ir Kirchen rechte und gewalt zerreissen, sondern,
wo sie uns nicht zu unchristlichen Artikeln zwüngen, gern von ihnen
geweihet und regirt sein [...]."10

Einige Zeit später, im Oktober 1535, heisst es in einem Brief Luthers an
die Prediger in Soest: „Ich will noch sagen und zugeben, wil der Bapst
das Evangelion frey und reine lassen gehen, wie er schuldig ist zu thun,
so wil ich meiner person jn lassen sein, was er selber wil

Am bekanntesten und eindrücklichsten sind wohl die Aussagen
Luthers in seinem Galaterkommentar von 1531/1535, in denen er
wiederholt zu erkennen gibt, dass er „die Herrschaft des Papstes gerne
ertragen", ihn „ehren und ihn seiner Person halben achten [würde], wenn
er mir nur mein Gewissen frei lassen wollte und mich nicht zwingen
würde, Gott selbst zu beleidigen".12 „Das begehren wir, dass Gottes
Ehre und die Glaubensgerechtigkeit unverletzt bewahrt werden." Luther
fährt dann mit dem oft zitierten Satz fort: „Wenn wir das erlangen, dass

anerkannt wird, Gott allein aus lauter Gnade rechtfertigt durch Christus,
dann wollen wir den Papst nicht nur auf Händen tragen, sondern ihm
auch die Füsse küssen."13

Gewiss haben diese und ähnliche Aussagen Luthers so gut wie
allesamt einen ganz klar konditioneilen Charakter, d.h. sie machen die

Möglichkeit einer Bejahung des Papstamtes von Bedingungen abhängig,
die alle letztendlich darauf hinauslaufen, dass das Papstamt sich von
seinen „antichristlichen" Zügen befreit und — summa summarum — „das
Evangelium zulässt". Auch wenn Luther bezweifelt, dass es je zu einem
solch erneuerten Papstamt kommen werde, zeigen diese Aussagen doch
eine bemerkenswerte grundsätzliche Offenheit für das Papstamt.

3. Die Zuordnung von Ablehnung und Bejahung des Papstamtes

Beidem begegnen wir also bei Luther: einerseits der radikalen Verneinung
und andererseits einer konditionellen Bejahung des Papstamtes als eines

möglichen Themas lutherischer Theologie, auch wenn beides — zugege-
benermassen — ein sehr unterschiedliches Gewicht hat.

10 WA 38, 195.
11 WA 38, 397.
12 WA 40 I, 177.
13 WA 40 I, 181. Luther wiederholt das später noch einmal (WA 40 I, 357): „Papst,

ich will dir die Füsse küssen und dich als obersten Bischof anerkennen, wenn du meinen
Chrisms anbetest und erlaubst, dass wir durch seinen Tod und durch seine Auferstehung
Vergebung der Sünden und ewiges Leben haben, nicht aber durch die Beobachtung
deiner Traditionen" (WA 40 I, 357).



Das Papstamt — ein mögliches Thema evangelischer Theologie? 47

Das ist der objektive, aus Luthers Schrifttum sich ergebende Tatbestand.

Man kann und darf über diesen, in der Tat höchst spannungsvollen
Tatbestand nicht hinweggehen, indem man Luthers konditionelle Bejahung
des Papstamtes einfach verschweigt oder als unerheblich einstuft, wie es

leider immer wieder geschieht.14 Dieser Tatbestand stellt bereits als

solcher etwas wie eine erste Antwort auf die Frage meines Themas dar,
ob das Papstamt „ein mögliches Thema evangelischer Theologie" sei. Er
besagt, dass die Bejahung dieser Frage sich auf Luther zumindest berufen

kann.
Aber man sollte bei der blossen Konstatierung dieses in sich

spannungsvollen, widersprüchlich erscheinenden Tatbestandes nicht stehen
bleiben. Die Frage, die sich stellt, ist: Wie verhält sich diese wiederholt
begegnende Offenheit Luthers für ein erneuertes Papstamt zu der

ganzen Breite seiner papstkritischen Äusserungen?
Man hat diese papstfreundlichen Aussagen Luthers oft nicht ernst

genommen und hat sie psychologisierend oder als taktische Manöver zu
erklären versucht. Aber das lässt sich nicht wirklich verifizieren.

Die einzig einleuchtende Erklärung für jenen widersprüchlich
erscheinenden Tatbestand hegt vielmehr in der Art von Tuthers Tapstkritik,
die bei ihm von den ersten Anfängen an konstant bleibt. Das zeigt sich

gerade am „Antichrist"-Verdikt.

4. Die theologische Entschlüsselung der ,^Antichrist"-Chipfre

Dieses „Antichrist"-Verdikt, das erschrecken lässt, ist ja keineswegs, wie
es zunächst erscheinen mag, eine pauschale und undifferenzierte
Verurteilung des Papstamtes überhaupt, Ausdruck eines ins Irrationale
abgleitenden „Papsthasses", wie man gesagt hat. Vielmehr stellt — bei
Licht betrachtet — das „Antichrist"-Verdikt in Luthers Polemik eine Art
„Chiffre" dar. Es ist letztlich die biblisch-mythologische Abbreviatur für sehr

präzise theologische Vorwürfe, die Luther gegen das Papsttum seiner Zeit
erhebt. Wenn man von solchen Vorwürfen wie mangelnde Schriftbegründung

für das Papstamt, Anspruch auf weltliche Gewalt und Fehlen

14 Nur ein paar jüngere Beispiele dafür seien erwähnt: Die Arbeit von Scott H.
HENDRIX „Luther and the Papacy" (1981) verzichtet darauf, jene Aussagen Luthers auch

nur zu erwähnen; für Wolfgang KLAUSNITZER, nach dem Luther die „Institution des

Papsttums als solche" verworfen hat, sind in seinem Buch „Das Papstamt im Disput
zwischen Lutheranern und Katholiken" (1987) die anders gearteten Aussagen Luthers
nur ein paar Zeilen ganz am Schluss des Teils über Luther wert, ohne dass er weiter
darauf eingeht (150/151); und der kürzlich erschienene Artikel von Jörg HAUSTEIN, Das

Papstamt aus der Sicht der Reformation (in: Papstamt — pro und contra, 2001) verliert darüber
kein Wort.



48 Das Papstamt — ein mögliches Thema evangelischer Theologie?

eines weltlichen oder kirchlichen Mandates15 einmal absieht, so sind es

letztlich drei eng zusammenhängende Kennzeichen, die für Luther das eigentlich

„Antichristliche" am Papstamt ausmachen:

1) Wie es ein Kennzeichen des „Antichrist" ist, dass er „für sich
allein das Recht der Schriftauslegung beansprucht",16 so legt auch der
Papst ganz nach seinem Sinn die Schrift aus und will sich nicht von ihr
richten lassen.17

2) Das Papsttum hat dem Worte Gottes neue Glaubenslehren und
Forderungen hinzugefügt und setzt sie den Worten und Geboten Gottes
gleich.18

3) Der Papst will „die Christen nicht selig werden lassen ohn sein
Gewalt" und ohne dass sie „ihm gehorsam" sind.19

Diese drei Vorwürfe bilden den sachlich-theologischen Kern der dunklen,

biblisch-mythologischen Chiffre vom Papst als „Antichrist". Dabei
ist es überaus wichtig, dass diese Vorwürfe allesamt auf Züge des

Papstamtes verweisen, die nicht ein für allemal und unlöslich dem
Papstamt als solchem anhaften, sondern Entstellungen, Deformationen des

Papstamtes und seiner Ausübung darstellen, von denen dieses Amt bis

zur Zeit Gregors I., dem „letzten Bischoff zu Rom" — sagt Luther — frei
gewesen war20 und von denen es sich darum auch wieder befreien kann.

Eben darauf verweisen jene bereits zitierten Aussagen Luthers, die
eine konditioneile Bejahung des Papstamtes aussprechen. Diese
Aussagen qualifizieren die Papstkritik Luthers in entscheidender Hinsicht. Sie

zeigen, dass Luthers Papstkritik, auch wo sie ihre äusserste Schärfe
erreicht, letzten Endes doch kein Grundsatzurteil, sondern eher ein
Tatsachenurteil ist, mit dem Luther sagt: So Hegen die Dinge zu meiner
Zeit und schon seit Langem; und aufgrund dieser Tatsachen kann ich
nur ein radikal negatives Urteil fallen. Aber damit verneint Luther
keineswegs die Möglichkeit eines erneuerten Papsttums, das eine legitime
Aufgabe in der Kirche hätte. Sogar in seiner letzten, in ihrer Polemik
sich geradezu überschlagenden antipäpstlichen Schrift „Wider das

Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet" (1545), in der die Ablehnung

15 Das Letztere hebt Luther besonders in seiner Schrift „Wider das Papsttum zu
Rom, vom Teufel gestiftet" (1545, WA 54, 237f.) hervor.

16 WA 5, 339.
17 Vgl. WA 54, 233.
18 Zum Beispiel WA 6, 322; 54, 233 und 237.
19 Schmalkaldische Artikel II, 4, 10—13. In: Die BekenntnisSchriften der evangelisch-lutherische

Kirche BSLK). 3. Aufl. Göttingen 1956, 430f.
20 WA 54, 229 (1545). Ähnlich hatte Luther die geschichtliche Entwicklung bereits

1518 in seinen „Resolutiones" zu den 95 Thesen beurteilt (WA 1, 571).



Das Papstamt — ein mögliches Thema evangelischer Theologie? 49

des Papstamtes tatsächlich zu etwas wie einem Grundsatzurteil zu
werden scheint, spricht er von der Möglichkeit eines dem Papst
zukommenden Ehrenprimats — „der ehren und fürgangs halben" — und
eines Amtes der Aufsicht, der „Superattendentz [...] auff die Lere und
Ketzerey in den Kirchen".21

Diese Zuordnung oder Verhältnisbestimmung zwischen polemischer
Infragestellung des Papstamtes auf der einen und konditioneller Be

jahung des Papstamtes auf der anderen Seite halte ich für die einzig
einleuchtende Zuordnung. Sie ist zugleich eine positive Beantwortung
der Frage, ob das Papstamt „ein mögüches Thema evangelischer Theologie"

sei.

Ganz ähnlich scheint es sich auf reformierter Seite zu verhalten. Auch
dort ist das „Antichrist"-Verdikt die Abbreviatur präziser theologischer
Vorwürfe.22 Und auch dort ist dieses negative Urteil über das Papstamt
kein Grundsat^urteil, sondern eher ein Tatsachenurteil, das offen bleibt für
eine Revision. So stellt jedenfalls Jean-Jacques von Allmen die Dinge dar:

„Les textes du XVIe siècle, quand la colère et le dépit ne les commandent
plus, ne sont pas radicalement négatifs. Si le pape faisait vraiment office
d'évêque, si le pape prêchait l'Evangile [...] alors on pourrait envisager de
reconnaître la primauté de cette Eglise [de Rome], et la primauté de son
évêque."23

Von Allmen stützt sich dabei auf Calvin24 und auch auf einen Theologen
wie Karl Barth.25 Ebenfalls für den Strassburger Reformator Martin
Bucer — um noch einen anderen, theologisch und kirchlich gewisser-
massen zwischen Wittenberg und Genf erwachsenen Zweig der
Reformation des 16. Jahrhunderts zu nennen — scheint das zuzutreffen.26

21 „Wider das Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet" (1545; WA 54, 231).
22 Auch die reformierten Vorwürfe können, wie von ALLMEN es tut, in drei

Hauptvorwürfen zusammengefasst werden. Er schreibt: „On peut dire que le reproche porte
sur l'éviction du Christ en faveur du pape: le pape gouverne l'Eglise comme si le Seigneur
de l'Eglise était mort, comme s'il n'avait pas vaincu la mort; le pape se prend et prend
l'Eglise locale dont il est l'évêque pour la source où les autres évêques et les autres
Eglises doivent venir puiser leur épiscopalités ou leur ecclésialité; le pape s'arroge des

titres qui n'appartiennent qu'au Christ." (ALLMEN: Laprimauté de l'Eglise, 34; vgl. 40).
23 ALLMEN: La primauté de l'Eglise,, 40-42.
24 Institution IV,7.23; vgl. IV,6.
25 BARTH, Karl: Kirchliche Dogmatik 1/1. Zürich 1947, 106; IV/1. Zürich 1953, 751—

753.
26 Vgl. HAMMANN, Gottfried: Entre la secte et la cité. Genève 1984, 291—293: „S'il [se.

Bucer] s'oppose au pape [...], ce n'est pas le ministère lui-même qu'il attaque, mais les
abus et les ministres qui le discréditent [...]. Le ministère du pape pouvait très bien
s'insérer dans la pluralité des ministères spécifiques de l'Eglise bucérienne."



50 Das Papstamt — ein mögliches Thema evangelischer Theologie?

5. Zur Kritik am „ius divinum "-Anspruch des Papstamtes

Bei Melanchthon — um wieder zur Wittenberger Reformation
zurückzukehren — stellen sich die Dinge ganz ähnlich dar wie bei Luther. Dabei
fallt auf, dass bei ihm, vielleicht noch konsequenter als in Luthers
Privatschriften die evangeliumswidrigen, „antichristlichen" Züge des

Papstamtes allesamt aus dessen „ius divinum"-Anspruch abgeleitet werden.

Alle drei Vorwürfe, die sich bei der sachlich-theologischen
Entschlüsselung der „Antichrist"-Chiffre ergeben hatten, sind — so sieht es

Melanchthons Traktat „Von der Gewalt und Oberkeit des Bapsts"
(1537) — Konsequenzen oder Implikationen des päpstlichen „ius divinum"-

Anspruches\ (1) die Exemtheit des Papstes von aller Kritik, auch der
Kritik durch die heilige Schrift, (2) die Macht des Papstes, neue
glaubensverbindliche Gebote und Lehren aufzustellen, und (3) die
Heilsnotwendigkeit des Gehorsams gegenüber dem Papst.27

So gesehen richtet sich die Spitze der Papstkritik gegen den „ius
divinum"-Anspruch des Papstamtes.

Aber genau an diesem Punkte zeigt sich auch bei Melanchthon und in
seinem Traktat eine bemerkenswerte Offenheit. Gewiss stellt er dort
zunächst mit biblischen und historischen Argumenten den „ius divinum"-

Anspruch des päpstlichen Primats in Frage,28 und auch in seinem Votum
zu Luthers Schmalkaldischen Artikeln sagt er konstatierend, dass der

Papst seinen Primat nur „iure humano" hat.29 Trotzdem scheint Melanchthon,

das „ius divinum" des Primats nicht unter allen Umständen bestreiten zu
wollen:

Der Traktat bietet eine höchst bemerkenswerte Argumentation, die
das zeigt. Es geht um zwei nahezu gleich lautende Aussagen. Ich zitiere
eine davon:

„Selbst wenn [etiamsi] der römische Bischof den Primat kraftgöttlichen Rechts

[iure divino] besitzen sollte, so schuldet man ihm dennoch keinen
Gehorsam, sobald er falsche Gottesdienste und eine Lehre verteidigt, die

27 Zum Anspruch des Papstes, „aus göttlichem Recht der Oberste" zu sein (Traktat
5: BSLK 472), gehört — nach den Aussagen des Traktats —, „dass er Macht habe, allerlei
Gesetz zu machen von Gottesdienst, Änderung der Sakramente und der Lehre" (5:
BSLK 472; vgl. 40: BSLK 484). Dazu gehört auch der Anspruch, man müsse alles, was er
anordnet, „glauben bei Verlust der Seligkeit" (6: BSLK 472; vgl. 36: BSLK 483). Und
schliesslich gehört zum „ius divinum"-Anspruch des Papstes, dass er sich
„ordentlicherweise nicht richten lassen" will, weder durch die Kirche (d. h. durch ein Konzil: 40:
BSLK 485; vgl. 49: BSLK 487) noch durch die heilige Schrift (56: BSLK 488).

28 Vgl. Traktat 7-20 (BSLK 472^177).
29 Siehe Anm. 25.



Das Papstamt — ein mögliches Thema evangelischer Theologie? 51

gegen das Evangelium ist. Vielmehr ist es nötig, sich ihm zu widersetzen

Dabei beruft sich der Traktat nicht nur auf Gal 1,8, sondern auch auf das

kanonische Recht, nach dem man einem häretischen Papst keinen
Gehorsam schuldet. Er erläutert diesen Gedanken aber auch daran — und
das ist besonders bemerkenswert —, dass selbst gegenüber den alttesta-
mentlichen Hohenpriestern, die ihre Priesterschaft ja durchaus „de iure
divino" ausübten, kein Gehorsam geboten war, sobald sie zu irrenden,
falsch lehrenden Hohenpriestern wurden, wie sich bei Jeremia und
anderen Propheten zeige.31

Diese zweimal bei Melanchthon begegnende Argumentation macht
deutlich, dass seine Kritik am „ius-divinum"-Anspruch des Papstamtes
nicht das „ius divinum" als solches und kategorisch zurückweist. Wohl aber
wird eine übersteigerte Auffassung dieses Anspruches zurückgewiesen, die
den päpstlichen Entscheidungen Unhinterfragbarkeit zuspricht und
somit das in der heiligen Schrift bezeugte Evangelium nicht mehr die
oberste Norm sein lässt. So gesehen bedeutet das reformatorische
Insistieren darauf, der Primat sei „menschlichen Rechts" {de iure humano), im
Grunde und seiner Intention nach nur die nachdrückliche
Zurückweisung einer maximalistischen Interpretation des „ius-divinum "-Anspruches,
durch die das Papstamt sich der Norm des Evangeliums entzieht.

Auch hier zeigt sich also — wenn auch in etwas anderer Form als bei
Luther — jene Differenzierung zwischen dem Papstamt als solchem und der
fragwürdigen Ausübung dieses Amtes, eine Differenzierung, die es

gestattet, ein erneuertes, evangeliumsgemässes Papstamt ins Auge zu
fassen, das auch aus reformatorischer Sicht möglich, sinnvoll und
bejahbar wäre.

Dem entspricht das bekannte Votum, das Melanchthon seiner
Unterschrift unter die Schmalkaldischen Artikel hinzufügt, ein Votum,
mit dem Melanchthon Luthers eigene konditioneile Bejahung des

Papstamtes, die dieser in seinen Schmalkaldischen Artikeln aber nicht
vertreten hatte, wieder aufnimmt. Es sagt zugleich, welche Aufgabe
dieses konditionell bejahte Amt hätte:

„Ich Philippus Melanchthon halt diese obgestallten Artikel auch fur recht
und christlich, vom Bapst aber halt ich, so er das 'Evangelium wollte zulassen,

30 Ich folge dem lateinischen Text (BSLK 488f). Die andere Aussage begegnet zuvor:
„Selbst wenn [etiamsi] der römische Bischof seinen Primat und seine übergeordnete
Stellung kraft göttlichen Rechts [iure divino] besitzen sollte, so schuldet man dennoch
denjenigen Päpsten, die falsche Gottesdienste, Abgötterei und eine Lehre verteidigen, die

gegen das Evangelium ist, keinen Gehorsam" (BSLK 483).
31 Vgl. BSLK 483f.



52 Das Papstamt — ein mögliches Thema evangelischer Theologie?

dass ihm umb Friedens und gemeiner Einigkeit willen derjenigen Christen, so
auch unter ihm sind und künftig sein möchten, sein Superiorität über die
Bischöfe, die er hat jure humano, auch von uns zuzulassen (und zu geben)
sei."32

III. Der katholisch/lutherische Dialog: Das Papstamt als „Gesprächs-Thema"

Die im Blick auf die Reformation dargestellte Linie, die trotz und
inmitten aller Papstkritik sichtbar wurde und hinführte auf die
konditioneile Bejahung eines der kirchlichen Einheit dienenden Papstamtes, diese
Linie erscheint auch in den katholisch/lutherischen Dialogen, soweit sie

sich mit dem Papstamt befassen. Das geschieht zumeist in expliziter
Anknüpfung an die Reformation. Jedoch tritt in den Dialogen diese Linie
noch sehr viel deutlicher hervor, und es wird zugleich sichtbar, aus welchem

Grund das Papstamt ein „mögliches Thema evangelischer Theologie" ist.

1. Die Frage universalkirchlicher Einheit als Gesprächsrahmen

Jene in der Reformation sichtbar werdende, wenn auch kontroverstheologisch

immer wieder überdeckte Linie verstärkt sich nämlich in den

Dialogen so sehr, dass es gewissermassen zu einer Dmkehrung des

Gesamtbildes kommt. War es in der Reformation die kontroverstheologische

Erörterung des Papstamtes, die den beherrschenden Rahmen bildete,
innerhalb dessen sich aber doch die Möglichkeit eines bejahbaren
Papstamtes abzeichnete, so ist das in den Dialogen genau umgekehrt:
Der beherrschende Pahmen oder die Gesamtperspektive ist nunmehr der
Gedanke der universalkirchlichen Einheit und des zu dieser Einheit
Erforderlichen. Innerhalb eines solchen Rahmens legt sich dann die Frage
nahe, ob es nicht ein personales A.mt — man nennt es heute gern „Petrusamt"

oder „Petrusdienst"33 — als wirksamen Dienst an der universal-

32 BSLK 463f. Schon drei Jahre zuvor hatte Melanchthon in einem Gutachten für
Franz I. („De potestate ecclesiastica") noch nachdrücklicher gesagt: „Prodest, iudicio meo

ilia monorchia Romani Pontifias ad hoc, ut doctrinae consensus retineretur in multis nationibus. Quare
faàle potest constitui concordia in hoc articulo de superioritate Pontificia, si caeteris articulis conveniri

poterit" {Corpus Reformatorum 2, 746 [August 1534]).
33 Es waren - soweit ich sehe - vor allem die Schriften Otto KARRERS, durch die in

den 1950er Jahren der Begriff „Petrusamt" in die Diskussion eingeführt wurde. Dieser
Begriff meint kein noch „zu erfindendes" Amt, sondern durchaus das Papstamt, so dass

beide Begriffe — Papstamt und Petrusamt — auswechselbar gebraucht werden können.
Aber der Begriff „Petrusamt" — oder auch „Petrusdienst" — hebt besonders ab auf den
ursprünglichen und eigendichen Auftrag des Papstes entsprechend dem spezifischen,
neutestamentlich bezeugten Hirtenamt des Apostels Petrus, in dessen Nachfolge der
Bischof von Rom steht. Indem der Begriff „Petrusamt" mit seinem Gebrauch es

vermeidet, das Papstamt von vornherein und undifferenziert in eins zu setzen mit der
Gestalt, die das Papstamt im Laufe der Geschichte angenommen hat, fördert er ein
offeneres innerkatholisches wie zwischenkirchliches Gespräch über das Papstamt.



Das Papstamt — ein mögliches Thema evangelischer Theologie? 53

kirchlichen Einheit geben sollte, und unter welchen Voraussetzungen das

bereits existierende Papstamt diesen „Petrusdienst" wahrnehmen könnte.
Die Frage des Papstamtes wird also nicht — wie in der Reformation — aus

primär kontroverstheologischer Sicht angegangen. Vielmehr ist es im heutigen
Dialog von vornherein eine grundsätzlich bejahte Gesamtperspektive, in die
die Papstfrage eingebettet ist und innerhalb derer dann auch die
kritische, kontroverstheologische Erörterung der Papstfrage durchaus
ihren Ort haben kann und hat.

Die Frage, ob das Papstamt „ein mögliches Thema evangelischer
Theologie" sei, wird also in den Dialogen von vornherein und
grundsätzlich positiv beantwortet. Denn die Einheit der universalen
Kirche ist ein legitimes Thema auch des lutherischen Bekenntnisses und
der lutherischen Theologie und sollte es in der heutigen Situation der
Christenheit erst recht sein.

2. Prinzipielle Bejahung eines „Petrusamtes " als Dienst an der Einheit
der universalen Kirche

Von dorther empfängt dann auch die Frage nach dem Papstamt, das im
Sinne eines „Petrusamtes" der Einheit und Sendung der universalen
Kirche dient, für evangelisches Denken ihre theologische Legitimität.

Dieser Gedankengang bestimmt alle drei katholisch/lutherischen
Dialoge, die sich näher mit dem Papstamt beschäftigt haben: den Malta-
Bericht von 1972 mit seinen knappen, aber richtungweisenden
Aussagen,34 den ausführlichen nordamerikanischen Dialog über ,^\.mt und
universale Kirche" von 197435 und den deutschen Dialog über „Communio
Sanctorum" aus dem Jahr 2000 mit seinem Teil über den „Petrusdienst".36

Ich möchte das hier in nur wenigen Strichen zeigen:
Im Malta-Bericht ist bereits die Überschrift, unter der er sich mit dem

päpstlichen Primat befasst, sehr bezeichnend: „Evangelium und kirchliche
Einheit ". Das ist der Rahmen für die Aussagen zum Papstamt. Die
lutherischen Teilnehmer bejahen diesen Rahmen. Sie erkennen an, „dass
keine Ortskirche, weil sie Manifestation der Universalkirche ist, sich
isolieren kann". Dieser Blick auf die universale Kirche und ihre Einheit
zeigt sogleich „die Wichtigkeit eines Dienstes an der [universalen]
Gemeinschaft der Kirchen", zeigt aber auch das „Problem [...], welches

34 „Das Evangelium und die Kirche" (vgl. Anm.2).
35 Deutscher Text in: Das kirchenleitende Amt. Dokumente zum interkonfessionellen

Dialog über Bischofsamt und Papstamt. Hg. von Günther GASSMANN und
Harding MEYER. Frankfurt 1980, 49-97.

36 Communio Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen CS). Paderborn/
Frankfurt 2000.



54 Das Papstamt — ein mögliches Thema evangelischer Theologie?

durch das Fehlen eines solchen wirksamen Dienstes an der Einheit für
die Lutheraner entsteht". Darum — so heisst es - „schliessen sie [die
Lutheraner] das Amt des Papstes als sichtbares Zeichen der Einheit nicht
aus", fordern aber zugleich — und erst jetzt stellen sich die

kontroverstheologischen Fragen! — eine „theologische Reinterpretation
und praktische Umstrukturierung" des Papstamtes, durch die dieses Amt
„dem Primat des Evangeliums untergeordnet wird".37

Ähnlich erörtert auch der nordamerikanische Dialog das Papstamt unter
der bezeichnenden, den Rahmen bildenden Überschrift „Amt und
universale Kirche". „Innerhalb dieses Kahmens" — so heisst es ausdrücklich —

„haben wir den päpstlichen Primat behandelt".38 Dabei sind die
lutherischen Teilnehmer sich durchaus bewusst, dass die Lutheraner
traditionellerweise „in ihrem Denken keinen Raum für den päpstlichen Primat
[...] haben".39 Als Grund dafür, dass sie sich heute dennoch mit der

Primatsfrage beschäftigen, führen sie an: „In dieser Zeit intensiver
weltweiter Kommunikation und internationaler Kooperation wird die
Dringlichkeit der Einheit der gesamten empirischen Kirche besonders stark
empfunden"40 und auch „die dringende Notwendigkeit von Symbolen
und Zentren", die der „Einheit der gesamten empirischen Kirche
konkreten Ausdruck verleihen". Ihre Antwort ist so gut wie identisch mit
den Aussagen des Malta-Berichtes:

„Wenn wir die Frage der Einheit der Kirche im Zusammenhang mit ihrer
Sendung sehen, dann können wir [...] nicht die Möglichkeit ausschliessen,
dass eine bestimmte Form des Papsttums, das unter dem Evangelium
erneuert und umgestaltet ist, ein angemessener Ausdruck des Amtes sein

kann, das der Einheit dient."41

Das jüngste Dialogdokument „Communio Sanctorum" wiederholt im
Wesentlichen den Gedankengang der bereits besprochenen Dialoge und
bekräftigt sie damit. Es bietet aber auch zusätzliche Gesichtspunkte. Vor
allem ist es der Hinweis, dass es auf allen Ebenen der Kirche — und
darum auch auf universaler Ebene — ein wesentliches ,„In und Gegenüber'

von kirchlichem Amt und kirchlicher Gemeinschaft" gebe. 42 „Ein
universalkirchlicher Dienst an der Einheit und der Wahrheit der Kirche
entspricht [folglich] dem Wesen und Auftrag der Kirche".43 Es gebe also

37 Malta-Bericht, §66.
38 Vgl. Malta-Berich, §1—5.
39 Malta-Bericht, §38.
40 Malta-Bericht, §39.
41 Malta-Bericht, §39.
42 „Communio Sanctorum" (CS), §186.
43 CS, §195.



Das Papstamt - ein mögliches Thema evangelischer Theologie? 55

— so heisst es — gegen solch einen universalkirchlichen Dienst „keine
grundsätzlichen Einwände";44 und die „Bindung eines solchen gesamt-
kirchlichen Petrusdienstes an den Bischof von Rom lege sich [...]
nahe".45 Auch kann die aus den Überlegungen sich ergebende Schau
dieser „gesamtkirchlichen Einheit" in einer Kurzformulierung zusam-
mengefasst und beschrieben werden, nämlich als „eine ,konziliare
Gemeinschaft' aller Kirchen in ,versöhnter Verschiedenheit' mit einem
dieser Gemeinschaft dienenden Petrusamt".46

Kurz: Der katholisch/lutherische Dialog nimmt Ansätze der
Reformation auf und antwortet auf die Frage, ob „das Papstamt ein mögliches
Thema evangeüscher Theologie" sei: Ja, weil es hier um nichts
Geringeres als um die sichtbare Einheit der universalen Kirche geht, ist das

Papstamt und seine rechte Ausübung im Sinne eines „Petrusdienstes" ein
für die evangelische Theologie nicht nur „mögliches", sondern sogar
„nötiges Thema".

Damit könnte ich meine Ausführungen abschliessen. Dennoch meine
ich, eine letzte Bemerkung hinzufügen zu müssen:

3. Das Tapstamt — notwendiges oder mögliches Amt der Einheit?

Die im Vergleich zur Reformation veränderte Gesamtperspektive, in der
die Dialoge das Papstamt thematisieren, trägt dazu bei, das s die
evangelische Offenheit für ein erneuertes, evangeliumsgemässes Papstamt
hier noch erheblich stärker hervortritt als in der Reformation. Die
Notwendigkeit sichtbarer Einheit in der universalen Kirche"47 und die

Notwendigkeit von Symbolen und Zentren" dieser universalen Einheit,48
die auch von lutherischer Seite betont werden, scheint sich gelegentlich
sogar auf das Amt der universalen Einheit selbst zu übertragen. Das trifft
jedoch für die lutherische Seite, wenn man genau hinsieht, so nicht zu.
Bei aller Wichtigkeit, die — auch aus lutherischer Sicht — dieses Amt für
die Einheit der universalen Kirche haben kann, geht man nicht so weit,
diesem Amt als solchem in strengem Sinne ein „Notwendig-sein zur
Einheit" zuzusprechen, wie es katholischerseits geschieht. Statt dessen

vertreten die Lutheraner — und bleiben damit ganz in den Spuren der
Reformation —, dass sie dieses Amt „nicht ausschliessen" können,49 sprechen

von der „Möglichkeit", ein erneuertes Papstamt als ein Amt der

44 CS, §191.
45 CS, §191.
46 CS, §190.
47 Nordamerikanischer Dialog, §2.
48 Nordamerikanischer Dialog, §39.
49 Malta-Bericht, §66.



56 Das Papstamt — ein mögliches Thema evangelischer Theologie?

Einheit anzuerkennen50 oder sagen, es gebe „keine grundsätzlichen
Einwände" gegen einen solchen „Petrusdienst".51 Diese lutherische Bewertung
des Papstamtes als eines um der „notwendigen" gesamtkirchlichen Einheit
willen „möglichen", aber nicht „notwendigen" Amtes würde wohl auch
dann bleiben, ja bleiben müssen, wenn jene sinnvolle Möglichkeit je
verwirklicht würde und es in den lutherischen Kirchen tatsächlich zur
Anerkennung eines im Sinne des Evangeliums erneuerten Papstamtes
käme.

Die Frage, aus welchen Gründen es diesen katholisch/lutherischen
Unterschied in der Bewertung des Papstamtes gibt, ob er kirchentrennend ist
oder nicht und wie man hier zu einer Verständigung kommen könnte,
überschreitet die Grenzen meiner Fragestellung. Aber dass hier eine —

vermutlich bleibende — katholisch/lutherische Verschiedenheit besteht,
darf nicht übersehen oder verschwiegen werden. Schon der Malta-
Bericht hatte darauf verwiesen. Er sagte: „Kontrovers zwischen Katholiken

und Lutheranern blieb jedoch die Frage, ob der Primat des Papstes
für die Kirche notwendig ist oder ob er nur eine grundsätzlich mögliche
Funktion darstellt".52

Abstract
The intention of thispaper is to show that in Protestant thinking the question of

papalprimacy should not be considered as aprimarily controversial matter but rather as

a legitimate, even necessary theological subject matter. What is at stake here is

nothing less than the concernfor the unity of the universal church, a concern shared by

Protestantism since its beginning. Therefore, the Reformers (Luther, Melanchthon,

Calvin) did not reject papalprimacy as such and in principal, but rather criticized
and denied specific aspects of its selfunderstanding and practice an, thus, remained

open for a papal ministry exercised "under the primacy of the Gospel". This is also

the basic attitude and approach of the major present-day ecumenical dialogues on

papalprimacy.

50 Nordamerikanischer Dialog, §§39; 44; 46.
51 CS, §194.
52 Malta-Bericht, §67.



Barbara Hallensleben

Kirche in Person

Der Dienst des Bischofs von Rom aus katholischer Sicht

Es ist nicht überflüssig, die Schlüsselstelle der Enzyklika „Ut unum sint"
(25. Mai 1995), die zu diesem Studientag die Anregung gegeben hat, im
Wortlaut zu kennen:

„[...] Als Bischof von Rom weiss ich sehr wohl, und habe das in der
vorliegenden Enzyklika erneut bestätigt, dass die volle und sichtbare
Gemeinschaft aller Gemeinschaften, in denen kraft der Treue Gottes sein
Geist wohnt, der brennende Wunsch Christi ist. Ich bin überzeugt,
diesbezüglich eine besondere Verantwortung zu haben, vor allem wenn ich
die ökumenische Sehnsucht der meisten christlichen Gemeinschaften
feststelle und die an mich gerichtete Bitte vernehme, eine Form der
Primatsausübung zu finden, die zwar keineswegs auf das Wesentliche ihrer
Sendung verzichtet, sich aber einer neuen Situation öffnet. Ein Jahrtausend
hindurch waren die Christen ,miteinander verbunden in brüderlicher
Gemeinschaft des Glaubens und des sakramentalen Lebens, wobei dem
Römischen Stuhl mit allgemeiner Zustimmung eine Führungsrolle zukam,
wenn Streitigkeiten über Glaube oder Disziplin unter ihnen entstanden'.1
Auf diese Weise nahm der Primat seine Aufgabe an der Einheit wahr. Als
ich mich an den ökumenischen Patriarchen, Seine Heiligkeit Dimitrios I.,
wandte, habe ich gesagt, ich sei mir bewusst, dass ,sich aus sehr
verschiedenen Gründen und gegen den Willen der einen wie der anderen das,

was ein Dienst sein sollte, unter einem ganz anderen Licht zeigen konnte.
Aber [...] aus dem Wunsch, wirklich dem Willen Christi zu gehorchen, sehe

ich mich als Bischof von Rom dazu gerufen, diesen Dienst auszuüben [...].
Der Heilige Geist schenke uns sein Licht und erleuchte alle Bischöfe und
Theologen unserer Kirchen, damit wir ganz offensichtlich miteinander die
Formen finden können, in denen dieser Dienst einen von den einen und
anderen anerkannten Dienst der Liebe zu verwirklichen vermag'2." (Ut
unum sint, 95)

„Eine ungeheure Aufgabe, die wir nicht zurückweisen können und die ich
allein nicht zu Ende bringen kann. Könnte die zwischen uns allen bereits
real bestehende, wenn auch unvollkommene Gemeinschaft nicht die kirch-

1 Unitatis redintegratio, 14.
2 Predigt bei der Eucharistiefeier in der Peterskirche in Anwesenheit von Dimitrios

I., Erzbischof von Konstantinopel und Ökumenischer Patriarch (6. Dezember 1987), 3:
AAS 80 (1988) 714.



58 Kirche in Person

liehen Verantwortlichen und ihre Theologen dazu veranlassen, über dieses
Thema mit mir einen brüderlichen, geduldigen Dialog aufzunehmen, bei
dem wir jenseits fruchtloser Polemiken einander anhören könnten, wobei
wir einzig und allein den Willen Christi für seine Kirche im Sinne haben
und uns von seinem Gebetsruf durchdringen lassen: sollen auch sie eins
sein, damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast' (]oh 17,21)?" (Ut
unum sint, 96)

1. Stellvertreter Petri — Stellvertreter Christi? Geschichtliche Erinnerungen

Der Sprachgebrauch enthält bereits selbst theologische Vorentscheidungen.

Unser Studientag spricht vom „Petrusdienst", nicht vom
Papstamt. Diese Redeweise wurde in der ökumenischen Bewegung des

20. Jahrhunderts neu geläufig. Sie relativiert mit Recht die folgenschwere
Wandlung, die in der Westkirche zu Beginn des zweiten Jahrtausends
eintrat, zu dem Zeitpunkt also, als Ost- und Westkirche begannen, sich
auseinanderzuleben. Bis dahin war der Titel „Stellvertreter Christi" auf
den Kaiser bezogen, der Bischof von Rom hiess „Nachfolger" bzw.
„Stellvertreter des Petrus".

Petrus Damiani war

„der erste, welcher dem Papste den Titel Stellvertreter Christi', Vicarius
Christi, gab, der bis dahin dem Kaiser als Gottes Statthalter auf Erden
vorbehalten war. 1057 schrieb er an Viktor II. (1057), Christus persönlich
habe den Papst zu seinem Stellvertreter eingesetzt. Bernhard von
Clairvaux dagegen gebrauchte in seinem Brief an Innozenz II. (1130—43)
und in seinen Schriften vor 1147 noch den alten Titel .Stellvertreter Petri',
Vicarius Petri; dann aber, nach der Thronbesteigung Eugens III. (1145-53)
bevorzugte er den Titel Stellvertreter Christi', Vicarius Christi, und trug
damit wesentlich dazu bei, dass sich diese Benennung schliesslich durchsetzte.

In seinem Traktat .Über die Besinnung an Eugen III.' (De
consideratione) ging er noch weiter: Nur einen einzigen Stellvertreter hat sich
Christus erwählt, den Papst. Bernhard brach hier mit einer sehr alten
Tradition [...]. Dieser Sprachgebrauch Bernhards setzte sich sogleich
durch. Noch zur Regierungszeit des ersten Zisterzienserpapstes Eugen III.
wurde der Titel .Stellvertreter Christi' (Vicarius Christi) Teil des Formulars
der päpstlichen Kanzlei. Hugutio von Pisa rechtfertigte die Zuteilung
dieses Titels an den Papst so: ,1hm allein hat Christus Autorität verliehen;
daher kann denn auch nur der Papst Stellvertreter Christi genannt werden.'
Auch für Papst Innozenz III. (1198—1216) stand der Titel Vicarius Christi
einzig dem Papste zu. Er bediente sich der von Bernhard geprägten
Ausdrücke, ja er steigerte noch in neuen Bildern die Christusnähe des Papstes:



Kirche in Person 59

Der Papst sei aufgerufen ,die Person Christi zu tragen' (gerere personam
Christi)."1'

An dieses gerere personam Christi knüpfen meine Überlegungen an. Ich
möchte zu zeigen versuchen, dass das gerere personam Christi die Berufung
jedes Christen ist. Die theologische, ekklesiologische und geistliche Aufgabe

hegt darin, das, was zunächst staunend in einem Menschen — dem
Bischof von Rom — entdeckt wurde, als Berufung aller Glaubenden zu
entdecken. Auf dieser Grundlage lässt sich die besondere Sendung der
sakramentalen repraesentatio Christi neu plausibel machen.

2. Vom Vorrang der Person vor der Punktion

Beginnen möchte ich mit einer frischen Erfahrung aus dem Leben der
Theologischen Fakultät Fribourg. Vor kurzem haben wir einen kleinen
Absatz aus der Geschäftsordnung des Fakultätsrates neu entdeckt:
„Stellvertretung im Fakultätsrat ist ausgeschlossen / Toute suppléance
au conseil de faculté est exclue". Das ist ohne weiteres einsichtig für die
Professoren, die von Amts wegen Mitglied des Fakultätsrates sind. Doch
warum sollen die Wissenschaftlichen Mitarbeiter/innen und die Studierenden

nicht — wie es zur Gewohnheit geworden ist — im Falle ihrer
Verhinderung eine Stellvertretung entsenden, damit ihre Plätze vollzählig
besetzt sind? Einige waren unzufrieden. Soll mit der Geschäftsordnung
die Mitbestimmung in der Fakultät in Frage gestellt werden? Müssen wir
nicht als Theologische Fakultät das synodale Element in unserem
Arbeiten stärken?

Das Wort „synodal" gab mir die Anregung, im Kirchenrecht
nachzuschlagen und die Diözesansynode als Beispiel zu nehmen. Hier
heisst es klar in can. 464: Stellvertretung ist ausgeschlossen!: „Wenn ein

Mitglied der Synode rechtmässig verhindert ist, kann es nicht einen
Vertreter schicken".4 Wie vermutet, widerspricht also die Geschäftsordnung

unseres Fakultätsrates keineswegs dem synodalen Prinzip,
sondern hat wie die Geschäftsordnung der Synode einen ekklesio-
logischen Sinn: Die Mitglieder des Fakultätsrates sind nicht zuerst
Interessenvertreter, deren Gewicht sich in den Proportionen der
Stimmenverhältnisse niederschlägt. Sie repräsentieren auch nicht zuerst die
Studierenden oder die wissenschaftlichen Mitarbeiter/innen im Unterschied

und gar im Gegensatz zu den Professoren, sondern sie
repräsentieren die ganze Fakultät in ihrer vielseitigen, differenzierten Aufgabe.

3 PARAVICINI BAGLIANI, Agostino: Der Leib des Papstes. Eine Theologie der Hinfälligkeit.
München 1997, 68.

4 Synodi sodalis, si legitimo detineatur impedimenta, non potest mittere procuratorem qui ipsius
nomine eidem intersit; Episcopum vero dioecesanum de hoc impedimento certiorem faäat.



60 Kirche in Person

Die Repräsentation jedes Mitglieds im Fakultätsrat ist eine persönlich
übertragene Aufgabe, Verantwortung für das Ganze der Fakultät zu

tragen.
Die ekklesiologische Grundaussage, die es neu zu entdecken gilt,

lautet: Die Person hat den Vorrang vor der Funktion. Das ist
wohlgemerkt nicht identisch mit der Aussage: Das Sein hat den Vorrang vor
dem Tun. Sonst gelangen wir zu dem Spott, den ich noch aus meiner
Ausbildung zur Pastoralassistentin kenne: Die Priester dürfen sein, wir
Laien müssen arbeiten Zum Personsein gehört freies, verantwortliches
Handeln. Doch es gilt auch umgekehrt: Freies, verantwortliches Handeln
gibt es nur in personaler Gestalt. Es gibt die episkope, weil es den Bischof
gibt — mag er auch lateinisch Superintendent genannt werden —, nicht
umgekehrt. Die Betonung des Vorrangs der Person vor der Funktion
klingt zunächst ungewohnt. Haben wir nicht gelernt, dass die Person

ganz hinter ihrem Amt zurücktreten soll? Spricht nicht das Kirchenrecht
selbst vom „Kirchenamt" als einer institutionellen Einrichtung zur
Wahrnehmung geistlicher Zwecke?5

3. Der Bischofals „Kirche in Person "

In den Bischöfen wird die ekklesiologische Grundaussage vom Vorrang
der Person vor der Funktion besonders deutlich ansichtig. Mitglieder des
Ökumenischen Konzils sind die Bischöfe. Das Konzil wird vom
Kirchenrecht unter dem Abschnitt „Bischofskollegium" behandelt, auch

wenn Can. 339 § 2 vorsieht, dass „einige andere, die nicht Bischöfe
sind", unter näher zu klärenden Bedingungen hinzugeladen werden
können. Bedeutet diese Regelung, dass man die Laien von der höchsten
Entscheidungsfindung der Kirche ausschliesst? Nein, denn der Bischof
repräsentiert nicht die Hierarchie im Gegenüber zur Gemeinschaft des

Volkes Gottes. Der Bischof repräsentiert Jesus Chrisms, dem er durch
seine Weihe gleichförmig geworden ist. Er repräsentiert den ganzen Jesus
Chrisms, Haupt und Glieder. Die repraesentatio Christi schliesst die

repraesentatio ecclesiae ein! Der Bischof ist Kirche in Person. Er hat einen
Namen: Kurt, Hilarion. In ihm ist die Kirche Person geworden. Wenn
ich den Bischof sehe, sehe ich mich selbst, wie ich Kirche geworden bin
in Person, weil die Kirche der Leib Christi ist, Person in der Person
Christi. Ich sehe mich selbst im Bischof, und ich wünsche mir von ihm
und bete für ihn, dass er dem ganzen Volk Gottes Zeuge dafür sei, wozu
wir alle berufen sind: gererepersonam Christi, Kirche zu sein in Person.

5 Vgl. Can. 145 § 1.



Kirche in Person 61

4. Was ist eine Person?

Es fallt uns schwer, in der Person des Bischofs die Person der Kirche
und uns selbst als Person zu sehen, weil wir uns oft zu unkritisch am
alltäglichen Sprachgebrauch zu orientieren pflegen. Hier aber ist das

Personsein des einen unvereinbar mit dem Personsein des anderen.
Entweder — oder. Gerere personam Christi kann für die Person des
Glaubenden höchstens im uneigentlichen Sinne verstanden werden. Doch
spricht Paulus nicht im höchst eigentlichen Sinne, wenn er bezeugt: Ich

lebe, aber nicht mehr ich, sondern Christus lebt in mir (Gal 2,20)? Es lohnt sich,
neu der Frage nachzugehen: Was ist eigentlich eine Person? Was meinen
wir, wenn wir den Bischof „Kirche in Person" nennen?

Eine Person ist nicht einfach ein selbstbewusstes Individuum oder
Subjekt neben anderen, sondern das Höchste, was man überhaupt in der
Wirklichkeit aussagen kann: rationalis naturae individua substantia — unteilbarer,

unverlierbarer Selbstand einer geistbegabten Natur, wie die
Definition des Boethius lautet. Dieser Personbegriff ist errungen in den
christologischen und trinitätstheologischen Debatten der ersten
Jahrhunderte im Versuch, die göttlichen Personen theologisch angemessen
zu fassen. Nicht zufällig entwickelt Boethius seine Definition in einem
Traktat Contra Eutychen et Nestorium, also im Kontext der
Konzilsdefinitionen von Ephesus 431 und Chalcedon 451. Die theologische
Tradition sagt den Personbegriff analog von Gott und vom Menschen
aus. Das Urbild ist die göttliche Person, nicht die geschöpfliche. Das ist
leicht einzusehen. Die geschaffene Person erfüllt nicht vollendet die
Definition der Person. Sie vermag ja der geschöpflichen Natur nicht
ihren bleibenden Selbstand zu geben. Die volle Verwirklichung des
Personseins ist nur in der göttlichen Person gegeben. Hier verbindet sich
voller Selbstbesitz mit vollendeter Hingabe an die andere Person in der
Communicatio derselben Natur.

In der Inkarnation wird die göttliche Person des Logos zur
Personalisierung auch für die menschliche Natur — und in ihr der gesamten
geschöpflichen Natur. Damit wird die Verheissung erfüllt, die jedes
Personsein in sich trägt: unverlierbares Leben, das capax omnium ist, das

in der Weise des Selbstseins in Kommunikation mit allem steht. Es gibt
nichts in der Schöpfung, was über der Person steht. Die Einzelperson
hat als solche und nicht nachträglich und aufgrund einer
Willensentscheidung einen universalen sozialen Charakter und ist auf die
Kommunikation mit der Menschheit, ja mit der gesamten Schöpfung
und ihrem Schöpfer ausgerichtet. Die Erfüllung dieser Verheissung ist in
Jesus Christus angebrochen und im Heiligen Geist jedem Menschen
eröffnet. Ihre bewusste Verwirklichung — und diese bewusste, erkennende



62 Kirche in Person

Verwirklichung gehört zur Person als Geistwesen unverzichtbar hinzu —

beginnt unter den Bedingungen der Geschichte in der Kirche. Sie

beginnt in der Kirche und als Kirche. Die Kirche als Leben in Jesus
Christus durch den Heiligen Geist ist eine Einheit von Personen, die
selbst nichts Geringeres ist als Person in Jesus Christus. Die armenische

Liturgie bezeugt auf einem ihrer Höhepunkte: „Jetzt ist die Kirche eine
Person geworden".

5. Der Bischof von Rom als personales Zeichenfür die Einheit des

Bischofskollegiums in Jesus Christus

Es ist nicht zufälüg, dass wir uns so lange mit dem Bischof beschäftigen.
Die ökumenischen Fragen, die den Petrusdienst angehen, werden
vermutlich im Blick auf den Bischof entschieden, nicht erst im Blick auf den
Bischof von Rom. Im ökumenischen Gespräch nicht nur zwischen
Katholiken und Orthodoxen, sondern auch mit den Reformierten in der
Schweiz hat durch die Beiträge von Herrn Dr. Gottfried Locher, dem

ehemaligen Leiter der Abteilung „Aussenbeziehungen" des Schweizerischen

Evangelischen Kirchenbundes, der Dienst des Bischofs neue
Aufmerksamkeit gefunden — wie ich meine, mit Recht. In der Enzyklika
„Ut unum sint" spricht der Papst mit Vorliebe von sich selbst als

„Bischof von Rom".
Wenn wir im Bischof die „Kirche in Person" sehen, dann ist die

Frage, auf die der Dienst des Bischofs von Rom eine Antwort geben, ja
eine Antwort sein will, klar: Die Bischöfe bilden einen Plural, wie auch
die in ihnen repräsentierten Lokalkirchen einen geschichtlichen Plural
bilden. Wie wird die Einheit, um die Jesus Christus in den
Abschiedsreden für seine Jünger/innen betet, historisch sichtbar? Die
personale Repräsentation der Kirche im Bischof verlangt geradezu die
Antwort: Die Einheit der Kirche kann in nichts Geringerem sichtbar
werden als in einer Person. Das Bestreben des Bischofs von Rom, „eine
Form der Primatsausübung zu finden, die zwar keineswegs auf das

Wesentliche ihrer Sendung verzichtet, sich aber einer neuen Situation
öffnet" (Ut unum sint, 95), könnte also auch umformuüert werden: Wie
kann in der Person des Papstes die Einheit der Kirche im Geist Jesu
Christi so sichtbar werden, dass alle Personen und persongleichen
Gemeinschaften in ihm und durch ihn in ihrer eigenen Personalität nicht
ersetzt, sondern freigesetzt werden?

Das Kirchenrecht hält die Erinnerung an den Vorrang der Person vor
dem officium lebendig, indem es in der Kirche nicht nur zwischen
physischen und juristischen Personen unterscheidet, sondern die
katholischen Kirche als solche als „Person" versteht: Die Kirche als ganze ist



Kirche in Person 63

„aufgrund göttlicher Anordnung" eine „moralische Person".6 Die
rechtliche Terminologie berührt sich mit der ekklesiologischen Aufgabe,
die Einheit der Personen in der Kirche selbst persongleich zu verstehen.
Die Kirche Jesu Christi sollte sich dadurch auszeichnen und
unterscheiden, dass in ihr die Person jeglichen Auftrag durchformt. Sie ist die

lebendige Gegenrede gegen die Anonymisierung der Ämter in der
modernen Bürokratie, die mit der Krise der politischen Gewalt in der
Moderne einhergeht.

6. Höchste Würde und tiefste Demut

Es braucht kaum betont zu werden, dass die Berufung des Bischofs,
Kirche in Person zu sein, eine unerhörte Würde darstellt, die zugleich
eine unerhörte Verantwortung mit sich bringt. Der Episkopat bildet
nicht nur eine innerkirchliche Verwaltungsstufe, sondern der Bischof
setzt ein Zeichen für das, was nicht etwa nur der Einheit der Kirche,
sondern der tiefsten Sehnsucht des Menschen nach Leben in Fülle
entspricht. Kirche in Person zu sein, impliziert für den Bischof die

Verantwortung, jedem Glied der Kirche zu helfen, den eigenen personalen
Ort im Leib Christi zu erkennen und als unersetzliche Berufung

wahrzunehmen. Das verlangt viel vom Bischof von Rom:
— Er darf seinen Mitbischöfen nichts von ihrer Würde nehmen,

sondern muss sie darin anerkennen, stärken und ehren. Das I.
Vatikanische Konzil zitiert einen Brief Gregors des Grossen, der an Eulogius
von Alexandrien schreibt: „Meine Ehre ist die Ehre der gesamten
Kirche. Meine Ehre ist die ungebrochene Tatkraft meiner Brüder. Dann
bin ich wahrhaft geehrt, wenn einem jeden einzelnen die gebührende
Ehre nicht versagt wird".7 Nicht schwache Bischöfe versteckten sich im
I. Vatikanischen Konzil hinter einem starken Papst, sondern starke
Bischöfe sahen angesichts totalitärer staatspolitischer Tendenzen ihre
Stärke und Freiheit im Bischof von Rom verteidigt.

— Er muss in der Weise der Wahrnehmung seines Dienstes jedem
Glaubenden zeigen, dass wir alle berufen sind, Person zu werden in der
Person Christi.

— Uber den Raum der Kirche und des Glaubens hinaus bezeugt der
Bischof von Rom jedem Menschen, dass das Höchste in der

Schöpfungsordnung die Person ist, dass Einheit und Vielfalt, Gerechtigkeit,

Freiheit und Frieden nur in der Person zusammenkommen.

6 Can. 113 § 1. Catholica Ecclesia et Apostolica Sedes, moralispersonae rationem habent ex ipsa
ordinatione divina. § 2. Sunt etiam in Ecclesia, praeterpersonas physicas, personae iuridicae, subiecta

scilicet in iure canonico obligationum et iurium quae ipsarum indoli congruunt.
7 PL 77, 933 C; zit. DH 3061.



64 Kirche in Person

Konsultationsgremien und synodale Strukturen sind Konsequenzen
dieser personalen Berufung des Lebens in Christus. Sie bestehen aus

Menschen, die sich miteinander darin einüben, in der Begrenztheit ihrer
endlichen Sicht aufeinander zu hören und miteinander Verantwortung
für das Ganze des Leibes Christi zu tragen. Sie sind insofern förderlich,
als wir darin miteinander lernen, zu werden, was wir sind: Person in der
Person Christi. Sie sind insofern hinderlich, als sie den Kampf endlicher
Interessen auch im geistlichen Bereich für das letzte Prinzip erklären.

Wer die unerhörte Herausforderung dieser Berufung spürt, wird
zunächst sagen: Das kann ich nicht! Und das stimmt. Die sakramentale
Weihe des Priesters und des Bischofs ist Ausdruck der Anerkennung,
dass nur Jesus Christus durch die Sendung seines Geistes die Erfüllung
der Verheissung garantiert. Daraus ergibt sich die entscheidende
Umkehrung der Perspektive, die der Papst in seinem Buch „Die Schwelle
der Hoffnung überschreiten" so formuliert: „Wenn man gut nachdenkt,
so bedeutet es wesentlich mehr, Christ zu sein als Bischof, selbst dann,
wenn es sich um den Bischof in Rom handelt".8 Das ist keine leere De-
mutsfloskel, sondern — „wenn man gut nachdenkt" — höchste Realität.
Der Bischof, auch der Bischof von Rom, bezeugt den Vorrang des

Handelns Christi und anerkennt sein eigenes Unvermögen. Jeder
glaubende Christ bezeugt, dass das Handeln Christi wahrhaft zum Ermög-
lichungsgrund für menschliches Handeln wird. Im glaubenden
Menschen, der in persona Christi handelt, zeigt sich die Erfüllung der

Verheissung, die Priester, Bischof und Papst auf je verschiedener Ebene
im sakramentalen Zeichen vor Augen halten. Der Bischof und der
Bischof von Rom stiften diejenige Eindeutigkeit, die unser alltägliches
Handeln nie haben kann. Sie lenken unser Vertrauen auf Christus und
bewahren uns davor, dass unsere Heilsgewissheit zur Selbstsicherheit
wird.

Die historischen Studien von Paravicini Bagliani bringen zum
Vorschein, wie Würde und Demut in den Ritualen um das
mittelalterliche Papsttum spannungsreich zusammengehalten waren. In
zahllosen Demutsriten, die teilweise den byzantinischen Kaiserritualen
entlehnt waren, begann man dem Papst seine Sterblichkeit mahnend vor
Augen zu halten. „Sic transit gloria mundi "9 — so musste es der Papst im
13. Jahrhundert nach seiner Inthronisation schweigend anhören,
begleitet von der Verbrennung eines Wergbüschels. Bemerkenswert ist,
dass diese Demutsriten als Korrektiv gerade „in dem Augenblick im
römischen Papstzeremoniell auftauchen, als das Papsttum wieder

8 JOHANNES PAUL II.: Die Schwelle der Hoffnung überschreiten. Hamburg 1994, 42.
9 Vgl. PARAVICINI BAGLIANI: Der Leib des Papstes, 46.



Kirche in Person 65

beginnt, das Kaisertum nachzuahmen".10 Dennoch wollen sie „keineswegs

die Institution des Papsttums schwächen, sondern sie ganz im
Gegenteil stärken"11 durch den Verweis auf die göttliche Quelle
päpstlicher Vollmacht. Selbst die in Rom gebräuchlichen Plünderungen
nach dem Tod eines Papstes, später sofort nach einer Neuwahl, und die
minutiös geregelte Bestattungsordnung dienen als Übergangsrituale dazu,
die spannungsreiche Balance von Sterblichkeit und Glorie
aufrechtzuerhalten. Sie gehen paradoxerweise einher mit der zunehmenden
Fürsorge, die man dem Leib des Papstes angedeihen lässt. Die neuesten
medizinischen Kenntnisse arabischer Herkunft „werden gleichzeitig am
Papsthof und am Hofe Friedrichs II. übernommen".12 Die Quellen des

13. Jahrhunderts „erwähnen mehr als siebzig Ärzte im Dienste der
Päpste und der Kardinäle [...]. Für keinen anderen Herrscherhof dieses

Jahrhunderts lässt sich Ähnliches nachweisen".13
Aufschlussreich ist der Vergleich mit dem Werk von E.H.

Kantorowicz „Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur politischen
Theologie des Mittelalters", München 1990. „Le roi ne meurt jamais".
„Der König ist tot — es lebe der König!" Während man dem König
traditionell „zwei Körper" zuschrieb, um das Machtvakuum nach seinem
Tod zu überbrücken, hat der Papst nur einen einzigen Leib, und dieser
ist sterblich. Hier geht es um mehr als das Grundgesetz jeder Institution,
dass das überpersönliche Amt die Person des Inhabers überdauert.
Durch die leibhaftige Einheit der Person des Papstes wird die Unsterblichkeit

zur konkreten, persönlichen Verheissung an den sterblichen
Menschen und die gesamte Gemeinschaft der Kirche, die er
repräsentiert. Der erste Papst, der es ablehnte, am Aschermittwoch das

Aschenkreuz von einem der Kardinäle zu empfangen, und der seine
Büsten schon zu Lebzeiten auf die Altäre stellen liess — Bonifaz VIII. (f
1303) —, führte durch die eigenmächtige Aufgipfeiung seiner Macht die
Kirche in eine Zeit der Erniedrigung und der Auslieferung an die

politischen Mächte.

7. Theologische Schlussfolgerungen

Der Primat der Person, die allein in Jesus Christus ihre Berufung zu
verwirklichen vermag und deshalb in der Kirche und als Kirche, könnte
und sollte in vielen Aspekten weitergedacht werden. So lässt sich etwa
das Bekenntnis zur „apostolischen" Kirche als Ausdruck des Vorrangs

10 PARAVICINI BAGLIANI: Der Leib des Papstes, 65.
11 PARAVICINI BAGLIANI: Der Leib des Papstes, 64.
12 PARAVICINI BAGLIANI: Der Leib des Papstes, 179.
13 PARAVICINI BAGLIANI: Der Leib des Papstes, 185.



66 Kirche in Person

der Person vor der Funktion in der Konstitution der Kirche betrachten.
Ich möchte mich hier auf das Beispiel des Dominikanertheologen und
Thomas-Kommentators Thomas de Vio Cajetan (1469—1534) beschränken.

Kurz vor dem Ausbruch der reformatorischen Auseinandersetzungen

schloss Cajetan im Jahre 1516 seinen Kommentar zur Secunda

Secundae der Summa theologiae des Thomas von Aquin ab. Im Kommentar
zur Quaestio 39 „Über das Schisma" präzisiert er, „worin die Einheit der
Kirche besteht, der das Schisma entgegengesetzt ist".14 Er weiss, dass er
dabei nur über die ecclesia militans, die streitende Kirche spricht, da der
Leib Christi in der Vollendung des Himmels nicht gespalten ist. In einem
ersten Schritt lautet die Antwort: Die Kirche ist eins aufgrund ihrer
Einheit in Glaube, Hoffnung und Liebe sowie in den Sakramenten.
Doch das reicht nach Cajetan nicht: Diese Einheit führt nur zu einer
Ähnlichkeit in den einzelnen Glaubenden.15 So geht Cajetan mit Thomas
einen Schritt weiter: Die Einheit der Kirche erfordert die Einheit des

Hauptes, die nicht nur durch Christus im Himmel, sondern auch durch
seinen Stellvertreter auf Erden gewährleistet ist. Nicht von zwei
Häuptern der Kirche spricht Cajetan, sondern von der sakramentalen

Repräsentation Christi durch den Papst. Doch überraschenderweise gibt
sich Cajetan damit noch nicht zufrieden: Die Hinordnung auf ein

einziges Haupt macht die Gläubigen noch nicht eins, sondern lässt sie

nur „unter einem" sein wie in jeder weltlichen Herrschaft.16 Die Einheit
der Kirche im eigentlichen Sinne wird gestiftet durch den Heiligen Geist,
der alle ihre Glieder von innen eint und leitet. Sie findet ihr
(sakramentales) Zeichen nach Cajetan nicht im Papst, sondern in der „unitas
synodi universalis". Und erst auf diese Weise geschieht es,

„dass zwischen Kirchen, die voneinander ganz und gar getrennt erscheinen,

wie z.B. der Kirche von Schottland und der Kirche von Spanien,
nicht nur eine Übereinstimmung in Glaube, Hoffnung, Liebe und in den
Sakramenten besteht und nicht nur der Gehorsam gegenüber einem

Haupt, sondern auch die Verbindung eines Teüs mit dem anderen in einer
einzigen Versammlung, die zunächst und wesentlich vom Heiligen Geist
geleitet wird".17

14 in quo consistit unitas Ecc/esiae cui opponitur schisma-, zu STh II-II, 39,1, I. Cajetans
Kommentar ist abgedruckt in der „Editio Leonina" der Werke des Thomas von Aquin,
hier: Bd. VIII, Rom 1895.

15 si fideles non haberent aliam unitatem, Ecclesia non esset, proprie loquendo, una; sed fideles
essent similes in praedictir. zu STh II-II, 39,1,11.

16 si apud fideles nulla alia esset unitas, Ecclesia non diceretur una, sed sub uno: essent enim

fideles sicut multa regna sub uno rege: STh II-II, 39,1, II.
17 Et binefit ut inter ecclesias quae videntur omnino separatae, puta Scotiae et Hispaniae, non

solum sit convenientia in fide, spe, cantate, sacramentis et obedientia ad unum caput; sed etiam



Kirche in Person 67

Wie ernst Cajetan seine theologischen Prinzipien nimmt, zeigt die

Grenzfrage, ob der Papst selbst schismatisch werden könne. Ja natürlich,
antwortet Cajetan. Denn zum einen ist die Einheit zwischen Kirche und
Papst nicht prinzipiell unlöslich. Der Papst ist nicht die Einheit der
Kirche, sondern ihr quasi-sakramentales Zeichen. Auch während einer
Sedisvakanz ist die Kirche ja eins, ohne den Papst.18 Wenn im konkreten
Einzelfall dem Papst einfallen würde, die ganze Kirche zu
exkommunizieren, dann wäre er selbst ipso facto ein Schismatiker und von der
Kirche getrennt. Denn er handelt nur dann als Haupt der Kirche, wenn
er sich auf den Geist stützt, der der ganzen Kirche gegeben ist.19 Ähnlich
klar spricht auch Kardinal Robert Bellarmin (f 1621), der eher als

Förderer des antiprotestantischen Zentralismus in die Geschichte
einging. Er mahnt in seinen „Controversiae de Summo Pontifice" (1586),
im päpstlichen Amt nicht die himmlische Herrlichkeit Christi zu sehen,
sondern das endliche (sakramentale) Zeichen. Es entspricht der
sterblichen Menschheit Jesu Christi, insofern sie als „Werkzeug"20 der
Gottheit diente, nicht der Herrlichkeit des Auferstandenen:

„Wir sagen daher, der Papst habe jene Aufgabe, die Christus hatte, als er
auf Erden unter den Menschen auf menschliche Weise lebte; denn wir
können dem Pontifex nicht die Ämter zuteilen, die Christus innehat,
insofern er Gott ist oder insofern er unsterblicher und verherrlichter
Mensch ist, sondern nur diejenigen, die er als sterblicher Mensch hatte".21

Bellarmin distanziert sich damit klar von der extremen Auslegung der
Zwei-Schwerter-Lehre durch Bonifaz VIII., die dem Papst auch die
höchste weltliche Gewalt zugesprochen hatte.

colligatio partis ad partem in una numéro congregatione, quae primo et principaliter regitur a Spiritu
Sancto: STh 11-11,39,1,11. Es ist bemerkenswert, dass Cajetans Theologie des päpstlichen
Dienstes von einer Theologie der Einheit der Kirche im Heiligen Geist umgriffen ist und
dass er in diesem Rahmen unbefangen von den „Kirchen" im Plural innerhalb der einen
Kirche Jesu Christi sprechen kann.

18 sede vacante, Ecclesia est una sine ullapersona Papae: STh 11-11,39,1,VI.
19 esset schismaticusper separationem sui ab unitate capitis. Ugatur siquidem persona sua legibus

ojfiäi sui quoad Deum [...]. Ecclesia est in Papa quando ipse se habet ut Papa, ut caput Ecclesiae.

Quando autem ipse nollet se habere ut caput eius, neque Ecclesia in ipso, neque ipse in Ecclesia esset:

STh 11-11,39,1,VI.
20 Thomas von Aquin bezeichnet die Menschheit Christi als instrumentum coniunctum

der Gottheit und die Sakramente als instrumentum separatum: STh III, 62,5; wir könnten
auch den Papst ein solches instrumentum separatum nennen, das in der Verbindung mit dem
instrumentum coniunctum der Menschheit Christi sakramentale Wirksamkeit gewinnt.

21 Dicimus igitur, Papam habere illud officium quod habuit Christus, cum in terris inter homines

humano more viveret; neque enim Pontificipossumus tribuere officia, quae habet Christus ut Deus, vel

ut homo immortalis et gloriosus, sed solum ea, quae habuit ut homo mortalis: Robert BELLARMIN:
Opera omnia. Bd. II. Paris 1870, 151.



68 Kirche in Person

Zugegeben: Die eigentliche Arbeit muss jetzt erst beginnen. Auf dem

Hintergrund der genannten Kriterien könnten viele Bereiche des
kirchlichen Lebens einer kritischen Revision unterzogen werden. Diese
Umkehr allerdings wird nicht nur den Bischof von Rom betreffen,
sondern alle Glaubenden neu in die Nachfolge Christi hineinrufen: in das

gerere personam Christi, unsere unverlierbare Personwerdung im Leib
Christi, der Kirche.

Abstract
When in the 11th century Peter Damiani started to call the Pope „vicar of Christ"
instead of „vicar of Peter", as it was before, the Pope became the sign of the human

vocation „to wear the person of Christ" (gerere personam Christi). The bishop is

„Church in person", he represents Jesus Christ, to whom he became uniform by his

sacramental ordination: the whole Christ, head and members, the Church. The

bishop of Rome is the personal sign for the unity of the Episcopal college in Jesus

Christ. The highest dignity and the deepest humilityjoin each other in the realisation

of this vocation. The ministry of the bishop of Rome becomes the mirror andpromise

for every human being, for humanity as a whole: In Christ we are called and inabled
to become „Church in person".


	Das Papstamt : ein mögliches Thema evangelischer Theologie?

