Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Das Papstamt : ein mdgliches Thema evangelischer Theologie?
Autor: Meyer, Harding

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760641

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760641
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HARDING MEYER

Das Papstamt — ein mogliches Thema
evangelischer Theologie?

I. Das Papstamt — ,,Streit-Thema" oder ,,Gesprdchs-Thema“?

In seiner Enzyklika ,,Ut unum sint“ vom Juni 1995 hatte Johannes Paul
II. die nicht unter seinem Primat stehenden Kirchen und ihre Theologen
eingeladen, Gber seinen Primat mit ihm ,einen briderlichen, geduldigen
Dialog aufzunehmen®.!

Diese Einladung war Anlass zu einer beachtlichen Reihe von theolo-
gischen Symposien und Publikationen, in denen katholische und nicht-
katholische Theologen sich erneut mit dem Papstamt befassten. Den-
noch konnte man — ob das nun zutraf oder nicht — héren, der Papst
selbst fithle sich enttduscht tiber die bislang nur zégernden und schwa-
chen Reaktionen auf seine Einladung. In der Tat scheint es, als hitten
bisher wohl Theologen der verschiedenen Kirchen, jedoch nicht diese
Kirchen selbst oder ihre offiziellen Vertreter, jene Gesprichseinladung
in irgendeiner Form aufgenommen. Das trifft — soweit ich sehe — auch
auf die lutherischen Kirchen zu.

Es mag noch zu frih sein, nach den Griinden dieses Schweigens zu
fragen. Aber bei den Kirchen der Reformation hat diese Zuriickhaltung
auf jeden Fall damit zu tun, dass das Papstamt in ihrem Denken, in ihrer
Theologie und auch in ihrer Frommigkeit immer noch als ein fremdes
Thema empfunden wird

Selbstverstindlich ist das Papstamt fiir die evangelische Kirche und
Theologie ein eminent &ontroverstheologisches Thema. Als solch kontro-
verstheologisches Thema zieht es sich von Anfang an und bis heute
durch die evangelische Theologie hindurch. Aber das bedeutete ja, dass
es gerade micht als ein echter und legitimer Gegenstand evangelischer Theo-
logie empfunden wurde. Es war und blieb ein Thema, mit dem evange-
lisches Denken sich von aussen her konfrontiert sah und das im Rahmen
evangelischen Denkens darum keinen awthentischen Platy hatte. Wire der
kontroverstheologische Anlass entfallen, so hitte sich dieses Thema
tberhaupt nicht gestellt, weil es ja nicht aus dem evangelischen Denken
selbst erwuchs.

1 Ut unum sint, 96.



Das Papstamt — ein mogliches Thema evangelischer Theologie? 43

Diese rein kontroverstheologische Schau, unter der man das Papstamt sah,
hat jahrhundertelang evangelisches Denken bestimmt, bis in unsere Zeit
hinein. Die Papstfrage war, so kénnte man sagen, ein ,,S#ei-Thema“ und
kein ,,Gesprichs-Thema®. Theologen, die eine andere Schau vertraten,
setzten sich scharfer Kritik aus. Ich erinnere nur an den Fall des schwi-
bischen Pfarrers Richard Baumann, der noch im Juni 1953 aus diesem
Grunde von seiner wirttembergischen Landeskirche des Amtes ent-
hoben und auch dann nicht rehabilitiert wurde, als die lutherischen Teil-
nehmer bereits des ersten internationalen katholisch/lutherischen Dia-
logs (1967-1972) gesagt hatten, sie konnten das Amt des Papstes ,,nicht
ausschliessen®“.? Die Intervention von Seiten des Lutherischen Welt-
bundes zugunsten seiner Rehabilitierung hatte keine Wirkung. Sich dem
Thema ,,Papstamt® anders als streng kontroverstheologisch zu nihern,
schien dem evangelischen Denken von vornherein zu widersprechen. Es
war nun einmal kein ,,mégliches Thema der evangelischen Theologie®.

Zwar hat das evangelische Papstbild in dieser Skumenisch ge-
stimmten Zeit lingst seine krass polemischen Ziige verloren. Das alte
»Antichrist“-Verdikt ist sogar offiziell zuriickgenommen worden. Aber
es wire naiv, bestreiten zu wollen, dass jene beschriebene Auffassung
zumindest in Gestalt einer allgemeinen Grundhaltung auch heute noch
weiterwirkt. Gewiss ist es zu begriissen, dass der ,,Stein des Anstosses®,
den das Papstamt darstellt, in seiner AnstOssigkeit ,,geglittet worden ist.
Aber auch so scheint dieser ,Stein® in das Gebidude evangelischen
Denkens und evangelischer Theologie nicht hineinzupassen. Wenn es im
»Votum“ des Rates der Evangelischen Kirche in Deutschland vom
September 2001 tber ,Kirchengemeinschaft nach evangelischem Ver-
stindnis“ kurz und geradezu kategorisch heisst, der katholischen
Auffassung vom Primat des Papstes ,muss evangelischerseits wider-
sprochen werden®“> so kann man das wohl nur als Ausdruck jener
allgemeinen Grundhaltung verstehen. Solange diese Grundhaltung
herrscht, solange also die Papstfrage nur als ,,S#rei~-Thema® und nicht als
,»Gesprachs-Thema® empfunden wird, wird man evangelischerseits nur
sehr, sehr zoégernd auf die Einladung Johannes Pauls II. zu einem
,briderlichen, geduldigen Dialog” eingehen kénnen.

Gegentiber dieser Auffassung oder Grundhaltung mochten die
nachfolgenden Uberlegungen zeigen, dass und aus welchem Grunde das
Papstamt durchaus ein ,,mégliches Thema“ auch evangelischer Theolo-

2 Es war die erste Phase des internationalen katholisch/lutherischen Dialogs (1967—
1972), die mit dem so genannten ,,Malta-Bericht“ endete. Niheres dazu im Folgenden.

3, Kirchengemeinschaft nach evangelischem Verstindnis. Ein Votum zum geord-
neten Miteinander bekenntnisverschiedener Kirchen®, I1.2.3.



44 Das Papstamt — ein mogliches Thema evangelischer Theologie?

gie ist. Erst wenn das gesehen wird, kann die kontroverstheologische
Erorterung dieses Themas, die ohne Zweifel evangelischerseits unver-
zichtbar ist, zugleich tberschritten werden hin zu einer theologischen
Erorterung.

In diesem Sinne mochte ich zuerst auf die Reformation des 16.
Jahthunderts und danach auf den heutigen katholisch/evangelischen
Dialog schauen. Dabei muss ich einriumen, dass ich als evangelisch-
lutherischer Theologe primir auf die /utherische Reformation und den
katholisch//utherischen Dialog schauen werde. Aber die Haltung der
Schweizer Reformation und der evangelisch-reformierten Kirche zur Papst-
frage ist, wie mir scheint — bis auf gewisse Akzentunterschiede — im
Wesentlichen mit der lutherischen Haltung identisch. Darauf werde ich
gelegentlich, wenn auch nur kurz zuriickkommen.

II. Die Reformation: Das Papstamt — nicht nur ein ,Streit-Thema*
1. Die Papstkritik und ibre Kulmination im ,,Antichrist““V erdikt

Es ist bekannt, dass die lutherische Reformation nicht mit einer Ableh-
nung des Papstamtes einsetzt. Auch wenn Lauthers Ablassthesen von 1517
wiederholt von den Grenzen der geistlichen Vollmacht des Papstes
sprechen, kann in ihnen und in den zwei Jahren danach von einer
Infragestellung des Papstamtes nicht die Rede sein. Ohne miihsam
danach suchen zu miussen, trifft man inmitten allen Streites Aussagen
Luthers, die mit Nachdruck zugunsten des Papstes, des pipstlichen
Amtes und der pipstlichen Autoritit sprechen. Er habe in seiner
Frihzeit ,aufrichtig nicht anders iiber den Papst, die Konzile und die
Universititen gedacht hat, als man gemeinhin tat®, kann Luther im Juni
1521 gegen den belgischen Theologen Jakob Latomus von Louvain
sagen, der ithm seine ehrerbietige Haltung gegenliber dem Papst als
Scheinheiligkeit vorgeworfen hatte.* Das feste Beharren auf seinen refor-
matorischen Uberzeugungen einerseits und die Bejahung des Papstamtes
andererseits werden von ihm nicht als Gegensatz empfunden. Und
darum weigert er sich, hier jenen unversShnlichen Widerspruch zu
sehen, den seine Gegner aufzeigen mochten und der fiur sie sehr bald
zum Angelpunkt ihrer Kritik wird.

Die Infragestellung und Ablehnung des Papstamtes setzen bei Luther
sehr zogernd ein. Sie verbinden sich aber bald — wenn auch zunichst nur
andeutungsweise und hypothetisch — mit dem erschreckenden ,,Anti-
christ“-Gedanken (vgl. 2 Thess 2,4), der sich schon in den Monaten Juni
bis Oktober 1520 voll durchsetzt. Seitdem scheint das Thema ,,Papst-

4 Weimarer Ausgabe von Luthers Werken (= WA) 8, 45.



Das Papstamt — ein mégliches Thema evangelischer Theologie? 45

amt®“ fur Luther ganz und gar ein kontroverstheologisches Thema zu sein,
beherrscht von der ,,Antichrist“-Polemik, die seine Streitschriften bis an
sein Lebensende durchzieht und oft in erschreckenden Formen ihren
Ausdruck findet.

Dieser Gleichsetzung von Papst und ,,Antichrist” begegnet man
ebenfalls in der Schweizer Reformation, wenn auch, wie mir scheint,
nicht so entschieden und so hiufig wie auf lutherischer Seite. Oft
scheinen das — wie zunichst auch bei Luther — nur andeutende, hypothe-
tische Aussagen zu sein, etwa in der Confessio Helvetica Posterior von
1562, so jedenfalls Jean Jacques von Allmen.> Aber noch oOfter sind es
affirmative Feststellungen wie z. B. in dem Bekenntnis der Frankfurter
Fremdengemeinde (1554), im Erlauthaler Bekenntnis (1562) und im
Schottischen Bekenntnis (1560/1581).6 Auch Calvins ,,Institutio® ist hier
zu nennen.’

Der Papst als ,,Antichrist, das Papstamt, ein Amt ohne weltliches
oder kirchliches Mandat, ja, als ,,vom Teufel gestiftet”, wie es in Luthers
letzter antipapstlichen Schrift heissen kann — das scheint eine radikale
Verneinung der Frage zu sein, ob das Papstamt ein ,,moghches Thema
evangelischer Theologie® sei.

2. Gleicheitige Ausserungen bedingter Offenbeit fiir das Papstamt

Dennoch gibt es bei Luther wiederholte Aussagen, die die rein kontro-
verstheologische Behandlung der Papstfrage durchbrechen und vom
Papstamt als einer Mdglichkeit in der Kirche sprechen. Einige dieser
Aussagen seien zitiert:

Besonders interessant ist, was Luther 1533 im Rickblick auf den
Augsburger Reichstag schreibt. Er hatte damals auf dem Reichstag 1530,
an dem er selbst als Gebannter nicht teilnehmen durfte, die Confessio
Augustana seiner Anhinger kritisiert, weil sie ,,ganz besonders die Frage
Papst-Antichrist“® verschwiegen habe, und er hatte sich selbst bereit
erklart, mit einer Schrift iber die Vergottung des Papstes diese Liicke zu
fullen.? Dennoch kann er drei Jahre spiter sagen:

3 Vgl. ALLMEN, Jean Jacques von: La primanté de 'Eglise de Pierre et de Paul. Paris 1977,
27-33.

6 ALLMEN: La primauté de ’Eglise, 33. Texte in: MULLER, E.F.Katl: Dse Bekenntnisse der

reformierten Kirche (1903), 263 (Schottisches Bekenntnis/Covenant), 290 (Erlauthaler
Bekenntnis), 666 (Frankfurter Bekenntnis).

7 Institutio IV, 7.25 (S. 778).
8 WA Br 5, 496: ,,[...] maxime de antichristo Papa [...]“
? Vel. WA 30 11, 471.



46 Das Papstamt — ein mégliches Thema evangelischer Theologie?

,Wir haben bis daher [d. h. bis jetzt] allezeit, und sonderlich auff dem
Reichstage zu Augspurg, gar demiitiglich erboten, dem Bapst und Bisscho-
ven, das wir nicht sollten ir Kirchen rechte und gewalt zerreissen, sondern,
wo sie uns nicht zu unchristlichen Artikeln zwingen, gern von ihnen
geweihet und regirt sein [...].“10

Einige Zeit spiter, im Oktober 1535, heisst es in einem Brief Luthers an
die Prediger in Soest: ,,Ich will noch sagen und zugeben, wil der Bapst
das Evangelion frey und reine lassen gehen, wie er schuldig ist zu thun,
so wil ich meiner person jn lassen sein, was er selber wil [...].“11

Am bekanntesten und eindriicklichsten sind wohl die Aussagen
Luthers in seinem Galaterkommentar von 1531/1535, in denen er
wiederholt zu erkennen gibt, dass er ,,die Herrschaft des Papstes gerne
ertragen®, ihn ,,ehren und ihn seiner Person halben achten [wiirde], wenn
er mir nur mein Gewissen frei lassen wollte und mich nicht zwingen
wiirde, Gott selbst zu beleidigen®.1? | Das begehren wir, dass Gottes
Ehre und die Glaubensgerechtigkeit unverletzt bewahrt werden.“ Luther
fihrt dann mit dem oft zitierten Satz fort: ,,Wenn wir das erlangen, dass
anerkannt wird, Gott allein aus lauter Gnade rechtfertigt durch Christus,
dann wollen wir den Papst nicht nur auf Hinden tragen, sondern ihm
auch die Fusse kiissen.“13

Gewiss haben diese und idhnliche Aussagen Luthers so gut wie
allesamt einen ganz klar konditionellen Charakter, d.h. sie machen die
Moglichkeit einer Bejahung des Papstamtes von Bedingungen abhingig,
die alle letztendlich darauf hinauslaufen, dass das Papstamt sich von
seinen ,,antichristlichen® Ziigen befreit und — summa summarum — ,,das
Evangelium zulidsst”. Auch wenn Luther bezweifelt, dass es je zu einem
solch erneuerten Papstamt kommen werde, zeigen diese Aussagen doch
eine bemerkenswerte grundsatzliche Offenbeit fur das Papstamt.

3. Die Zuordnung von Ablehnung und Bejahung des Papstamtes

Beidem begegnen wir also bei Luther: einerseits der radikalen Verneinung
und andererseits einer konditionellen Bejahung des Papstamtes als eines
moglichen Themas lutherischer Theologie, auch wenn beides — zugege-
benermassen — ein sehr unterschiedliches Gewicht hat.

10 WA 38, 195.
11 \WA 38, 397.
12WA 401, 177.

13 WA 40 I, 181. Luther wiederholt das spiter noch einmal (WA 40 I, 357): ,,Papst,
ich will dir die Fiisse kiissen und dich als obersten Bischof anerkennen, wenn du meinen
Christus anbetest und erlaubst, dass wir durch seinen Tod und durch seine Auferstehung
Vergebung der Siinden und ewiges Leben haben, nicht aber durch die Beobachtung
deiner Traditionen® (WA 40 I, 357).



Das Papstamt — ein mogliches Thema evangelischer Theologie? 47

Das ist der objektive, aus Luthers Schrifttum sich ergebende Tatbestand.
Man kann und darf iber diesen, in der Tat héchst spannungsvollen Tat-
bestand nicht hinweggehen, indem man Luthers konditionelle Bejahung
des Papstamtes einfach verschweigt oder als unerheblich einstuft, wie es
leider immer wieder geschieht.'* Dieser Tatbestand stellt bereits als
solcher etwas wie eine erste Antwort auf die Frage meines Themas dar,
ob das Papstamt ,,ein mégliches Thema evangelischer Theologie® sei. Er
besagt, dass die Bejahung dieser Frage sich auf Luther zumindest berufen
kann.

Aber man sollte bei der blossen Konstatierung dieses in sich span-
nungsvollen, widerspriichlich erscheinenden Tatbestandes nicht stehen
bleiben. Die Frage, die sich stellt, ist: Wie wverhdlt sich diese wiederholt
begegnende Offenheit Luthers fiir ein erneuertes Papstamt zu der
ganzen Breite seiner papstkritischen Ausserungen?

Man hat diese papstfreundlichen Aussagen Luthers oft nicht ernst
genommen und hat sie psychologisierend oder als taktische Manéver zu
erkliren versucht. Aber das lisst sich nicht wirklich verifizieren.

Die einzig einleuchtende Erklirung fir jenen widerspriichlich er-
scheinenden Tatbestand liegt vielmehr in der Azt von Luthers Papstkritik,
die bei ihm von den etsten Anfingen an konstant bleibt. Das zeigt sich
gerade am ,,Antichrist“-Verdikt.

4. Die theologische Entschliisselung der ,,Antichrist““Chiffre

Dieses ,,Antichrist“-Verdikt, das erschrecken lisst, ist ja keineswegs, wie
es zunichst erscheinen mag, eine pauschale und undifferenzierte Ver-
urteilung des Papstamtes iberhaupt, Ausdruck eines ins Irrationale
abgleitenden ,,Papsthasses”, wie man gesagt hat. Vielmehr stellt — bei
Licht betrachtet — das ,,Antichrist“~-Verdikt in Luthers Polemik eine Art
,,Chiffre® dar. Es ist letztlich die biblisch-mythologische Abbreviatur fiir sebr
prézise theologische Vorwiirfe, die Luther gegen das Papsttum seiner Zeit
erhebt. Wenn man von solchen Vorwiirfen wie mangelnde Schriftbe-
grundung fir das Papstamt, Anspruch auf weltliche Gewalt und Fehlen

14 Nur ein paar jiingere Beispiele dafiir seien erwihnt: Die Arbeit von Scott H.
HENDRIX ,,Luther and the Papacy® (1981) verzichtet darauf, jene Aussagen Luthers auch
nur zu erwihnen; fiir Wolfgang KLAUSNITZER, nach dem Luther die ,Institution des
Papsttums als solche® verworfen hat, sind in seinem Buch ,,Das Papstamt im Disput
zwischen Lutheranern und Katholiken“ (1987) die anders gearteten Aussagen Luthers
nur ein paar Zeilen ganz am Schluss des Teils iiber Luther wert, ohne dass er weiter
darauf eingeht (150/151); und der kiirzlich erschienene Artikel von J6rg HAUSTEIN, Das
Papstamt aus der Sicht der Reformation (in: Papstamt — pro und contra, 2001) verliert dariiber
kein Wort.



48 Das Papstamt — ein mogliches Thema evangelischer Theologie?

eines weltlichen oder kirchlichen Mandates!> einmal absieht, so sind es
letztlich drei eng gusammenhingende Kenngeichen, die fir Luther das eigent-
lich ,,Antichristliche® am Papstamt ausmachen:

1) Wie es ein Kennzeichen des ,,Antichrist® ist, dass er ,,fiir sich
allein das Recht der Schriftauslegung beansprucht®,'® so legt auch der
Papst ganz nach seinem Sinn die Schrift aus und will sich nicht von ihr
richten lassen.!”

2) Das Papsttum hat dem Worte Gottes neue Glaubenslehren und
Forderungen hinzugefiigt und setzt sie den Worten und Geboten Gottes
gleich.!8

3) Der Papst will ,,die Christen nicht selig werden lassen ohn sein
Gewalt“ und ohne dass sie ,,ihm gehorsam* sind.!?

Diese drei Vorwiirfe bilden den sachlich-theologischen Kern der dunk-
len, biblisch-mythologischen Chiffre vom Papst als ,,Antichrist®. Dabei
ist es Uberaus wichtig, dass diese Vorwiirfe allesamt auf Ziige des
Papstamtes verweisen, die nicht ein fiir allemal und unl6slich dem
Papstamt als solchern anhaften, sondern Euntstellungen, Deformationen des
Papstamtes und seiner Ausiibung darstellen, von denen dieses Amt bis
zur Zeit Gregors 1., dem ,letzten Bischoff zu Rom* — sagt Luther — frei
gewesen war?) und von denen es sich darum auch wieder befreien kann.
Eben darauf verweisen jene bereits zitierten Aussagen Luthers, die
eine konditionelle Bejahung des Papstamtes aussprechen. Diese Aus-
sagen gualifizieren die Papstkritik Luthers in entscheidender Hinsicht. Sie
zeigen, dass Luthers Papstkritik, auch wo sie ihre 4usserste Schirfe
erreicht, letzten Endes doch kein Grundsatzurteil, sondern eher ein
Tatsachenurter] ist, mit dem Luther sagt: So liegen die Dinge zu meiner
Zeit und schon seit Langem; und aufgrund dieser Tatsachen kann ich
nur ein radikal negatives Urteil fillen. Aber damit verneint Luther
keineswegs die Maglichkeit eines erneuerten Papsttums, das eine legitime
Aufgabe in der Kirche hitte. Sogar in seiner letzten, in ihrer Polemik
sich geradezu {iberschlagenden antipipstlichen Schrift ,Wider das
Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet (1545), in der die Ablehnung

15 Das Letztere hebt Luther besonders in seiner Schrift ,,Wider das Papsttum zu
Rom, vom Teufel gestiftet” (1545, WA 54, 237f.) hervor.

16 WA 5, 339.

17vgl. WA 54, 233.

18 Zum Beispiel WA 6, 322; 54, 233 und 237.

19 Schmalkaldische Artikel I, 4, 10—13. In: Dje Bekenntnisschriften der evangelisch-luthe-
rische Kirche (= BSLK). 3. Aufl. Gottingen 1956, 430f.

20 WA 54, 229 (1545). Ahnlich hatte Luther die geschichtliche Entwicklung bereits
1518 in seinen ,,Resolutiones” zu den 95 Thesen beurteilt (WA 1, 571).



Das Papstamt — ein mégliches Thema evangelischer Theologie? 49

des Papstamtes tatsichlich zu etwas wie einem Grundsatzurteil zu
werden scheint, spricht er von der Mdoglichkeit eines dem Papst zu-
kommenden Ehrenprimats — ,,der ehren und fiirgangs halben® — und
eines Amtes der Aufsicht, der ,Superattendentz [...] auff die Lere und
Ketzerey in den Kirchen*.2!

Diese Zuordnung oder Verhiltnisbestimmung zwischen polemischer
Infragestellung des Papstamtes auf der einen und konditioneller Be

jahung des Papstamtes auf der anderen Seite halte ich fir die einzig
einleuchtende Zuordnung. Sie ist zugleich eine positive Beantwortung
der Frage, ob das Papstamt ,,ein mégliches Thema evangelischer Theo-
logie* sei.

Ganz dhnlich scheint es sich auf reformierter Seite zu verhalten. Auch
dort ist das ,,Antichrist“-Verdikt die Abbreviatur priziser theologischer
Vorwiirfe.?2 Und auch dort ist dieses negative Urteil Giber das Papstamt
kein Grundsatzurteil, sondern eher ein Tatsachenurteil, das offen bleibt fiir
eine Revision. So stellt jedenfalls Jean-Jacques von Allmen die Dinge dar:

»Les textes du XVlIe siécle, quand la colére et le dépit ne les commandent
plus, ne sont pas radicalement négatifs. S7 le pape faisait vraiment office
d’évéque, s7 le pape préchait I'Evangile [...] alors on pourrait envisager de
reconnaitre la primauté de cette Eglise [de Rome], et la primauté de son
évéque.“?

Von Allmen stiitzt sich dabei auf Calvin?® und auch auf einen Theologen
wie Karl Barth.?5 Ebenfalls fir den Strassburger Reformator Martin
Bucer — um noch einen anderen, theologisch und kirchlich gewisser-
massen zwischen Wittenberg und Genf erwachsenen Zweig der Refor-
mation des 16. Jahrhunderts zu nennen — scheint das zuzutreffen.2

21 Wider das Papsttum zu Rom, vom Teufel gestiftet™ (1545; WA 54, 231).

22 Auch die reformierten Vorwiirfe kénnen, wie von ALLMEN es tut, in drei Haupt-
vorwiirfen zusammengefasst werden. Er schreibt: ,,On peut dite que le reproche porte
sur I’éviction du Christ en faveur du pape: le pape gouverne ’Eglise comme si le Seigneur
de ’Eglise était mort, comme s’il n’avait pas vaincu la mort; le pape se prend et prend
I’Eglise locale dont il est I’évéque pour la source ou les autres évéques et les autres
Eglises doivent venir puiser leur épiscopalités ou leur ecclésialité; le pape s’arroge des
titres qui n’appartiennent qu'au Christ. (ALLMEN: La primauté de I'Eglise, 34; vgl. 40).

23 ALLMEN: La primanté de I'Eglise,, 40—42.

24 Institution 1V,7.23; vgl. IV,6.

25 BARTH, Karl: Kirchliche Dogmatik I/1. Ziirich 1947, 106; IT7/ 1. Ziirich 1953, 751—
753.

26 Vgl. HAMMANN, Gottfried: Entre la secte et la cité. Genéve 1984, 291-293: ,,S’il [sc.
Bucer] s’oppose au pape [...], ce n’est pas le ministére lui-méme qu’il attaque, mais les
abus et les ministres qui le discréditent [...]. Le ministére du pape pouvait trés bien
s’insérer dans la pluralité des ministeres spécifiques de 'Eglise bucérienne.*



50 Das Papstamt — ein mégliches Thema evangelischer Theologie?

5. Zur Knitik am ,,ius divinum ““Anspruch des Papstamtes

Bei Melanchthon — um wieder zur Wittenberger Reformation zurtick-
zukehren — stellen sich die Dinge ganz dhnlich dar wie bei Luther. Dabei
fillt auf, dass bei ihm, vielleicht noch konsequenter als in Luthers
Privatschriften die evangeliumswidrigen, ,,antichristlichen® Zige des
Papstamtes allesamt aus dessen ,,ius divinum'‘-Anspruch abgeleitet wer-
den. Alle drei Vorwiirfe, die sich bei der sachlich-theologischen Ent-
schlisselung der ,,Antichrist“-Chiffre ergeben hatten, sind — so sieht es
Melanchthons Traktat ,Von der Gewalt und Oberkeit des Bapsts*
(1537) — Konsequengen oder Implikationen des pdpstlichen ,,ins divinum
Anspruches:. (1) die Exemtheit des Papstes von aller Kritik, auch der
Kritik durch die heilige Schrift, (2) die Macht des Papstes, neue
glaubensverbindliche Gebote und Lehren aufzustellen, und (3) die Heils-
notwendigkeit des Gehorsams gegeniiber dem Papst.?’

So gesehen richtet sich die Spitze der Papstkritik gegen den ,,ius
divinum'‘-Anspruch des Papstamtes.

Aber genau an diesem Punkte zeigt sich auch bei Melanchthon und in
seinem Traktat eine bemerkenswerte Offenheit. Gewiss stellt er dort
zunichst mit biblischen und historischen Argumenten den ,,zus divinum‘-
Anspruch des pipstlichen Primats in Frage,?® und auch in seinem Votum
zu Luthers Schmalkaldischen Artikeln sagt er konstatierend, dass der
Papst seinen Primat nur ,,iure humano® hat.?? Trotzdem scheint Melanch-
thon, das ,,zus divinum®™ des Primats nicht unter allen Umstanden bestreiten zu
wollen:

Der Traktat bietet eine héchst bemerkenswerte Argumentation, die
das zeigt. Es geht um zwei nahezu gleich lautende Aussagen. Ich zitiere
eine davon:

»Selbst wenn [etiamsi] der romische Bischof den Primat &raft gittlichen Rechts
[iure divino] besitzen sollte, so schuldet man ihm dennoch keinen
Gehorsam, sobald er falsche Gottesdienste und eine Lehre verteidigt, die

27 Zum Anspruch des Papstes, ,,aus gottlichem Recht der Oberste® zu sein (Traktat
5: BSLK 472), gehort — nach den Aussagen des Traktats —, ,,dass er Macht habe, allerlei
Gesetz zu machen von Gottesdienst, Anderung der Sakramente und der Lehre® (5:
BSLK 472; vgl. 40: BSLK 484). Dazu gehort auch der Anspruch, man misse alles, was er
anordnet, ,glauben bei Verlust der Seligkeit” (6: BSLK 472; vgl. 36: BSLK 483). Und
schliesslich gehort zum ,,7us divinum“-Anspruch des Papstes, dass er sich ,ordent-
licherweise nicht richten lassen® will, weder durch die Kirche (d. h. durch ein Konzil: 40:
BSLK 485; vgl. 49: BSLK 487) noch durch die heilige Schrift (56: BSLK 488).

28 Vgl. Traktat 7-20 (BSLK 472-477).

29 Siehe Anm. 25.



Das Papstamt — ein mégliches Thema evangelischer Theologie? 51

gegen das Evangelium ist. Vielmehr ist es notig, sich ihm zu widersetzen

[...]. 30

Dabei beruft sich der Traktat nicht nur auf Gal 1,8, sondern auch auf das
kanonische Recht, nach dem man einem hiretischen Papst keinen
Gehorsam schuldet. Er erldutert diesen Gedanken aber auch daran — und
das ist besonders bemerkenswert —, dass selbst gegeniiber den alttesta-
mentlichen Hohenpriestern, die ihre Priesterschaft ja durchaus ,,de iure
divino® ausubten, kein Gehorsam geboten war, sobald sie zu irrenden,
falsch lehrenden Hohenpriestern wurden, wie sich bei Jeremia und
anderen Propheten zeige.3!

Diese zweimal bei Melanchthon begegnende Argumentation macht
deutlich, dass seine Kritik am ,us-divinum'‘-Anspruch des Papstamtes
nicht das ,,ius divinum’ als solches und kategorisch zuriickweist. Wohl aber
wird eine #bersteigerte Auffassung dieses Anspruches zuriickgewiesen, die
den pipstlichen Entscheidungen Unhinterfragbarkeit zuspricht und
somit das in der heiligen Schrift bezeugte Evangelium nicht mehr die
oberste Norm sein lisst. So gesehen bedeutet das reformatorische Insis-
tieren darauf, der Primat sei ,,menschlichen Rechts® (de iure humano), im
Grunde und seiner Intention nach nur die nachdriickliche Zuriick-
weisung einer maximalistischen Interpretation des ,ius-divinum“Anspruches,
durch die das Papstamt sich der Norm des Evangeliums entzieht.

Auch hier zeigt sich also — wenn auch in etwas anderer Form als bei
Luther — jene Differenzierung zwischen dem Papstamt a/s so/che und der
fragwirdigen Ausibung dieses Amtes, eine Differenzierung, die es
gestattet, ein erneuertes, evangeliumsgemisses Papstamt ins Auge zu
fassen, das auch aus reformatorischer Sicht mdglich, sinnvoll und
bejahbar wire.

Dem entspricht das bekannte Votum, das Melanchthon seiner
Unterschrift unter die Schmalkaldischen Artikel hinzufigt, ein Votum,
mit dem Melanchthon Luthers eigene konditionelle Bejahung des Papst-
amtes, die dieser in seinen Schmalkaldischen Artikeln aber nicht
vertreten hatte, wieder aufnimmt. Es sagt zugleich, welche Aufgabe
dieses konditionell bejahte Amt hitte:

,»Ich Philippus Melanchthon halt diese obgestallten Artikel auch fur recht
und christlich, vom Bapst aber halt ich, so er das Evangelium wollte gulassen,

30 Ich folge dem lateinischen Text (BSLK 488f). Die andere Aussage begegnet zuvor:
»Selbst wenn [etiamsi] der romische Bischof seinen Primat und seine ubergeordnete
Stellung kraft gittlichen Rechts [iure divino] besitzen sollte, so schuldet man dennoch
denjenigen Pipsten, die falsche Gottesdienste, Abgotterei und eine Lehre verteidigen, die
gegen das Evangelium ist, keinen Gehorsam“ (BSLK 483).

31 Vgl. BSLK 483f.



52 Das Papstamt — ein mégliches Thema evangelischer Theologie?

dass ithm wmb Friedens und gemeiner Einigkeit willen derjenigen Christen, so
auch unter ihm sind und kunftig sein méchten, sein Superioritit uber die
Bischofe, die er hat jure humano, auch von uns zuzulassen (und zu geben)
sei, “32

II1. Der katholisch/ lutherische Dialog: Das Papstamt als ,,Gespréchs-Thema“

Die im Blick auf die Reformation dargestellte Linie, die trotz und
inmitten aller Papstkritik sichtbar wurde und hinfihrte auf die kondi-
tionelle Bejahung eines der kirchlichen Einheit dienenden Papstamtes, diese
Linie erscheint auch in den katholisch/lutherischen Dialogen, soweit sie
sich mit dem Papstamt befassen. Das geschieht zumeist in expliziter
Ankniipfung an die Reformation. Jedoch tritt in den Dialogen diese Linie
noch sebr viel dentlicher hervor, und es wird zugleich sichtbar, aus welchen
Grund das Papstamt ein ,,mo6gliches Thema evangelischer Theologie® ist.

1. Die Frage universalkirchlicher Einbeit als Gesprachsrabhmen

Jene in der Reformation sichtbar werdende, wenn auch kontrovers-
theologisch immer wieder Giberdeckte Linie verstirkt sich nimlich in den
Dialogen so sehr, dass es gewissermassen zu einer Umkebrung des
Gesamtbildes kommt. War es in der Reformation die kontroverstheologische
Erdrterung des Papstamtes, die den beherrschenden Rahmen bildete,
innerhalb dessen sich aber doch die Moglichkeit eines bejahbaren
Papstamtes abzeichnete, so ist das in den Dialogen genau umgekehrt:
Der beberrschende Rabmen oder die Gesamtperspektive ist nunmehr der
Gedanke der wuniversalkirchlichen Einbeit und des zu dieser Einheit
Erforderlichen. Innerhalb eines solchen Rahmens legt sich dann die Frage
nahe, ob es nicht ein personales Amt — man nennt es heute gern ,,Petrus-
amt“ oder ,,Petrusdienst®3 — als wirksamen Dienst an der universal-

32 BSLK 463f. Schon drei Jahre zuvor hatte Melanchthon in einem Gutachten fiir
Franz 1. (,,De potestate ecclesiastica) noch nachdriicklicher gesagt: ,,Prodest, iudicio meo
illa monarchia Romani Pontificis ad hoc, ut doctrinae consensus retineretur in multis nationibus. Quare
Sacile potest constitui concordia in hoc articulo de superioritate Pontificia, si caeteris articulis conveniri
poterit” (Corpus Reformatorum 2, 746 [August 1534]).

33 Es waren — soweit ich sehe — vor allem die Schriften Otto KARRERS, durch die in
den 1950er Jahren der Begriff , Petrusamt* in die Diskussion eingefiithrt wurde. Dieser
Begriff meint kein noch ,,zu erfindendes Amt, sondern durchaus das Papstamt, so dass
beide Begriffe — Papstamt und Petrusamt — auswechselbar gebraucht werden kénnen.
Aber der Begriff , Petrusamt“ — oder auch ,Petrusdienst” — hebt besonders ab auf den
urspriinglichen und eigentlichen Auftrag des Papstes entsprechend dem spezifischen,
neutestamentlich bezeugten Hirtenamt des Apostels Petrus, in dessen Nachfolge der
Bischof von Rom steht. Indem der Begriff ,Petrusamt® mit seinem Gebrauch es
vermeidet, das Papstamt von vornherein und undifferenziert in eins zu setzen mit der
Gestalt, die das Papstamt im Laufe der Geschichte angenommen hat, foérdert er ein
offeneres innerkatholisches wie zwischenkirchliches Gesprich tiber das Papstamt.



Das Papstamt — ein mogliches Thema evangelischer Theologie? 53

kirchlichen Einheit geben sollte, und unter welchen Voraussetzungen das
bereits existierende Papstamt diesen ,,Petrusdienst” wahrnehmen kénnte.
Die Frage des Papstamtes wird also nicht — wie in der Reformation — aus
primir kontroverstheologischer Sicht angegangen. Vielmehr ist es im heutigen
Dialog von vornherein eine grundsitzlich bejahte Gesamiperspektive, in die
die Papstfrage eingebettet ist und innerhalb derer dann auch die
kritische, kontroverstheologische Erorterung der Papstfrage durchaus
ihren Ort haben kann und hat.

Die Frage, ob das Papstamt ,ein moégliches Thema evangelischer
Theologie“ sei, wird also in den Dialogen von vornherein und
grundsitzlich positiv beantwortet. Denn die Einheit der universalen
Kirche ist ein /legitimes Thema auch des lutherischen Bekenntnisses und
der lutherischen Theologie und sollte es in der heutigen Situation der
Christenheit erst recht sein.

2. Prinzipielle Bejahung eines ,,Petrusamtes“ als Dienst an der Einbeit
der universalen Kirche

Von dorther empfingt dann auch die Frage nach dem Papstamt, das im
Sinne eines ,,Petrusamtes” der Einheit und Sendung der universalen
Kirche dient, fiir evangelisches Denken ihre theologische Legitimitit.
Dieser Gedankengang bestimmt alle drei katholisch/lutherischen
Dialoge, die sich niher mit dem Papstamt beschiftigt haben: den Ma/ta-
Bericht von 1972 mit seinen knappen, aber richtungweisenden Aus-
sagen,>* den ausfithtlichen nordamerikanischen Dialog tber . Amt und
universale Kirche von 1974% und den deutschen Dialog tber ,,Communio
Sanctorum“ aus dem Jahr 2000 mit seinem Teil iiber den ,,Petrusdienst®.36

Ich mé6chte das hier in nur wenigen Strichen zeigen:

Im Malta-Bericht ist bereits die Uberschrift, unter der er sich mit dem
pépstlichen Primat befasst, sehr bezeichnend: ,,Evangelium und &zrchliche
Einheit “. Das ist der Rahmen fir die Aussagen zum Papstamt. Die
lutherischen Teilnehmer bejahen diesen Rahmen. Sie erkennen an, ,,dass
keine Ortskirche, weil sie Manifestation der Universalkirche ist, sich
isolieren kann®. Dieser Blick auf die universale Kirche und ihre Einheit
zeigt sogleich ,,die Wichtigkeit eines Dienstes an der [universalen] Ge-
meinschaft der Kirchen®, zeigt aber auch das ,,Problem [...], welches

34 ,Das Evangelium und die Kirche* (vgl. Anm.2).

35 Deutscher Text in: Das kirchenleitende Amt. Dokumente zum interkonfessio-
nellen Dialog iiber Bischofsamt und Papstamt. Hg. von Giunther GASSMANN und
Harding MEYER. Frankfurt 1980, 49-97.

36 Communio Sanctorum. Die Kirche als Gemeinschaft der Heiligen (= CS). Paderborn/
Frankfurt 2000.



54 Das Papstamt — ein mogliches Thema evangelischer Theologie?

durch das Fehlen eines solchen wirksamen Dienstes an der Einheit fiir
die Lutheraner entsteht”. Darum — so heisst es — ,,schliessen sie [die
Lutheraner] das Amt des Papstes als sichtbares Zeichen der Einheit nicht
aus“, fordern aber zugleich — wund erst jetzt stellen sich die
kontroverstheologischen Fragen! — eine ,theologische Reinterpretation
und praktische Umstrukturierung® des Papstamtes, durch die dieses Amt
,dem Primat des Evangeliums untergeordnet wird“.%

Ahnlich erértert auch det nordamerikanische Dialog das Papstamt unter
der bezeichnenden, den Rahmen bildenden Uberschrift ,,Amt und
universale Kirche“. ,Innerhalb dieses Rahmens” — so heisst es ausdricklich —
,haben wir den pipstlichen Primat behandelt®.3¥ Dabei sind die luthe-
rischen Teilnehmer sich durchaus bewusst, dass die Lutheraner traditio-
nellerweise ,,in ihrem Denken keinen Raum fiir den pipstlichen Primat
[...] haben®“3® Als Grund dafiir, dass sie sich heute dennoch mit der
Primatsfrage beschiftigen, fithren sie an: ,,In dieser Zeit intensiver welt-
weiter Kommunikation und internationaler Kooperation wird die Dring-
lichkeit der Einheit der gesamten empirischen Kirche besonders stark
empfunden®“4’ und auch ,,die dringende Notwendigkeit von Symbolen
und Zentren“, die der ,,Einheit der gesamten empirischen Kirche kon-
kreten Ausdruck verleihen®. Thre Antwort ist so gut wie identisch mit
den Aussagen des Malta-Berichtes:

»Wenn wir die Frage der Einheit der Kirche im Zusammenhang mit ihrer
Sendung sehen, dann kénnen wir [...] nicht die Méglichkeit ausschliessen,
dass eine bestimmte Form des Papsttums, das unter dem Evangelium
erneuert und umgestaltet ist, ein angemessener Ausdruck des Amtes sein
kann, das der Einheit dient.“4!

Das jingste Dialogdokument , Communio Sanctorum* wiederholt im We-
sentlichen den Gedankengang der bereits besprochenen Dialoge und
bekriftigt sie damit. Es bietet aber auch zusitzliche Gesichtspunkte. Vor
allem ist es der Hinweis, dass es auf allen Ebenen der Kirche — und
darum auch auf universaler Ebene — ein wesentliches ,,,In und Gegen-
tiber von kirchlichem Amt und kirchlicher Gemeinschaft® gebe. 42 | Ein
universalkirchlicher Dienst an der Einheit und der Wahrheit der Kirche
entspricht [folglich] dem Wesen und Auftrag der Kirche“.#3 Es gebe also

37 Malta-Bericht, §66.

38 Vgl. Malta-Berich, §1-5. '

39 Malta-Bericht, §38.

40 Malta-Bericht, §39.

#1 Malta-Bericht, §39.

42 Communio Sanctorum® (CS), §186.
43 ¢S, §195.



Das Papstamt — ein mogliches Thema evangelischer Theologie? 55

— so heisst es — gegen solch einen universalkirchlichen Dienst ,keine
grundsitzlichen Einwinde“;* und die ,,Bindung eines solchen gesamt-
kirchlichen Petrusdienstes an den Bischof von Rom lege sich [..]
nahe“.#S Auch kann die aus den Ubetlegungen sich ergebende Schau
dieser ,,gesamtkirchlichen Einheit“ in einer Kurzformulierung zusam-
mengefasst und beschrieben werden, namlich als ,eine  konziliare
Gemeinschaft® aller Kirchen in ,versohnter Verschiedenheit® mit einem
dieser Gemeinschaft dienenden Petrusamt®.46

Kurz: Der katholisch/lutherische Dialog nimmt Ansitze der Refor-
mation auf und antwortet auf die Frage, ob ,,das Papstamt ein mégliches
Thema evangelischer Theologie® sei: Ja, weil es hier um nichts Ge-
ringeres als um die sichtbare Einbeit der universalen Kirche geht, ist das
Papstamt und seine rechte Austibung im Sinne eines ,,Petrusdienstes® ein
fir die evangelische Theologie nicht nur ,maglches, sondern sogar
»hotiges Thema ",

Damit kénnte ich meine Ausfiihrungen abschliessen. Dennoch meine
ich, eine letzte Bemerkung hinzufiigen zu missen:

3. Das Papstamt — notwendiges oder maigliches Amt der Einbeit?

Die im Vergleich zur Reformation verinderte Gesamtperspektive, in der
die Dialoge das Papstamt thematisieren, trigt dazu bei, dass die evan-
gelische Offenheit fiir ein erneuertes, evangeliumsgemaisses Papstamt
hier noch erheblich stirker hervortritt als in der Reformation. Die
»[Notwendigkeit sichtbarer Einheit in der universalen Kirche“4” und die
»[Notwendigkeit von Symbolen und Zentren® dieser universalen Einheit,*
die auch von lutherischer Seite betont werden, scheint sich gelegentlich
sogar auf das Am¢ der universalen Einheit selbst zu ibertragen. Das trifft
jedoch fiir die lutherische Seite, wenn man genau hinsieht, so nicht zu.
Bei aller Wichtigkeit, die — auch aus lutherischer Sicht — dieses Amt fiir
die Einheit der universalen Kirche haben kann, geht man nicht so weit,
diesemr Amt als solchem in strengem Sinne ein ,,Notwendig-sein zur Ein-
heit“ zuzusprechen, wie es katholischerseits geschieht. Statt dessen
vertreten die Lutheraner — und bleiben damit ganz in den Spuren der
Reformation —, dass sie dieses Amt ,nicht ausschliessen konnen,® spre-
chen von der , Maglichkeit”, ein erneuertes Papstamt als ein Amt der

4 Cs, §191.

45 CS, §191.

46 CS, §190.

47 Nordamerikanischer Dialog, §2.
48 Nordamerikanischer Dialog, §39.
49 Malta-Bericht, §66.



56 Das Papstamt — ein mégliches Thema evangelischer Theologie?

Einheit anzuerkennen® oder sagen, es gebe , keine grundsatzlichen Ein-
winde" gegen einen solchen ,,Petrusdienst“.’! Diese lutherische Bewertung
des Papstamtes als eines um der ,,notwendigen gesamtkirchlichen Einheit
willen ,,méglichen®, aber nicht ,,notwendigen® Amtes wiirde wohl auch
dann bleiben, ja bleiben miissen, wenn jene sinnvolle Mdoglichkeit je
verwirklicht wiirde und es in den lutherischen Kirchen tatsichlich zur
Anerkennung eines im Sinne des Evangeliums erneuerten Papstamtes
kime.

Die Frage, aus welchen Grinden es diesen katholisch/lutherischen
Unterschied in der Bewertung des Papstamtes gibt, ob er kirchentrennend ist
oder nicht und wie man hier zu einer Verstindigung kommen koénnte,
tberschreitet die Grenzen meiner Fragestellung. Aber dass hier eine —
vermutlich bleibende — katholisch/lutherische Verschiedenheit besteht,
darf nicht ibersehen oder verschwiegen werden. Schon der Malta-
Bericht hatte darauf verwiesen. Er sagte: ,, Kontrovers zwischen Katho-
liken und Lutheranern blieb jedoch die Frage, ob der Primat des Papstes
fur die Kirche notwendig ist oder ob er nur eine grundsitzlich mégliche
Funktion darstellt®.>2

Abstract

The intention of this paper is to show that in Protestant thinking the question of pa-
pal primacy should not be considered as a primarily controversial matter but rather as
a legitimate, even necessary theological subject matter. What is at stake here is
nothing less than the concern for the unity of the universal church, a concern shared by
Protestantism since its beginning. Therefore, the Reformers (Luther, Melanchthon,
Calvin) did not reject papal primacy as such and in principal, but rather criticized
and denied specific aspects of its self-understanding and practice an, thus, remained
open for a papal ministry exercised “under the primacy of the Gospel”. This is also
the basic attitude and approach of the major present-day ecumenical dialogues on

papal primacy.

30 Nordamerikanischer Dialog, §§39; 44; 46.
31 CS, §194.
52 Malta-Bericht, §67.



BARBARA HALLENSLEBEN

Kirche in Person

Der Dienst des Bischofs von Rom aus katholischer Sicht

Es ist nicht uberfliissig, die Schlisselstelle der Enzyklika ,,Ut unum sint®
(25. Mai 1995), die zu diesem Studientag die Anregung gegeben hat, im
Wortlaut zu kennen:

»l-] Als Bischof von Rom weiss ich sehr wohl, und habe das in der
vorliegenden Enzyklika erneut bestitigt, dass die volle und sichtbare
Gemeinschaft aller Gemeinschaften, in denen kraft der Treue Gottes sein
Geist wohnt, der brennende Wunsch Christi ist. Ich bin iberzeugt,
diesbezuglich eine besondere Verantwortung zu haben, vor allem wenn ich
die 6kumenische Sehnsucht der meisten christlichen Gemeinschaften fest-
stelle und die an mich gerichtete Bitte vernehme, eine Form der Primats-
ausiibung zu finden, die zwar keineswegs auf das Wesentliche ihrer Sen-
dung verzichtet, sich aber einer neuen Situation 6ffnet. Ein Jahrtausend
hindurch waren die Christen ,miteinander verbunden in briidetlicher
Gemeinschaft des Glaubens und des sakramentalen Lebens, wobei dem
Roémischen Stuhl mit allgemeiner Zustimmung eine Fihrungsrolle zukam,
wenn Streitigkeiten tiber Glaube oder Disziplin unter ihnen entstanden‘.!
Auf diese Weise nahm der Primat seine Aufgabe an der Einheit wahr. Als
ich mich an den 6kumenischen Patriarchen, Seine Heiligkeit Dimitrios I.,
wandte, habe ich gesagt, ich sei mir bewusst, dass ,sich aus sehr ver-
schiedenen Griinden und gegen den Willen der einen wie der anderen das,
was ein Dienst sein sollte, unter einem ganz anderen Licht zeigen konnte.
Aber [...] aus dem Wunsch, wirklich dem Willen Christi zu gehorchen, sehe
ich mich als Bischof von Rom dazu gerufen, diesen Dienst auszuiiben [...].
Der Heilige Geist schenke uns sein Licht und erleuchte alle Bischéfe und
Theologen unserer Kirchen, damit wir ganz offensichtlich miteinander die
Formen finden konnen, in denen dieser Dienst einen von den einen und
anderen anerkannten Dienst der Liebe zu verwirklichen vermag2.“ (Ut
unum sint, 95)

,Eine ungeheure Aufgabe, die wir nicht zuriickweisen kénnen und die ich
allein nicht zu Ende bringen kann. Koénnte die zwischen uns allen bereits
real bestehende, wenn auch unvollkommene Gemeinschaft nicht die kirch-

1 Unitatis redintegratio, 14.
2 Predigt bei der Eucharistiefeier in der Peterskirche in Anwesenheit von Dimitrios

1., Erzbischof von Konstantinopel und Okumenischer Patriarch (6. Dezember 1987), 3:
AAS 80 (1988) 714.



58 Kitche in Person

lichen Verantwortlichen und ihre Theologen dazu veranlassen, iber dieses
Thema mit mir einen briderlichen, geduldigen Dialog aufzunehmen, bei
dem wir jenseits fruchtloser Polemiken einander anhoren kénnten, wobei
wir einzig und allein den Willen Christi fiir seine Kirche im Sinne haben
und uns von seinem Gebetsruf durchdringen lassen: ,... sollen auch sie eins
sein, damit die Welt glaubt, dass du mich gesandt hast® (Joh 17,21)?* (Ut
unum sint, 96)

1. Stellvertreter Petri — Stellvertreter Christi? Geschichtliche Erinnerungen

Der Sprachgebrauch enthilt bereits selbst theologische Vorentschei-
dungen. Unser Studientag spricht vom , Petrusdienst”, nicht vom
Papstamt. Diese Redeweise wurde in der 6kumenischen Bewegung des
20. Jahrhunderts neu geldufig. Sie relativiert mit Recht die folgenschwere
Wandlung, die in der Westkirche zu Beginn des zweiten Jahrtausends
eintrat, zu dem Zeitpunkt also, als Ost- und Westkirche begannen, sich
auseinanderzuleben. Bis dahin war der Titel ,,Stellvertreter Christi“ auf
den Kaiser bezogen, der Bischof von Rom hiess ,Nachfolger bzw.
HStellvertreter des Petrus®.
Petrus Damiani war

»der erste, welcher dem Papste den Titel ,Stellvertreter Christi®, Vicarius
Christi, gab, der bis dahin dem Kaiser als Gottes Statthalter auf Erden
vorbehalten war. 1057 schrieb er an Viktor II. (1057), Christus personlich
habe den Papst zu seinem Stellvertreter eingesetzt. Bernhard von
Clairvaux dagegen gebrauchte in seinem Brief an Innozenz II. (1130-43)
und in seinen Schriften vor 1147 noch den alten Titel ,Stellvertreter Petri‘,
Vicarius Petri; dann aber, nach der Thronbesteigung Eugens III. (1145-53)
bevorzugte er den Titel ,Stellvertreter Christi‘, Vicarius Christi, und trug
damit wesentlich dazu bei, dass sich diese Benennung schliesslich durch-
setzte. In seinem Traktat ,Uber die Besinnung an Eugen IIL¢ (De
consideratione) ging er noch weiter: Nur einen einzigen Stellvertreter hat sich
Christus erwihlt, den Papst. Bernhard brach hier mit einer sehr alten
Tradition [...]. Dieser Sprachgebrauch Bernhards setzte sich sogleich
durch. Noch zur Regierungszeit des ersten Zisterzienserpapstes Eugen III.
wurde der Titel ,Stellvertreter Christi® (1icarius Christi) Teil des Formulars
der pipstlichen Kanzlei. Hugutio von Pisa rechtfertigte die Zuteilung
dieses Titels an den Papst so: ,Jhm allein hat Christus Autoritit verlichen;
daher kann denn auch nur der Papst Stellvertreter Christi genannt werden.
Auch fir Papst Innozenz III. (1198-1216) stand der Titel Vicarius Christi
einzig dem Papste zu. Er bediente sich der von Bernhard geprigten Aus-
driicke, ja er steigerte noch in neuen Bildern die Christusnihe des Papstes:



Kirche in Person 59

Der Papst sei aufgerufen ,die Person Christi zu tragen® (gerere personam

Christi).<3

An dieses gerere personam Christi kniipfen meine Uberlegungen an. Ich
mochte zu zeigen versuchen, dass das gerere personam Christi die Berufung
jedes Christen ist. Die theologische, ekklesiologische und geistliche Auf-
gabe liegt darin, das, was zunichst staunend in einem Menschen — dem
Bischof von Rom — entdeckt wutde, als Berufung aller Glaubenden zu
entdecken. Auf dieser Grundlage lisst sich die besondere Sendung der
sakramentalen repraesentatio Christi neu plausibel machen.

2. Viom Vorrang der Person vor der Funktion

Beginnen mochte ich mit einer frischen Erfahrung aus dem Leben der
Theologischen Fakultit Fribourg. Vor kurzem haben wir einen kleinen
Absatz aus der Geschiftsordnung des Fakultitsrates neu entdeckt:
motellvertretung im Fakultitsrat ist ausgeschlossen / Toute suppléance
au conseil de faculté est exclue”. Das ist ohne weiteres einsichtig fiir die
Professoren, die von Amts wegen Mitglied des Fakultitsrates sind. Doch
warum sollen die Wissenschaftlichen Mitarbeiter/innen und die Studie-
renden nicht — wie es zur Gewohnheit geworden ist — im Falle ihrer Ver-
hinderung eine Stellvertretung entsenden, damit ihre Plitze vollzihlig
besetzt sind? Einige waren unzufrieden. Soll mit der Geschiftsordnung
die Mitbestimmung in der Fakultit in Frage gestellt werden? Miissen wir
nicht als Theologische Fakultit das synodale Element in unserem
Arbeiten stirken?

Das Wort ,synodal® gab mir die Anregung, im Kirchenrecht
nachzuschlagen und die Didzesansynode als Beispiel zu nehmen. Hier
heisst es klar in can. 464: Stellvertretung ist ausgeschlossen!: ,,Wenn ein
Mitglied der Synode rechtmissig verhindert ist, kann es nicht einen
Vertreter schicken“.# Wie vermutet, widerspricht also die Geschifts-
ordnung unseres Fakultitsrates keineswegs dem synodalen Prinzip,
sondern hat wie die Geschiftsordnung der Synode einen ekklesio-
logischen Sinn: Die Mitglieder des Fakultitsrates sind nicht zuerst
Interessenvertreter, deren Gewicht sich in den Proportionen der Stim-
menverhiltnisse niederschligt. Sie reprisentieren auch nicht zuerst die
Studierenden oder die wissenschaftlichen Mitarbeiter/innen im Untetr-
schied und gar im Gegensatz zu den Professoren, sondern sie repri-
sentieren die ganze Fakultit in ihrer vielseitigen, differenzierten Aufgabe.

3 PARAVICINI BAGLIANI, Agostino: Der Leib des Papstes. Eine Theologie der Hinfilligkeit.
Minchen 1997, 68.

* Synodi sodalis, si legitimo detineatur impedimento, non potest mittere procuratorem qui ipsius
nomine eidem intersit; Episcopum vero dioecesanum de hoc impedimento certiorem faciat.



60 Kirche in Person

Die Reprisentation jedes Mitglieds im Fakultitsrat ist eine personlich
ibertragene Aufgabe, Verantwortung fiir das Ganze der Fakultit zu
tragen.

Die ekklesiologische Grundaussage, die es neu zu entdecken gilt,
lautet: Die Person hat den Vorrang vor der Funktion. Das ist wohl-
gemerkt nicht identisch mit der Aussage: Das Sein hat den Vorrang vor
dem Tun. Sonst gelangen wir zu dem Spott, den ich noch aus meiner
Ausbildung zur Pastoralassistentin kenne: Die Priester diirfen sein, wir
Laien miissen arbeiten ... Zum Personsein gehort freies, verantwortliches
Handeln. Doch es gilt auch umgekehrt: Freies, verantwortliches Handeln
gibt es nur in personaler Gestalt. Es gibt die episkgpe, weil es den Bischof
gibt — mag er auch lateinisch Superintendent genannt werden —, nicht
umgekehrt. Die Betonung des Vorrangs der Person vor der Funktion
klingt zunichst ungewohnt. Haben wir nicht gelernt, dass die Person
ganz hinter ihrem Amt zuriicktreten soll? Spricht nicht das Kirchenrecht
selbst vom ,Kirchenamt“ als einer institutionellen Einrichtung zur
Wahrnehmung geistlicher Zwecke??

3. Der Bischof als ,,Kirche in Person“

In den Bischofen wird die ekklesiologische Grundaussage vom Vorrang
der Person vor der Funktion besonders deutlich ansichtig. Mitglieder des
Okumenischen Konzils sind die Bischéfe. Das Konzil wird vom
Kirchenrecht unter dem Abschnitt ,,Bischofskollegium® behandelt, auch
wenn Can. 339 § 2 vorsieht, dass ,einige andere, die nicht Bischéfe
sind“, unter niher zu klirenden Bedingungen hinzugeladen werden
kénnen. Bedeutet diese Regelung, dass man die Laien von der héchsten
Entscheidungsfindung der Kirche ausschliesst? Nein, denn der Bischof
repriasentiert nicht die Hierarchie im Gegeniiber zur Gemeinschaft des
Volkes Gottes. Der Bischof reprisentiert Jesus Christus, dem er durch
seine Weihe gleichformig geworden ist. Er reprasentiert den gangen Jesus
Christus, Haupt und Glieder. Die repraesentatio Christi schliesst die
repraesentatio ecclesiae ein! Der Bischof ist Kirche in Person. Er hat einen
Namen: Kurt, Hilarion. In ihm ist die Kirche Person geworden. Wenn
ich den Bischof sehe, sehe ich mich selbst, wie ich Kirche geworden bin
in Person, weil die Kirche der Leib Christi ist, Person in der Person
Christi. Ich sehe mich selbst im Bischof, und ich wiinsche mir von ihm
und bete fiir ihn, dass er dem ganzen Volk Gottes Zeuge dafiir sei, wozu
wir alle berufen sind: gerere personam Christi, Kirche zu sein in Person.

5 Vgl. Can. 145 § 1.



Kirche in Person 61

4. Was ist eine Person?

Es fillt uns schwer, in der Person des Bischofs die Person der Kirche
und uns selbst als Person zu sehen, weil wir uns oft zu unkritisch am
alltiglichen Sprachgebrauch zu orientieren pflegen. Hier aber ist das
Personsein des einen unvereinbar mit dem Personsein des anderen.
Entweder — oder. Gerere personam Christi kann fiir die Person des Glau-
benden hochstens im uneigentlichen Sinne verstanden werden. Doch
spricht Paulus nicht im hoéchst eigentlichen Sinne, wenn er bezeugt: Ich
lebe, aber nicht mebr ich, sondern Christus lebt in mir (Gal 2,20)? Es lohnt sich,
neu der Frage nachzugehen: Was ist eigentlich eine Person? Was meinen
wir, wenn wir den Bischof ,,Kirche in Person“ nennen?

Eine Person ist nicht einfach ein selbstbewusstes Individuum oder
Subjekt neben anderen, sondern das Hochste, was man tiberhaupt in der
Wirklichkeit aussagen kann: rationalis naturae individua substantia — unteil-
barer, unverlierbarer Selbstand einer geistbegabten Natur, wie die Defi-
nition des Boethius lautet. Dieser Personbegriff ist errungen in den
christologischen und trinititstheologischen Debatten der ersten Jahr-
hunderte im Versuch, die gottlichen Personen theologisch angemessen
zu fassen. Nicht zufillig entwickelt Boethius seine Definition in einem
Traktat Contra Eutychen et Nestorium, also im Kontext der Konzils-
definitionen von Ephesus 431 und Chalcedon 451. Die theologische
Tradition sagt den Personbegriff analog von Gott und vom Menschen
aus. Das Urbild ist die gottliche Person, nicht die geschopfliche. Das ist
leicht einzusehen. Die geschaffene Person erfiillt nicht vollendet die
Definition der Person. Sie vermag ja der geschopflichen Natur nicht
ihren bleibenden Selbstand zu geben. Die volle Verwirklichung des Per-
sonseins ist nur in der goéttlichen Person gegeben. Hier verbindet sich
voller Selbstbesitz mit vollendeter Hingabe an die andere Person in der
Communicatio derselben Natur.

In der Inkarnation wird die gottliche Person des Logos zur Perso-
nalisierung auch fiir die menschliche Natur — und in ihr der gesamten
geschopflichen Natur. Damit wird die Verheissung erfiillt, die jedes
Personsein in sich trigt: unverlierbares Leben, das capax omninm ist, das
in der Weise des Selbstseins in Kommunikation mit allem steht. Es gibt
nichts in der Schopfung, was tiber der Person steht. Die Einzelperson
hat als solche und nicht nachtriglich und aufgrund einer Willens-
entscheidung einen universalen sozialen Charakter und ist auf die
Kommunikation mit der Menschheit, ja mit der gesamten Schépfung
und ihrem Schépfer ausgerichtet. Die Erfiillung dieser Verheissung ist in
Jesus Christus angebrochen und im Heiligen Geist jedem Menschen er-
offnet. Thre bewusste Verwirklichung — und diese bewusste, erkennende



62 Kirche in Person

Verwirklichung gehort zur Person als Geistwesen unverzichtbar hinzu —
beginnt unter den Bedingungen der Geschichte in der Kirche. Sie
beginnt in der Kirche und als Kirche. Die Kirche als Leben in Jesus
Christus durch den Heiligen Geist ist eine Einheit von Personen, die
selbst nichts Geringeres ist als Person in Jesus Christus. Die armenische
Liturgie bezeugt auf einem ihrer Héhepunkte: ,,Jetzt ist die Kirche eine
Person geworden®.

5. Der Bischof von Rom als personales Zeichen fiir die Einbeit des
Bischofskolleginms in Jesus Christus

Es ist nicht zufillig, dass wir uns so lange mit dem Bischof beschaftigen.
Die 6kumenischen Fragen, die den Petrusdienst angehen, werden ver-
mutlich im Blick auf den Bischof entschieden, nicht erst im Blick auf den
Bischof von Rom. Im &kumenischen Gesprich nicht nur zwischen
Katholiken und Orthodoxen, sondern auch mit den Reformierten in der
Schweiz hat durch die Beitrige von Herrn Dr. Gottfried Locher, dem
ehemaligen Leiter der Abteilung ,,Aussenbeziehungen® des Schweize-
rischen Evangelischen Kirchenbundes, der Dienst des Bischofs neue
Aufmerksamkeit gefunden — wie ich meine, mit Recht. In der Enzyklika
,Ut unum sint“ spricht der Papst mit Vorliebe von sich selbst als
,,Bischof von Rom®.

Wenn wir im Bischof die ,,Kirche in Person“ sehen, dann ist die
Frage, auf die der Dienst des Bischofs von Rom eine Antwort geben, ja
eine Antwort sein will, klar: Die Bischéfe bilden einen Plural, wie auch
die in ihnen reprisentierten Lokalkirchen einen geschichtlichen Plural
bilden. Wie wird die Einheit, um die Jesus Christus in den Ab-
schiedsreden fir seine Junger/innen betet, historisch sichtbar? Die
personale Reprisentation der Kirche im Bischof verlangt geradezu die
Antwort: Die Einheit der Kirche kann in nichts Geringerem sichtbar
werden als in einer Person. Das Bestreben des Bischofs von Rom, ,,eine
Form der Primatsausiibung zu finden, die zwar keineswegs auf das
Wesentliche ihrer Sendung verzichtet, sich aber einer neuen Situation
offnet” (Ut unum sint, 95), konnte also auch umformuliert werden: Wie
kann in der Person des Papstes die Einheit der Kirche im Geist Jesu
Christi so sichtbar werden, dass alle Personen und persongleichen Ge-
meinschaften in ihm und durch ihn in ihrer eigenen Personalitit nicht
ersetzt, sondern freigesetzt werden?

Das Kirchenrecht hilt die Erinnerung an den Vorrang der Person vor
dem officium lebendig, indem es in der Kirche nicht nur zwischen phy-
sischen und juristischen Personen unterscheidet, sondern die katho-
lischen Kirche als solche als ,,Person® versteht: Die Kirche als ganze ist



Kirche in Person 63

maufgrund gottlicher Anordnung“ eine ,moralische Person“.® Die
rechtliche Terminologie beriihrt sich mit der ekklesiologischen Aufgabe,
die Einheit der Personen in der Kirche selbst persongleich zu verstehen.
Die Kirche Jesu Christi sollte sich dadurch auszeichnen und unter-
scheiden, dass in ihr die Person jeglichen Auftrag durchformt. Sie ist die
lebendige Gegenrede gegen die Anonymisierung der Amter in der
modernen Birokratie, die mit der Krise der politischen Gewalt in der
Moderne einhergeht.

6. Haichste Wiirde und tiefste Demut

Es braucht kaum betont zu werden, dass die Berufung des Bischofs,
Kirche in Person zu sein, eine unerhorte Wiirde darstellt, die zugleich
eine unerhérte Verantwortung mit sich bringt. Der Episkopat bildet
nicht nur eine innerkirchliche Verwaltungsstufe, sondern der Bischof
setzt ein Zeichen fiir das, was nicht etwa nur der Einheit der Kirche,
sondern der tiefsten Sehnsucht des Menschen nach Leben in Fiille
entspricht. Kirche in Person zu sein, impliziert fiir den Bischof die
Verantwortung, jedem Glied der Kirche zu helfen, den eigenen persona-
len Ort im Leib Christi zu erkennen und als unersetzliche Berufung
wahrzunehmen. Das verlangt viel vom Bischof von Rom:

— Er darf seinen Mitbisch6fen nichts von ihrer Wirde nehmen,
sondern muss sie darin anerkennen, stirken und ehren. Das I. Vati-
kanische Konzil zitiert einen Brief Gregors des Grossen, der an Eulogius
von Alexandrien schreibt: ,,Meine Ehre ist die Ehre der gesamten
Kirche. Meine Ehre ist die ungebrochene Tatkraft meiner Briider. Dann
bin ich wahrhaft geehrt, wenn einem jeden einzelnen die gebiihrende
Ehre nicht versagt wird“.” Nicht schwache Bischéfe versteckten sich im
I. Vatikanischen Konzil hinter einem starken Papst, sondern starke
Bischofe sahen angesichts totalitirer staatspolitischer Tendenzen ihre
Stirke und Freiheit im Bischof von Rom verteidigt.

— Er muss in der Weise der Wahrnehmung seines Dienstes jedem
Glaubenden zeigen, dass wir alle berufen sind, Person zu werden in der
Person Christi.

— Uber den Raum der Kirche und des Glaubens hinaus bezeugt der
Bischof von Rom jedem Menschen, dass das Ho6chste in der
Schopfungsordnung die Person ist, dass Einheit und Vielfalt, Gerechtig-
keit, Freiheit und Frieden nur in der Person zusammenkommen.

6 Can. 113 § 1. Catholica Ecclesia et Apostolica Sedes, moralis personae rationem habent ex ipsa
ordinatione divina. § 2. Sunt etiam in Ecclesia, praeter personas physicas, personae iuridicae, subiecta
scilicet in iure canonico obligationum et iurium quae ipsarum indoli congrunnt.

7PL 77, 933 C; zit. DH 3061.



64 Kirche in Person

Konsultationsgremien und synodale Strukturen sind Konsequenzen
dieser personalen Berufung des Lebens in Christus. Sie bestehen aus
Menschen, die sich miteinander darin eintiben, in der Begrenztheit ihrer
endlichen Sicht aufeinander zu héren und miteinander Verantwortung
fur das Ganze des Leibes Christi zu tragen. Sie sind insofern forderlich,
als wir darin miteinander lernen, zu werden, was wir sind: Person in der
Person Christi. Sie sind insofern hinderlich, als sie den Kampf endlicher
Interessen auch im geistlichen Bereich fiir das letzte Prinzip erklaren.

Wer die unerhorte Herausforderung dieser Berufung spirt, wird
zunichst sagen: Das kann ich nicht! Und das stimmt. Die sakramentale
Weihe des Priesters und des Bischofs ist Ausdruck der Anerkennung,
dass nur Jesus Christus durch die Sendung seines Geistes die Erfiillung
der Verheissung garantiert. Daraus ergibt sich die entscheidende Um-
kehrung der Perspektive, die der Papst in seinem Buch ,Die Schwelle
der Hoffnung tberschreiten” so formuliert: ,,Wenn man gut nachdenkt,
so bedeutet es wesentlich mehr, Christ zu sein als Bischof, selbst dann,
wenn es sich um den Bischof in Rom handelt“.® Das ist keine leere De-
mutsfloskel, sondern — ,,wenn man gut nachdenkt” — héchste Realitit.
Der Bischof, auch der Bischof von Rom, bezeugt den Vorrang des
Handelns Christi und anerkennt sein eigenes Unvermdgen. Jeder glau-
bende Christ bezeugt, dass das Handeln Christi wahrhaft zum Ermdog-
lichungsgrund fiir menschliches Handeln wird. Im glaubenden Men-
schen, der in persona Christi handelt, zeigt sich die Erfillung der
Verheissung, die Priester, Bischof und Papst auf je verschiedener Ebene
im sakramentalen Zeichen vor Augen halten. Der Bischof und der Bi-
schof von Rom stiften diejenige Eindeutigkeit, die unser alltigliches
Handeln nie haben kann. Sie lenken unser Vertrauen auf Christus und
bewahren uns davor, dass unsere Heilsgewissheit zur Selbstsicherheit
wird.

Die historischen Studien von Paravicini Bagliani bringen zum
Vorschein, wie Wirde und Demut in den Ritualen um das mittel-
alterliche Papsttum spannungsreich zusammengehalten waren. In zahl-
losen Demutstiten, die teilweise den byzantinischen Kaiserritualen
entlehnt waren, begann man dem Papst seine Sterblichkeit mahnend vor
Augen zu halten. ,Sic transit gloria mundi“® — so musste es der Papst im
13. Jahrhundert nach seiner Inthronisation schweigend anhoéren, be-
gleitet von der Verbrennung eines Wergbiischels. Bemerkenswert ist,
dass diese Demutsriten als Korrektiv gerade ,,in dem Augenblick im
romischen Papstzeremoniell auftauchen, als das Papsttum wieder

8 JOHANNES PAUL I1.: Die Schwelle der Hoffnung iiberschreiten. Hamburg 1994, 42.
9 Vgl. PARAVICINI BAGLIANI: Der Leib des Papstes, 46.



Kirche in Person 65

beginnt, das Kaisertum nachzuahmen®“.!® Dennoch wollen sie ,keines-
wegs die Institution des Papsttums schwichen, sondern sie ganz im
Gegenteil stirken“!! durch den Verweis auf die gottliche Quelle
pépstlicher Vollmacht. Selbst die in Rom gebriuchlichen Plinderungen
nach dem Tod eines Papstes, spiter sofort nach einer Neuwahl, und die
minutids geregelte Bestattungsordnung dienen als Ubergangsrituale dazu,
die spannungsreiche Balance von Sterblichkeit und Glorie aufrecht-
zuerhalten. Sie gehen paradoxerweise einher mit der zunehmenden Fiir-
sorge, die man dem Leib des Papstes angedeihen lisst. Die neuesten
medizinischen Kenntnisse arabischer Herkunft ,,werden gleichzeitig am
Papsthof und am Hofe Friedrichs II. iibernommen®.1? Die Quellen des
13. Jahrhunderts ,erwihnen mehr als siebzig Arzte im Dienste der
Pipste und der Kardinile [...]. Fir keinen anderen Herrscherhof dieses
Jahrhunderts lisst sich Ahnliches nachweisen®.!3

Aufschlussreich ist der Vergleich mit dem Werk von E.H.
Kantorowicz ,,Die zwei Koérper des Konigs. Eine Studie zur politischen
Theologie des Mittelalters®, Miinchen 1990. ,Le roi ne meurt jamais®.
,Der Konig ist tot — es lebe der Konig!® Wihrend man dem Konig
traditionell ,,zwei Korper® zuschrieb, um das Machtvakuum nach seinem
Tod zu tberbriicken, hat der Papst nur einen einzigen Leib, und dieser
ist sterblich. Hier geht es um mehr als das Grundgesetz jeder Institution,
dass das tberpersonliche Amt die Person des Inhabers iiberdauert.
Durch die leibhaftige Einheit der Person des Papstes wird die Unsterb-
lichkeit zur konkreten, personlichen Verheissung an den sterblichen
Menschen und die gesamte Gemeinschaft der Kirche, die er repri-
sentiert. Der erste Papst, der es ablehnte, am Aschermittwoch das
Aschenkreuz von einem der Kardinile zu empfangen, und der seine
Biisten schon zu Lebzeiten auf die Altire stellen liess — Bonifaz VIIIL. (}t
1303) —, fihrte durch die eigenmichtige Aufgipfelung seiner Macht die
Kirche in eine Zeit der Erniedrigung und der Auslieferung an die
politischen Michte.

7. Theologische Schlussfolgerungen

Der Primat der Person, die allein in Jesus Christus ihre Berufung zu
verwirklichen vermag und deshalb in der Kirche und als Kirche, kénnte
und sollte in vielen Aspekten weitergedacht werden. So lisst sich etwa
das Bekenntnis zur ,apostolischen Kirche als Ausdruck des Vorrangs

10 PARAVICINI BAGLIANTI: Der Leib des Papstes, 65.
11 PARAVICINI BAGLIANTI: Der Leib des Papstes, 64.
12 PARAVICINI BAGLIANI: Der Leib des Papstes, 179.
13 PARAVICINI BAGLIANI: Der Leib des Papstes, 185.



66 Kirche in Person

der Person vor der Funktion in der Konstitution der Kirche betrachten.
Ich moéchte mich hier auf das Beispiel des Dominikanertheologen und
Thomas-Kommentators Thomas de Vio Cajetan (1469-1534) beschrin-
ken. Kurz vor dem Ausbruch der reformatorischen Auseinandet-
setzungen schloss Cajetan im Jahre 1516 seinen Kommentar zur Secunda
Secundae der Summa theologiae des Thomas von Aquin ab. Im Kommentar
zur Quaestio 39 ,,Uber das Schisma® prizisiert er, ,,worin die Einheit der
Kirche besteht, der das Schisma entgegengesetzt ist“.1* Er weiss, dass er
dabei nur tUber die ecclesia militans, die streitende Kirche spricht, da der
Leib Christi in der Vollendung des Himmels nicht gespalten ist. In einem
ersten Schritt lautet die Antwort: Die Kirche ist eins aufgrund ihrer
Einheit in Glaube, Hoffnung und Liebe sowie in den Sakramenten.
Doch das reicht nach Cajetan nicht: Diese Einheit fiihrt nur zu einer
Ahnlichkeit in den einzelnen Glaubenden.!5 So geht Cajetan mit Thomas
einen Schritt weiter: Die Einheit der Kirche erfordert die Einheit des
Hauptes, die nicht nur durch Christus im Himmel, sondern auch durch
seinen Stellvertreter auf Erden gewihtleistet ist. Nicht von zwei
Hiuptern der Kirche spricht Cajetan, sondern von der sakramentalen
Reprisentation Christi durch den Papst. Doch tiberraschenderweise gibt
sich Cajetan damit noch nicht zufrieden: Die Hinordnung auf ein
einziges Haupt macht die Gliubigen noch nicht eins, sondern lisst sie
nur ,,unter einem* sein wie in jeder weltlichen Herrschaft.16 Die Einheit
der Kirche im eigentlichen Sinne wird gestiftet durch den Heiligen Geist,
der alle ihre Glieder von innen eint und leitet. Sie findet ihr (sakra-
mentales) Zeichen nach Cajetan nicht im Papst, sondern in der ,wnitas
synodi universalis“. Und erst auf diese Weise geschieht es,

,»,dass zwischen Kirchen, die voneinander ganz und gar getrennt erschei-
nen, wie z.B. der Kirche von Schottland und der Kirche von Spanien,
nicht nur eine Ubereinstimmung in Glaube, Hoffnung, Liebe und in den
Sakramenten besteht und nicht nur der Gehotrsam gegeniiber einem
Haupt, sondern auch die Verbindung eines Teils mit dem anderen in einer
einzigen Versammlung, die zunichst und wesentlich vom Heiligen Geist
geleitet wird“.17

Y4 jn quo consistit unitas Ecclesiae cui opponitur schisma: zu STh II-11, 39,1, 1. Cajetans
Kommentat ist abgedruckt in der ,,Editio Leonina“ der Werke des Thomas von Aquin,
hier: Bd. VIII, Rom 1895.

15 5i fideles non haberent aliam unitatem, Ecclesia non esset, proprie loguendo, una; sed fideles
essent similes in praedictis: zu STh II-11, 39,1, II.

16 i apud fideles nulla alia esset unitas, Ecclesia non dicerctur una, sed sub uno: essent enim
[fideles sicut multa regna sub uno rege: STh II-11, 39,1, I1.

7 Et hinc fit ut inter ecclesias quae videntur omnino separatae, puta Scotiae et Hispaniae, non
solum sit convenientia in fide, spe, caritate, sacramentis et obedientia ad unum capnt; sed etiam



Kirche in Person 67

Wie ernst Cajetan seine theologischen Prinzipien nimmt, zeigt die
Grenzfrage, ob der Papst selbst schismatisch werden kénne. Ja natiirlich,
antwortet Cajetan. Denn zum einen ist die Einheit zwischen Kirche und
Papst nicht prinzipiell unloslich. Der Papst zs# nicht die Einheit der
Kirche, sondern ihr quasi-sakramentales Zeichen. Auch wihrend einer
Sedisvakanz ist die Kirche ja eins, ohne den Papst.!® Wenn im konkreten
Einzelfall dem Papst einfallen wiirde, die ganze Kirche zu exkom-
munizieren, dann wire er selbst ipso facto ein Schismatiker und von der
Kirche getrennt. Denn er handelt nur dann als Haupt der Kirche, wenn
er sich auf den Geist stiitzt, der der ganzen Kirche gegeben ist.1? Ahnlich
klar spricht auch Kardinal Robert Bellarmin (} 1621), der eher als
Forderer des antiprotestantischen Zentralismus in die Geschichte
einging. Er mahnt in seinen ,,Controversiae de Summo Pontifice (1586),
im pipstlichen Amt nicht die himmlische Herrlichkeit Christi zu sehen,
sondern das endliche (sakramentale) Zeichen. Es entspricht der
sterblichen Menschheit Jesu Christi, insofern sie als ,,Werkzeug“?® der
Gottheit diente, nicht der Herrlichkeit des Auferstandenen:

,»Wir sagen daher, der Papst habe jene Aufgabe, die Christus hatte, als er
auf Erden unter den Menschen auf menschliche Weise lebte; denn wir
konnen dem Pontifex nicht die Amter zuteilen, die Christus innehat,
insofern er Gott ist oder insofern er unsterblicher und verhertlichter
Mensch ist, sondern nur diejenigen, die er als sterblicher Mensch hatte®.2!

Bellarmin distanziert sich damit klar von der extremen Auslegung der
Zwei-Schwerter-Lehre durch Bonifaz VIII., die dem Papst auch die
héchste weltliche Gewalt zugesprochen hatte.

colligatio partis ad partem in una numero congregatione, quae primo et principaliter regitur a Spiritu
Sancto: STh 11-11,39,1,I1. Es ist bemerkenswert, dass Cajetans Theologie des pipstlichen
Dienstes von einer Theologie der Einheit der Kirche im Heiligen Geist umgriffen ist und
dass er in diesem Rahmen unbefangen von den , Kirchen® im Plural innerhalb der einen
Kirche Jesu Christi sprechen kann.

18 sede vacante, Ecclesia est una sine ulla persona Papae: STh 11-11,39,1,VI.

19 esset schismaticus per separationem sui ab unitate capitis. Ligatur siquidem persona sua legibus

officit sui quoad Deum |[...]. Ecclesia est in Papa quando ipse se habet ut Papa, ut caput Ecclesiae.
Quando antem ipse nollet se habere ut caput eins, neque Ecclesia in ipso, neque ipse in Ecclesia esset:
STh II-11,39,1,VI. '

20 Thomas von Aquin bezeichnet die Menschheit Christi als instrumentum coniunctum
der Gottheit und die Sakramente als instrumentum separatum: STh 111, 62,5; wir konnten
auch den Papst ein solches instrumentum separatum nennen, das in der Verbindung mit dem
instrumentum coniunctum der Menschheit Christi sakramentale Wirksamkeit gewinnt.

21 Dicimus igitur, Papam babere illud officium quod habuit Christus, cum in terris inter homines
humano more viveret; neque enim Pontifici possumus tribuere officia, quae habet Christus ut Deus, vel

ut homo immortalis et gloriosus, sed solum ea, quae habuit ut homo mortalis: Robert BELLARMIN:
Opera omnia. Bd. 11. Paris 1870, 151.



68 Kirche in Person

Zugegeben: Die eigentliche Arbeit muss jetzt erst beginnen. Auf dem
Hintergrund der genannten Kriterien kénnten viele Bereiche des kirch-
lichen Lebens einer kritischen Revision unterzogen werden. Diese
Umkehr allerdings wird nicht nur den Bischof von Rom betreffen,
sondern alle Glaubenden neu in die Nachfolge Christi hineinrufen: in das
gerere  personam Christi, unsere unverlierbare Personwerdung im Leib
Christi, der Kirche.

Abstract

When in the 11th century Peter Damiani started to call the Pope ,,vicar of Christ"
instead of ,vicar of Peter, as it was before, the Pope became the sign of the human
vocation ,to wear the person of Christ” (gerere personam Christi). The bishop is
»Church in person”, he represents Jesus Christ, to whom he became uniform by his
sacramental ordination: the whole Christ, head and members, the Church. The
bishop of Rome is the personal sign for the unity of the Episcopal college in Jesus
Christ. The highest dignity and the deepest humility join each other in the realization
of this vocation. The ministry of the bishop of Rome becomes the mirror and promise
Jfor every human being, for humanity as a whole: In Christ we are called and inabled
to become ,,Church in person .



	Das Papstamt : ein mögliches Thema evangelischer Theologie?

