
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Primat und Katholizität in der orthodoxen Tradition

Autor: Alfeyev, Hilarion

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760640

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


HlLARION ALFEYEV

Primat und Katholizität
in der orthodoxen Tradition1

In der orthodoxen Tradition ist das Thema des Primats eng mit dem
Thema der kirchlichen Autorität verbunden, das seinerseits für den
orthodoxen Theologen nicht vom Begriff der Katholizität2 getrennt
werden kann.

Wie bekannt, hatte kraft verschiedener historischer Umstände die
Orthodoxe Kirche niemals eine einzige Verwaltungs- und Leitungsstruktur

und hat sie bis heute nicht. Als „primus inter pares " wird in der
Reihe der Vorsteher der Orthodoxen Landeskirchen der Patriarch von
Konstantinopel anerkannt, der seit byzantinischer Zeit den Titel
„Ökumenischer Patriarch" trägt; jedoch verleihen weder dieser Titel
noch der Ehrenvorrang dem Patriarchen von Konstantinopel irgendwelche

jurisdiktionellen Rechte ausserhalb seines eigenen Patriarchats.
Der Primat des Patriarchen von Konstantinopel hat sich allmählich

herausgebildet; die entscheidenden Ereignisse seiner Ausformung waren
die Erhebung Konstantinopels zur Hauptstadt des Römischen Reiches
im 4. Jahrhundert, als Konstantinopel der Status des Neuen Rom
verliehen wurde, und die Kirchenspaltung im 11. Jahrhundert. Das 2.
Ökumenische Konzil (381) bestimmt in seinem Kanon 3: „Der Bischof
von Konstantinopel soll einen Ehrenvorrang nach dem Bischof von
Rom haben, weil diese Stadt das Neue Rom ist." Das 4. Ökumenische
Konzil (451) gab folgende Motivation für diesen Beschluss:

„Dem Sitz des Alten Rom gaben die Väter gebührenderweise den Vorrang,
da es die Kaiserstadt war. Diesem Impuls folgend, verliehen die 150

gottgefälligen Bischöfe auch dem hochheiligen Sitz von Neu-Rom den
gleichen Vorrang, da sie in rechter Weise folgerten, dass die Stadt, welche
die Ehre erhielt, Stadt des Kaisers und der Regierung (sjnkletos) zu sein,
und die gleichen Vorzüge besitzt wie das Alte Rom, auch in kirchlichen
Angelegenheiten gleich jenem erhöht worden sei und nach ihm der zweite
(Sitz) sei."

Der Primat des Römischen Bischofs wurde von den östlichen Vätern
also nicht von der Sukzession dieses Bischofs vom Apostel Petrus her

1 Vortrag auf der Tagung der Theologischen Kommission der Schweizer
Bischofskonferenz, Basel, 24. Januar 2004.

2 Kussisch kafolicnost' oder sobornost'.



32 Primat und Katholizität

verstanden, sondern auf Grund der politischen Bedeutung Roms als

Hauptstadt des Reiches. Ebenso ergab sich die Vorrangstellung des

Sitzes von Konstantinopel nicht aus seinem Alter (die Sitze von
Jerusalem, Alexandrien und Antiochien waren älter) und nicht aus

irgendwelchen anderen kirchlichen Begründungen, sondern einzig aus
der politischen Bedeutung Konstantinopels als „Stadt des Kaisers und
der Regierung".

Nachdem die Einheit zwischen den Kirchen des Westens und Ostens
im 11. Jahrhundert zerstört worden war, ging der Ehrenvorrang unter
den Orthodoxen Kirchen gleichsam automatisch auf den Patriarchen
von Konstantinopel über. Dieser Vorrang blieb auch dann erhalten, als

Konstantinopel in der Mitte des 15. Jahrhunderts aufhörte, „Stadt des

Kaisers und der Regierung" zu sein, und das Byzantinische Reich

unterging. Zur Zeit des Ottomanischen Reiches besass der Patriarch von
Konstantinopel die Privilegien eines Ethnarchen der griechischen Nation
und stand faktisch an der Spitze der gesamten orthodoxen Bevölkerung
dieses Reiches. Seine Gewalt reichte jedoch nicht über die Grenzen des

Ottomanischen Reiches hinaus. Im 19. und 20. Jahrhundert führte die
Bildung von Nationalstaaten in Territorien, die sich einst unter der
Herrschaft der Türken befunden hatten, zur Entstehung neuer auto-
kephaler Kirchen ausserhalb der Jurisdiktion Konstantinopels.

Zur Zeit existieren 15 Orthodoxe Landeskirchen, von denen jede in
der Frage der internen Leitung vollkommen selbstständig und in keiner
Weise Konstantinopel unterstellt ist. Diese Leitungsstruktur bringt eine

ganze Reihe von Schwierigkeiten mit sich, von denen eine das Fehlen
einer obersten Schiedsinstanz in jenen Fällen ist, wenn in
kirchenpolitischen Fragen zwischen zwei oder mehreren Landeskirchen eine

Meinungsverschiedenheit oder ein Konflikt entsteht. Es gibt in der
orthodoxen Tradition keinen Mechanismus, der die Beilegung derartiger
Meinungsverschiedenheiten gewährleisten würde. Daher wird in jedem
einzelnen konkreten Fall eine jeweils eigene Lösung gesucht: Manchmal
wird eine interorthodoxe Versammlung einberufen, deren Beschlüsse

übrigens bloss konsultativen Charakter haben; in anderen Fällen suchen
zwei Kirchen, zwischen denen ein Konflikt herrscht, eine Lösung auf
dem Weg bilateraler Verhandlungen oder sie rufen einen Vermittler an.

Ein weiterer Nachteil, der durch das Fehlen eines einzigen
administrativen Leitungssystems in den Orthodoxen Kirchen hervorgerufen
wird, ist die Unmöglichkeit der Regelung der Frage der pastoralen
Betreuung der so genannten „Diaspora". Der Kern des Problems besteht
darin, dass das Patriarchat von Konstantinopel seit den Zwanzigerjähren
des 20. Jahrhundert das Recht der kirchlichen Jurisdiktion über jene
Länder beansprucht, die nicht zu einer orthodoxen Tradition gehören,



Primat und Katholizität 33

während andere Landeskirchen ihre Diaspora in Europa, Amerika und
auf anderen Kontinenten haben und auf diese zu verzichten nicht gewillt
sind. Als Ergebnis davon gibt es etwa in einigen Städten Europas
mehrere orthodoxe Bischöfe, von denen jeder die Gläubigen seiner
Landeskirche betreut. Die Frage der pastoralen Betreuung der Diaspora
kann nur durch ein Gesamtorthodoxes Konzil gelöst werden. Die
Vorbereitung eines solchen Konzils erfolgte ziemlich intensiv durch drei
Jahrzehnte (von den Sechzigerjahren bis zu Beginn der Neunzigerjahre
des 20. Jahrhunderts), heute jedoch ist sie praktisch eingestellt — auf
Grund von Meinungsverschiedenheit zwischen den Kirchen in Bezug auf
die Frage, welcher der Status dieses Konzils und welche seine

Tagesordnung sein soll.
In der Orthodoxen Kirche gibt es somit auf Weltebene keinen

äusseren Mechanismus der Gewährleistung der „Katholizität", es gibt
keine äussere Autorität — sei es als Einzelperson oder als kollegiales
Gremium —, welche die Einheit der Kirche in kirchenpolitischen Fragen
garantieren würde. Das bedeutet aber nicht, dass die Katholizität in der
Orthodoxen Kirche nur in der Theorie, und nicht in der Praxis besteht.
Erstens drückt sich die Katholizität auf interorthodoxer Ebene praktisch
darin aus, dass alle Orthodoxen Landeskirchen untereinander die volle
eucharistische Communio haben. Zweitens sorgen die Orthodoxen
Kirchen für die Bewahrung der Einheit in der Glaubenslehre, wofür bei
Bedarf interorthodoxe Zusammenkünfte einberufen werden. Drittens
treffen sich die Vorsteher oder die offiziellen Vertreter der Kirchen von
Zeit zu Zeit, um wichtige Fragen zu erörtern, oder sie tauschen
Schreiben aus. So bewahrt die Orthodoxe Kirche sogar ohne ein
Gesamtorthodoxes Konzil auf Weltebene ihren allumfassenden,
katholischen Charakter, ungeachtet des Fehlens strikter Mechanismen zur
Gewährleistung dieser Katholizität.

Überhaupt ist der Begriff Katholizität in der orthodoxen Tradition
viel organischer mit der Idee der Ortskirche3 verbunden als mit der Idee
der Universalkirche als Gemeinschaft der Ortskirchen. Ursprünglich war
die Gemeinde der Jünger des Erlösers in Jerusalem die Kirche Christi:
Das war jene eine, heiüge, allumfassende und apostolische Kirche,
welche die ganze Fülle der Kirchlichkeit und Katholizität besass. Noch
im ersten Jahrhundert entstanden christliche Gemeinden ausserhalb

Jerusalems, und jede Ortsgemeinde wurde nicht als Teil der Universalkirche

angesehen, sondern als „katholische" Kirche schlechthin in all

3 Wir verwenden den Begriff „Ortskirche", um eine terminologische Verwirrung zu
vermeiden, die in diesem Kontext durch die Verwendung des Terminus „Landeskirche"
hervorgerufen wird, der in der heutigen Verwendung dieses Wortes einen anderen Sinn
hat (darüber weiter unten).



34 Primat und Katholizität

ihrer Fülle. Der Garant für die Katholizität jeder Ortskirche, d.h. der
Kirche eines konkreten Ortes, war die gegebene Verwirklichung der
einen eucharistischen Versammlung in ihr, die vom Bischof als gewähltem

Vorsteher des Volkes Gottes geleitet wurde.
Eben diese Ekklesiologie ist für die frühen Kirchenväter charakteristisch,

so auch für Ignatius von Antiochien. In seinen Briefen
unterstreicht Ignatius unermüdlich die Führungsrolle des Bischofs als Hauptes
der eucharistischen Versammlung und bekräftigt, dass man „auf den
Bischof wie auf den Herrn selbst bücken soll" (Eph 6). Ahes in der
Kirche soll mit dem Wissen des Bischofs geschehen.

„Ohne den Bischof soll niemand etwas tun, was einen Bezug zur Kirche
hat. Nur jene Eucharistie soll als wahr gelten, die durch den Bischof oder
durch den vollzogen wird, dem er diesen Auftrag gibt [...]. Es ist
unzulässig, ohne den Bischof zu taufen und das Liebesmahl zu feiern;
umgekehrt ist das Gott gefällig, was er gutheisst." (Smyrn 8)

Und weiter: „Wer den Bischof ehrt, ist von Gott geehrt; wer etwas ohne
Wissen des Bischofs tut, dient dem Satan" (Smyrn 9). Ignatius
unterstreicht unablässig die Notwendigkeit der Einheit der Priester und
Diakone mit ihrem Bischof: „Der Bischof hat den Vorsitz an der Stelle
Gottes, die Priester stellen die Versammlung der Apostel dar, und den
Diakonen ist der Dienst Jesu Christi aufgetragen" (Magn 6); „Das Pres-

byterium stimmt so mit dem Bischof überein wie die Saiten einer Zither"
(Eph 4). Das Volk Gottes soll nach der Lehre des Ignatius „die Diakone
wie Christi Gebot achten und den Bischof wie Jesus Christus, den Sohn
Gottes des Vaters, und die Presbyter als Versammlung Gottes, als

Apostelkollegium" (Tral 3). Diese Ekklesiologie veranlasst Ignatius zu
folgender klassischer Formuüerung: „ Wo der Bischof ist, muss auch das

Volk sein, ebenso wie dort, wo Christus ist, auch die kathoüsche Kirche
ist" (Smyrn 8).

Die leitende Rolle des Bischofs ist nach der Lehre der frühen
Kirchenväter dadurch begründet, dass er in der eucharistischen Versammlung

den Platz Christi einnimmt. Eben dieses Verständnis erklärt das

Faktum, dass der monarchische Episkopat — ein Bischof in jeder
eucharistischen Gemeinde oder Kirche — in der Alten Kirche allgemein
akzeptiert wurde.4 Obwohl der Bischof als Einzelperson das Haupt der
Kirche eines bestimmten Ortes ist, leitet er die Kirche nicht als

Einzelperson, sondern in Zusammenarbeit mit den Priestern und Diakonen.
Der Bischof besitzt die kirchliche Gewalt oder Autorität nicht aus sich,
sondern kraft des von ihm empfangenen Amtes: Er ist der Liturge in der

4 Protopresbyter Ioann MEYENDORFF: Was ist ein Ökumenisches Konzil? In: Orthodoxie

in der Gegenwart (russ.). Klin 2002, 98.



Primat und Katholizität 35

örtlichen Kirchengemeinde, die ihm diesen Dienst anvertraut hat.
Ausserhalb der Kirchengemeinde verliert der Dienst des Bischofs seinen
Sinn und seine Wirksamkeit.

Im Rahmen der Ortskirche ist der Primat des Bischofs bedingungslos
und vorbehaltlos. Gemäss der orthodoxen Tradition, die auf dem
theologischen Erbe der frühen Kirchenväter, insbesondere Cyprians von
Karthago sowie auf späteren polemischen Schriften der byzantinischen
Theologen beruht, ist jeder Bischof — und nicht nur der Bischof von
Rom — ein Nachfolger des Apostels Petrus. Der bedeutende
byzantinische Theologe des 14. Jahrhunderts (der sein Leben übrigens im
Schoss der Katholischen Kirche beendet hat) Barlaam von Kalabrien
schreibt:

„Jeder orthodoxe Bischof ist ein Stellvertreter Christi und ein Nachfolger
der Apostel; wenn daher alle Bischöfe des Universums vom rechten Glauben

abfallen und nur einer die richtigen Dogmen bewahrt [...] wird in ihm
der Glaube des göttlichen Petrus gerettet." Und weiter: „Die von Petrus
eingesetzten Bischöfe sind nicht nur Nachfolger Petri selbst, sondern auch
Nachfolger der anderen Apostel; gleichermassen sind die durch die anderen

geweihten Bischöfe Nachfolger Petri."5

Die dem Petrus gegebene Verheissung bezieht sich in dieser Sicht nicht
nur auf die Römische Kirche, sondern auf jede Ortskirche, die durch
einen Bischof geleitet wird:

„Ihr erdreistet euch, Petrus zum Lehrer allein von Rom zu machen, —

schreibt ein unbekannter Verfasser eines byzantinischen antilateinischen
Traktats — wogegen die göttlichen Väter die ihm vom Erlöser gegebene
Verheissung als solche erklären, die einen katholischen Sinn hat und sich
auf alle bezieht, die geglaubt haben und glauben. Ihr bemüht euch, ihr eine
falsche und enge Deutung zu geben, indem ihr sie auf Rom allein bezieht.
Dann ist es völlig unverständlich, dass nicht nur die Kirche Roms, sondern
jede Kirche den Erlöser hat und entsprechend der Verheissung ihr
Fundament auf dem Felsen ruht, d.h. auf dem Bekenntnis des Petrus."6

Welche Beziehung hat die Katholizität der Ortskirche zur Katholizität
der Kirche auf universaler Ebene? Erzpriester Ioann Meyendorff
bestimmt diese Beziehung folgendermassen:

„Die Idee der Ortskirche,7 die durch einen Bischof geleitet wird, der
gewöhnlich durch die ganze Kirche gewählt, dabei aber mit der
charismatischen und apostolischen Funktion als Nachfolger Petri bekleidet wird,

5 Zitiert aus: Erzpriester Ioann MEYENDORFF: Der Apostel Petrus und seine Sukzession
in der byzantinischen Theologie. In: Orthodoxie in der Gegenwart, 141.

6 MEYENDORFF: Der Apostel Petrus, 136.
7 Beim Autor: Landeskirche.



36 Primat und Katholizität

ist die lehrmässige Begründung der Katholizität, wie das seit dem 3.

Jahrhundert praktiziert wurde. Denn die eucharistische Ekklesiologie setzt
voraus, dass jede Ortskirche — obwohl sie die Fülle der Katholizität besitzt
— sich immer in Einheit und Gemeinschaft mit allen anderen Kirchen
befindet, die derselben Katholizität teilhaftig sind. Die Bischöfe tragen
nicht nur die moralische Verantwortung für diese Gemeinsamkeit: Sie

haben teil an dem einen episkopalen Dienst. [...] Jeder Bischof erfüllt
seinen Dienst zusammen mit anderen Bischöfen, weil er dem Dienst der
anderen gleicht und weil die Kirche eine ist."8

Wie der hl. Bischof Cyprian von Karthago sagt: „Der Episkopat ist einer,
und jeder der Bischöfe hat an ihm vollen Anteil."9

Alles oben über die „Ortskirche" Gesagte bezieht sich auf jene
kirchliche Einheit, die man im heutigen Sprachgebrauch gewöhnlich mit
„Diözese" bezeichnet, d.h. die Kirche eines Gebietes (Landes,
Territoriums), die durch einen Bischof geleitet wird. Im heutigen orthodoxen
Sprachgebrauch wird der Begriff „Landeskirche" für grössere kirchliche
Gebilde verwendet, für Gruppen von Diözesen, die in Patriarchaten,
Metropolien oder Erzbistümern vereint sind. Auf dieser Ebene wird das

Primatsprinzip durch kollegiale Leitungsformen abgelöst. Das bedeutet
in der Praxis, dass der Vorsteher einer Landeskirche „primus inter pares"
unter den Bischöfen seiner Kirche ist: Er mischt sich nicht in die inneren
Angelegenheit der Diözesen ein und besitzt keine direkte Jurisdiktion
über sie, obwohl ihm einige Koordinationsfunktionen in Fragen
aufgetragen sind, welche die Kompetenzen eines einzelnen Diözesanbischofs
überschreiten.

Die Rechte und Pflichten des Vorstehers sind in den verschiedenen
Landeskirchen unterschiedlich geregelt, in keiner einzigen Landeskirche
hat der Vorsteher jedoch die höchste Gewalt: Überall und allenthalben
verfügt das Konzil über die höchste Gewalt. So ist zum Beispiel in der
Russischen Orthodoxen Kirche die höchste dogmatische Gewalt dem
Landeskonzil zueigen, an dem neben den Bischöfen Kleriker, Mönche
und Laien teilnehmen, wogegen die höchste Form der hierarchischen
Leitung das Bischofskonzil ist. Was den Patriarchen von Moskau und der

ganzen Rus' betrifft, leitet dieser in der Zeit zwischen den Konzilien die
Kirche zusammen mit dem Heiligen Synod, und sein Name wird in allen
Diözesen vor dem Namen des Diözesanbischofs kommemoriert. In der
Orthodoxen Kirche von Griechenland fehlt ein Landeskonzil mit der
Teilnahme von Laien; die höchste Gewalt obliegt dem Bischofssynod,
dessen Vorsitzender der Erzbischof von Athen und ganz Hellas ist; in

8 Erzpriester Ioann MEYENDORFF: Was ist ein Ökumenisches Konzil?, 100—101.
9 De catholicae ecclesiae unitate, 5.



Primat und Katholizität 37

den Kirchen wird beim Gottesdienst jedoch der Synod, und nicht der
Erzbischof kommemoriert.

Die Vereinigung der Ortskirchen zu grösseren kirchlichen Einheiten
geht ins 3.-4. Jahrhundert zurück und wurde im kanonischen Recht der
Orthodoxen Kirche fixiert. Der 34. Apostolische Kanon lautet:

„Die Bischöfe jedes Volkes müssen den ersten unter ihnen kennen und ihn
als Haupt anerkennen und nichts ohne sein Urteil machen, was ihre
Gewalt übersteigt, jeder soll nur das machen, was seine Diözese und die zu
ihr gehörigen Orte betrifft. Aber auch der erste soll nichts ohne das Urteil
aller tun."

Kanon 4 des I. Ökumenischen Konzils (325) schreibt vor, die

Einsetzung eines Bischofs durch alle oder wenigstens durch drei Bischöfe
des betroffenen Gebietes vorzunehmen; die Bestätigung der Weihe soll
der Metropolit vornehmen.

Gegen das 4. Jahrhundert zeichnet sich also bereits ein System ab, bei
dem jeder Bischof die Fülle der hierarchischen Gewalt innerhalb seines

Kirchengebietes (Diözese) besitzt; in allem jedoch, was seine Kompetenz
übersteigt, muss er sich mit den übrigen Bischöfen durch einen von
ihnen — den Metropoliten — in Verbindung setzen. Seine Einsetzung
geschieht durch das Bischofskonzil. Der Metropolit leitet wie die anderen
Bischöfe seine Diözese, wo (und wo allein) er die Fülle der episkopalen
Gewalt besitzt; gleichzeitig leitet er die anderen Bischöfe der Metropolie
in allem, was ihre eigene kirchliche Gewalt überschreitet. Der Metropolit
kann sich nicht in die inneren Angelegenheiten der Diözesen
einmischen, aber er gewährleistet die Einheit der Diözesen untereinander
und löst Streitfragen. Er löst sie übrigens nicht als Einzelperson, sondern
in Ubereinstimmung mit den übrigen Bischöfen. So wird in der Praxis
das Prinzip der Katholizität auf der Ebene der Metropolie verwirklicht.

Zur Zeit des I. Ökumenischen Konzils existierten einige Kirchengebiete,

welche die Rechte von Metropolien besassen. Konkret erwähnt
Kanon 6 dieses Konzils die Bischöfe von Alexandrien und Antiochien,
die neben dem Bischof von Rom Gewalt über die Bischöfe ihrer Gebiete
besitzen, und Kanon 7 überträgt auch dem Bischof von Jerusalem eine
solche Gewalt. (In jener Zeit existierten auch andere Metropolien, wie
zum Beispiel Ephesus, Cäsarea in Kappadokien, Herakleia, Mailand und
Karthago;10 im Gefolge schwand jedoch ihre Bedeutung.) Nach der
Ausrufung Konstantinopels als Hauptstadt des Östlichen Reiches erhielt
der Bischof von Konstantinopel die Metropolitenwürde, wobei — wie
schon erwähnt — für ihn auf dem IV. Ökumenischen Konzil der zweite

10 Vgl. Die Canones der Orthodoxen Kirche, ausgelegt von Nikodim, Bischof von
Dalmatien und Istrien (russ.). Bd. I. Moskau 2001, 204.



38 Primat und Katholizität

Platz nach dem Bischof von Rom bestimmt wurde. Am Ende des ersten
Jahrtausends entwickelte sich in der byzantinischen Theologie die Idee
der „Pentarchie", der zufolge die Universale Kirche durch fünf
Patriarchen geleitet wird — durch die Patriarchen von Rom, Konstantinopel,

Alexandrien, Antiochien und Jerusalem. Eben diese Kirchen und
auch jene, die im Gefolge entstanden sind, werden in der orthodoxen
Tradition gewöhnüch Landeskirchen oder „autokephale" Kirchen
genannt.

Es ist bekannt, dass schon in der Epoche der Ökumenischen
Konzilien im Verständnis des Primats des Bischofs von Rom eine
ernsthafte Differenz zwischen Ost und West auftrat. Im Westen
verstärkte sich die Tendenz, die allmählich zur Qualifikation des

Bischofs von Rom als Pontifex maximus der Universalkirche führte, der
das Recht besitzt, die Beschlüsse ihrer Konzilien zu bestätigen. Im Osten
betrachtete man den Papst von Rom als Vorsteher der Römischen
Landeskirche und als „primus inter pares" und erachtete es nicht als

notwendig, dass die Beschlüsse der Ökumenischen Konzilien durch ihn
bestätigt wurden. Uber dieses Thema wurden viele Forschungsarbeiten
verfasst, und wir brauchen es nicht im Detail zu behandeln. Trotzdem
wäre es angebracht, wenigstens in allgemeinen Zügen jenen Rahmen zu
skizzieren, in dem der Primat des Bischofs von Rom von den Orthodoxen

Kirchen in dem Fall anerkannt werden könnte, wenn die Christen
des Ostens und des Westens sich zu einer Kirche vereinigten.

Vor allem müsste die Anerkennung des Primats des Bischofs von
Rom durch die Wiederherstellung der Einheit im Glauben, der Einheit in
der dogmatischen Tradition der Alten ungeteilten Kirche bedingt sein.

„Es ist nicht notwendig, den Lateinern zu widersprechen", — schrieb im
15. Jahrhundert der hl. Symeon von Thessaloniki — „wenn sie sagen, der
Römische Bischof sei der erste; dieser Vorrang ist für die Kirche nicht
schädlich. Aber sie mögen nur zeigen, dass er dem Glauben des Petrus und
der Nachfolger Petri treu ist; dann soll er alle Privilegien Petri haben, dann
möge er der erste sein, das Haupt aller und der oberste Bischof. [...] Möge
er nur an der Orthodoxie von Silvester und Agatho, Leo, Liberius, Martin
und Gregor festhalten, dann werden wir ihn einen apostolischen Mann
und den ersten der Bischöfe nennen; dann werden wir uns ihm nicht nur
wie Petrus unterordnen, sondern wie dem Erlöser selbst."11

Der Weg zur Wiederherstellung der Einheit im Glauben hegt also im
bilateralen Dialog zwischen den Theologen der Katholischen und Orthodoxen

Kirche: Im Verlauf dieses Dialogs müssen nach der Meinung der

11 Dialoggegen die Häresien XXIII (PG 145,120 AC).



Primat und Katholizität 39

Orthodoxen die Katholiken aufzeigen, dass ihr Glaube mit dem Glauben
der Alten ungeteilten Kirche identisch ist.

Auch die Frage der Jurisdiktion des Bischofs von Rom über die
Bischöfe der Orthodoxen Kirchen muss im Fall der Wiederherstellung
der Einheit im Rahmen eines orthodox-katholischen Dialogs gelöst
werden. Es wäre unverantwortlich, schon jetzt zu versuchen, die Resultate

dieses Dialogs vorwegzunehmen. Die zitierten Worte Symeons von
Thessaloniki zeugen sogar — so scheint es — von der Bereitschaft der
Orthodoxen, im Falle der Wiederherstellung der Einheit im Glauben
dem Bischof von Rom „untergeben" zu sein; wahrscheinlicher jedoch ist
die Vorstellung, dass die orthodoxen Patriarchen bloss bereit sein
werden, einen „Ehrenvorrang" des Bischofs von Rom zu akzeptieren,
und keinen Jurisdiktionsprimat. Offensichtlich hätten die Orthodoxen
keinen Einwand dagegen, dass der Bischof von Rom wie in den alten
Zeiten über die Privilegien eines „primus inter pares" verfügen und
vielleicht sogar gewisse Koordinationsfunktionen im Rahmen der
Universalkirche ausüben würde. Kaum jedoch wären sie zur
Anerkennung des Papstes als einzigen Oberhauptes der universalen Christenheit

bereit, was ja der gesamten jahrhundertealten theologischen Tradition

der Ostkirche widerspräche.
Total unannehmbar für das orthodoxe Bewusstsein ist das Dogma

von der Unfehlbarkeit (infallibilitas) des Römischen Papstes in Fragen der
Glaubenslehre, wenn er ex cathedra spricht. Dieses Dogma des I.
Vatikanischen Konzils stellt nach der Meinung der Orthodoxen den Papst über
die Kirche, denn es bestimmt, dass die Verfügungen des Papstes „auf
Grund der ihnen eigenen Kraft und unabhängig von der Zustimmung
der Kirche" keinen Veränderungen unterliegen. In der Orthodoxen
Kirche verfügt kein Bischof — einschliesslich der Vorsteher der
Landeskirchen — über eine Unfehlbarkeit „non ex consensu EcclesiaeDenn
die Zustimmung der Kirche ist der Garant für die Wahrheit und das

Hauptinstrument der Katholizität.
Schliesslich müsste man auch sagen, dass die Frage des Primats im

Rahmen der Universalkirche auch innerhalb der Weltorthodoxie nicht
gelöst ist, was den Fortschritt in der Erörterung dieses Themas zwischen
Orthodoxen und Katholiken bedeutend erschwert. Alle Orthodoxen sind
damit einverstanden, dass es in der Orthodoxen Kirche auf universaler
Ebene keinen Vorsteher als Einzelperson, keinen Pontifex maximus als

Einzelperson gibt. Die Orthodoxen differieren jedoch im Verständnis
des Primats und der Rolle des Patriarchen von Konstantinopel.
Offensichtlich muss eine seriöse und verantwortliche Erörterung des Themas
des Primats auf interorthodoxer Ebene dem theologischen Dialog zu
diesem Thema zwischen Orthodoxen und Katholiken vorausgehen.



40 Primat und Katholizität

Andernfalls werden die Orthodoxen in diesem Dialog keinen einheitlichen

Standpunkt vertreten können, was den Dialog unausweichlich in
eine Sackgasse führen würde.

Wenn man das über das gegenseitige Verhältnis der Prinzipien des

Primats und der Katholizität in der Orthodoxen Kirche Gesagte
zusammenfasse kann man — so scheint es — feststellen, dass das Primatsprinzip
in der orthodoxen Tradition am vollständigsten auf der Ebene der
einzelnen Diözese Ausdruck findet, wo die oberste Gewalt dem Bischof
obliegt, der die Diözese in Übereinstimmung mit Klerus und Laien leitet.
Das Prinzip der Katholizität dagegen findet auf der Ebene der
Landeskirche, die durch das Bischofskonzil unter dem Vorsitz des

konziliar gewählten Vorstehers geleitet wird, den vollständigsten
Ausdruck. Auf gesamtorthodoxer Ebene ist das Primatsprinzip überhaupt
nicht endgültig geklärt, und das Prinzip der Katholizität existiert ohne

irgendwelche stabilen Mechanismen zur Umsetzung ins Leben. Bei einer
so dezentralisierten Leitungsstruktur kann es einem Katholiken
überhaupt als Wunder erscheinen, dass die Orthodoxe Kirche bis heute „die
Einheit des Geistes durch den Frieden" (Eph 4,3) bewahrt und nicht in
eine Vielzahl von selbstständigen Kirchengebilden ohne gegenseitige
Communio zerfallen ist.

In der Römisch-Katholischen Kirche findet dagegen — soweit man
das beurteilen kann — das Primatsprinzip seinen vollständigsten
Ausdruck im Dienst des Bischofs von Rom, dessen Jurisdiktion sich
ausnahmslos auf alle Gliederungen dieser Kirche erstreckt: Die
kanonische Gewalt der übrigen Bischöfe erfliesst aus der Gewalt des

Römischen Pontifex als Nachfolgers Petri. Wenn in der orthodoxen
Tradition das Konzil, dem alle Bischöfe ohne Ausnahme unterworfen
sind, das höchste Organ der kirchlichen Gewalt ist und die Unfehlbarkeit
der ganzen Fülle der Kirche zueigen ist, steht in der katholischen
Tradition der Papst höher als das Konzil, und eben er besitzt die
Unfehlbarkeit — unabhängig von den Konzilien und gleichsam sogar von
der Kirche selbst. Vielen Orthodoxen erscheint das Faktum paradox und
unerklärlich, dass — trotz der vollständigen Zentralisierung der Macht in
der Katholischen Kirche und ihrer Konzentration in den Händen einer
einzigen Person — in ihr wie früher Bischofssynoden und Konzilien
einberufen werden.

Inwieweit die beiden oben vorgestellten ekklesiologischen Modelle
vereinbar sind, kann nur ein vollwertiger Dialog über den Primat
zwischen Katholischer und Orthodoxer Kirche zeigen. Ein solcher

Dialog erfordert jedoch eine sorgfaltige Vorbereitung, die ernsthafte
theologische Anstrengungen sowohl von Seiten der Katholiken als auch

von Seiten der Orthodoxen voraussetzt. Gerne möchte ich die Hoffnung



Primat und Katholizität 41

ausdrücken, dass solche Anstrengungen unternommen werden und der

Dialog stattfinden möge.

Abstract
The article examines the Orthodox understanding of primacy and catholiäty in

comparison with the Catholic Church. It is argued that in the Orthodox tradition the

principle ofprimacy is expressed mostfully at the level of the single diocese, in which

supreme authority rests with the bishop, who governs the diocese in conjunction with
the clergy and laity. The principle of catholicity, on the contrary, is expressed most

fully at the level of the Tocal Church, governed by a council of bishops headed by the

primate chosen by this council. At the pan-Orthodox level the prinnple ofprimacy
has notyet been wholly clarified, while the principle of catholicity exists without any
stable mechanisms of itspractical realisation. In the Roman Catholic Church, on the

contrary, the principle ofprimacy finds its fullest expression in the ministry of the

Bishop of Rome, whosejurisdiction extends to all subsections of this Church without

exception: the canonical authority of all other bishops is derivedfrom the authority of
the pope as the successor ofPeter. If the council is the highest organ ofauthority in the

Orthodox tradition, to which all bishops without exception are subject, and

infallibility is ascribed to the entire fullness of the Church, in the Catholic tradition
the pope stands above the coundl, and it is he — independent of councils and even, as

it were, independent of the Church itself — who possesses infallibility. The extent of
the compatibility of the two ecclesiological models — the Orthodox and the Catholic —

can be revealed only by a full-fledged dialogue between the Catholic and Orthodox
Churches on the question of the primacy. However, such a dialogue requires careful

preparation, demanding serious theological efforts from both the Catholic and

Orthodox sides.

Übersetzung aus dem Russischen: DDr. Johann Krammer


	Primat und Katholizität in der orthodoxen Tradition

