Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Primat und Katholizitat in der orthodoxen Tradition
Autor: Alfeyev, Hilarion

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760640

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760640
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

HILARION ALFEYEV

Primat und Katholizitat
in der orthodoxen Tradition!

In der orthodoxen Tradition ist das Thema des Primats eng mit dem
Thema der kirchlichen Autoritit verbunden, das seinerseits fiir den
orthodoxen Theologen nicht vom Begriff der Katholizitit? getrennt
werden kann.

Wie bekannt, hatte kraft verschiedener historischer Umstinde die
Orthodoxe Kirche niemals eine einzige Verwaltungs- und Leitungs-
struktur und hat sie bis heute nicht. Als , primus inter pares” wird in der
Reihe der Vorsteher der Orthodoxen Landeskirchen der Patriarch von
Konstantinopel anerkannt, der seit byzantinischer Zeit den Titel
»Okumenischer Patriarch® trigt; jedoch vetleihen weder dieser Titel
noch der Ehrenvorrang dem Patriarchen von Konstantinopel irgend-
welche jurisdiktionellen Rechte ausserhalb seines eigenen Patriarchats.

Der Primat des Patriarchen von Konstantinopel hat sich allmihlich
herausgebildet; die entscheidenden Ereignisse seiner Ausformung waren
die Erhebung Konstantinopels zur Hauptstadt des Romischen Reiches
im 4. Jahrhundert, als Konstantinopel der Status des Neuen Rom
verliechen wurde, und die Kirchenspaltung im 11. Jahrhundert. Das 2.
Okumenische Konzil (381) bestimmt in seinem Kanon 3: ,Der Bischof
von Konstantinopel soll einen Ehrenvorrang nach dem Bischof von
Rom haben, weil diese Stadt das Neue Rom ist.“ Das 4. Okumenische
Konzil (451) gab folgende Motivation fiir diesen Beschluss:

,»Dem Sitz des Alten Rom gaben die Viter gebiihrenderweise den Vorrang,
da es die Kaiserstadt war. Diesem Impuls folgend, verliechen die 150
gottgefilligen Bischéfe auch dem hochheiligen Sitz von Neu-Rom den
gleichen Vorrang, da sie in rechter Weise folgerten, dass die Stadt, welche
die Ehre erhielt, Stadt des Kaisers und der Regierung (synkletos) zu sein,
und die gleichen Vorziige besitzt wie das Alte Rom, auch in kirchlichen
Angelegenheiten gleich jenem erh6ht worden sei und nach ihm der zweite
(Sitz) sei.”

Der Primat des Romischen Bischofs wurde von den ostlichen Vitern
also nicht von der Sukzession dieses Bischofs vom Apostel Petrus her

! Vortrag auf der Tagung der Theologischen Kommission der Schweizer Bischofs-
konferenz, Basel, 24. Januar 2004.

2 Russisch kafoli¢nost” oder sobornost’.



32 Primat und Katholizitat

verstanden, sondern auf Grund der politischen Bedeutung Roms als
Hauptstadt des Reiches. Ebenso ergab sich die Vorrangstellung des
Sitzes von Konstantinopel nicht aus seinem Alter (die Sitze von
Jerusalem, Alexandrien und Antiochien waren idlter) und nicht aus
irgendwelchen anderen kirchlichen Begriindungen, sondern einzig aus
der politischen Bedeutung Konstantinopels als ,,Stadt des Kaisers und
der Regierung®.

Nachdem die Einheit zwischen den Kirchen des Westens und Ostens
im 11. Jahrhundert zerstort worden war, ging der Ehrenvorrang unter
den Orthodoxen Kirchen gleichsam automatisch auf den Patriarchen
von Konstantinopel uber. Dieser Vorrang blieb auch dann erhalten, als
Konstantinopel in der Mitte des 15. Jahrhunderts aufhoérte, ,,Stadt des
Kaisers und der Regierung™ zu sein, und das Byzantinische Reich
unterging. Zur Zeit des Ottomanischen Reiches besass der Patriarch von
Konstantinopel die Privilegien eines Ethnarchen der griechischen Nation
und stand faktisch an der Spitze der gesamten orthodoxen Bevolkerung
dieses Reiches. Seine Gewalt reichte jedoch nicht tiber die Grenzen des
Ottomanischen Reiches hinaus. Im 19. und 20. Jahrhundert fihrte die
Bildung von Nationalstaaten in Territorien, die sich einst unter der
Herrschaft der Tirken befunden hatten, zur Entstehung neuer auto-
kephaler Kirchen ausserhalb der Jurisdiktion Konstantinopels.

Zur Zeit existieren 15 Orthodoxe Landeskirchen, von denen jede in
der Frage der internen Leitung vollkommen selbststindig und in keiner
Weise Konstantinopel unterstellt ist. Diese Leitungsstruktur bringt eine
ganze Reihe von Schwierigkeiten mit sich, von denen eine das Fehlen
einer obersten Schiedsinstanz in jenen Fillen ist, wenn in kirchen-
politischen Fragen zwischen zwei oder mehreren Landeskirchen eine
Meinungsverschiedenheit oder ein Konflikt entsteht. Es gibt in der
orthodoxen Tradition keinen Mechanismus, der die Beilegung derartiger
Meinungsverschiedenheiten gewihrleisten wiirde. Daher wird in jedem
einzelnen konkreten Fall eine jeweils eigene Losung gesucht: Manchmal
wird eine interorthodoxe Versammlung einberufen, deren Beschliisse
tibrigens bloss konsultativen Charakter haben; in anderen Fillen suchen
zwei Kirchen, zwischen denen ein Konflikt herrscht, eine Losung auf
dem Weg bilateraler Verhandlungen oder sie rufen einen Vermittler an.

Ein weiterer Nachteil, der durch das Fehlen eines einzigen admini-
strativen Leitungssystems in den Orthodoxen Kirchen hervorgerufen
wird, ist die Unmoglichkeit der Regelung der Frage der pastoralen
Betreuung der so genannten ,Diaspora®. Der Kern des Problems besteht
darin, dass das Patriarchat von Konstantinopel seit den Zwanzigerjahren
des 20. Jahrhundert das Recht der kirchlichen Jurisdiktion iiber jene
Linder beansprucht, die nicht zu einer orthodoxen Tradition gehéren,



Primat und Katholizitit 33

wihrend andere Landeskirchen ihre Diaspora in Europa, Amerika und
auf anderen Kontinenten haben und auf diese zu verzichten nicht gewillt
sind. Als Ergebnis davon gibt es etwa in einigen Stidten Europas
mehrere orthodoxe Bischofe, von denen jeder die Glaubigen seiner
Landeskirche betreut. Die Frage der pastoralen Betreuung der Diaspora
kann nur durch ein Gesamtorthodoxes Konzil gelést werden. Die Vor-
bereitung eines solchen Konzils erfolgte ziemlich intensiv durch drei
Jahrzehnte (von den Sechzigerjahren bis zu Beginn der Neunzigerjahre
des 20. Jahrhunderts), heute jedoch ist sie praktisch eingestellt — auf
Grund von Meinungsverschiedenheit zwischen den Kirchen in Bezug auf
die Frage, welcher der Status dieses Konzils und welche seine
Tagesordnung sein soll.

In der Orthodoxen Kirche gibt es somit auf Weltebene keinen
dusseren Mechanismus der Gewihtleistung der ,Katholizitit®, es gibt
keine dussere Autoritit — sei es als Einzelperson oder als kollegiales
Gremium —, welche die Einheit der Kirche in kirchenpolitischen Fragen
garantieren wiirde. Das bedeutet aber nicht, dass die Katholizitit in der
Orthodoxen Kirche nur in der Theorie, und nicht in der Praxis besteht.
Erstens driickt sich die Katholizitit auf interorthodoxer Ebene praktisch
darin aus, dass alle Orthodoxen Landeskirchen untereinander die volle
eucharistische Communio haben. Zweitens sorgen die Orthodoxen
Kirchen fiir die Bewahrung der Einheit in der Glaubenslehre, wofiir bei
Bedarf interorthodoxe Zusammenkiinfte einberufen werden. Drittens
treffen sich die Vorsteher oder die offiziellen Vertreter der Kirchen von
Zeit zu Zeit, um wichtige Fragen zu erdrtern, oder sie tauschen
Schreiben aus. So bewahrt die Orthodoxe Kirche sogar ohne ein
Gesamtorthodoxes Konzil auf Weltebene ihren allumfassenden, katho-
lischen Charakter, ungeachtet des Fehlens strikter Mechanismen zur
Gewihrleistung dieser Katholizitit.

Uberhaupt ist der Begriff Katholizitit in der orthodoxen Tradition
viel organischer mit der Idee der Ortskirche? verbunden als mit der Idee
der Universalkirche als Gemeinschaft der Ortskirchen. Urspriinglich war
die Gemeinde der Jinger des Erlosers in Jerusalem die Kirche Christi:
Das war jene eine, heilige, allumfassende und apostolische Kirche,
welche die ganze Fille der Kirchlichkeit und Katholizitit besass. Noch
im ersten Jahrhundert entstanden christliche Gemeinden ausserhalb
Jerusalems, und jede Ortsgemeinde wurde nicht als Teil der Universal-
kirche angesehen, sondern als ,katholische® Kirche schlechthin in all

3 Wir verwenden den Begriff ,,Ortskirche, um eine terminologische Verwirrung zu
vermeiden, die in diesem Kontext durch die Verwendung des Terminus ,,Landeskirche“
hervorgerufen wird, der in der heutigen Verwendung dieses Wortes einen anderen Sinn
hat (dariiber weiter unten).



34 Primat und Katholizitat

ihrer Fille. Der Garant fiir die Katholizitit jeder Ortskirche, d.h. der
Kirche eines konkreten Ortes, war die gegebene Verwirklichung der
einen eucharistischen Versammlung in ihr, die vom Bischof als gewihl-
tem Vorsteher des Volkes Gottes geleitet wurde.

Eben diese Ekklesiologie ist fiir die frithen Kirchenviter charakte-
ristisch, so auch fiir Ignatius von Antiochien. In seinen Briefen unter-
streicht Ignatius unermidlich die Fihrungsrolle des Bischofs als Hauptes
der eucharistischen Versammlung und bekriftigt, dass man ,auf den
Bischof wie auf den Herrn selbst blicken soll“ (Eph 6). Alles in der
Kirche soll mit dem Wissen des Bischofs geschehen.

,,Ohne den Bischof soll niemand etwas tun, was einen Bezug zur Kirche
hat. Nur jene Eucharistie soll als wahr gelten, die durch den Bischof oder
durch den vollzogen wird, dem er diesen Auftrag gibt [..]. Es ist
unzulissig, ohne den Bischof zu taufen und das Liebesmahl zu feiern;
umgekehrt ist das Gott gefillig, was er gutheisst.“ (Smyrn 8)

Und weiter: ,,Wer den Bischof ehrt, ist von Gott geehrt; wer etwas ohne
Wissen des Bischofs tut, dient dem Satan®“ (Smyrn 9). Ignatius unter-
streicht unablissig die Notwendigkeit der Einheit der Priester und
Diakone mit ihrem Bischof: ,,Der Bischof hat den Vorsitz an der Stelle
Gottes, die Priester stellen die Versammlung der Apostel dar, und den
Diakonen ist der Dienst Jesu Christi aufgetragen® (Magn 6); ,,Das Pres-
byterium stimmt so mit dem Bischof iiberein wie die Saiten einer Zither*
(Eph 4). Das Volk Gottes soll nach der Lehre des Ignatius ,,die Diakone
wie Christi Gebot achten und den Bischof wie Jesus Christus, den Sohn
Gottes des Vaters, und die Presbyter als Versammlung Gottes, als
Apostelkollegium® (Tral 3). Diese Ekklesiologie veranlasst Ignatius zu
folgender klassischer Formulierung: ,, Wo der Bischof ist, muss auch das
Volk sein, ebenso wie dort, wo Christus ist, auch die katholische Kirche
ist* (Smyrn 8).

Die leitende Rolle des Bischofs ist nach der Lehre der frithen
Kirchenviter dadurch begriindet, dass er in der eucharistischen Versam-
mlung den Platz Christi einnimmt. Eben dieses Verstindnis erklirt das
Faktum, dass der monarchische Episkopat — ein Bischof in jeder
eucharistischen Gemeinde oder Kirche — in der Alten Kirche allgemein
akzeptiert wurde.* Obwohl der Bischof als Einzelperson das Haupt der
Kirche eines bestimmten Ortes ist, leitet er die Kirche nicht als Einzel-
person, sondern in Zusammenarbeit mit den Priestern und Diakonen.
Der Bischof besitzt die kirchliche Gewalt oder Autoritit nicht aus sich,
sondern kraft des von ihm empfangenen Amtes: Er ist der Liturge in der

4 Protopresbyter loann MEYENDORFF: Was ist ein Okumenisches Konzil? In: Ortho-
doxie in der Gegenwart (russ.). Klin 2002, 98.



Primat und Katholizitit 35

ortlichen Kirchengemeinde, die ihm diesen Dienst anvertraut hat.
Ausserhalb der Kirchengemeinde verliert der Dienst des Bischofs seinen
Sinn und seine Wirksamkeit.

Im Rahmen der Ortskirche ist der Primat des Bischofs bedingungslos
und vorbehaltlos. Gemaiss der orthodoxen Tradition, die auf dem theolo-
gischen Erbe der frithen Kirchenviter, insbesondere Cyprians von
Karthago sowie auf spiteren polemischen Schriften der byzantinischen
Theologen beruht, ist jeder Bischof — und nicht nur der Bischof von
Rom — ein Nachfolger des Apostels Petrus. Der bedeutende byzan-
tinische Theologe des 14. Jahrhunderts (der sein Leben iibrigens im
Schoss der Katholischen Kirche beendet hat) Barlaam von Kalabrien
schreibt:

»Jeder orthodoxe Bischof ist ein Stellvertreter Christi und ein Nachfolger
der Apostel; wenn daher alle Bischéfe des Universums vom rechten Glau-
ben abfallen und nur einer die richtigen Dogmen bewahrt [...] wird in ihm
der Glaube des gottlichen Petrus gerettet. Und weiter: ,,Die von Petrus
eingesetzten Bischéfe sind nicht nur Nachfolger Petri selbst, sondern auch
Nachfolger der anderen Apostel; gleichermassen sind die durch die ande-
ren geweihten Bischéfe Nachfolger Petri.®5

Die dem Petrus gegebene Verheissung bezieht sich in dieser Sicht nicht
nur auf die Romische Kirche, sondern auf jede Ortskirche, die durch
einen Bischof geleitet wird:

,lhr erdreistet euch, Petrus zum Lehrer allein von Rom zu machen, —
schreibt ein unbekannter Verfasser eines byzantinischen antilateinischen
Traktats — wogegen die gottlichen Viter die ihm vom Erloser gegebene
Verheissung als solche erkliren, die einen katholischen Sinn hat und sich
auf alle bezieht, die geglaubt haben und glauben. Thr bemiiht euch, ihr eine
falsche und enge Deutung zu geben, indem ihr sie auf Rom allein bezieht.
Dann ist es vollig unverstandlich, dass nicht nur die Kirche Roms, sondern
jede Kirche den Erléser hat und entsprechend der Verheissung ihr Fun-
dament auf dem Felsen ruht, d.h. auf dem Bekenntnis des Petrus.“¢

Welche Beziehung hat die Katholizitit der Ortskirche zur Katholizitit
der Kirche auf universaler Ebene? Erzpriester Ioann Meyendorff be-
stimmt diese Beziehung folgendermassen:

»,Die Idee der Ortskirche,” die durch einen Bischof geleitet wird, der
gewohnlich durch die ganze Kirche gewihlt, dabei aber mit der charis-
matischen und apostolischen Funktion als Nachfolger Petri bekleidet wird,

> Zitiert aus: Erzpriester loann MEYENDORFE: Der Apostel Petrus und seine Sukszession
in der byzantinischen Theologie. In: Orthodoxie in der Gegenwart, 141.

¢ MEYENDORFF: Der Apostel Petrus, 136.

7 Beim Autor: Landeskirche.



36 Primat und Katholizitat

ist die lehrmissige Begrindung der Katholizitit, wie das seit dem 3.
Jahrhundert praktiziert wurde. Denn die eucharistische Ekklesiologie setzt
voraus, dass jede Ortskirche — obwohl sie die Fille der Katholizitit besitzt
— sich immer in Einheit und Gemeinschaft mit allen anderen Kirchen
befindet, die derselben Katholizitit teilhaftig sind. Die Bischéfe tragen
nicht nur die moralische Verantwortung fiir diese Gemeinsamkeit: Sie
haben teil an dem einen episkopalen Dienst. [...] Jeder Bischof erfiillt
seinen Dienst zusammen mit anderen Bischofen, weil er dem Dienst der
anderen gleicht und weil die Kirche eine ist.“8

Wie der hl. Bischof Cyprian von Karthago sagt: ,,Der Episkopat ist einer,
und jeder der Bischofe hat an ihm vollen Anteil.“?

Alles oben tber die ,,Ortskirche“ Gesagte bezieht sich auf jene
kirchliche Einheit, die man im heutigen Sprachgebrauch gewdhnlich mit
,Diozese”“ bezeichnet, d.h. die Kirche eines Gebietes (Landes, Terri-
toriums), die durch einen Bischof geleitet wird. Im heutigen orthodoxen
Sprachgebrauch wird der Begriff ,Landeskirche® fiir grossere kirchliche
Gebilde verwendet, fiir Gruppen von Didzesen, die in Patriarchaten,
Metropolien oder Erzbistimern vereint sind. Auf dieser Ebene wird das
Primatsprinzip durch kollegiale Leitungsformen abgelost. Das bedeutet
in der Praxis, dass der Vorsteher einer Landeskirche , primus inter pares”
unter den Bischofen seiner Kirche ist: Er mischt sich nicht in die inneren
Angelegenheit der Didzesen ein und besitzt keine direkte Jurisdiktion
iber sie, obwohl ihm einige Koordinationsfunktionen in Fragen aufge-
tragen sind, welche die Kompetenzen eines einzelnen Didzesanbischofs
uberschreiten.

Die Rechte und Pflichten des Vorstehers sind in den verschiedenen
Landeskirchen unterschiedlich geregelt, in keiner einzigen Landeskirche
hat der Vorsteher jedoch die héchste Gewalt: Uberall und allenthalben
verfiigt das Konzil tiber die héchste Gewalt. So ist zum Beispiel in der
Russischen Orthodoxen Kirche die héchste dogmatische Gewalt dem
Landeskonzil zueigen, an dem neben den Bischéfen Kleriker, Ménche
und Laien teilnehmen, wogegen die hochste Form der hierarchischen
Leitung das Bischofskonzil ist. Was den Patriarchen von Moskau und der
ganzen Rus’ betrifft, leitet dieser in der Zeit zwischen den Konzilien die
Kirche zusammen mit dem Heiligen Synod, und sein Name wird in allen
Di6ézesen vor dem Namen des Diézesanbischofs kommemoriert. In der
Orthodoxen Kirche von Griechenland fehlt ein Landeskonzil mit der
Teilnahme von Laien; die héchste Gewalt obliegt dem Bischofssynod,
dessen Vorsitzender der Erzbischof von Athen und ganz Hellas ist; in

8 Erzpriester Ioann MEYENDORFF: Was ist ein Okumenisches Konzil?, 100-101.
9 De catholicae ecclesiae unitate, 5.



Primat und Katholizitat 37

den Kirchen wird beim Gottesdienst jedoch der Synod, und nicht der
Erzbischof kommemoriert.

Die Vereinigung der Ortskirchen zu grosseren kirchlichen Einheiten
geht ins 3.—4. Jahrhundert zuriick und wurde im kanonischen Recht der
Orthodoxen Kirche fixiert. Der 34. Apostolische Kanon lautet:

,Die Bischofe jedes Volkes miissen den ersten unter ihnen kennen und ihn
als Haupt anerkennen und nichts ohne sein Urteil machen, was ihre
Gewalt ubersteigt, jeder soll nur das machen, was seine Di6zese und die zu
ihr gehorigen Orte betrifft. Aber auch der erste soll nichts ohne das Urteil
aller tun.*

Kanon 4 des I. Okumenischen Konzils (325) schreibt vor, die Ein-
setzung eines Bischofs durch alle oder wenigstens durch drei Bischofe
des betroffenen Gebietes vorzunehmen; die Bestitigung der Weihe soll
der Metropolit vornehmen.

Gegen das 4. Jahrhundert zeichnet sich also bereits ein System ab, bei
dem jeder Bischof die Fiille der hierarchischen Gewalt innerhalb seines
Kirchengebietes (Didzese) besitzt; in allem jedoch, was seine Kompetenz
ibersteigt, muss er sich mit den ibrigen Bischéfen durch einen von
ihnen — den Metropoliten — in Verbindung setzen. Seine Einsetzung ge-
schieht durch das Bischofskonzil. Der Metropolit leitet wie die anderen
Bischofe seine Ditzese, wo (und wo allein) er die Fille der episkopalen
Gewalt besitzt; gleichzeitig leitet er die anderen Bischéfe der Metropolie
in allem, was ihre eigene kirchliche Gewalt iberschreitet. Der Metropolit
kann sich nicht in die inneren Angelegenheiten der Didzesen ein-
mischen, aber er gewihrleistet die Einheit der Didzesen untereinander
und 16st Streitfragen. Er 16st sie Gibrigens nicht als Einzelperson, sondern
in Ubereinstimmung mit den iibrigen Bischéfen. So wird in der Praxis
das Prinzip der Katholizitit auf der Ebene der Metropolie verwirklicht.

Zur Zeit des 1. Okumenischen Konzils existierten einige Kirchen-
gebiete, welche die Rechte von Metropolien besassen. Konkret erwihnt
Kanon 6 dieses Konzils die Bischofe von Alexandrien und Antiochien,
die neben dem Bischof von Rom Gewalt tiber die Bischofe ihrer Gebiete
besitzen, und Kanon 7 tbertrigt auch dem Bischof von Jerusalem eine
solche Gewalt. (In jener Zeit existierten auch andere Metropolien, wie
zum Beispiel Ephesus, Cisarea in Kappadokien, Herakleia, Mailand und
Karthago;!® im Gefolge schwand jedoch ihre Bedeutung.)) Nach der
Ausrufung Konstantinopels als Hauptstadt des Ostlichen Reiches erhielt
der Bischof von Konstantinopel die Metropolitenwiirde, wobei — wie
schon erwihnt — fiir ihn auf dem IV. Okumenischen Konzil der zweite

10 Vgl. Die Canones der Orthodoxen Kirche, ausgelegt von Nikodim, Bischof von
Dalmatien und Istrien (russ.). Bd. I. Moskau 2001, 204.



38 Primat und Katholizitat

Platz nach dem Bischof von Rom bestimmt wurde. Am Ende des ersten
Jahrtausends entwickelte sich in der byzantinischen Theologie die Idee
der ,Pentarchie”, der zufolge die Universale Kirche durch funf
Patriarchen geleitet wird — durch die Patriarchen von Rom, Konstan-
tinopel, Alexandrien, Antiochien und Jerusalem. Eben diese Kirchen und
auch jene, die im Gefolge entstanden sind, werden in der orthodoxen
Tradition gewohnlich Landeskirchen oder ,autokephale” Kirchen ge-
nannt.

Es ist bekannt, dass schon in der Epoche der Okumenischen
Konzilien im Verstindnis des Primats des Bischofs von Rom eine
ernsthafte Differenz zwischen Ost und West auftrat. Im Westen
verstirkte sich die Tendenz, die allmihlich zur Qualifikation des
Bischofs von Rom als Pontifex maximus der Universalkirche fiihrte, der
das Recht besitzt, die Beschliisse ihrer Konzilien zu bestitigen. Im Osten
betrachtete man den Papst von Rom als Vorsteher der Rémischen
Landeskirche und als ,primus inter pares und erachtete es nicht als
notwendig, dass die Beschliisse der Okumenischen Konzilien durch ihn
bestitigt wurden. Uber dieses Thema wurden viele Forschungsarbeiten
verfasst, und wir brauchen es nicht im Detail zu behandeln. Trotzdem
wire es angebracht, wenigstens in allgemeinen Ziigen jenen Rahmen zu
skizzieren, in dem der Primat des Bischofs von Rom von den Ortho-
doxen Kirchen in dem Fall anerkannt werden kénnte, wenn die Christen
des Ostens und des Westens sich zu einer Kirche vereinigten.

Vor allem miisste die Anerkennung des Primats des Bischofs von
Rom durch die Wiederherstellung der Einheit im Glauben, der Einheit in
der dogmatischen Tradition der Alten ungeteilten Kirche bedingt sein.

»Es ist nicht notwendig, den Lateinern zu widersprechen®, — schrieb im
15. Jahrhundert der hl. Symeon von Thessaloniki — ,,wenn sie sagen, der
Romische Bischof sei der erste; dieser Vorrang ist fiir die Kirche nicht
schidlich. Aber sie mégen nur zeigen, dass er dem Glauben des Petrus und
der Nachfolger Petri treu ist; dann soll er alle Privilegien Petri haben, dann
moge er der erste sein, das Haupt aller und der oberste Bischof. [...] Moge
er nur an der Orthodoxie von Silvester und Agatho, Leo, Liberius, Martin
und Gregor festhalten, dann werden wir ihn einen apostolischen Mann
und den ersten der Bischofe nennen; dann werden wir uns ihm nicht nur
wie Petrus unterordnen, sondern wie dem Erloser selbst.“11

Der Weg zur Wiederherstellung der Einheit im Glauben liegt also im
bilateralen Dialog zwischen den Theologen der Katholischen und Ortho-
doxen Kirche: Im Verlauf dieses Dialogs miissen nach der Meinung der

Y Dialog gegen die Haresien XX111 (PG 145,120 AC).



Primat und Katholizitat 39

Orthodoxen die Katholiken aufzeigen, dass ihr Glaube mit dem Glauben
der Alten ungeteilten Kirche identisch ist.

Auch die Frage der Jurisdiktion des Bischofs von Rom tber die
Bischofe der Orthodoxen Kirchen muss im Fall der Wiederherstellung
der Einheit im Rahmen eines orthodox-katholischen Dialogs gelost
werden. Es wire unverantwortlich, schon jetzt zu versuchen, die Resul-
tate dieses Dialogs vorwegzunehmen. Die zitierten Worte Symeons von
Thessaloniki zeugen sogar — so scheint es — von der Bereitschaft der
Orthodoxen, im Falle der Wiederherstellung der Einheit im Glauben
dem Bischof von Rom ,,untergeben® zu sein; wahrscheinlicher jedoch ist
die Vorstellung, dass die orthodoxen Patriarchen bloss bereit sein
werden, einen ,Ehrenvorrang® des Bischofs von Rom zu akzeptieren,
und keinen Jurisdiktionsprimat. Offensichtlich hitten die Orthodoxen
keinen Einwand dagegen, dass der Bischof von Rom wie in den alten
Zeiten iber die Privilegien eines ,primus inter pares” verfigen und
vielleicht sogar gewisse Koordinationsfunktionen im Rahmen der
Universalkirche ausiiben wiirde. Kaum jedoch wiren sie zur Aner-
kennung des Papstes als einzigen Oberhauptes der universalen Christen-
heit bereit, was ja der gesamten jahrhundertealten theologischen Tradi-
tion der Ostkirche widerspriche.

Total unannehmbar fiir das orthodoxe Bewusstsein ist das Dogma
von der Unfehlbarkeit (znfallibilitas) des Romischen Papstes in Fragen der
Glaubenslehre, wenn er ex cathedra spricht. Dieses Dogma des I. Vatika-
nischen Konzils stellt nach der Meinung der Orthodoxen den Papst iiber
die Kirche, denn es bestimmt, dass die Verfiigungen des Papstes ,,auf
Grund der ihnen eigenen Kraft und unabhingig von der Zustimmung
der Kirche“ keinen Verinderungen unterliegen. In der Orthodoxen
Kirche verfigt kein Bischof — einschliesslich der Vorsteher der
Landeskirchen — uiber eine Unfehlbarkeit ,,non ex consensu Ecclesiae® Denn
die Zustimmung der Kirche ist der Garant fiir die Wahrheit und das
Hauptinstrument der Katholizitit.

Schliesslich miisste man auch sagen, dass die Frage des Primats im
Rahmen der Universalkirche auch innerhalb der Weltorthodoxie nicht
gelost ist, was den Fortschritt in der Erorterung dieses Themas zwischen
Orthodoxen und Katholiken bedeutend erschwert. Alle Orthodoxen sind
damit einverstanden, dass es in der Orthodoxen Kirche auf universaler
Ebene keinen Vorsteher als Einzelperson, keinen Pontifex maximus als
Einzelperson gibt. Die Orthodoxen differieren jedoch im Verstindnis
des Primats und der Rolle des Patriarchen von Konstantinopel. Offen-
sichtlich muss eine seriése und verantwortliche Erorterung des Themas
des Primats auf interorthodoxer Ebene dem theologischen Dialog zu
diesem Thema zwischen Orthodoxen und Katholiken vorausgehen.



40 Primat und Katholizitit

Andernfalls werden die Orthodoxen in diesem Dialog keinen einheit-
lichen Standpunkt vertreten kénnen, was den Dialog unausweichlich in
eine Sackgasse fiihren wiirde.

Wenn man das uber das gegenseitige Verhiltnis der Prinzipien des
Primats und der Katholizitit in der Orthodoxen Kirche Gesagte zusam-
menfasst, kann man — so scheint es — feststellen, dass das Primatsprinzip
in der orthodoxen Tradition am vollstindigsten auf der Ebene der
einzelnen Didzese Ausdruck findet, wo die oberste Gewalt dem Bischof
obliegt, der die Didzese in Ubereinstirnmung mit Klerus und Laien leitet.
Das Prinzip der Katholizitit dagegen findet auf der Ebene der
Landeskirche, die durch das Bischofskonzil unter dem Vorsitz des
konziliar gewihlten Vorstehers geleitet wird, den vollstindigsten Aus-
druck. Auf gesamtorthodoxer Ebene ist das Primatsprinzip tiberhaupt
nicht endgltig geklirt, und das Prinzip der Katholizitit existiert ohne
irgendwelche stabilen Mechanismen zur Umsetzung ins Leben. Bei einer
so dezentralisierten Leitungsstruktur kann es einem Katholiken tiber-
haupt als Wunder erscheinen, dass die Orthodoxe Kirche bis heute ,,die
Einheit des Geistes durch den Frieden® (Eph 4,3) bewahrt und nicht in
eine Vielzahl von selbststindigen Kirchengebilden ohne gegenseitige
Communio zerfallen ist.

In der Rémisch-Katholischen Kirche findet dagegen — soweit man
das beurteilen kann — das Primatsprinzip seinen vollstindigsten Aus-
druck im Dienst des Bischofs von Rom, dessen Jurisdiktion sich
ausnahmslos auf alle Gliederungen dieser Kirche erstreckt: Die kano-
nische Gewalt der tibrigen Bischofe erfliesst aus der Gewalt des
Romischen Pontifex als Nachfolgers Petri. Wenn in der orthodoxen
Tradition das Konzil, dem alle Bischofe ohne Ausnahme unterworfen
sind, das hochste Organ der kirchlichen Gewalt ist und die Unfehlbarkeit
der ganzen Fille der Kirche zueigen ist, steht in der katholischen
Tradition der Papst hoéher als das Konzil, und eben er besitzt die
Unfehlbarkeit — unabhingig von den Konzilien und gleichsam sogar von
der Kirche selbst. Vielen Orthodoxen erscheint das Faktum paradox und
unerklirlich, dass — trotz der vollstindigen Zentralisierung der Macht in
der Katholischen Kirche und ihrer Konzentration in den Hinden einer
einzigen Person — in ihr wie friher Bischofssynoden und Konzilien ein-
berufen werden.

Inwieweit die beiden oben vorgestellten ekklesiologischen Modelle
vereinbar sind, kann nur ein vollwertiger Dialog tiiber den Primat
zwischen Katholischer und Orthodoxer Kirche zeigen. Ein solcher
Dialog erfordert jedoch eine sorgfiltige Vorbereitung, die ernsthafte
theologische Anstrengungen sowohl von Seiten der Katholiken als auch
von Seiten der Orthodoxen voraussetzt. Gerne mochte ich die Hoffnung



Primat und Katholizitat 41

ausdriicken, dass solche Anstrengungen unternommen werden und der
Dialog stattfinden moge.

Abstract

The article examines the Orthodox understanding of primacy and catholicity in
comparison with the Catholic Church. It is argued that in the Orthodox tradition the
principle of primacy is expressed most fully at the level of the single diocese, in which
supreme anthority rests with the bishop, who governs the diocese in conjunction with
the clergy and laity. The principle of catholicity, on the contrary, is expressed most
Jully at the level of the Local Church, governed by a council of bishops headed by the
primate chosen by this council. At the pan-Orthodox level the principle of primacy
has not yet been wholly clarified, while the principle of catholicity exists without any
stable mechanisms of its practical realization. In the Roman Catholic Church, on the
contrary, the principle of primacy finds its fullest expression in the ministry of the
Bishop of Rome, whose jurisdiction extends to all subsections of this Church without
exception: the canonical authority of all other bishops is derived from the anthority of
the pape as the successor of Peter. If the council is the highest organ of anthority in the
Orthodox  tradition, to which all bishops without exception are subject, and
infallibility is ascribed to the entire fullness of the Church, in the Catholic tradition
the pope stands above the council, and it is he — independent of councils and even, as
it were, independent of the Church itself — who possesses infallibility. The extent of
the compatibility of the two ecclesiological models — the Orthodox and the Catholic —
can be revealed only by a full-fledged dialogue between the Catholic and Orthodox
Churches on the question of the primacy. However, such a dialogue requires careful
preparation, demanding serious theological efforts from both the Catholic and
Orthodox sides.

Uberxez‘zung aus dem Russischen: DDr. Johann Krammer



	Primat und Katholizität in der orthodoxen Tradition

