
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums aus
römisch-katholischer Sicht

Autor: Koch, Kurt

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-760639

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-760639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bischof Kurt Koch

Unaufgebbares und Revidierbares in der
Gestalt des Papsttums aus römisch¬

katholischer Sicht1

Es war am 18. Juli 1870, also an jenem denkwürdigen Tag, an dem
während der Vierten Öffentlichen Sitzung des Ersten Vatikanischen
Konzils die Dogmatische Konstitution „Pastor Aeternus" entschieden
und promulgiert werden sollte. Nach Tagen anhaltender und drückender
Schwüle ging an diesem Tag ein schweres Gewitter mit Sturm und
Platzregen über Rom nieder. Die „Placets" bei der namentlichen
Abstimmung wurden immer wieder von Blitzen und schweren Donnerschlägen

unterbrochen. Zu seinem Höhepunkt kam das Unwetter, als

nach der Abstimmung Papst Pius IX. die Konstitution vorlas und
feierlich bestätigte: „es herrschte dichte Finsternis in der Aula, und nur
mit Kerzen konnte die Verlesung geschehen".2 Es versteht sich leicht,
dass diese erregenden Umstände, unter denen die Definitionen des

universalen Jurisdiktionsprimates und der Infallibilität des Papstes
erfolgten, Anlass zu sehr verschiedenen Kommentaren und
Interpretationen gaben. Auf der einen Seite sah man in diesen Ereignissen ein
Zeichen der letzten, aber ohnmächtigen Wut der Mächte der Unterwelt,
die vergeblich gegen den Felsen Petri wüteten. Sehr oft nahm man auch

Bezug auf das Geschehen auf dem Sinai, und zwar dahingehend, die

päpstliche Unfehlbarkeit „sei wie das Gesetz auf Sinai buchstäblich unter
Blitz und Donner verkündet worden".3 Auf der anderen Seite aber
deutete man das Gewitter als „Zeichen göttlichen Zornes gegen die

Vergötzung eines Menschen".4
Die Erinnerung an diesen historischen Tag in Rom verfolgt nicht das

Ziel, nach mehr als hundertdreissig Jahren darüber urteilen zu wollen, ob
auf dem Konzil die Deutung der Gegner oder die Interpretation der

Anhänger der beiden Dogmen die richtige gewesen ist. Diese Erinnerung
zeigt aber, dass die Gestalt des Papstamtes, das sich in katholischer Sicht

1 Vortrag beim Evangelischen Pfarramt an der Universität St. Gallen am 20. November

2002.
2 SCHATZ, K.: Vaticanum 1 (1869—1870), Band III: Unfehlbarkeitsdiskussion und

Rezeption. Paderborn 1994, 165.
3 SCHATZ: Vaticanum 1, 167.
4 SCHATZ: Vaticanum 1, 167.



6 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

als sichtbares Zeichen und wirksamer Garant der Einheit der Kirche
versteht, innerhalb der römisch-katholischen Kirche selbst umstritten
sein kann. Mit dieser Erinnerung ist zudem eine belastende Hypothek für
die Ökumene verbunden. Dass die Frage des Papstamtes das
ökumenische Problem schlechthin ist, hat bereits Papst Paul VI. bei seinem
Besuch im Sekretariat für die Einheit der Christen im Jahre 1967

freimütig ausgesprochen: „Der Papst ist, wir wissen es wohl, ohne
Zweifel das schwerwiegendste Hindernis auf dem Weg des
Ökumenismus."5 Auf dieses ehrliche Bekenntnis hat Papst Johannes Paul II.
in seiner Enzyklika „Über den Einsatz für die Ökumene"
zurückgegriffen, wenn er erklärt, dass das Amt des Bischofs von Rom „eine
Schwierigkeit für den Grossteil der anderen Christen" darstellt, „deren
Gedächtnis durch gewisse schmerzliche Erinnerungen gezeichnet ist".6
Auf diesem Hintergrund hat der Papst die Bitte an die eigene Kirche,
aber auch an die gesamte Ökumene ausgesprochen, sich mit ihm auf
einen geduldigen brüderlichen Dialog über das Amt des Papstes
einzulassen. Als ausdrückliches Ziel dieses Dialoges hat der Papst
formuliert, dass eine „Form der Primatsausübung" gefunden werden
kann, „die zwar keineswegs auf das Wesentliche ihrer Sendung
verzichtet, sich aber einer neuen Situation öffnet", und zwar dahingehend,
dass dieses Amt „einen von den einen und anderen anerkannten Dienst
der Liebe zu verwirklichen vermag".7

I. Ökumenische Kernprobleme

Kirchenverständnis und Krage derAmter

Mit diesem Dialog ist somit die Unterscheidung zwischen dem Unauf-
gebbaren und dem Revidierbaren in der Gestalt des Papsttums selbst
anvisiert.8 Auf der anderen Seite aber gäbe man sich einer grossen
Illusion hin, wollte man versuchen, diesen ökumenischen Dialog über
das Papsttum direkt anzugehen. Wer die ökumenische Diskussion
aufmerksam verfolgt, muss nüchtern feststellen, dass die Frage des Papstamtes

nur die Spitze eines Eisberges ist. Bei dieser Frage kommen
nämlich alle ungelösten ökumenischen Probleme auf den Tisch. Dies gilt
vor allem für die Fragen des Kirchenverständnisses und des Amtes,
beziehungsweise der Ämter in der Kirche. Dies sind die entscheidenden
Punkte, an denen sich die gegenwärtige theologische Diskussion abar-

5 AAS 59 (1967) 498.
6 Ut unum sint, 88.
7 Ut unum sint, 95.
8 Vgl. KASPER, W. (ed.): It ministeropetrino. Cattoliä e ortodossi in dialogo. Roma 2004.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 7

beiten muss. Dies belegt bereits die Tatsache, dass die theologischen und
ökumenischen Publikationen über die Ämterfrage im Allgemeinen und
über das Papstamt im Speziellen einige Bücherregale füllen.9

An diese unerledigten ökumenischen Probleme hat die Erklärung der
Glaubenskongregation „Über die Einzigartigkeit und die Heilsuniversalität

Jesu Christi und der Kirche" mit dem Titel „Dominus Iesus"
im Jahre 2000 in aller Deutlichkeit erinnert, wenn es dort heisst, dass

jene kirchlichen Gemeinschaften, „die den gültigen Episkopat und die

ursprüngliche und vollständige Wirklichkeit des eucharistischen Geheimnisses

nicht bewahrt" haben, „nicht Kirchen im eigentlichen Sinne"
sind.10 Inzwischen haben zwar die Kardinäle Walter Kasper und Joseph

Rat^inger klargestellt, dass diese Aussage dahingehend zu verstehen ist,
dass die aus der Reformation hervorgegangenen kirchlichen Gemeinschaften

Kirchen in einem analogen Sinn oder „Kirchen eines anderen

Typs" sind.11 Dennoch bleibt die Grundaussage des Dokumentes
„Dominus Iesus", das nur die ökumenische Sicht des Zweiten
Vatikanischen Konzils in die Erinnerung gerufen hat, bestehen, dass die
Eucharistie und die apostolische Sukzession im Bischofsamt in
katholischer Sicht entscheidende Kriterien des Kircheseins sind.

Dies sind Aussagen, die Christen reformatorischer Tradition, wenn
überhaupt, nur schwer nachvollziehen können. Sie pflegen bei dieser

Frage sofort auf Artikel 7 des Augsburger Bekenntnisses zu verweisen,
der besagt, dass Kirche überall dort ist, wo das Evangelium rein gepredigt

und die Sakramente evangeliumsgemäss gespendet werden. Da vom
kirchlichen Amt in diesem Zusammenhang nicht die Rede ist, pflegt man

9 Vgl. nur die bereits erschienenen Sammelbände in chronologischer Reihenfolge:
DENZLER, G. u.a.: Zum Thema Petrusamt und Papsttum. Stuttgart 1970; DENZLER, G.
(Hg.): Das Papsttum in der Diskussion. Regensburg 1974; MAUER, O. u.a.: Das Petrusamt in
ökumenischer Sicht. Innsbruck 1975; MUND, H.J.: Das Petrusamt in der gegenwärtigen

theologischen Diskussion. Paderborn 1976; STIRNIMANN, H. / VlSCHER, L. u.a.: Papsttum und
Petrusdienst. Frankfurt a.M. 1975; BRANDENBURG, A. / URBAN, H.J. (Hgg.): Petrus und
Papst. Evangelium, Einheit der Kirche, Papstdienst. Münster 1976, zweiter Band 1978;
RATZINGER, J. (Hg.): Dienst an der Einheit. Zum Wesen und Auftrag des Petrusamtes. Düsseldorf

1978; ARISTI, V. von u.a.: Das Papstamt. Dienst oder Hindernis für die Ökumene?

Regensburg 1985; FISCHER, H.-J. u.a.: Wospt noch einen Papst? Vier Plädoyers für das Petrusamt.

Köln 1993; JOHANN-ADAM-MÖHLER-INSTTTUT (Hg.): Das Papstamt. Anspruch und

Widerspruch. Zum Stand des ökumenischen Dialogs über das Papstamt. Münster 1996; HÜNER-
MANN, P. (Hg.): Papstamt und Ökumene. Zum Petrusdienst an der Einheit aller Getauften.

Regensburg 1997; SCHÜTTE, H. (Hg.): Im Dienst der einen Kirche. Ökumenische Überlegungen

Z«r Reform des Papstamts. Paderborn 2000; HELL, S. / LIES, L. (Hgg.): Papstamt. Hoffnung.
Chance, Ärgernis. Ökumenische Diskussion in einergloabalisierten Welt. Innsbruck 2000.

10 Dominus Iesus, 17.
11 KASPER, W.: Situation und Zukunft der Ökumene. In: Theologische Quartalschrift 181

(2001) 175-190, hier 185.



8 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

daraus zu schliessen, dass für die Kirche und ihre Einheit die
Verkündigung des Evangeliums und die evangeliumsgemässe Feier der
Sakramente ausreichend sind („satis est") und das Amt dazu nicht
notwendig ist („nec necesse est"). Es darf dabei aber nicht übersehen
werden, dass bereits in Ardkel 5 der Confessio Augustana betont wird,
dass das Amt, welches das Evangelium verkündet und die Sakramente
darreicht, „eingesetzt" ist. Und nach Artikel 14 muss man in dieses Amt
durch die Ordination „rechtmässig" berufen sein. Das Amt ist also auch
in evangelischer Sicht eine Beauftragung durch Christus und nicht eine

Delegation durch die Gemeinde. In dieser Interpretationslinie hat Lukas
Vischer, der langjährige Direktor von „Faith and Order", betont, dass die
„Formel ,satis est' insofern gefährlich ist, als sie die Aufgabe der Einheit
nicht in ihrem vollen Umfang ins Auge fasst" und dass „Kirchen, die
sich in ihrem Kampf um die Einheit allein von dieser Formel leiten
lassen", deshalb „ungenügend ausgerüstet" sind: „Formula satis est non
satis est."12 Über die Frage, ob das Amt zum Wesen der Kirche gehört
oder eine rein menschliche Organisationsform darstellt, kann ich freilich
bisher keinen innerprotestantischen Konsens ausmachen.

Doch an dieser Stelle besteht noch nicht das eigentüche ökumenische
Problem. Das viel tiefere Problem liegt darin, dass das evangelische
Kirchenverständnis seinen eindeutigen Schwerpunkt und gleichsam sein
Gravitationszentrum in der konkreten Gemeinde hat: Die Kirche Jesu
Christi ist in evangelischer Sicht Kirche im vollen Sinn in der konkreten,
um Wort und Sakrament versammelten Gottesdienstgemeinde. Dass die
Gemeinde die prototypische Realisierung von Kirche ist, hat das vom
Rat der EKD publizierte „Votum zum geordneten Miteinander
bekenntnisverschiedener Kirchen" mit dem Titel „Kirchengemeinschaft nach

evangelischem Verständnis", dahingehend ausgesprochen, dass die eine,
heilige, apostolische und katholische Kirche „notwendig in Gestalt von
einzelnen Gemeinden" existiert, „die die primäre Verwirklichung der
katholischen Kirche sind". Selbstverständlich stehen diese einzelnen
Gemeinden miteinander im Austausch. Der übergemeindüche oder gar
universalkirchliche Aspekt ist insofern zwar implizit vorhanden, freilich
theologisch unterbelichtet. So sind beispielsweise die lutherischen oder
reformierten Weltbünde eben Bünde von Kirchen, aber nicht selbst

Kirche, höchstens auf dem Weg vom Kirchenbund zur
Kirchengemeinschaft.

12 VISCHER, L.: satis est? Gemeinschaft in Christus und Einheit der Kirche. In: HERBERT,
K. (Hg.): Christliche Freiheit — im Dienst am Menschen. Frankfurt a.M. 1972, 243—254, hier
253.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 9

In dieser Ausblendung oder zumindest Unterbelichtung des

universalkirchlichen Aspektes des Kircheseins sehe ich den eigentlichen
Grund, warum evangelisches Kirchenverständnis keine allgemein
anerkannte Theologie des Bischofsamtes und schon gar keine Theologie
eines universalkirchlichen Amtes kennt, wie die römisch-katholische
Kirche dieses im Petrusamt des Bischofs von Rom realisiert sieht. Diese
Frage stellt sich im evangelischen Kirchenverständnis im Grunde gar
nicht. Wenn nämlich in der konkreten Einzelgemeinde die entscheidende

Vollzugsgestalt von Kirche gesehen wird, dann stellt auch das Amt des

pastor loci den Prototyp des kirchlichen Amtes überhaupt dar. Nach
evangelischem Kirchenverständnis sind deshalb Pastoren- und Bischofsamt

theologisch identisch und nur funktional unterschieden: „Das
Bischofsamt ist nach diesem Verständnis Pastorenamt in
kirchenleitender Funktion."13 Und was das Papstamt betrifft, hat bereits
Melanchthon in seinem berühmt gewordenen Zusatz zu den Schmal-
kaldischen Artikeln betont, es könnte unter bestimmten Bedingungen
nach „menschlichem Recht" um des Friedens willen möglich (freilich
nicht notwendig) sein, es unterliege aber grundsätzlich der Kritik, was
natürlich apriori jeden Unfehlbarkeitsanspruch ausschliesst.

II. Das Papstamt in der Beziehung von Ortskirchen und Universalkirche

Es ist zwar erfreulich, dass die übergemeindliche und universalkirchliche
Dimension des Kircheseins von Theologen aus der reformatorischen
Tradition immer deutlicher wiederentdeckt wird, und zwar unter direkter
Bezugnahme auf die Feier der Eucharistie. Für den evangelischen Theologen

Wolfl/art Pannenberg impliziert die eucharistische Realität der

Mitgegenwart der ganzen Christenheit in der Gegenwart Jesu Christi unter
Brot und Wein in der Eucharistie notwendigerweise auch die Gesamtkirche.

Denn in jeder Eucharistiefeier ist „mit dem wahren Leib des

Herrn zugleich die ganze weltweite Kirche gegenwärtig, aber auch die
Kirche aller früheren Generationen von Christen seit der Zeit der

Apostel und der altkirchlichen Märtyrer". Und Pannenberg hebt hervor,
dass diese Zusammengehörigkeit der Gegenwart Christi und der durch
sie begründeten Gemeinschaft all derer, die mit ihm zu seinem Leibe
verbunden sind, „konstitutiv für das Mysterium des Herrenmahls und
der Kirche" ist.14 Auch der Münchener evangelische Theologe Gunther

13 W. Kardinal KASPER: Perspektiven einer sich wandelnden Ökumene. Das ökumenische

Engagement der katholischen Kirche. In: Stimmen der Zeit 220 (2002) 651—661, hier 659.
14 PANNENBERG, W.: Kirche als Gemeinschaft der Glaubenden. In: DERS.: Kirche und

Ökumene Beiträge zur Systematischen Theologie. Band 3). Göttingen 2000, 11—22, hier
15.



10 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

Wen% betont, dass jede Gottesdienstgemeinde ihrem Wesen nach „mit
einem universalkirchlichen Bezug unveräusserlich verbunden" ist und
dass folglich die Kirche als congregatio sanctorum zugleich Gemeinschaft

aller Gläubigen ist.15 Wenz spricht sogar von einer „Selbsttranszendenz",

die zum Wesen jeder konkreten Gemeinschaft von Christen
„elementar hinzugehört". Eine regionale Kirchengemeinschaft kann
deshalb ihre Einheit nur wahren, wenn sie sich nicht in sich selbst ver-
schliesst, „sondern aus ist auf eine überregional-ökumenische Einigkeit
der Christen".16 Es versteht sich deshalb leicht, dass diese Theologen
auch ein grosses Verständnis für die Notwendigkeit oder zumindest
Sinnhafdgkeit eines universalkirchlichen Dienstes an der Einheit der
Kirche und der ökumenischen Einheit der Kirchen haben.

1. Kirche als communio ecclesiae et ecclesiarum

Diese Stimmen von aus der reformatorischen Tradition stammenden
Theologen sind zwar erfreuüch; sie geben aber keinen innerprotestantischen

Konsens wieder. Immerhin haben sie den grossen Vorteil,
dass sie darauf aufmerksam machen können, dass sowohl die ökumenische

Frage des Papstamtes als auch die zunächst innerkatholisch zu
vollziehende Unterscheidung zwischen dem Unaufgebbaren und
Revidierbaren in der konkreten Gestaltung des Papstamtes nur auf dem

Hintergrund der Verhältnisbestimmung von Ortskirche und Universalkirche

angegangen werden können. Denn ohne diese Beziehung
zwischen ortskirchlicher und universalkirchlicher Dimension des Kircheseins

ist die theologische Notwendigkeit sowohl des Bischofsamtes als

auch des petrinischen Dienstes nicht einsichtig zu machen. Ich versuche
deshalb im Folgenden, die mir gestellte Frage nach dem Unaufgebbaren
und dem Reviderbaren in der Gestaltung des Petrusdienstes auf dem

Hintergrund des Verhältnisses zwischen Ortskirche und Universalkirche
anzugehen. Dabei handelt es sich um eine derart spannende Frage, dass

darüber selbst ein innerkurialer Disput zwischen den Kardinälen Walter

Kasper und Joseph Ratginger stattgefunden hat, der freilich zu einer
weitgehenden Annäherung der Standpunkte führen konnte.17

15 Vgl. WENZ, G.: Communio Ecclesiarum. In: GRAF, F.W. / KORSCH, D. (Hgg.):
Jenseits der Einheit. Protestantische Ansichten der Ökumene. Hannover 2001, 111—124, hier 113.

16 WENZ, G.: Das Petrusamt aus lutherischer Sicht. In: HELL / LIES (Hgg.): Papstamt, 67—

95, hier 82.
17 KASPER, W.: Zur Theologie und Praxis des bischöflichen Amtes. In: SCHREER, W. /

STEINS, G. (Hgg.): Auf neue Art Kirche sein. Wirklichkeiten - Herausforderungen — Wandlungen.
Festschrift für Bischof Dr. Josef Homeyer. München 1999, 32—48; J. Cardinal
RATZINGER: Die Ekklesiologie der Konstitution Eumen gentium. In: DERS.: Weggemeinschaft des

Glaubens. Kirche als Communio. Augsburg 2002, 107—131; W. Kardinal KASPER: Das



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 11

Die katholische Sicht geht bei dieser Frage von der Grundüberzeugung
aus, dass die Kirche nicht erst im Laufe der Geschichte universal
geworden, sondern dass sie es von ihrem Ursprung her ist, wie beim
Geistereignis an Pfingsten deutlich wird. Denn der Pfingstbericht in der
Apostelgeschichte (2,1—13) zeigt uns die Kirche in der Stunde ihrer
Geburt. Dabei erwähnt Lukas die vielen Ländernamen deshalb so
ausführlich und genau, weil es ihm um die Universalität der Kirche geht,
und zwar bereits in ihrer Geburtsstunde. Von Ost nach West und von
Nord nach Süd nennt Lukas zunächst die zwölf Länder der damaligen
Welt. Hernach sprengt er diese Grenzen und geht bis nach Rom und zur
Insel Kreta. Damit zeigt Lukas, dass die Kirche seit ihrer Geburt
universal ist, eine Glaubensgemeinschaft mit weltweitem Horizont und aus
vielen Völkern. In diesem ursprünglichen und authentischen Sinn ist die
Kirche „katholisch": in allen Sprachen sprechend und doch eins in
demselben Geist.

Von daher wird noch ein Weiteres deutlich: Der Pfingstbericht geht
unmittelbar über in den Bericht von der Taufe der ersten Christen und
Christinnen: „Die nun, die sein Wort annahmen, Hessen sich taufen. An
diesem Tag wurden ihrer Gemeinschaft etwa dreitausend Menschen
hinzugefügt" (Apg 2,41). Von allem Anfang an gehören die Universalität
der Kirche und die eine Taufe unlösbar zusammen, freilich nicht so, dass

Kirche allererst dadurch entstehen würde, dass Menschen sich zur
Kirche zusammenschlössen. Man tritt deshalb nicht durch die Taufe in
die Kirche ein, sondern man wird in der Taufe vielmehr in die Kirche als

eine bereits vorgegebene universale Heilswirklichkeit hineingenommen.
In diesem elementaren Sinn ist die Taufe das „Eintrittstor in die
Kirche".18 Sie ist das universale Sakrament der Kirche schlechthin. Denn
in der Taufe wird der einzelne Mensch in die Kirche aufgenommen, die

aus vielen Völkern besteht. Deshalb kommt die Taufe nicht aus der
einzelnen Gemeinde heraus, in ihr öffnet sich vielmehr das Tor zur
einen Kirche. Die Taufe ist folglich sehr viel mehr als „Sozialisierung in
einer Gemeinde",19 sie ist Aufnahme in die universale Kirche auf dem

Weg der Aufnahme in die konkrete Gemeinde.
Diese Sicht hat das Zweite Vatikanische Konzil aufgegriffen und in

der ekklesiologischen Basisformel ausgedrückt, dass „die eine und

Verhältnis von Universalkirche und Ortskirche. Freundschaftliche Auseinandersetzung mit der Kritik
von J. Kard. Rat^inger. In: Stimmen der Zeit 218 (2000) 795—804.

18 KASPER, W.: Ekklesiologische und ökumenische Implikationen der Taufe. In: RAFFELT, A.
(Hg.): Weg und Weite. Festschrift für Karl Lehmann. Freiburg i. Br. 2001, 581—599, hier
581.

19 J. Kardinal RATZINGER: Gott und die Welt. Glauben und Geben in unserer Zeit. Ein
Gespräch mit Peter Seewald. Stuttgart 2000, 344.



12 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

einzige katholische Kirche" „in den Einzelkirchen und aus ihnen
besteht":20 „Die Kirche Jesu Chrisd ist wahrhaft in allen rechtmässigen
Ortsgemeinschaften der Gläubigen anwesend, die in der Verbundenheit
mit ihren Hirten im Neuen Testament auch selbst Kirche heissen."21

Demgemäss ist die Kirche am ehesten mit einer Ellipse mit zwei
Brennpunkten zu vergleichen, nämlich der Einheit der Universalkirche und der
Vielheit der Ortskirchen. Die Kirche ist communio ecclesiae und com-
munio ecclesiarum.22 Deshalb ist sie zugleich ortskirchlich und
universalkirchlich, episkopal und papal verfasst. In dieser wechselseitigen
Immanenz von Universalkirche und Ortskirchen besteht die
eigentümliche und unverwechselbare theologische Verfassungstruktur der
katholischen Kirche, für die es in keiner staatlichen Verfassung, auch
nicht im helvetischen Modell von Kantonen und Bund, Analogien gibt.

Diese Analogielosigkeit bringt es mit sich, dass die Verfassungsstruktur
der katholischen Kirche immer wieder Missverständnissen ausgesetzt

ist. Diese treten vor allem dann ein, wenn in der elliptischen Struktur der
Kirche der eine Brennpunkt derart verabsolutiert wird, dass der andere

von ihm aufgesogen zu werden droht. Demgemäss ist die heutige Kirche
oft nicht von einer belebenden Polarisation von Ortskirchen und
Universalkirche geleitet, sondern von einer besorgniserregenden
Polarisierung zwischen Partikularismus und Globalismus, beziehungsweise
zwischen einer ortskirchlichen Föderalisierung und einer
universalkirchlichen Zentralisierung geprägt und teilweise stigmatisiert.

2. Kirchliche Communiojenseits von Partikularismus und Glohalismus

Angesichts der heutigen Globalisierung der Wirtschaft ist es eine

Wohltat, dass neben der Wirtschaft die katholische Kirche eine
globalisierte, wenn nicht die einzige globale Realität in der heutigen Welt
darstellt. Sie ist auf jeden Fall der älteste „global player".23 Diese globale
Wirklichkeit verkehrt sich aber dann in einen gefährlichen kirchlichen
Globalismus, wenn ein eindeutiger Primat der Universalkirche vor den
einzelnen Ortskirchen propagiert und durchgesetzt wird. In dieser Optik
wird die katholische Kirche derart pointiert als Weltkirche
wahrgenommen und betont, dass die verschiedenen Ortskirchen gleichsam

20 Lumen gentium, 23.
21 Lumen gentium, 26.
22 Vgl. KOCH, K.: Primat und Episkopat in der Sicht einer trinitätstheologischen Ekklesiologie.

In: GEROSA, L. / DEMEL, S. / KRÄMER, P. / MÜLLER, L. (Hgg.): Patriarchale und synodale
Strukturen in den katholischen Ostkirchen Kirchenrechtliche Bibliothek. Band 3). Münster
2001, 9-30.

23 Vgl. SCHULMEISTER, p.: Papst und Papstamt als sozialpolitische Wirklichkeit in einer
globalen Welt. In: HELL / LIES (Hgg.): Papstamt, 17—36.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 13

nur noch als Unterabteilungen und Filialen der Universalkirche
verstanden werden. In dieser Sicht ist ein gleichsam „platonisches"
Missverständnis wirksam, das vom Prinzip „universalia ante res" ausgeht
und in dem die Universalkirche vor allem ein transzendentes Urbild
darstellt, das in den einzelnen Partikularkirchen, und zwar in gleicher
Weise, verwirklicht ist. Gegenüber diesem Phänomen des römischen
Globalismus oder Zentralismus aber hat Kardinal Joseph Kat^inger mit
Recht betont, dass die Ortskirchen „nicht unterste Verwaltungsbezirke"
sind, „sondern lebendige Zellen, in denen der ganze Organismus lebt",
und dass „umgekehrt die Gesamtkirche nicht eine organisatorische
Superstruktur" ist, „sondern die notwendige Form der Einzigkeit Christi
in der Vielheit seiner Gemeinden".24

Dort aber, wo umgekehrt die an sich legitime Eigenständigkeit der
Ortskirchen überpointiert wird, wird in der Universalkirche letztlich
nichts anderes mehr gesehen als ein nachträglicher Zusammenschluss

von in sich vollständig subsistierenden Ortskirchen im Sinne eines

organisatorischen Dachverbandes. In der Fluchtlinie dieser Sicht wird
ein teilkirchlicher Föderalismus oder nationalistischer Partikularismus
wirksam, der die Universalkirche, wenn überhaupt, bloss noch
wahrnimmt als nachträgliche Summe, beziehungsweise Konföderation von
Teilkirchen, die sich schnell und gerne national identifizieren. In dieser
Sicht ist ein gleichsam „nominalistisches" Mis sVerständnis leitend, das

vom Prinzip „universalia post res" ausgeht und gemäss dem sich die
Universalkirche als Bund von Teilkirchen und in diesem Sinne als

Ergebnis eines Willensentscheides allererst ergibt. Gegenüber diesem
Missverständnis der Universalkirche als eines kongregationalistischen
Ensembles von in sich autonomen Einzelkirchen aber hat der Wiener
Kardinal Christoph Schönborn mit Recht betont, dass die katholische
Kirche ihrer innersten Natur nach übernational ist: „Auf alle Menschen
und alle Völker ausgerichtet, ist sie offen für alle, kennt sie keine
Rassenschranken und Klassengrenzen. Der Gedanke einer Nationalkirche ist
ein Widerspruch in sich."25 Jede Ortskirche ist deshalb bei aller
Eigenständigkeit immer auch Teilkirche innerhalb der universalen Kirche
und darf sich auf keinen Fall von dieser grösseren Communio eccle-
siarum separatistisch abschotten. Jede Ortskirche ist von vorneherein
eingewiesen in eine lebendige communio und in einen ebenso
bereichernden Austausch mit anderen Ortskirchen, um in sich selbst die

24 J. Kardinal RATZINGER: Vom Wiederauffinden der Mitte. Grundorientierungen. Freiburg
i.Br. 1997, 36.

25 Ch. Kardinal SCHÖNBORN: Die Menschen, die Kirche, das Land. Christentum als

gesellschaftliche Herausforderung. Wien 1998, 48.



14 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

grössere Weite und bunte Fülle der Universalkirche aufzunehmen und
um umgekehrt ihren authentischen Beitrag in die Universalkirche
einzubringen.26

Weltkirchlicher Globalismus und ortskirchlicher Föderalismus sind
somit die hauptsächlichen Gleichgewichtsstörungen in der kirchlichen
Realität der Gegenwart. Dabei zeigt die Erfahrung, dass sich beide
Phänomene gegenseitig fördern und kräftig unterstützen: Auf der einen
Seite kann der weltkirchliche Globalismus pastoralen Wildwuchs in den
Teilkirchen provozieren, der auf der anderen Seite den römischen
Zentralismus nicht nur legitimiert, sondern auch wiederum auf den Plan
ruft. Der weltkirchliche Globalismus schlägt dann in sein Gegenteil um
und umgekehrt.

Beide Gefahren lassen sich nur überwinden, wenn sie im Licht des

Glaubensgeheimnisses der göttlichen Dreifaltigkeit betrachtet werden.
Wenn sich nämlich die eine Universalkirche und die vielen Ortskirchen
zugleich und ineinander verwirklichen, dann ist die kirchliche Communio
zunächst selbst getragen und verwurzelt in der trinitarischen Communio,
und dann ist die Kirche gleichsam das Abbild der trinitarischen
Gemeinschaft von Vater, Sohn und Heiligem Geist, oder mit anderen
Worten: die Kirche ist „Ikone der Trinität".27 Von daher kommt der
theologischen Durchdringung des Geheimnisses der göttlichen Dreifaltigkeit

die Aufgabe zu, sowohl die Einheit der göttlichen Personen als

auch ihre Unterschiedenheit als gleichursprüngliche Dimensionen zum
Tragen zu bringen und für das Verhältnis von Universalkirche und
Ortskirchen fruchtbar zu machen.28

3. Kirchliche Communio als Ikone der Trinität

Das trinitarische Gottesgeheimnis enthält auf der einen Seite die schöne
Botschaft, dass in Gott selbst Lebensraum für den anderen ist. Denn der
Vater ist anders als der Sohn, und der Sohn ist wiederum anders als der
Heilige Geist. Es lebt in der göttlichen Dreieinigkeit eine ursprüngliche
und schöne Verschiedenheit der Personen. Deshalb hat die Kirche den
Modalismus als Häresie verurteilt, gemäss dem sich die eine göttliche
Natur bloss in drei verschiedenen Weisen (Modi) und drei
unterschiedlichen Konkretisierungen zeigt. Gott ist in sich vielmehr Differenz
in der Unterschiedenheit der Personen. Deshalb ist ihm jede Tendenz

26 Vgl. KOCH, K.: Das Bistum Basel in der Spannung ^wischen ortskirchlichem Aufbruch und

mitkirchlicher Einbindung. In: DERS.: Zeit-Zeichen. Kleine heiträge %ur heutigen Glaubenssituation.

Freiburg/Schweiz 1998, 93—99.
27 FORTE, B.: La chiesa — Icona delia Trinità. Breve ecclesiologia. Brescia 1984.
28 Vgl. KOCH, K.: Im Glauben an den dreieinen Gott leben. Freiburg/Schweiz 2001, bes.

41-63: Kirchliche Gemeinschaft als irdische Darstellung des dreieinen Gottes.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 15

zum Uniformen fremd; und von daher ist die Sicht der Universalkirche
als eines transzendenten Urbildes, nach dem sich die Teilkirchen, und
zwar in der gleichen Weise, realisieren, und folglich der aus dieser Sicht
folgende weltkirchliche Globalismus als ekklesiologische Variante der
trinitätstheologischen Häresie des Modalismus zu beurteilen.

Auf der anderen Seite schliesst die Verschiedenheit der göttlichen
Personen in der Dreieinigkeit einen unverbundenen Pluralismus aus.
Denn der dreieine Gott ist sich ereignende Gemeinschaft, freilich nicht
im Sinne einer menschlichen Gemeinschaft von drei in sich
selbständigen Personen, die sich gleichsam zu einer Göttergemeinschaft
addieren würden. In Gott leben nicht drei Personen, die erst nachträglich
aus ihrem Selbstsein heraus zueinander in Beziehung träten. Wiewohl
zwar der Vater anders ist als der Sohn und der Sohn wiederum anders als

der Heilige Geist, so leben die göttlichen Personen als himmlische
Trialogpartner doch auf derselben Seinsebene: Der Vater ist Gott, der
Sohn ist Gott, und der Heilige Geist ist Gott. Es lebt in Gott eine

ursprüngliche und wunderbare Einheit der Personen oder, wie Paul
Evdokimov sehr schön sagt, ein „vorewiges trinitarisches Konzil".29
Deshalb hat die Kirche den Tritheismus, der die Trinität missversteht als

kongregationalistische Göttergemeinschaft, als Häresie verurteilt. Gott
ist in sich vielmehr lebendige Gemeinschaft in der ursprünglichen
Beziehungseinheit der Liebe. Deshalb ist ihm jede Tendenz zur
anarchischen Unverbundenheit und zum separatistischen Pluralismus fremd;
und von daher ist die Sicht der Universalkirche als einer nachträglichen
Föderation von Teilkirchen und der aus dieser Sicht fliessende teilkirchliche

Föderaüsmus als ekklesiologische Variante der trinitätstheologischen

Häresie des Tritheismus zu beurteilen.
Nimmt man beide Wesensbestimmungen des Geheimnisses der

göttlichen Trinität zusammen, dann ist der christlich offenbare Gott
gleichursprünglich Einheit und Verschiedenheit, gleichursprünglich
Communio und Differenz. Die trinitarische Communio meint deshalb
eine Einheit, die ihren Gegensatz, nämlich die Vielheit, nicht ausserhalb
ihrer selbst hat, sondern in sich selbst trägt. Die trinitarische Communio
ist selbst die Vermittlung von Identität und Differenz, und zwar einer
Unterschiedenheit, die auf Einheit hin ist, und einer Einheit, die sich

gerade im Zusammenspiel der Vielen vollzieht. Die drei göttlichen
Personen stehen in einer solchen intensiven und intimen Gemeinschaft
miteinander, „dass sie nur als gemeinsame Tänzer' in einem gemein-

29 EVDOKIMOV, p.: Welches sind die Hauptanliegen der orthodoxen Kirche gegenüber der

katholischen Kirche? In: Concilium 2 (1966) 263—268, hier 267.



16 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

samen Tanz vorgestellt werden können, in der einer den andern
umtanzt"30 (perichorein).

Diese trinitarische Communio sichtbar darzustellen und zu leben, ist
die Grundberufung der Kirche. Ikone der Trinität kann die Kirche
deshalb nur als communio in der Einheit der einen Universalkirche und
in der Unterschiedenheit und Vielheit der Ortskirchen sein. Sollen
sowohl ein ekklesiologischer Modalismus als auch ein ekklesiologischer
Tritheismus überwunden werden können, muss sich das spannungsvolle
Verhältnis zwischen Universalkirche und Ortskirchen konsequent am
trinitarischen Gottesgeheimnis orientieren und dieses zugleich ikono-
graphisch abbilden: Wie sich auf der einen Seite die Einheit und
Einzigkeit Gottes nur erkennen lässt in der Dreiheit der göttlichen
Personen, so kann auch die Einheit der Universalkirche nur in der
Vielheit der Ortskirchen erkannt und verwirklicht werden. Wie auf der
anderen Seite in der Trinität die Dreiheit der Personen die Einheit des

göttlichen Wesens weder aufhebt noch allererst hervorbringt, so gilt
auch von der einen Universalkirche, dass sie etwas qualitativ Anderes ist
als bloss die additive Summe von selbständigen Einzelkirchen, wiewohl
sie nur in und aus Ortskirchen besteht. Wie somit das Bekenntnis zum
trinitarischen Gott die christliche Modifizierung des Monotheismus
darstellt, so ist auch die Kirche in ihrem wahren Wesen „communio
ecclesiae et ecclesiarum", und diese ist die Konkretisierung und
Verwirklichung der einen universalen Kirche.

Nimmt man dieses spannungsvolle Ineinander von Einheit der
Universalkirche und Vielheit der Ortskirchen ernst, dann drängt sich mit
Kardinal Walter Kasper diese Konsequenz auf: „Die eine katholische
Kirche ist also weder die nachträgüche Summe, bzw. Konföderation der
Teilkirchen („ex quibus"), noch ist sie eine Superkirche, deren
Teilkirchen lediglich Provinzen der Universalkirche wären. Die Teilkirchen
sind in Wahrheit Kirche Jesu Christi. Teilkirche und Universalkirche
realisieren sich perichoretisch ineinander; sie sind sich gegenseitig
innerlich („in quibus")."31

4. Bischofund Papst als Bindeglieder der Katholitfltät

Von dieser wechselseitigen Immanenz von Ortskirchen und
Universalkirche her erschliesst sich auch die besondere kirchliche Sendung des

30 GrESHAKE, G.: An den drei-einen Gottglauben. Freiburg i. Br. 1998, 31.
31 KASPER, W.: Zur Theologie und Praxis des bischöflichen Amtes. In: SCHREER, W./

STEINS, G. (Hgg.): Aufneue Art Kirche sein. Wirklichkeiten — Herausforderungen — Wandlungen.
Festschrift für Bischof Dr. Josef Homeyer. München 1999, 32—48, hier 43.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 17

Bischofsamtes.32 Diese besteht darin, eine lebendige Kommunikationsbrücke

zwischen Ortskirche und Universalkirche zu sein, und zwar in
beiden Richtungen. In diesem elementaren Sinn ist der Bischof Pontifex,
nämüch Brückenbauer zwischen seiner Bistumskirche und der Universalkirche:

Auf der einen Seite hat der Bischof die authentische Stimme der
Ortskirche mit ihren besonderen Gnadengaben, mit ihren Vorzügen und
mit ihren Leiden in die Universalkirche einzubringen, für sie fruchtbar
zu machen und auf diesem Wege zu verhindern, dass die Ortskirche
einfach eine uniforme Kopie der Universalkirche ist. Wie der Bischof der
Universalkirche gegenüber die Ortskirche vertritt, so hat er auf der
anderen Seite auch die Universalkirche der Ortskirche gegenüber zu
vertreten. In diesem Sinne muss er das Bistum öffnen für einen

lebendigen Austausch mit anderen Ortskirchen und mit der Universalkirche,

um ihre grössere und bunte Fülle in sich aufzunehmen und auf
diesem Wege zu verhindern, dass eine Ortskirche sich von der Universalkirche

eigenwillig abschottet und sich allein national identifiziert. Denn
jede Ortskirche ist nur dann wirklich katholisch, wenn sie für die
anderen Ortskirchen und für die Universalkirche offen ist, und zwar im
Geben wie im Empfangen.

Ein Bischof wird seiner Verantwortung deshalb nur gerecht, wenn er
ein apostolischer Mensch ist, der die Apostolizität der Ortskirche in der
Universalkirche vertritt, und zugleich ein katholischer Mensch, der die
Katholizität der universalen Kirche in der Ortskirche repräsentiert. Mit
Recht redet das Zweite Vatikanische Konzil von zwei gleichursprünglichen

Dimensionen des Bischofsamtes, nämlich von der katholischen
Gliedschaft des einzelnen Bischofs im weltweiten Bischofskollegium und
von seinem apostolischen Hirtendienst in der Ortskirche. In diesem

doppelten Sinn hat sich der Bischof als „Bindeglied der Katholizität"33
zu erweisen.

Was der Bischof auf der regionalen Ebene der Kirche ist, dies

repräsentiert auf der universalen Ebene der Papst. Sein Dienst richtet
sich in besonderer Weise auf die Einheit der Communio der Bischöfe,
wobei dieser Dienst die Verantwortung der Bischöfe nicht aufhebt,

32 Vgl. KOCH, K.: Das Bischofsamt. Zur Bettung eines kirchlichen Dienstes. Freiburg/
Schweiz 1992; DERS.: Der Bischof als erster Verkünder, Uturge und Veiter der Ortskirche.

Perspektiven des Bischofsamtes im Ucht des Zweiten Vatikanischen Konzils. In: DERS.: Fenster sein

für Gott. Un^eitgemässe Gedanken s>um Dienst in der Kirche. Freiburg/Schweiz 2002, 76—91;
DERS.: Das Dekret über die Hirtenaufgabe der Bischöfe in der Kirche Christus Dominus. In:
BISCHOF, F.X. / LEIMGRUBER, ST. (Hgg.): Vierzig jähre II. Vatikanum. Zur Wirkungsgeschichte

der KonvjIstexte. Würzburg 2004, 141—158.
33 J. Kardinal RATZINGER: Zur Gemeinschaft gerufen. Kirche heute verstehen. Freiburg i.Br.

1991, 94.



18 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

sondern ihr zugeordnet ist. Bischofsamt und Papstamt verhalten sich
dabei in gleicher Weise wie Ortskirchen und Universalkirche. Aufgrund
der wechselseitigen Immanenz von Universalkirche und Ortskirchen
bedeutet dies konkret, dass auf der einen Seite der Episkopat in der
Universalkirche präsent ist und dass auf der anderen Seite der Primat des

Papstes in jeder Ortskirche gegenwärtig ist. Beide sind sich so gegenseitig

innerlich, dass sie weder voneinander ableitbar noch aufeinander
reduzierbar sind. Beide tragen vielmehr den authentischen Sinn von
Kirche als communio ecclesiae et ecclesiarum in sich und dienen dem

glaubwürdigen Zusammenspiel von katholischer Einheit und apostolischer

Vielfalt.
Dieses wechselseitige Ineinander von Ortskirchen und Universalkirche

und damit auch von Episkopat und Primat kommt zu besonderem
Ausdruck in der Feier der Eucharistie in der liturgisch bekundeten
Gemeinschaft mit dem jeweiligen Ortsbischof und dem Bischof von
Rom als dem Träger des petrinischen Dienstes. Es ist deshalb keineswegs

eine belanglose Äusserlichkeit oder bloss eine unter Umständen
auch zu vernachlässigende Nebensächlichkeit, dass im eucharistischen
Hochgebet der Name des jeweiligen Ortsbischofs wie des Papstes
genannt wird. Diese liturgische Praxis ist vielmehr „Ausdruck der
communio, innerhalb derer die einzelne eucharistische Feier von ihrem
innersten Wesen her allein sinnvoll ist".34

III. Bleibende Spannungen im Verhältnis von Primat und Episkopat

Von der Eucharisüe als Feier der kirchlichen Communio her wird
sichtbar, dass sich das Verhältnis von Universalkirche und Ortskirche im
Verhältnis von Primat und Episkopat konkretisiert und geradezu
personifiziert. Dass die Einheit der Kirche auf allen ihren Ebenen durch
eine konkrete Person bezeugt wird, macht das spezifische Erkennungszeichen

katholischer Ekklesiologie aus. Die Kirche hat eine authentische
Stimme und einen aktionsfähigen Sachwalter ihrer Einheit und ihrer
Treue zum Glauben im Pfarrer auf der Ebene der Ortsgemeinde, im
Bischof auf der Ebene der Ortskirche und im Papst auf der Ebene der
Universalkirche. Wie es bereits in der biblischen Botschaft nicht nur die
Gemeinschaftlichkeit der von Gott gewirkten Geschichte, sondern auch
die persönüche Haftbarkeit und Verantwortung der einzelnen beauftragten

Person gibt, so gibt es auch den Dienst an der Einheit der Kirche
und des Zeugnisses des Glaubens als persönlich verantworteter, so dass

34 KASPER, W.: 'Einheit und Vielfalt der Aspekte der Eucharistie. Zur neuerlichen Diskussion

um Grundgestalt und Grundsinn der Eucharistie. In: DERS.: Theologie und Kirche. Mainz 1987,
300-320, hier 316.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 19

dieser Dienst an eine konkrete Person gebunden ist.35 Von daher stellt
sich die entscheidende Frage, wie sich der Dienst der Bischöfe und des

Papstes an der Einheit und am Glauben der Kirche zueinander
verhalten.

In dieser Frage lag nicht nur eines der zentralen Themen des Zweiten
Vatikanischen Konzils, sondern damit ist auch der eigentliche Nerv
zahlreicher ekklesiologischer Auseinandersetzungen und ekklesioprak-
tischer Schwierigkeiten im Verhältnis von Ortskirchen und Universalkirche

heute berührt. Diese haben ihren Grund darin, dass das Zweite
Vatikanische Konzil das Erste Vatikanische Konzil ergänzen und gleichsam

vollenden wollte, indem es mit seiner Lehre über das Bischofsamt
und über die Kollegialität in diesem Amt die Primatslehre des Ersten
Vatikanischen Konzils auszubalancieren versucht hat. Doch bei aller
Betonung der bischöflichen Kollegialität hat das Zweite Vatikanische
Konzil das Erste Vatikanum vollauf bestätigt. In dieser Balance zwischen
Erstem und Zweitem Vatikanum aber sind jene Spannungen enthalten,
die bis heute weder theoretisch noch praktisch gelöst sind und die
zweifellos im Hintergrund auch gegenwärtiger kirchenpolitischer
Auseinandersetzungen stehen.36

Die entscheidende Ursache für diese Spannungen liegt darin, dass das

Konzil von zwei Trägern der höchsten Gewalt in der Kirche spricht: Auf
der einen Seite betont das Konzil, dass der Papst als Nachfolger Petri
und als Bischof von Rom „kraft seines Amtes als Stellvertreter Christi
und Hirt der ganzen Kirche volle, höchste und universale Gewalt über
die Kirche" hat und „sie immer frei ausüben kann",37 oder sogar, wie die

„Nota explicativa praevia" zur Dogmatischen Konstitution über die
Kirche zuspitzt, „nach Gutdünken [...], wie es von seinem Amt her

gefordert wird".38 Auf der anderen Seite wird aber auch von der

Ordnung der Bischöfe gesagt, dass sie „gleichfalls Träger der höchsten
und vollen Gewalt über die ganze Kirche" sind. Es wird freilich sofort
präzisiert, dass die Bischöfe diese höchste und volle Gewalt „gemeinsam
mit ihrem Haupt, dem Bischof von Rom, und niemals ohne dieses

35 Vgl. RATZINGER, J.: Der Primat des Papstes und die Einheit des Gottesvolkes. In: DERS.

(Hg.): Dienst an der Einheit. Zum Wesen und Auftrag des Petrusamtes. Düsseldorf 1978, 165—

179.
36 Vgl. ACERBI, A.: Due ecclesiologie. Ecclesiologia giuridica ed ecclesiologia di communione nella

„Eumen Gentium". Bologna 1975; ALBERIGO, G. / CONGAR, Y. / POTTMEYER, H.J.
(Hgg.): Kirche im Wandel. Eine kritische Zwischenbilanz nach dem Zweiten Vatikanum. Düsseldorf

1982; POTTMEYER, H.J. / ALBERIGO, G. / JOSSUA, J.-P. (Hgg.): Die Rezeption des

Zweiten Vatikanischen Konzils. Düsseldorf 1986.
37 Lumen gentium, 22.
38 Lumen gentium, 4.



20 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

Haupt" haben.39 Dies hat zur Konsequenz, dass ein gültiger Akt des

Bischofskollegiums ohne Mitwirkung des Papstes gar nicht möglich ist.
Damit ist zwar von vorneherein ausgeschlossen, dass ein
kirchenrechtlich nicht lösbarer Konflikt zwischen „beiden" Trägern der höchsten

Gewalt eintreten könnte. Damit ist freilich zugleich ausgesagt, dass

es sich dabei um zwei letztlich nur inadäquat zu unterscheidende
Subjekte der höchsten Gewalt in der Kirche handelt.40 Darin aber
besteht eine unausweichliche Spannung im Verhältnis von Primat und
Episkopat, die weder auf dem Konzil noch in der nachkonziliaren
lehramtlichen Entwicklung wirklich gelöst werden konnte.

Das grosse ekklesiologische Verdienst des Zweiten Vadkanischen
Konzils muss aber darin gesehen werden, dass der Plural „die Kirchen"
endlich wieder „sein theologisches Hausrecht innerhalb der katholischen
Kirche und in der Ökumene" zurückerhalten hat.41 Auch wenn die
intendierte Gleichgewichtung von Petrusamt und Bischofskollegium und
dementsprechend von Universalkirche und Ortskirchen nicht konsequent

durchgeführt worden ist, so haben die Ortskirchen doch prinzipiell

den gleichen theologischen Rang erhalten wie die Universalkirche,
wie diese vertiefte Sicht ihren Ausdruck vor allem in der ekklesio-
logischen Basiformel des Konzils gefunden hat, dass „die eine und
einzige katholische Kirche" „in den Einzelkirchen und aus ihnen
besteht".42

IV. Re-Visionen in der Gestalt des Papsttums

Interpretiert man diesen verheissungsvollen Ansatz nach vorne, eröffnet
sich für die konkrete Gestaltung des Petrusdienstes und für eine

ausgewogene Verhältnisbestimmung von Primat und Episkopat ein
breiter Spielraum. Die entscheidende Herausforderung, vor der wir
stehen, erblicke ich mit Kardinal Walter Kasper darin, dass es zu einer

glaubwürdigen „Synthese der Entwicklung des ersten und des zweiten
Jahrtausends als Weg ins dritte Jahrtausend der Kirchengeschichte"
kommen kann: „Es gilt, das Petrusamt als Dienst an der Einheit und an

39 Lumen gentium, 22.
40 Vgl. BERTRAMS, W.: Papst und Bischofskollegium als Träger der kirchlichen Hirtengewalt.

München/Paderborn/Wien 1965. Vgl. dazu AYMANS, W.: Papst und Bischofskollegium als

Träger der kirchlichen Hirtengewalt. Gedanken spt einer Schrift gleichen Titels von W. Bertrams. In:
DERS.: Beiträge cptm Vetfassungsrecht der Kirche. Amsterdam 1991, 35—46.

41 KEHL, M.: Wohin geht die Kirche? Eine Zeitdiagnose. Freiburg i. Br. 1996, 81.
42 Lumen gentium, 23.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 21

der Freiheit der Kirche zu verstehen."43 Diesen Weg hat das Zweite
Vatikanische Konzil dadurch angebahnt, dass in seiner Rezeption das

Wesen der Kirche stets deutlicher mit dem theologischen Schlüsselbegriff

der „Communio" beschrieben worden ist.44 Zwar hat dieses Wort
auf dem Konzil selbst noch keine zentrale Stellung eingenommen. Aber
die ausserordentliche Bischofssynode im Jahre 1985, die zwanzig Jahre
nach dem Konzil eine Standortbestimmung der Kirche vorgenommen
hat, hat die konziliaren Ansätze zu einer erneuerten Communio-Ekkle-
siologie aufgegriffen und konsequent weitergeführt und „Communio"
gleichsam als Synthese für die konziliare Ekklesiologie dargestellt.45 Eine
Communio-Ekklesiologie im Sinne der Weiterentwicklung einer trinitäts-
theologisch strukturierten Gestalt der Kirche als „communio ecclesiae et
ecclesiarum" kann aber nur zum Tragen kommen, wenn auch ein
Communio-Episkopat und Communio-Primat glaubwürdig gelebt wird.46

1. Synodalere Bewährung der Kirche als Communio Ecclesiae et Ecclesiarum

Ein glaubwürdiges Zusammenspiel von Primat und Episkopat bedingt
vor allem eine synodalere Bewährung der Kirche als communio
ecclesiarum. Ein verheissungsvoller Weg dahin könnte die
Wiederentdeckung der ursprünglich triadischen Struktur der Kirche sein, die
sich in den drei Lebenswirklichkeiten der Ortskirche mit ihrem Bischof,
der regionalen Hauptkirche mit ihrem Primas und der Universalkirche
mit dem Bischof von Rom als Papst der gesamten Kirche realisiert. Dazu
müssten freilich regionalkirchliche Zwischeninstanzen gestärkt und
institutionell wiederhergestellt werden,47 wie dies der katholische Dog-
matiker Gisbert Greshake fordert, und zwar in der Überzeugung, dass die
communiale Struktur der katholischen Kirche nur wirklich
wiedergewonnen werden kann, wenn es auf der einen Seite „zwischen der
römischen Primatialkirche mit ihrem Dienst der Einheit und den
vielfältigen Ortskirchen mit ihren Bischöfen regionalkirchliche Verbände

43 KASPER, W.: Dienst an der Einheit und Freiheit der Kirche. Zur gegenwärtigen Diskussion

um das Petrusamt in derKirche. In: RATZINGER, J. (Hg.): Dienst an der Einheit. Zum Wesen und

Auftrag des Petrusamtes. Düsseldorf 1978, 81—104, hier 94.
44 Vgl. KASPER, W.: Kirche als Communio. Überlegungen %ur ekklesiologischen Leitidee des II.

Vatikanischen Konzils. In: DERS.: Theologie und Kirche. Mainz 1987, 272—289; HILBERATH,
B.J. (Hg.): Communio — Ideal oder Zerrbild von Kommunikation? Freiburg i.Br. 1999.

45 Vgl. Zukunft aus der Kraft des Konsfls. Die ausserordentliche Bischofssynode '85. Die
Dokumente mit einem Kommentar von W. KASPER. Freiburg i.Br. 1986.

46 Vgl. POTTMEYER, H.J.: Die Rolle des Papsttums im Dritten Jahrtausend. Freiburg i.Br.
1999.

47 Vgl. KOCH, K.: Das Bischofsamt. Zur Rettung eines kirchlichen Dienstes. Freiburg i.Br.
1992, bes. 63—70: Triadische oder duale Kirchenstruktur? Anamnese kirchenhistorischer
Weichenstellungen.



22 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

mit einer ursprünglichen ,primatialen' Autorität" gibt, und wenn auf der
anderen Seite diese „in der Communio-Ontologie der Kirche
verankerten regionalkirchlichen Instanzen" einen reladv autonomen Charakter
„in der ganzen katholischen Kirche und damit auch in der lateinischen
Westkirche" gemessen.48

Eine solche triadische Kirchenstruktur erweist sich als dem wahren
Wesen der Kirche als communio als adäquat. Es ist aber unter den
Kirchenhistorikern strittig, ob diese Struktur überhaupt je einmal konsequent

gelebt wurde. Nicht strittig dürfte hingegen die historische
Feststellung im Bück auf die Erfahrung der altkirchlichen Communio sein,
dass eine allein duale Kirchenstruktur, die sich auf den zwei Ebenen der
ortsbischöflichen und der gesamtkirchlich-päpstlichen Leitungsvollmacht
ausbildet, allmählich zur Auflösung der kirchlichen communio als einer
„communio ecclesiae et ecclesiarum" geführt hat, und zwar in zweierlei
Richtung:

Aufgrund des Verlustes der triadischen Struktur fiel in der Ostkirche
ohne ein wirksames Papstamt die kirchliche Communio in die vielen
„autokephalen" Ortskirchen auseinander, die kaum mehr eine
handlungsfähige Einheit bildeten. Demgegenüber wurden in der Westkirche
die einzelnen Ortskirchen von einem starken Papsttum immer mehr
gleichsam „aufgesogen" und als regionale Untergliederungen in die
römische Stadtkirche eingemeindet. Die einschneidenden Konsequenzen
dieser historischen Weichenstellungen muss man mit Joseph Rat^inger in
dem geschichtswirksam gewordenen Ergebnis diagnostizieren, dass „die
Einbeziehung der einzelnen Ortskirchen in die Ortskirche von Rom"
zusehends „keinen Plural von ecclesiae mehr" erlaubt, dass vielmehr „die
Stadtgemeinde von Rom den ganzen lateinischen orbis in den kleinen
Raum ihrer urbis einverleibt": „Der ganze Westen ist gleichsam nur noch
eine einzige Ortsgemeinde und beginnt immer mehr die alte Struktur der
Einheit in Vielfalt zu vertieren, so dass sie schliesslich ganz
unverständlich wird."49

Demgegenüber könnte man in der Wiederbelebung der alten Idee
und Realität der Patriarchate, genauerhin der Pentarchie von Rom,
Konstantinopel, Alexandrien, Antiochien und Jerusalem, innerhalb derer
dem Bischof von Rom der Vorrang zukam, den Beginn einer notwendigen

Reinstitutionalisierung von kontinentalen und überhaupt inter-

48 GRESHAKE, G.: „Zwischeninstanzen" zwischen Papst und Ortsbischöfen. Notwendige

Voraussetzung für die Verwirklichung der Kirche als „communio ecclesiarum". In: MÜLLER, H./
POTTMEYER, H.J. (Hgg.): Die Bischofskonferenz. Theologischer und juridischer Status.

Düsseldorf 1989, 88-115, hier 114-115.
49 RATZINGER, J.: Primat und Episkopat. In: DERS.: Das neue Volk Gottes. Entwürfe zur

Ekklesiologie. Düsseldorf 1969, 121—146, hier 136.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 23

mediären Kirchenstrukturen erblicken.50 Diese könnten sich als
hilfreiche Unterstüt2ung für das konkrete Leben der Kirche als communio
ecclesiae et ecclesiarum erweisen. Denn sie können auf der einen Seite

verhindern, dass die universalkirchliche Communio in die blosse Vielfalt
von einzelnen Ortskirchen 2erfällt und die Universalkirche bloss noch
als Summe oder Zusammenschluss von Ortskirchen wahrgenommen
werden kann. Auf der anderen Seite vermögen sie 2u garantieren, dass

die oft kleinen Ortskirchen das volle Gewicht ihrer eigenen
Physiognomie in die universalkirchliche Communio einbringen können und die
Ortskirchen nicht als reine Provin2en oder gar Departements der
universalen Kirche wahrgenommen werden.

Regionalkirchliche Zwischeninstan2en sind somit hilfreiche Institutionen

2ur besseren Garantierung und 2ur glaubwürdigeren Praxis

gelebter Synodalität.51 Da Syn-Hodos den gemeinsamen Weg der
Ortskirchen in der Glaubensgemeinschaft der Universalkirche bezeich-

net, ist Synodalität eine wichtige Dimension des kirchlichen Lebens, und
2war als institutioneller Ausdruck der „communio ecclesiae et
ecclesiarum".52 Bei dieser notwendigen Wiedergewinnung des umfassenden
communialen Charakters der katholischen Kirche wird es dabei vor
allem auf dreierlei ankommen:53

Erstens müsste eine theologische Aufwertung und kirchenpraktische
Stärkung der Bischofskonferenzen anvisiert werden, die allerdings nur
erste tastende Ansätze für die Verlebendigung von regionalkirchlichen
Zwischeninstanzen darstellen könnten. Auf der Ebene der Universalkirche

wäre es zudem vorstellbar, dass die Institution der Synoden durch
einen ständigen Rat ersetzt werden könnte, in dem die Vorsitzenden der
Bischofskonferenzen regelmässig mit dem Papst beraten würden.

Die Stärkung von regionalkirchlichen Zwischeninstanzen wird sich
zweitens nicht nur auf die Ausübung des Primates auswirken, sondern
auch auf die Praxis der Diözesanbischöfe, die aller Erfahrung nach von

50 Vgl. FÜRER, I.: Kontinentale und nationale Kirchenstrukturen. In: FINK, U. / ZlHL-
MANN, R. (Hgg.): Kirche — Kultur — Kommunikation. Peter Henrici zum 70. Geburtstag.
Zürich 1998, 251-261.

51 Vgl. AymANS, W.: Das synodale Element in der Kirchenverfassung. München 1970;
CORECCO, E.: Das Wesen der Synodalität. In: DERS.: Ordinatio Fidei. Schriften %um kanonischen

Recht. Paderborn 1994, 380—401; HEINEMANN, H.: Demokratisierung oder Synodalisierung?
Ein Reitrag %ur Diskussion. In: GEERLINGS, W. / SECKLER, M. (Hgg.): Kirche sein. Nachkon

biliare Theologie im Dienst der Kirchenreform. Festschrift für H. J. Pottmeyer. Freiburg i.Br.
1994, 350-360.

52 Vgl. GEROSA, L.: Rechtstheologische Grundlagen der Synodalität in der Kirche. In:
AYMANS, W. / GERINGER, K.-Th. (Hgg.): Iuri canonico promovendo. Festschrift für
Heribert Schmitz zum. 65. Geburtstag. Regensburg 1994, 35—55.

53 Vgl. QUINN, J.R.: Die Reform des Papsttums. Freiburg i.Br. 2001.



24 Unaufgebbares und Revidierbates in der Gestalt des Papsttums

ihren Diözesen derart absorbiert werden, dass immer wieder die Gefahr
droht, sich in einer teilkirchlichen Kurzsichtigkeit abzukapseln, statt die

Gemeinschaftsbeziehungen zwischen Diözesen und dem Zentrum zu
pflegen. Dass hier ein besonderes Problem vorhegt, zeigt übrigens ein
Blick in die Kirchengeschichte, in der die Diözesanbischöfe selbst immer
wieder „Gegner einer stärkeren Metropolitangewalt" gewesen sind und
„Heber eine (geographisch weiter entfernte) römische Zentralgewalt" in
Kauf genommen haben.54 Demgegenüber setzt glaubwürdige Synodalität
voraus, dass die Ortsbischöfe selbst vermehrt universalkirchliche
Verantwortung wahrnehmen und die Solidarität untereinander intensivieren,
auch und gerade auf der Ebene von regionalen und kontinentalen
Bischofskonferenzen wie beispielsweise des Rates der europäischen
Bischofskonferenzen.

Die Voraussetzung für das Gelingen dieser wirksameren Synodalität
sehe ich drittens in einer entschiedeneren Anwendung der
Grundprinzipien der Soziallehre der katholischen Kirche im innerkirchlichen
Leben und seiner Strukturen, auch und gerade im Verhältnis zwischen
den Ortskirchen untereinander wie der Ortskirchen mit Rom.55 Dies gilt
zumal für das Subsidiaritätsprinzip, das besagt, dass all das, was einzelne,
beziehungsweise kleinere soziale Einheiten zu tun vermögen, nicht von
der grösseren an sich gezogen werden sollte. Dass dieses Subsidiaritätsprinzip

auch innerhalb der katholischen Kirche selbst seine Geltung
haben und unter Wahrung ihrer Wesensstruktur Anwendung finden
kann, hat bereits im Jahre 1946 Papst Pius XII. hervorgehoben: „Auch
für das Leben der Kirche und unbeschadet ihrer hierarchischen Struktur
gilt das Subsidiaritätsprinzip."56

2. Ein ökumenisches Papstamt

Von der triadischen Struktur der Kirche her könnte theologisch auch
klarer unterschieden werden zwischen dem primatialen Dienst des

Papstes und seiner Aufgabe als Patriarch des Abendlandes. Dabei
handelt es sich um eine Unterscheidung, die auch und gerade für die
Ökumene hilfreich sein könnte, worauf der evangelische Ökumeniker
Wolfhart Pannenberg mit Recht aufmerksam gemacht hat: „Die Amtsgewalt

54 PRIMETSHOFER, B.: Bischofsernennungen. In: KÖRNER, B. u.a. (Hg.): Bischofsbestellung.

Mitwirkung der Ortskirche? Graz 2000, 61—81, hier 63.
55 Vgl. KOCH, K: Christliche Sofalethik und Ekklesiologie — eine wechselseitige

Herausforderung. In: FURGER, F. (Hg.): Jahrbuch fur Christliche Soefalwissenschaften XXXII. Münster
1991, 155-178.

56 Papst Pius XII., Ansprache vom 20. 2. 46. In: UTZ, A.F. / GRONER, F. (Hgg.):
Aufbau und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pius XII. Fribourg 1954, II,
4097.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 25

des Papstes als Bischof von Rom und als Patriarch des Abendlandes ist
zu unterscheiden von seiner gesamtkirchlichen Autorität, und gerade
eine solche Unterscheidung würde die Anerkennung und Wirkung der
Autorität des römischen Bischofs in der Ökumene nur fördern
können."57 Dabei versteht es sich von selbst, dass in der Ökumene nur
die Vollmacht des Papstes als universaler Primas der Christenheit zum
Tragen käme, während die Vollmacht des Papstes als Patriarch des

Abendlandes auf die lateinische Kirche beschränkt bliebe.
Bei dieser Perspektive ist freilich zu berücksichtigen, dass die Frage

der Unterscheidung zwischen dem gesamtkirchlichen Primat des Papstes
und seiner patriarchalen Vollmacht als Bischof von Rom theologisch
noch nicht endgültig beantwortet ist. Dennoch hat sich Kardinal Joseph

Katsjnger dahingehend ausgesprochen, dass Rom „vom Osten nicht mehr
an Primatslehre fordern" muss, „als auch im ersten Jahrtausend
formuliert und gelebt wurde".58 Dabei muss freilich hinzugefügt werden,
dass auch im Bück auf die Ökumene mit den reformatorischen Kirchen
und kirchlichen Gemeinschaften gelten kann, dass von den Protestanten
in der Frage des Primats nicht mehr verlangt werden kann als von den
Kirchen des Ostens. Diese grundlegende Perspektive könnte den Weg
öffnen für die Möglichkeit eines auch ökumenischen Papstamtes, und
zwar dahingehend, dass der Papst sein Amt als Dienst nicht nur an der
Einheit der römisch-katholischen Kirche, sondern auch an der Einheit
aller Christen und Kirchen versteht und ausübt.59 Eine ökumenische
Verantwortung des Papstes wäre jedenfalls bereits heute denkbar und
möglich, und zwar vor allem in dreifacher Richtung:

Der Papst könnte erstens zwar nicht juridisch, aber doch moralisch
weltweit für alle christlichen Kirchen sprechen, indem er als Fürsprecher
der Freiheit und als Anwalt der Menschenrechte auftritt und sich als

„moralisches Weltgewissen" bewährt.60 Muss es nicht zu denken geben,
dass nicht ein Theologe, sondern ein Vertreter der Medienwelt von Papst
Johannes Paul II. sagen kann, dass er ein „sozialpolitischer Hoffnungs-

57 PANNENBERG, W.: Das Papsttum und die Zukunft der Ökumene. Anmerkungen aus
lutherischer Sicht. In: ARISTI, V. von u.a.: Das Papstamt — Dienst oder Hindernis für die Ökumene?

Regensburg 1985, 139-149, hier 148.
58 J. Kardinal RATZINGER: Theologische Prinzipienlehre. Hausteine zur Fundamentaltheologie.

München 1982, 209.
59 Vgl. KOCH, K.: Dienst an der Einheit der einen Kirche? Das Papstamt als das grosse

Hindernis auf dem Weg des Ökumenismus. In: DERS.: Gelähmte Ökumene. Was jetzt zu tun ist.

Freiburg i. Br. 1991, 165-194.
60 KUSCHEL, K.-J.: Stellvertreter Christi? Der Papst in der zeitgenössischen Uteratur. Zürich/

Gütersloh 1980, 202.



26 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

träger" ist und dass das grosse Vermächtnis dieses Papstes die
„unveräusserliche personale Würde des Menschen" sein wird?61

Vorausgesetzt, dass alle christlichen Konfessionen die Sinnhaftigkeit
des Papsttums anerkennen, könnte der Papst zweitens auch als Sprecher
des allen christlichen Kirchen gemeinsamen Erbes in der Weltöffentlichkeit

auftreten. Oder muss es nicht zu denken geben, dass der evangelische

Ökumeniker Wolßart Pannenberg einen Dienst an der Einheit der
Christen im apostolischen Glauben prinzipiell auch auf der Ebene der
Gesamtkirche, in Bezug auf die ganze Christenheit, für nötig erachtet
und dass er bereits im Petrusbild des Neuen Testamentes den „Ausdruck
des Bedürfnisses nach einem Dienst an der Einheit der Gesamtkirche"
wahrnimmt?62

Als wichtigster Schritt auf künftige institutionalisierte Formen eines

ökumenischen Papstamtes wäre drittens daran zu denken, was die von
Rom noch getrennten Christen mit Recht erwarten könnten und was
wiederum Wolßart Pannenberg treffend ausgesprochen hat, „dass der

Papst, der seine Funktion als Amt der Einheit in der Nachfolge des

Petrus versteht, tatsächlich auch als Anwalt der Einheit aller Christen
handelt, nicht nur als Anwalt der Einheit einer partikularen
konfessionellen Tradition".63 Man wird jedenfalls nicht behaupten können, dass

in der gegenwärtigen ökumenischen Diskussion alle ökumenischen Po-
tentialiäten des Petrusamtes bereits ausgelotet wären. Eine elementare
Grenze wird freilich auf jeden Fall bleiben, dass für die orthodoxen und
die aus der Reformation hervorgegangenen Kirchen und kirchlichen
Gemeinschaften gewiss nur eine Communio mit Petrus, nicht aber eine
Communio unter Petrus möglich sein wird. Deshalb muss in einem
letzten Gedankengang nochmals auf die Vollmachten des Papstes und
seine möglichen Revisionen zurückgekommen werden.

3. Jurisdiktionsprimat und Unfehlbarkeit des Papstes

In diese Revisionsrichtung weist der zunächst von Hans Küng gemachte64
und dann immer wieder aufgenommene Vorschlag, statt von einem

61 SCHULMEISTER, P.: Papst und Papstamt als sozialpolitische Wirklichkeit in einer

globalisierten Welt — Globalisierung ohne Ausgrenzung. In: HELL / LIES (Hgg.): Papstamt, 17-36,
hier 35.

62 PANNENBERG, W.: Evangelische Überlegungen z«m Petrusdienst des römischen Bischofs. In:
DERS.: Kirche und Ökumene Beiträge zur Systematischen Theologie. Band 3). Göttingen
2000, 366-377, hier 373-374.

63 PANNENBERG, W.: Diskussionsvotum, in: ARBEITSGEMEINSCHAFT ÖKUMENISCHER
UNIVERSITÄTSINSTITUE (Hg.): Papsttum als ökumenische Drage. München/Mainz 1979,
326-327.

64 KÜNG, H.: Die Kirche. Freiburg i. Br. 1967, bes. 522—562; DERS.: Unfehlbar? Eine

Anfrage. Zürich 1970, bes. 197—202.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 27

Jurisdiktionsprimat von einem Pastoralprimat des Papstes im Sinne eines

seelsorgerlichen Dienstes an der gesamten Kirche zu sprechen. An
diesem Vorschlag ist zweifellos richtig, dass der Primat in der Kirche nur
ein Primat des Dienstes und damit ein Vorsitz in der Liebe sein kann,
wie es der alte Titel für den Papst zum Ausdruck bringt: „Servus
servorum Dei". Problematisch wird dieser Vorschlag freilich dort, wo
ein solcher Pastoralprimat gegen den Jurisdiktionsprimat ausgespielt wird
und man allein einen Ehrenprimat konzediert, wie es beispielsweise
Erzbischof Mesrob K. Krikorian von der armenisch-apostolischen Kirche
tut, der die spezielle Stellung des Papstes allein als „Moderator und
ermahnender Mittler, aber ohne jurisdiktioneile Vollmacht" sieht, wie
dies für das ganze erste Jahrtausend gegolten habe.65

Dagegen ist zunächst einzuwenden, dass der Primat, den Rom bereits
im 1. Jahrtausend beansprucht hat,66 durchaus umfangreicher war, als

jener Ehrenprimat, den der christliche Osten dem Papst zugestehen will.
Umgekehrt zeigt die weitere Entwicklung der Ostkirchen mit ihrem
forcierten Prinzip der Autokephalie und der mit ihm verbundenen
Nationalismen, dass ohne ein wirksames Papsttum auch die
römischkatholische Kirche „längst in National- und Rituskirchen zerfallen
wäre".67 Zudem ist zu bedenken, dass „Ehre" im biblischen und
altkirchlichen Sinn Autorität miteinschliesst, da man denjenigen, dem
Ehre gebührt, zu achten hat. Vor allem aber hilft ein Dienst, der nicht
auch Vollmacht besitzt, gerade in jenen Situationen, wo man ihn am
nötigsten braucht, wenig oder nichts. Deshalb kann es nicht darum
gehen, im Verständnis des päpstlichen Primates den Gesichtspunkt der
Jurisdiktion überhaupt zu verabschieden. Es geht vielmehr darum, ihn in
den Gesamtzusammenhang der Kirche zu reintegrieren, wie dies Hans
Urs von Balthasar gefordert hat, dessen berühmtes Buch „Der
antirömische Affekt" nicht zufälligerweise den präzisierenden Untertitel
trägt: „Wie lässt sich das Papsttum in der Gesamtkirche integrieren?"68

Als Minimalforderung muss somit gelten, dass dem römischen
Vorsitz in der Liebe und in der Ehre zumindest jene Vollmachten
zukommen müssen, die die östlichen Kirchen im ersten Jahrtausend
problemlos dem Kaiser zugestanden haben. Das erste Jahrtausend zeigt

65 Statement von Erzbischof Mesrob K. KRIKORIAN. In: HELL / LIES (Hgg.): Papst-

amt, 241—244.
66 Vgl. PONTIFICIO COMITATO DI SZIENZE STORICHE (Ed.): 11primato del Vescovo di

Koma nelprimo millennio. Kicerche e testimonian^e. Città del Vaticano 1991.
67 Brief von Kardinal Joseph RATZINGER an Metropolit Damaskinos in der Schweiz.

In: Communio. Internationale Katholische Zeitschrift 30 (2001) 289-296, hier 292f.
68 BALTHASAR, H.U. von: Der antirömische Affekt. Wie lässt sich das Papsttum in der

Gesamtkirche integrieren? Freiburg i.Br. 1974.



28 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

jedenfalls, wie notwendig die Rolle der oströmischen Kaiser gewesen ist,
damit die Konzilien überhaupt stattfinden konnten. Deshalb muss sich
auch heute ein Kirchenverständnis, das die konziliare Wirklichkeit ernst
nimmt, für die Frage der Leitung von möglichen Konzilien öffnen. Von
daher müsste es weder ein theologisches noch ein ökumenisches
Problem darstellen, wenn man dem Bischof von Rom zumindest das

zuspricht, „was man dem Kaiser lange Zeit und in zentralen Punkten
zuerkannt hat".69 Dies aber bedeutet, dass der Petrusdienst nicht nur als

ein repräsentaüves Zeichen der Ehre und der Liebe, sondern auch als ein

vollmächtiger Dienst an der Einheit der Kirche zu verstehen ist, der
eben deshalb auf synodale und konziliare Mitwirkung angewiesen ist. Es

muss somit ein „Pastoralprimat mit rechtlicher Vollmacht" sein,70 dessen

Grundsendung darin besteht, für das Bleiben der Kirche in der
apostolischen Wahrheit und für eine volle Gemeinschaft der Kirchen im
Festhalten an der biblischen Botschaft zu sorgen.

Damit ist bereits auch der innerste Kern dessen berührt, was mit der
vielfältig missverstandenen Unfehlbarkeit des Papstes wirklich gemeint
ist. An erster Stelle gilt es zu betonen, dass es keine private und
separierte Unfehlbarkeit des Papstes geben kann. Die Unfehlbarkeit des

Papstes setzt vielmehr die Unfehlbarkeit der Kirche voraus, was bereits
in der kanonistischen Doktrin zum Ausdruck kommt, dass ein persönlich
häretischer Papst eo ipso sein Amt verliert. Wenn folglich die Unfehlbarkeit

des Papstes nur sinnvoll ist, wenn die kirchliche Gemeinschaft
diese Unfehlbarkeit unfehlbar glaubt, so braucht die Unfehlbarkeit der
Kirche umgekehrt, um überhaupt aktionsfähig sein zu können, die
Unfehlbarkeit des Papstes. Der petrinische Dienst an der Einheit der
Kirche ist deshalb in erster Linie ein „Dienst am Glauben".71 Und für
diesen „primatus fidei" ist der Papst der autorisierte Zeuge. Denn wie zu
jedem Amt gehört auch zum Papstamt in der Kirche der personale
Zeugendienst, für den der Zeuge persönlich haftbar und verantwortlich
ist. Da Autorität in der Kirche letztlich allein Jesus Christus als dem
Haupt und Herrn der Kirche zukommt, kann menschliche Autorität nur
im Namen Jesu und als persönlich beauftragter Zeuge Jesu Christi
ausgeübt werden. Bei aller Integration des Papstes in das Ganze der
Kirche steht das Petrusamt deshalb „dieser mit seiner ihm eigenen

69 SCHWAGER, R.: Papstamt und gesellschaftliche Bedingungen. In: HELL / LIES (Hgg.):
Papstamt, 271—272.

70 KLAUSNITZERj W.: Die Diskussion innerhalb der römisch-katholischen Kirche um das

Papstamt. In: Una Sancta 53 (1998) 21—29, hier 29.
71 Vgl. KASPER, W.: Dienst an der Einheit und Freiheit der Kirche. Zur gegenwärtigen

Diskussion um das Petrusamt in der Kirche. In: RATZINGER, J. (Hg.): Dienst an der Einheit. Zum
Wesen und Auftrag des Petrusamtes. Düsseldorf 1978, 81—104.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 29

Verantwortung und Vollmacht auch gegenüber".72 Eben deshalb ist es

auch sinnvoller, statt von Unfehlbarkeit von Letztverbindlichkeit zu
reden. Die alle Kirchen berührende und deshalb auch ökumenisch zu
behandelnde Grundfrage ist deshalb in erster Linie nicht das Verhältnis
von kirchlicher und päpstlicher Unfehlbarkeit, sondern die Beziehung
von unbedingter göttlicher Wahrheit und geschichtlich bedingter
menschlicher Wahrheitsaussage.

Diese martyrologische Dimension des Petrusamtes wie jedes Amtes
überhaupt hat natürlich zur Konsequenz, dass der Dienst an der Einheit
und am Glauben in einer ärgerlichen Weise konkret wird. Hier liegt der

eigentliche Grund, dass es in der Geschichte des Papsttums nicht an
menschlichen, teilweise auch schweren Irrtümern und Mängeln gefehlt
hat. Dies wird auch bei allen Revisionen in der Gestaltung des Papstamtes

so bleiben. Bereits bei Petrus hat es sich so verhalten, weshalb er
sich selbst als Sünder bekannt hat. Petrus, ein schwacher Mensch, wurde
aber gerade deshalb zum Felsen erwählt, „damit offenbar werde, dass der
Sieg Christus allein gehört und nicht menschlichen Kräften
zuzuschreiben ist. Der Herr wollte seinen Schatz in zerbrechlichen Gefässen
durch die Zeiten tragen: So ist die menschliche Schwachheit zum
Zeichen der Wahrheit der göttlichen Vorsehung geworden."73

Mit gutem Gewissen kann der Katholik auch heute bekennen, dass das

Petrusamt als Dienst an der Einheit und oft genug auch als Dienst an der
Freiheit der Kirche vom Staat ein Geschenk der Vorsehung an die
Kirche ist und dass dieses Amt konstitutiv zum Kirchesein gehört. Wohl
von keinem Amt dürfte gelten, was David Knowles in der Encyclopedia
Britannica geschrieben hat: „Das Papsttum ist die einzige Institution, die
seit dem frühen römischen Reich ununterbrochen fortbesteht. Das Amt
ist an sich immer grösser gewesen als die Persönlichkeit, und es besteht
fort."74

Abstract
The characteristic theological structure of the Catholic Church consists in the mutual
immanence of the local churches and the universal church. The church is the icon of
the Holy Trinity. Its fundamental vocation is to represent the Trinitarian commu-

72 Bischof W. KASPER: Das Petrusamt in ökumenischer Perspektive. In: HELL / LIES

(Hgg.): Papstamt, 211—233, hier 232.
73 Der Primat des Nachfolgers Petri im Geheimnis der Kirche. Erwägungen der Kongregation für

die Glaubenslehre. In: Der Apostolische Stuhl 1998. Dokumentation. Bonn 1998, 1216—

1224, hier 1224.
74 KNOWLES, D. In: Encyclopedia Britannica. Vol 17 (1965) 195.



30 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

nion. The interconnection of local churches and the church universal, ofepiscopate and

papalprimacy, is expressed in the celebration of the Eucharist.

Bishop Kurt Koch argues for strengthening intermediate and regional ecclesial

authorities, which promote a more credible way of living synodality. The author reminds

us of the ecumenical responsibility of the Pope as the spokesman for the common

heritage of all Christian churches. The petrine ministry of unity is a service to the

faith. Infallibility is the martyriological dimension of this service, expressed in the

personal witness of thepresence ofdivine truth in history.


	Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums aus römisch-katholischer Sicht

