Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 52 (2005)

Heft: 1-2

Artikel: Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums aus
romisch-katholischer Sicht

Autor: Koch, Kurt

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-760639

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-760639
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BISCHOF KURT KOCH

Unaufgebbares und Revidierbares in der

Gestalt des Papsttums aus romisch-
katholischer Sicht'

Es war am 18. Juli 1870, also an jenem denkwiirdigen Tag, an dem
wihrend der Vierten Offentlichen Sitzung des Ersten Vatikanischen
Konzils die Dogmatische Konstitution ,,Pastor Aeternus®“ entschieden
und promulgiert werden sollte. Nach Tagen anhaltender und driickender
Schwiile ging an diesem Tag ein schweres Gewitter mit Sturm und
Platzregen iiber Rom nieder. Die ,,Placets” bei der namentlichen Ab-
stimmung wurden immer wieder von Blitzen und schweren Donner-
schligen unterbrochen. Zu seinem Hohepunkt kam das Unwetter, als
nach der Abstimmung Papst Pius IX. die Konstitution vorlas und
feierlich bestitigte: ,,es herrschte dichte Finsternis in der Aula, und nur
mit Kerzen konnte die Verlesung geschehen®“.? Es versteht sich leicht,
dass diese erregenden Umstinde, unter denen die Definitionen des
universalen Jurisdiktionsprimates und der Infallibilitit des Papstes
erfolgten, Anlass zu sehr verschiedenen Kommentaren und Inter-
pretationen gaben. Auf der einen Seite sah man in diesen Ereignissen ein
Zeichen der letzten, aber ohnmichtigen Wut der Michte der Unterwelt,
die vergeblich gegen den Felsen Petri wiiteten. Sehr oft nahm man auch
Bezug auf das Geschehen auf dem Sinai, und zwar dahingehend, die
papstliche Unfehlbarkeit ,,sei wie das Gesetz auf Sinai buchstéiblich unter
Blitz und Donner verkindet worden“.> Auf der anderen Seite aber
deutete man das Gewitter als ,,Zeichen goéttlichen Zornes gegen die
Vergotzung eines Menschen®.4

Die Erinnerung an diesen historischen Tag in Rom verfolgt nicht das
Ziel, nach mehr als hundertdreissig Jahren dartiber urteilen zu wollen, ob
auf dem Konzil die Deutung der Gegner oder die Interpretation der
Anhinger der beiden Dogmen die richtige gewesen ist. Diese Erinnerung
zeigt aber, dass die Gestalt des Papstamtes, das sich in katholischer Sicht

! Vortrag beim Evangelischen Pfarramt an der Universitit St. Gallen am 20. Novem-
ber 2002.

2 SCHATZ, K.: Vaticanum 1 (1869—-1870), Band III: Unfehlbarkeitsdiskussion und Re-
zeption. Paderborn 1994, 165.

3 ScHATZ: Vaticanum 1, 167.

4 SCHATZ: Vaticanum 1, 167.



6 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

als sichtbares Zeichen und wirksamer Garant der Einheit der Kirche
versteht, innerhalb der rémisch-katholischen Kirche selbst umstritten
sein kann. Mit dieser Erinnerung ist zudem eine belastende Hypothek fiir
die Okumene verbunden. Dass die Frage des Papstamtes das oku-
menische Problem schlechthin ist, hat bereits Papst Paul VI. bei seinem
Besuch im Sekretariat fir die Einheit der Christen im Jahre 1967
freimiitig ausgesprochen: ,Der Papst ist, wir wissen es wohl, ohne
Zweifel das schwerwiegendste Hindernis auf dem Weg des Oku-
menismus.“> Auf dieses ehrliche Bekenntnis hat Papst Johannes Paul II.
in seiner Enzyklika ,,Uber den Einsatz fiir die Okumene“ zuriick-
gegriffen, wenn er erklirt, dass das Amt des Bischofs von Rom ,eine
Schwierigkeit fiir den Grossteil der anderen Christen® darstellt, ,,deren
Gedichtnis durch gewisse schmerzliche Erinnerungen gezeichnet ist“.6
Auf diesem Hintergrund hat der Papst die Bitte an die eigene Kirche,
aber auch an die gesamte Okumene ausgesprochen, sich mit ihm auf
einen geduldigen briderlichen Dialog tber das Amt des Papstes
einzulassen. Als ausdriickliches Ziel dieses Dialoges hat der Papst
formuliert, dass eine ,Form der Primatsausiibung® gefunden werden
kann, ,,die zwar keineswegs auf das Wesentliche ihrer Sendung ver-
zichtet, sich aber einer neuen Situation 6ffnet®, und zwar dahingehend,
dass dieses Amt ,.einen von den einen und anderen anerkannten Dienst
der Liebe zu verwirklichen vermag®.’

1. Okumenische Kernprobleme
Kirchenverstindnis und Frage der Amter

Mit diesem Dialog ist somit die Unterscheidung zwischen dem Unauf-
gebbaren und dem Revidierbaren in der Gestalt des Papsttums selbst
anvisiert.® Auf der anderen Seite aber gibe man sich einer grossen
Illusion hin, wollte man versuchen, diesen 6kumenischen Dialog iiber
das Papsttum direkt anzugehen. Wer die 6kumenische Diskussion auf-
merksam verfolgt, muss niichtern feststellen, dass die Frage des Papst-
amtes nur die Spitze eines Eisberges ist. Bei dieser Frage kommen
nimlich alle ungel6sten 6kumenischen Probleme auf den Tisch. Dies gilt
vor allem fir die Fragen des Kirchenverstindnisses und des Amtes,
beziehungsweise der Amter in der Kirche. Dies sind die entscheidenden
Punkte, an denen sich die gegenwirtige theologische Diskussion abar-

> AAS 59 (1967) 498.

6 Ut unum sint, 88.

7 Ut unum sint, 95.

8 Vgl. KASPER, W. (ed.): I/ ministero petrino. Cattolici e ortodossi in dialogo. Roma 2004.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 7

beiten muss. Dies belegt bereits die Tatsache, dass die theologischen und
okumenischen Publikationen iiber die Amterfrage im Allgemeinen und
uber das Papstamt im Speziellen einige Blicherregale fiillen.?

An diese unerledigten dkumenischen Probleme hat die Erklirung der
Glaubenskongregation ,Uber die Einzigartigkeit und die Heilsuni-
versalitit Jesu Christi und der Kirche* mit dem Titel ,,Dominus Iesus®
im Jahre 2000 in aller Deutlichkeit erinnert, wenn es dort heisst, dass
jene kirchlichen Gemeinschaften, ,,die den giiltigen Episkopat und die
urspriingliche und vollstindige Wirklichkeit des eucharistischen Geheim-
nisses nicht bewahrt“ haben, ,nicht Kirchen im eigentlichen Sinne“
sind.’® Inzwischen haben zwar die Kardinile Walter Kasper und Joseph
Ratginger klargestellt, dass diese Aussage dahingehend zu verstehen ist,
dass die aus der Reformation hervorgegangenen kirchlichen Gemein-
schaften Kirchen in einem analogen Sinn oder ,Kirchen eines anderen
Typs“ sind.!! Dennoch bleibt die Grundaussage des Dokumentes
,Dominus Iesus®“, das nur die 6kumenische Sicht des Zweiten Vatika-
nischen Konzils in die Erinnerung gerufen hat, bestehen, dass die
Eucharistie und die apostolische Sukzession im Bischofsamt in katho-
lischer Sicht entscheidende Kriterien des Kircheseins sind.

Dies sind Aussagen, die Christen reformatorischer Tradition, wenn
iberhaupt, nur schwer nachvollziechen koénnen. Sie pflegen bei dieser
Frage sofort auf Artikel 7 des Augsburger Bekenntnisses zu verweisen,
der besagt, dass Kirche iiberall dort ist, wo das Evangelium rein gepre-
digt und die Sakramente evangeliumsgemiss gespendet werden. Da vom
kirchlichen Amt in diesem Zusammenhang nicht die Rede ist, pflegt man

 Vgl. nur die bereits erschienenen Sammelbinde in chronologischer Reihenfolge:
DENZLER, G. uw.a.. Zum Thema Petrusamt und Papstium. Stuttgart 1970; DENZLER, G.
(Hg.): Das Papsttum in der Diskussion. Regensburg 1974; MAUER, O. u.a.: Das Petrusamt in
dkumenischer Sicht. Innsbruck 1975; MUND, H.]J.: Das Petrusamt in der gegenwdirtigen theolo-
gischen Diskussion. Paderborn 1976; STIRNIMANN, H. / VISCHER, L. u.a.: Papsttum und
Petrusdienst. Frankfurt a.M. 1975; BRANDENBURG, A. / URBAN, H.]. (Hgg.): Petrus und
Papst. Evangelium, Einbeit der Kirche, Papstdienst. Munster 1976, zweiter Band 1978;
RATZINGER, J. (Hg.): Diéenst an der Einheit. Zum Wesen und Auftrag des Petrusamtes. Dissel-
dorf 1978; ARISTI, V. von w.a.: Das Papstamt. Dienst oder Hindernis fiir die Okumene?
Regensburg 1985; FISCHER, H.-]. w.a.: Wogu noch einen Papst? Vier Pladoyers fiir das Petrus-
amt. Kéln 1993; JOHANN-ADAM-MOHLER-INSTITUT (Hg.): Das Papstamt. Anspruch und
Widerspruch. Zum Stand des kumenischen Dialogs iber das Papstamt. Minster 1996; HUNER-
MANN, P. (Hg.): Papstamt und Okumene. Zum Petrusdienst an der Einbeit aller Getauften.
Regensburg 1997; SCHUTTE, H. (Hg.): Im Dienst der einen Kirche. Okumenische Uberlegungen
zur Reform des Papstamts. Paderborn 2000; HELL, S. / LIES, L. (Hgg.): Papstamt. Hoffnung.
Chance, Argernis. Okumenische Diskussion in einer gloabalisierten Welt. Innsbruck 2000.

10 Dominus Iesus, 17.

W1 KASPER, W.: Situation und Zukunft der Okumene. In: Theologische Quartalschrift 181
(2001) 175-190, hier 185.



8 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

daraus zu schliessen, dass fiir die Kirche und ihre Einheit die Ver-
kiindigung des Evangeliums und die evangeliumsgemisse Feier der
Sakramente ausreichend sind (,,satis est) und das Amt dazu nicht
notwendig ist (,nec necesse est”). Es darf dabei aber nicht ibersehen
werden, dass bereits in Artikel 5 der Confessio Augustana betont wird,
dass das Amt, welches das Evangelium verkiindet und die Sakramente
darreicht, ,eingesetzt® ist. Und nach Artikel 14 muss man in dieses Amt
durch die Ordination ,,rechtmissig® berufen sein. Das Amt ist also auch
in evangelischer Sicht eine Beauftragung durch Christus und nicht eine
Delegation durch die Gemeinde. In dieser Interpretationslinie hat Lukas
Vischer, der langjihrige Direktor von ,,Faith and Order®, betont, dass die
,wJFormel ,satis est’ insofern gefihrlich ist, als sie die Aufgabe der Einheit
nicht in ihrem vollen Umfang ins Auge fasst“ und dass ,Kirchen, die
sich in ihrem Kampf um die Einheit allein von dieser Formel leiten
lassen®, deshalb ,,ungeniigend ausgeriistet” sind: ,,Formula satis est non
satis est.“12 Uber die Frage, ob das Amt zum Wesen der Kirche gehért
oder eine rein menschliche Organisationsform darstellt, kann ich freilich
bisher keinen innerprotestantischen Konsens ausmachen.

Doch an dieser Stelle besteht noch nicht das eigentliche 6kumenische
Problem. Das viel tiefere Problem liegt darin, dass das evangelische
Kirchenverstindnis seinen eindeutigen Schwerpunkt und gleichsam sein
Gravitationszentrum in der konkreten Gemeinde hat: Die Kirche Jesu
Christi ist in evangelischer Sicht Kirche im vollen Sinn in der konkreten,
um Wort und Sakrament versammelten Gottesdienstgemeinde. Dass die
Gemeinde die prototypische Realisierung von Kirche ist, hat das vom
Rat der EKD publizierte ,,Votum zum geordneten Miteinander bekennt-
nisverschiedener Kirchen® mit dem Titel ,,Kirchengemeinschaft nach
evangelischem Verstindnis“, dahingehend ausgesprochen, dass die eine,
heilige, apostolische und katholische Kirche ,,notwendig in Gestalt von
einzelnen Gemeinden® existiert, ,,die die primire Verwirklichung der
katholischen Kirche sind“. Selbstverstindlich stehen diese einzelnen
Gemeinden miteinander im Austausch. Der iibergemeindliche oder gar
universalkirchliche Aspekt ist insofern zwar implizit vorhanden, freilich
theologisch unterbelichtet. So sind beispielsweise die lutherischen oder
reformierten Weltbiinde eben Bilinde von Kirchen, aber nicht selbst
Kirche, héchstens auf dem Weg vom Kirchenbund zur Kirchen-
gemeinschaft.

12 VISCHER, L.: ... satis est? Gemeinschaft in Christus und Einbeit der Kirche. In: HERBERT,
K. (Hg.): Christliche Freibeit — im Dienst am Menschen. Frankfurt a M. 1972, 243-254, hier
253.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 2

In dieser Ausblendung oder zumindest Unterbelichtung des uni-
versalkirchlichen Aspektes des Kircheseins sehe ich den eigentlichen
Grund, warum evangelisches Kirchenverstindnis keine allgemein
anerkannte Theologie des Bischofsamtes und schon gar keine Theologie
eines universalkirchlichen Amtes kennt, wie die romisch-katholische
Kirche dieses im Petrusamt des Bischofs von Rom realisiert sieht. Diese
Frage stellt sich im evangelischen Kirchenverstindnis im Grunde gar
nicht. Wenn nimlich in der konkreten Einzelgemeinde die entscheidende
Vollzugsgestalt von Kirche gesehen wird, dann stellt auch das Amt des
pastor loci den Prototyp des kirchlichen Amtes tberhaupt dar. Nach
evangelischem Kirchenverstindnis sind deshalb Pastoren- und Bischofs-
amt theologisch identisch und nur funktional unterschieden: ,,Das
Bischofsamt ist nach diesem Verstindnis Pastorenamt in kirchen-
leitender Funktion.“? Und was das Papstamt betrifft, hat bereits
Melanchthon in seinem beriihmt gewordenen Zusatz zu den Schmal-
kaldischen Artikeln betont, es konnte unter bestimmten Bedingungen
nach ,menschlichem Recht“ um des Friedens willen méglich (freilich
nicht notwendig) sein, es unterliege aber grundsitzlich der Kritik, was
natirlich apriori jeden Unfehlbarkeitsanspruch ausschliesst.

II. Das Papstamt in der Begiehung von Ortskirchen und Universalkirche

Es ist zwar erfreulich, dass die ibergemeindliche und universalkirchliche
Dimension des Kircheseins von Theologen aus der reformatorischen
Tradition immer deutlicher wiederentdeckt wird, und zwar unter direkter
Bezugnahme auf die Feier der Eucharistie. Fiir den evangelischen Theo-
logen Wolfhart Pannenberg impliziert die eucharistische Realitit der Mit-
gegenwart der ganzen Christenheit in der Gegenwart Jesu Christi unter
Brot und Wein in der Eucharistie notwendigerweise auch die Gesamt-
kirche. Denn in jeder Eucharistiefeier ist ,,mit dem wahren Leib des
Herrn zugleich die ganze weltweite Kirche gegenwiirtig, aber auch die
Kirche aller fritheren Generationen von Christen seit der Zeit der
Apostel und der altkirchlichen Mirtyrer”. Und Pannenberg hebt hervor,
dass diese Zusammengehorigkeit der Gegenwart Christi und der durch
sie begrindeten Gemeinschaft all derer, die mit ihm zu seinem Leibe
vetbunden sind, ,konstitutiv fiir das Mysterium des Herrenmahls und
der Kirche ist.'* Auch der Miinchener evangelische Theologe Gunther

13 \W. Kardinal KASPER: Perspektiven einer sich wandelnden Okumene. Das okumenische
Engagement der katholischen Kirche. In: Stimmen der Zeit 220 (2002) 651-661, hier 659.

14 PANNENBERG, W.: Kirche als Gemeinschaft der Glanbenden. In: DERS.: Kirche und
Okumene (= Beitrige zur Systematischen Theologie. Band 3). Géttingen 2000, 11-22, hier
15,



10 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

Wenz betont, dass jede Gottesdienstgemeinde ihrem Wesen nach ,,mit
einem universalkirchlichen Bezug unveriusserlich verbunden® ist und
dass folglich die Kirche als congregatio sanctorum zugleich Gemein-
schaft aller Gliubigen ist.!> Wenz spricht sogar von einer ,,Selbsttrans-
zendenz®, die zum Wesen jeder konkreten Gemeinschaft von Christen
»elementar hinzugeh6rt®. Eine regionale Kirchengemeinschaft kann des-
halb ihre Einheit nur wahren, wenn sie sich nicht in sich selbst ver-
schliesst, ,,sondern aus ist auf eine tuberregional-6kumenische Einigkeit
der Christen“.16 Es versteht sich deshalb leicht, dass diese Theologen
auch ein grosses Verstindnis fir die Notwendigkeit oder zumindest
Sinnhaftigkeit eines universalkirchlichen Dienstes an der Einheit der
Kirche und der 6kumenischen Einheit der Kirchen haben.

1. Kirche als communio ecclesiae et ecclesiarum

Diese Stimmen von aus der reformatorischen Tradition stammenden
Theologen sind zwar etfreulich; sie geben aber keinen innerprotes-
tantischen Konsens wieder. Immerhin haben sie den grossen Vorteil,
dass sie darauf aufmerksam machen kénnen, dass sowohl die dkume-
nische Frage des Papstamtes als auch die zunichst innerkatholisch zu
vollziehende Unterscheidung zwischen dem Unaufgebbaren und Revi-
dierbaren in der konkreten Gestaltung des Papstamtes nur auf dem
Hintergrund der Verhiltnisbestimmung von Ortskirche und Universal-
kirche angegangen werden konnen. Denn ohne diese Beziehung zwi-
schen ortskirchlicher und universalkirchlicher Dimension des Kirche-
seins ist die theologische Notwendigkeit sowohl des Bischofsamtes als
auch des petrinischen Dienstes nicht einsichtig zu machen. Ich versuche
deshalb im Folgenden, die mir gestellte Frage nach dem Unaufgebbaren
und dem Reviderbaren in der Gestaltung des Petrusdienstes auf dem
Hintergrund des Verhiltnisses zwischen Ortskirche und Universalkirche
anzugehen. Dabei handelt es sich um eine derart spannende Frage, dass
dariiber selbst ein innerkurialer Disput zwischen den Kardinilen Walter
Kasper und Joseph Ratginger stattgefunden hat, der freilich zu einer

weitgehenden Anniherung der Standpunkte fiihren konnte.”

15 Vgl. WENZ, G.: Communio Ecclesiarum. In: GRAF, F.W. / KORSCH, D. (Hgg.): Jen-
seits der Einbeit. Protestantische Ansichten der Okumene. Hannover 2001, 111-124, hier 113.

16 WENZ, G.: Das Petrusamt aus lutherischer Sicht. In: HELL / LIES (Hgg.): Papstamt, 67—
95, hier 82.

17 KASPER, W.: Zur Theologie und Praxis des bischiflichen Amtes. In: SCHREER, W. /
STEINS, G. (Hgg.): Auf nene Art Kirche sein. Wirklichkeiten — Herausforderungen — Wandlungen.
Festschrift fiir Bischof Dr. Josef Homeyer. Minchen 1999, 32-48; J. Cardinal
RATZINGER: Die Ekklesiologie der Konstitution Lumen gentium. 1n: DERS.: Weggemeinschaft des
Glanbens. Kirche als Communio. Augsburg 2002, 107-131; W. Kardinal KASPER: Das



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 11

Die katholische Sicht geht bei dieser Frage von der Grundiiberzeugung
aus, dass die Kirche nicht erst im Laufe der Geschichte universal
geworden, sondern dass sie es von ihrem Ursprung her ist, wie beim
Geistereignis an Pfingsten deutlich wird. Denn der Pfingstbericht in der
Apostelgeschichte (2,1-13) zeigt uns die Kirche in der Stunde ihrer
Geburt. Dabei erwihnt Lukas die vielen Lindernamen deshalb so aus-
fihrlich und genau, weil es ihm um die Universalitit der Kirche geht,
und zwar bereits in ithrer Geburtsstunde. Von Ost nach West und von
Nord nach Sid nennt Lukas zunichst die zwolf Linder der damaligen
Welt. Hernach sprengt er diese Grenzen und geht bis nach Rom und zur
Insel Kreta. Damit zeigt Lukas, dass die Kirche seit ihrer Geburt uni-
versal ist, eine Glaubensgemeinschaft mit weltweitem Horizont und aus
vielen Vélkern. In diesem urspriinglichen und authentischen Sinn ist die
Kirche ,katholisch*: in allen Sprachen sprechend und doch eins in
demselben Geist.

Von daher wird noch ein Weiteres deutlich: Der Pfingstbericht geht
unmittelbar iber in den Bericht von der Taufe der ersten Christen und
Christinnen: ,,Die nun, die sein Wort annahmen, liessen sich taufen. An
diesem Tag wurden ihrer Gemeinschaft etwa dreitausend Menschen
hinzugefiigt“ (Apg 2,41). Von allem Anfang an geh6ren die Universalitit
der Kirche und die eine Taufe unldsbar zusammen, freilich nicht so, dass
Kirche allererst dadurch entstehen wiirde, dass Menschen sich zur
Kirche zusammenschliessen. Man tritt deshalb nicht durch die Taufe in
die Kirche ein, sondern man wird in der Taufe vielmehr in die Kirche als
eine bereits vorgegebene universale Heilswirklichkeit hineingenommen.
In diesem elementaren Sinn ist die Taufe das , Eintrittstor in die
Kirche“.18 Sie ist das universale Sakrament der Kirche schlechthin. Denn
in der Taufe wird der einzelne Mensch in die Kirche aufgenommen, die
aus vielen Voélkern besteht. Deshalb kommt die Taufe nicht aus der
einzelnen Gemeinde heraus, in ihr 6ffnet sich vielmehr das Tor zur
einen Kirche. Die Taufe ist folglich sehr viel mehr als ,,Sozialisierung in
einer Gemeinde®,!? sie ist Aufnahme in die universale Kirche auf dem
Weg der Aufnahme in die konkrete Gemeinde.

Diese Sicht hat das Zweite Vatikanische Konzil aufgegriffen und in
der ekklesiologischen Basisformel ausgedriickt, dass ,,die eine und

Verhaltnis von Universalkirche und Ortskirche. Freundschaftliche Auseinandersetzung mit der Kritik
von J. Kard. Ratzinger. In: Stimmen der Zeit 218 (2000) 795-804.

18 KASPER, W.: Ekklesiologische und kumenische Implikationen der Taufe. In: RAFFELT, A.
(Hg.): Weg und Weite. Festschrift fir Karl Lehmann. Freiburg i. Br. 2001, 581-599, hier
581.

19 ], Kardinal RATZINGER: Gott und die Welt. Glanben und Leben in unserer Zeit. Ein Ge-
sprich mit Peter Seewald. Stuttgart 2000, 344.



12 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

einzige katholische Kirche* ,in den Einzelkirchen und aus ihnen
besteht“:2 | Die Kirche Jesu Christi ist wahrhaft in allen rechtmissigen
Ortsgemeinschaften der Gliubigen anwesend, die in der Verbundenheit
mit ihren Hirten im Neuen Testament auch selbst Kirche heissen.“?!
Demgemiss ist die Kirche am ehesten mit einer Ellipse mit zwei Brenn-
punkten zu vergleichen, nimlich der Einheit der Universalkirche und der
Vielheit der Ortskirchen. Die Kirche ist communio ecclesiae und com-
munio ecclesiarum.?? Deshalb ist sie zugleich ortskirchlich und
universalkirchlich, episkopal und papal verfasst. In dieser wechselseitigen
Immanenz von Universalkitche und Ortskirchen besteht die eigen-
timliche und unverwechselbare theologische Verfassungstruktur der
katholischen Kirche, fiir die es in keiner staatlichen Verfassung, auch
nicht im helvetischen Modell von Kantonen und Bund, Analogien gibt.
Diese Analogielosigkeit bringt es mit sich, dass die Verfassungsstruk-
tur der katholischen Kirche immer wieder Missverstindnissen ausgesetzt
ist. Diese treten vor allem dann ein, wenn in der elliptischen Struktur der
Kirche der eine Brennpunkt derart verabsolutiert wird, dass der andere
von ihm aufgesogen zu werden droht. Demgemiss ist die heutige Kirche
oft nicht von einer belebenden Polarisation von Ortskirchen und Uni-
versalkirche geleitet, sondern von einer besorgniserregenden Polari-
sierung zwischen Partikularismus und Globalismus, beziehungsweise
zwischen einer ortskirchlichen Féderalisierung und einer universal-
kirchlichen Zentralisierung geprigt und teilweise stigmatisiert.

2. Kirchliche Communio jenseits von Partikularismus und Globalismus

Angesichts der heutigen Globalisierung der Wirtschaft ist es eine
Wohltat, dass neben der Wirtschaft die katholische Kirche eine globa-
lisierte, wenn nicht die einzige globale Realitit in der heutigen Welt
darstellt. Sie ist auf jeden Fall der ilteste ,,global player®.23 Diese globale
Wirklichkeit verkehrt sich aber dann in einen gefihrlichen kirchlichen
Globalismus, wenn ein eindeutiger Primat der Universalkirche vor den
einzelnen Ortskirchen propagiert und durchgesetzt wird. In dieser Optik
wird die katholische Kirche derart pointiert als Weltkirche waht-
genommen und betont, dass die verschiedenen Ortskirchen gleichsam

20 Lumen gentium, 23.

21 Lumen gentium, 26.

22 Vgl. KOCH, K.: Primat und Episkopat in der Sicht einer trinititstheologischen Ekklesiologie.
In: GEROSA, L. / DEMEL, S. / KRAMER, P. / MULLER, L. (Hgg.): Patriarchale und synodale
Strukturen in den katholischen Ostkirchen (= Kirchenrechtliche Bibliothek. Band 3). Miinster
2001, 9-30.

23 Vgl. SCHULMEISTER, P.: Papst und Papstamt als sozialpolitische Wirklichkeit in einer glo-
balen Welt. In: HELL / LIES (Hgg.): Papstamt, 17-36.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 13

nur noch als Unterabteilungen und Filialen der Universalkirche ver-
standen werden. In dieser Sicht ist ein gleichsam ,platonisches®
Missverstindnis wirksam, das vom Prinzip ,,universalia ante res® ausgeht
und in dem die Universalkirche vor allem ein transzendentes Urbild
darstellt, das in den einzelnen Partikularkirchen, und zwar in gleicher
Weise, verwirklicht ist. Gegentiber diesem Phinomen des romischen
Globalismus oder Zentralismus aber hat Kardinal Joseph Ratginger mit
Recht betont, dass die Ortskirchen ,,nicht unterste Verwaltungsbezirke®
sind, ,,sondern lebendige Zellen, in denen der ganze Organismus lebt®,
und dass ,,umgekehrt die Gesamtkirche nicht eine organisatorische
Superstruktur® ist, ,,sondern die notwendige Form der Einzigkeit Christi
in der Vielheit seiner Gemeinden®.2*

Dort aber, wo umgekehrt die an sich legitime Eigenstindigkeit der
Ortskirchen tuberpointiert wird, wird in der Universalkirche letztlich
nichts anderes mehr gesehen als ein nachtriglicher Zusammenschluss
von in sich vollstindig subsistierenden Ortskirchen im Sinne eines
organisatorischen Dachverbandes. In der Fluchtlinie dieser Sicht wird
ein teilkirchlicher Féderalismus oder nationalistischer Partikularismus
wirksam, der die Universalkirche, wenn tberhaupt, bloss noch wahr-
nimmt als nachtrigliche Summe, beziehungsweise Konféderation von
Teilkirchen, die sich schnell und gerne national identifizieren. In dieser
Sicht ist ein gleichsam ,,nominalistisches” Missverstindnis leitend, das
vom Prinzip ,universalia post res“ ausgeht und gemiss dem sich die
Universalkirche als Bund von Teilkirchen und in diesem Sinne als
Ergebnis eines Willensentscheides allererst ergibt. Gegeniiber diesem
Missverstindnis der Universalkirche als eines kongregationalistischen
Ensembles von in sich autonomen Einzelkirchen aber hat der Wiener
Kardinal Christoph Schinborn mit Recht betont, dass die katholische
Kirche ihrer innersten Natur nach iibernational ist: ,,Auf alle Menschen
und alle Vélker ausgerichtet, ist sie offen fiir alle, kennt sie keine Rassen-
schranken und Klassengrenzen. Der Gedanke einer Nationalkirche ist
ein Widerspruch in sich.“?® Jede Ortskirche ist deshalb bei aller
Eigenstindigkeit immer auch Teilkirche innerhalb der universalen Kirche
und darf sich auf keinen Fall von dieser grésseren Communio eccle-
siatum separatistisch abschotten. Jede Ortskirche ist von vorneherein
eingewiesen in eine lebendige communio und in einen ebenso berei-
chernden Austausch mit anderen Ortskirchen, um in sich selbst die

24 J. Kardinal RATZINGER: Vom Wiederauffinden der Mitte. Grundorientierungen. Freiburg
1.Br. 1997, 36.

25 Ch, Kardinal SCHONBORN: Die Menschen, die Kirche, das Land. Christentum als gesell-
schaftliche Herausforderung. Wien 1998, 48.



14 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

grossere Weite und bunte Fille der Universalkirche aufzunehmen und
um umgekehrt ihren authentischen Beitrag in die Universalkirche
einzubringen.¢

Weltkirchlicher Globalismus und ortskirchlicher Féderalismus sind
somit die hauptsichlichen Gleichgewichtsstérungen in der kirchlichen
Realitit der Gegenwart. Dabei zeigt die Erfahrung, dass sich beide
Phinomene gegenseitig fordern und kriftig unterstiitzen: Auf der einen
Seite kann der weltkirchliche Globalismus pastoralen Wildwuchs in den
Teilkirchen provozieren, der auf der anderen Seite den rémischen
Zentralismus nicht nur legitimiert, sondern auch wiederum auf den Plan
ruft. Der weltkirchliche Globalismus schligt dann in sein Gegenteil um
und umgekehrt.

Beide Gefahren lassen sich nur tberwinden, wenn sie im Licht des
Glaubensgeheimnisses der gottlichen Dreifaltigkeit betrachtet werden.
Wenn sich nimlich die eine Universalkirche und die vielen Ortskirchen
zugleich und ineinander verwirklichen, dann ist die kirchliche Communio
zunichst selbst getragen und verwurzelt in der trinitarischen Communio,
und dann ist die Kirche gleichsam das Abbild der trinitarischen Ge-
meinschaft von Vater, Sohn und Heiligem Geist, oder mit anderen
Worten: die Kirche ist ,,Jkone der Trinitat“.2’” Von daher kommt der
theologischen Durchdringung des Geheimnisses der gottlichen Dreifal-
tigkeit die Aufgabe zu, sowohl die Einheit der gottlichen Personen als
auch ihre Unterschiedenheit als gleichurspriingliche Dimensionen zum
Tragen zu bringen und fir das Verhiltnis von Universalkirche und
Ortskirchen fruchtbar zu machen.?8

3. Kirchliche Communio als Tkone der Trinitat

Das trinitarische Gottesgeheimnis enthalt auf der einen Seite die schéne
Botschaft, dass in Gott selbst Lebensraum fir den anderen ist. Denn der
Vater ist anders als der Sohn, und der Sohn ist wiederum anders als der
Heilige Geist. Es lebt in der gottlichen Dreieinigkeit eine urspriingliche
und schone Verschiedenheit der Personen. Deshalb hat die Kirche den
Modalismus als Hiresie verurteilt, gemiss dem sich die eine gottliche
Natur bloss in drei verschiedenen Weisen (Modi) und drei unter-
schiedlichen Konkretisierungen zeigt. Gott ist in sich vielmehr Differenz
in der Unterschiedenheit der Personen. Deshalb ist ihm jede Tendenz

26 Vgl. KOCH, K.: Das Bistum Basel in der Spannung swischen ortskirchlichem Aufbruch und

weltkirchlicher Einbindung. In: DERS.: Zeit-Zeichen. Kleine Beitrage zur hentigen Glanbenssituation.
Freiburg/Schweiz 1998, 93-99.

21 FORTE, B.: La chiesa — Icona della Trinita. Breve ecclesiologia. Brescia 1984.

28 Vgl. KOCH, K.: Im Glauben an den dreieinen Gott leben. Freiburg/Schweiz 2001, bes.
41-63: Kirchliche Gemeinschaft als irdische Darstellung des dreieinen Gottes.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 15

zum Uniformen fremd; und von daher ist die Sicht der Universalkirche
als eines transzendenten Utrbildes, nach dem sich die Teilkirchen, und
zwar in der gleichen Weise, realisieren, und folglich der aus dieser Sicht
folgende weltkirchliche Globalismus als ekklesiologische Variante der
trinitdtstheologischen Hiresie des Modalismus zu beurteilen.

Auf der anderen Seite schliesst die Verschiedenheit der géttlichen
Personen in der Dreieinigkeit einen unverbundenen Pluralismus aus.
Denn der dreieine Gott ist sich ereignende Gemeinschaft, freilich nicht
im Sinne einer menschlichen Gemeinschaft von drei in sich selb-
stindigen Personen, die sich gleichsam zu einer Goéttergemeinschaft
addieren wiirden. In Gott leben nicht drei Personen, die erst nachtriglich
aus ihrem Selbstsein heraus zueinander in Beziehung triten. Wiewohl
zwar der Vater anders ist als der Sohn und der Sohn wiederum anders als
der Heilige Geist, so leben die géttlichen Personen als himmlische
Trialogpartner doch auf derselben Seinsebene: Der Vater ist Gott, der
Sohn ist Gott, und der Heilige Geist ist Gott. Es lebt in Gott eine
urspringliche und wunderbare Einheit der Personen oder, wie Pau/
Evdokimov sehr schon sagt, ein ,,vorewiges trinitarisches Konzil“.?
Deshalb hat die Kirche den Tritheismus, der die Trinitdt missversteht als
kongregationalistische Gottergemeinschaft, als Haresie verurteilt. Gott
ist in sich vielmehr lebendige Gemeinschaft in der urspriinglichen
Beziehungseinheit der Liebe. Deshalb ist ihm jede Tendenz zur anar-
chischen Unverbundenheit und zum separatistischen Pluralismus fremd;
und von daher ist die Sicht der Universalkirche als einer nachtriglichen
Foderation von Teilkirchen und der aus dieser Sicht fliessende teilkirch-
liche Féderalismus als ekklesiologische Variante der trinititstheologi-
schen Hiresie des Tritheismus zu beurteilen.

Nimmt man beide Wesensbestimmungen des Geheimnisses der
gottlichen Trinitdt zusammen, dann ist der christlich offenbare Gott
gleichurspriinglich Einheit und Verschiedenheit, gleichurspriinglich
Communio und Differenz. Die trinitarische Communio meint deshalb
eine Einheit, die ihren Gegensatz, nimlich die Vielheit, nicht ausserhalb
ihrer selbst hat, sondern in sich selbst trigt. Die trinitarische Communio
ist selbst die Vermittlung von Identitit und Differenz, und zwar einer
Unterschiedenheit, die auf Einheit hin ist, und einer Einheit, die sich
gerade im Zusammenspiel der Vielen vollzieht. Die drei gottlichen
Petsonen stehen in einer solchen intensiven und intimen Gemeinschaft
miteinander, ,,dass sie nur als ,gemeinsame Tinzer® in einem gemein-

29 EVDOKIMOV, P.: Welches sind die Hauptanliegen der orthodoxen Kirche gegeniiber der
katholischen Kirche? In: Concilium 2 (1966) 263268, hier 267.



16 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

samen Tanz vorgestellt werden konnen, in der einer den andern
umtanzt“3 (perichorein).

Diese trinitarische Communio sichtbar darzustellen und zu leben, ist
die Grundberufung der Kirche. Tkone der Trinitit kann die Kirche
deshalb nur als communio in der Einheit der einen Universalkirche und
in der Unterschiedenheit und Vielheit der Ortskirchen sein. Sollen
sowohl ein ekklesiologischer Modalismus als auch ein ekklesiologischer
Tritheismus tberwunden werden kénnen, muss sich das spannungsvolle
Verhiltnis zwischen Universalkirche und Ortskirchen konsequent am
trinitarischen Gottesgeheimnis orientieren und dieses zugleich ikono-
graphisch abbilden: Wie sich auf der einen Seite die Einheit und
Einzigkeit Gottes nur erkennen lisst in der Dreiheit der géttlichen
Personen, so kann auch die Einheit der Universalkirche nur in der
Vielheit der Ortskirchen erkannt und verwirklicht werden. Wie auf der
anderen Seite in der Trinitit die Dreiheit der Personen die Einheit des
gottlichen Wesens weder aufhebt noch allererst hervorbringt, so gilt
auch von der einen Universalkirche, dass sie etwas qualitativ Anderes ist
als bloss die additive Summe von selbstindigen Einzelkirchen, wiewohl
sie nur in und aus Ortskirchen besteht. Wie somit das Bekenntnis zum
trinitarischen Gott die christliche Modifizierung des Monotheismus dar-
stellt, so ist auch die Kirche in ihrem wahren Wesen ,,communio
ecclesiae et ecclesiarum®, und diese ist die Konkretisierung und Ver-
wirklichung der einen universalen Kirche.

Nimmt man dieses spannungsvolle Ineinander von Einheit der
Universalkirche und Vielheit der Ortskirchen ernst, dann dringt sich mit
Kardinal Walter Kasper diese Konsequenz auf: ,Die eine katholische
Kirche ist also weder die nachtrigliche Summe, bzw. Konfdderation der
Teilkirchen (,,ex quibus®), noch ist sie eine Superkirche, deren Teil-
kirchen lediglich Provinzen der Universalkirche wiren. Die Teilkirchen
sind in Wahrheit Kirche Jesu Christi. Teilkirche und Universalkirche
realisieren sich perichoretisch ineinander; sie sind sich gegenseitig
innerlich (,,in quibus®).*“3!

4. Bischof und Papst als Bindeglieder der Katholizitat

Von dieser wechselseitigen Immanenz von Ortskirchen und Univer-
salkirche her erschliesst sich auch die besondere kirchliche Sendung des

30 GRESHAKE, G.: A#n den drei-einen Gott lanben. Freiburg i. Br. 1998, 31.

31 KASPER, W.: Zur Theologie und Praxis des bischiflichen Amtes. In: SCHREER, W./
STEINS, G. (Hgg.): Auf neue Art Kirche sein. Wirklichkeiten — Herausforderungen — Wandlungen.
Festschrift fiir Bischof Dr. Josef Homeyer. Miinchen 1999, 32—48, hier 43.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 17

Bischofsamtes.*? Diese besteht darin, eine lebendige Kommunikations-
briicke zwischen Ortskirche und Universalkirche zu sein, und zwar in
beiden Richtungen. In diesem elementaren Sinn ist der Bischof Pontifex,
namlich Briickenbauer zwischen seiner Bistumskirche und der Universal-
kirche: Auf der einen Seite hat der Bischof die authentische Stimme der
Ortskirche mit ihren besonderen Gnadengaben, mit ihren Vorziigen und
mit ihren Leiden in die Universalkirche einzubringen, fir sie fruchtbar
zu machen und auf diesem Wege zu verhindern, dass die Ortskirche
einfach eine uniforme Kopie der Universalkirche ist. Wie der Bischof der
Universalkirche gegeniiber die Ortskirche vertritt, so hat er auf der
anderen Seite auch die Universalkirche der Ortskirche gegeniiber zu
vertreten. In diesem Sinne muss er das Bistum oOffnen fir einen
lebendigen Austausch mit anderen Ortskirchen und mit der Universal-
kirche, um ihre gréssere und bunte Fiille in sich aufzunehmen und auf
diesem Wege zu verhindern, dass eine Ortskirche sich von der Universal-
kirche eigenwillig abschottet und sich allein national identifiziert. Denn
jede Ortskirche ist nur dann wirklich katholisch, wenn sie fiir die
anderen Ortskirchen und fiir die Universalkirche offen ist, und zwar im
Geben wie im Empfangen.

Ein Bischof wird seiner Verantwortung deshalb nur gerecht, wenn er
ein apostolischer Mensch ist, der die Apostolizitit der Ortskirche in der
Universalkirche vertritt, und zugleich ein katholischer Mensch, der die
Katholizitit der universalen Kirche in der Ortskirche reprisentiert. Mit
Recht redet das Zweite Vatikanische Konzil von zwei gleichurspriing-
lichen Dimensionen des Bischofsamtes, namlich von der katholischen
Gliedschaft des einzelnen Bischofs im weltweiten Bischofskollegium und
von seinem apostolischen Hirtendienst in der Ortskirche. In diesem
doppelten Sinn hat sich der Bischof als ,Bindeglied der Katholizitdt*33
zu erweisen.

Was der Bischof auf der regionalen Ebene der Kirche ist, dies
reprisentiert auf der universalen Ebene der Papst. Sein Dienst richtet
sich in besonderer Weise auf die Einheit der Communio der Bischofe,
wobei dieser Dienst die Verantwortung der Bischéfe nicht aufhebt,

32 Vgl. KocH, K.: Das Bischofsamt. Zur Rettung eines kirchlichen Dienstes. Freiburg/
Schweiz 1992; DERS.: Der Bischof als erster Verkiinder, Liturge und Leiter der Ortskirche.
Perspektiven des Bischofsamtes im Licht des Zweiten Vatikanischen Konzils. In: DERS.: Fenster sein
Jiir Gott. Unzeitgemdsse Gedanken gum Dienst in der Kirche. Freiburg/Schweiz 2002, 76-91;
DERS.: Das Dekret iiber die Hirtenaufgabe der Bischife in der Kirche Christus Dominus. In:
BISCHOF, F.X. / LEIMGRUBER, ST. (Hgg.): Vierzig Jabre 1I. Vatikanum. Zur Wirkungs-
geschichte der Konzilstexte. Wiirzburg 2004, 141-158.

33 J. Kardinal RATZINGER: Zur Gemeinschaft gerufen. Kirche heute verstehen. Freiburg i.Br.
1991, 94.



18 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

sondern ihr zugeordnet ist. Bischofsamt und Papstamt verhalten sich
dabei in gleicher Weise wie Ortskirchen und Universalkirche. Aufgrund
der wechselseitigen Immanenz von Universalkirche und Ortskirchen
bedeutet dies konkret, dass auf der einen Seite der Episkopat in der
Universalkirche prisent ist und dass auf der anderen Seite der Primat des
Papstes in jeder Ortskirche gegenwirtig ist. Beide sind sich so gegen-
seitig innerlich, dass sie weder voneinander ableitbar noch aufeinander
reduzierbar sind. Beide tragen vielmehr den authentischen Sinn von
Kirche als communio ecclesiae et ecclesiarum in sich und dienen dem
glaubwiirdigen Zusammenspiel von katholischer Einheit und aposto-
lischer Vielfalt.

Dieses wechselseitige Ineinander von Ortskirchen und Universal-
kirche und damit auch von Episkopat und Primat kommt zu besonderem
Ausdruck in der Feier der Eucharistie in der liturgisch bekundeten
Gemeinschaft mit dem jeweiligen Ortsbischof und dem Bischof von
Rom als dem Triger des petrinischen Dienstes. Es ist deshalb keines-
wegs eine belanglose Ausserlichkeit oder bloss eine unter Umstinden
auch zu vernachlissigende Nebensichlichkeit, dass im eucharistischen
Hochgebet der Name des jeweiligen Ortsbischofs wie des Papstes ge-
nannt wird. Diese liturgische Praxis ist vielmehr ,,Ausdruck der com-
munio, innerhalb derer die einzelne eucharistische Feier von ihrem
innersten Wesen her allein sinnvoll ist*.34

II1. Bleibende Spannungen im Verhaltnis von Primat und Episkopat

Von der Eucharistie als Feier der kirchlichen Communio her wird
sichtbar, dass sich das Verhiltnis von Universalkirche und Ortskirche im
Verhiltnis von Primat und Episkopat konkretisiert und geradezu
personifiziert. Dass die Einheit der Kirche auf allen ihren Ebenen durch
eine konkrete Person bezeugt wird, macht das spezifische Erkennungs-
zeichen katholischer Ekklesiologie aus. Die Kirche hat eine authentische
Stimme und einen aktionsfihigen Sachwalter ihrer Einheit und ihrer
Treue zum Glauben im Pfarrer auf der Ebene der Ortsgemeinde, im
Bischof auf der Ebene der Ortskirche und im Papst auf der Ebene der
Universalkirche. Wie es bereits in der biblischen Botschaft nicht nur die
Gemeinschaftlichkeit der von Gott gewirkten Geschichte, sondern auch
die personliche Haftbarkeit und Verantwortung der einzelnen beauftrag-
ten Person gibt, so gibt es auch den Dienst an der Einheit der Kirche
und des Zeugnisses des Glaubens als personlich verantworteter, so dass

34 KASPER, W.: Einheit und Vielfalt der Aspekte der Eucharistie. Zur neuerlichen Diskussion
um Grundgestalt und Grundsinn der Euncharistie. In: DERS.: Theologie und Kirche. Mainz 1987,
300-320, hier 316.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 19

dieser Dienst an eine konkrete Person gebunden ist.>> Von daher stellt
sich die entscheidende Frage, wie sich der Dienst der Bischofe und des
Papstes an der Einheit und am Glauben der Kirche zueinander ver-
halten.

In dieser Frage lag nicht nur eines der zentralen Themen des Zweiten
Vatikanischen Konzils, sondern damit ist auch der eigentliche Nerv
zahlreicher ekklesiologischer Auseinandersetzungen und ekklesioprak-
tischer Schwierigkeiten im Verhiltnis von Ortskirchen und Universal-
kirche heute beriithrt. Diese haben ihren Grund darin, dass das Zweite
Vatikanische Konzil das Erste Vatikanische Konzil erginzen und gleich-
sam vollenden wollte, indem es mit seiner Lehre tiber das Bischofsamt
und tber die Kollegialitit in diesem Amt die Primatslehre des Ersten
Vatikanischen Konzils auszubalancieren versucht hat. Doch bei aller
Betonung der bischéflichen Kollegialitit hat das Zweite Vatikanische
Konzil das Erste Vatikanum vollauf bestitigt. In dieser Balance zwischen
Erstem und Zweitem Vatikanum aber sind jene Spannungen enthalten,
die bis heute weder theoretisch noch praktisch gelést sind und die
zweifellos im Hintergrund auch gegenwirtiger kirchenpolitischer Ausei-
nandersetzungen stehen.3¢

Die entscheidende Ursache fur diese Spannungen liegt darin, dass das
Konzil von zwei Trigern der hochsten Gewalt in der Kirche spricht: Auf
der einen Seite betont das Konzil, dass der Papst als Nachfolger Petri
und als Bischof von Rom ,kraft seines Amtes als Stellvertreter Christi
und Hirt der ganzen Kirche volle, héchste und universale Gewalt tber
die Kirche* hat und ,,sie immer frei ausiiben kann“,37 oder sogar, wie die
,Nota explicativa praevia®“ zur Dogmatischen Konstitution iiber die
Kirche zuspitzt, ,,nach Gutdiinken [...], wie es von seinem Amt her
gefordert wird“.?® Auf der anderen Seite wird aber auch von der
Ordnung der Bischéfe gesagt, dass sie ,,gleichfalls Triger der héchsten
und vollen Gewalt iber die ganze Kirche* sind. Es wird freilich sofort
prazisiert, dass die Bischofe diese héchste und volle Gewalt ,,gemeinsam
mit ihrem Haupt, dem Bischof von Rom, und niemals ohne dieses

35 Vgl. RATZINGER, ].: Der Primat des Papstes und die Einbeit des Gottesvolkes. In: DERS.
(Hg.): Dienst an der Einheit. Zum Wesen und Aunftrag des Petrusamtes. Diisseldorf 1978, 165—
1.79.

36 Vgl. ACERBI, A.: Due ecclesiologie. Ecclesiologia giuridica ed ecclesiologia di communione nella
wLumen Gentium*“ Bologna 1975; ALBERIGO, G. / CONGAR, Y. / POTTMEYER, H.J.
(Hgg.): Kirche im Wandel. Eine kritische Zwischenbilang nach dem Zweiten Vatikanum. Diissel-
dorf 1982; POTTMEYER, H.]. / ALBERIGO, G. / JOSSUA, J.-P. (Hgg.): Die Regeption des
Zweiten Vatikanischen Konzils. Disseldorf 1986.

37 Lumen gentium, 22.

38 Lumen gentium, 4.



20 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

Haupt® haben.® Dies hat zur Konsequenz, dass ein giltiger Akt des
Bischofskollegiums ohne Mitwirkung des Papstes gar nicht moglich ist.
Damit ist zwar von vorneherein ausgeschlossen, dass ein kirchen-
rechtlich nicht l6sbarer Konflikt zwischen ,beiden® Trigern der hoch-
sten Gewalt eintreten konnte. Damit ist freilich zugleich ausgesagt, dass
es sich dabei um zwei letztlich nur inadiquat zu unterscheidende
Subjekte der hoéchsten Gewalt in der Kirche handelt.#? Darin aber
besteht eine unausweichliche Spannung im Verhiltnis von Primat und
Episkopat, die weder auf dem Konzil noch in der nachkonziliaren
lehramtlichen Entwicklung wirklich gelost werden konnte.

Das grosse ekklesiologische Verdienst des Zweiten Vatikanischen
Konzils muss aber darin gesehen werden, dass der Plural ,die Kirchen®
endlich wieder ,,sein theologisches Hausrecht innerhalb der katholischen
Kirche und in der Okumene® zuriickerhalten hat.4#! Auch wenn die
intendierte Gleichgewichtung von Petrusamt und Bischofskollegium und
dementsprechend von Universalkirche und Ortskirchen nicht konse-
quent durchgefithrt worden ist, so haben die Ortskirchen doch prinzi-
piell den gleichen theologischen Rang erhalten wie die Universalkirche,
wie diese vertiefte Sicht ihren Ausdruck vor allem in der ekklesio-
logischen Basiformel des Konzils gefunden hat, dass ,die eine und
einzige katholische Kirche“ ,in den Einzelkirchen und aus ihnen be-
steht® 42

IV. Re-Visionen in der Gestalt des Papsttums

Interpretiert man diesen verheissungsvollen Ansatz nach vorne, eréffnet
sich fiur die konkrete Gestaltung des Petrusdienstes und fir eine
ausgewogene Verhiltnisbestimmung von Primat und Episkopat ein
breiter Spielraum. Die entscheidende Herausforderung, vor der wir
stehen, erblicke ich mit Kardinal Walter Kasper darin, dass es zu einer
glaubwiirdigen ,,Synthese der Entwicklung des ersten und des zweiten
Jahrtausends als Weg ins dritte Jahrtausend der Kirchengeschichte®
kommen kann: ,,Es gilt, das Petrusamt als Dienst an der Einheit und an

39 Lumen gentium, 22.

40 Vgl. BERTRAMS, W.: Papst und Bischofskollegium als Trager der kirchlichen Hirtengewalt.
Minchen/Paderborn/Wien 1965. Vgl. dazu AYMANS, W.: Papst und Bischofskollegium als
Trdger der kirchlichen Hirtengewalt. Gedanken u einer Schrift gleichen Titels von W. Bertrams. In:
DERS.: Beitrage zum Verfassungsrecht der Kirche. Amsterdam 1991, 35-46.

41 KEHL, M.: Wobhin geht die Kirche? Eine Zeitdiagnose. Freiburg i. Br. 1996, 81.

42 Lumen gentium, 23.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 21

der Freiheit der Kirche zu verstehen.“4* Diesen Weg hat das Zweite
Vatikanische Konzil dadurch angebahnt, dass in seiner Rezeption das
Wesen der Kirche stets deutlicher mit dem theologischen Schliissel-
begriff der ,,Communio® beschrieben worden ist.# Zwar hat dieses Wort
auf dem Konzil selbst noch keine zentrale Stellung eingenommen. Aber
die ausserordentliche Bischofssynode im Jahre 1985, die zwanzig Jahre
nach dem Konzil eine Standortbestimmung der Kirche vorgenommen
hat, hat die konziliaren Ansitze zu einer erneuerten Communio-Ekkle-
siologie aufgegriffen und konsequent weitergefithrt und ,,Communio®
gleichsam als Synthese fiir die konziliare Ekklesiologie dargestellt.#> Eine
Communio-Ekklesiologie im Sinne der Weiterentwicklung einer trinitits-
theologisch strukturierten Gestalt der Kirche als ,,communio ecclesiae et
ecclesiarum® kann aber nur zum Tragen kommen, wenn auch ein
Communio-Episkopat und Communio-Primat glaubwiirdig gelebt wird.4¢

1. Synodalere Bewdihrung der Kirche als Communio Ecclesiae et Ecclesiarum

Ein glaubwiirdiges Zusammenspiel von Primat und Episkopat bedingt
vor allem eine synodalere Bewihrung der Kirche als communio
ecclesiarum. Ein verheissungsvoller Weg dahin kénnte die Wieder-
entdeckung der urspriinglich triadischen Struktur der Kirche sein, die
sich in den drei Lebenswirklichkeiten der Ortskirche mit ihrem Bischof,
der regionalen Hauptkirche mit ihrem Primas und der Universalkirche
mit dem Bischof von Rom als Papst der gesamten Kirche realisiert. Dazu
miissten freilich regionalkirchliche Zwischeninstanzen gestirkt und
institutionell wiederhergestellt werden,*” wie dies der katholische Dog-
matiker Gisbert Greshake fordert, und zwar in der Uberzeugung, dass die
communiale Struktur der katholischen Kirche nur wirklich wieder-
gewonnen werden kann, wenn es auf der einen Seite ,,zwischen der
romischen Primatialkirche mit ihrem Dienst der Einheit und den viel-
filtigen Ortskirchen mit ihren Bischofen regionalkirchliche Verbinde

43 KASPER, W.: Dienst an der Einbeit und Freibeit der Kirche. Zur gegenwirtigen Diskussion
um das Petrusamt in der Kirche. In: RATZINGER, ]. (Hg.): Dienst an der Einbeit. Zum Wesen und
Auftrag des Petrusamtes. Disseldorf 1978, 81-104, hier 94.

4 Vgl. KASPER, W.: Kirche als Communio. Uberlegungen zur ekklesiologischen Leitidee des II.
Vatikanischen Konzils. In: DERS.: Theologie und Kirche. Mainz 1987, 272-289; HILBERATH,
B.J. (Hg.): Communio — Ideal oder Zerrbild von Kommunikation? Freiburg 1.Br. 1999.

45 Vgl. Zukunft aus der Kraft des Konzils. Die ausserordentliche Bischofssynode ’85. Die Do-
kumente mit einem Kommentar von W. KASPER. Freiburg i.Br. 1986.

4 Vgl. POTTMEYER, H.].: Die Rolle des Papsttums im Dritten Jabrtausend. Freiburg i.Br.
1999,

41 Vgl. KocH, K.: Das Bischofsamt. Zur Rettung eines kirchlichen Dienstes. Freiburg i.Br.
1992, bes. 63-70: Triadische oder duale Kirchenstruktur? Anamnese kirchenhistorischer
Weichenstellungen.



22 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

mit einer urspriinglichen ,primatialen® Autoritit gibt, und wenn auf der
anderen Seite diese ,in der Communio-Ontologie der Kirche veran-
kerten regionalkirchlichen Instanzen® einen relativ autonomen Charakter
»in der ganzen katholischen Kirche und damit auch in der lateinischen
Westkirche* geniessen.*®

Eine solche triadische Kirchenstruktur erweist sich als dem wahren
Wesen der Kirche als communio als adiquat. Es ist aber unter den
Kirchenhistorikern strittig, ob diese Struktur Giberhaupt je einmal konse-
quent gelebt wurde. Nicht strittig diirfte hingegen die historische Fest-
stellung im Blick auf die Erfahrung der altkirchlichen Communio sein,
dass eine allein duale Kirchenstruktur, die sich auf den zwei Ebenen der
ortsbischoflichen und der gesamtkirchlich-pipstlichen Leitungsvollmacht
ausbildet, allmihlich zur Auflésung der kirchlichen communio als einer
,communio ecclesiae et ecclesiarum® gefiihrt hat, und zwar in zweierlei
Richtung:

Aufgrund des Verlustes der triadischen Struktur fiel in der Ostkirche
ohne ein wirksames Papstamt die kirchliche Communio in die vielen
wautokephalen®“ Ortskirchen auseinander, die kaum mehr eine hand-
lungsfihige Einheit bildeten. Demgegeniiber wurden in der Westkirche
die einzelnen Ortskirchen von einem starken Papsttum immer mehr
gleichsam ,aufgesogen® und als regionale Untergliederungen in die
romische Stadtkirche eingemeindet. Die einschneidenden Konsequenzen
dieser historischen Weichenstellungen muss man mit Joseph Ratginger in
dem geschichtswirksam gewordenen Ergebnis diagnostizieren, dass ,,die
Einbeziehung der einzelnen Ortskirchen in die Ortskirche von Rom®
zusehends ,,keinen Plural von ecclesiae mehr* erlaubt, dass vielmehr ,,die
Stadtgemeinde von Rom den ganzen lateinischen orbis in den kleinen
Raum ihrer urbis einverleibt“: ,,Der ganze Westen ist gleichsam nur noch
eine einzige Ortsgemeinde und beginnt immer mehr die alte Struktur der
Einheit in Vielfalt zu verlieren, so dass sie schliesslich ganz unver-
stindlich wird.“4

Demgegentiber konnte man in der Wiederbelebung der alten Idee
und Realitit der Patriarchate, genauerhin der Pentarchie von Rom,
Konstantinopel, Alexandrien, Antiochien und Jerusalem, innerhalb derer
dem Bischof von Rom der Vorrang zukam, den Beginn einer notwen-
digen Reinstitutionalisierung von kontinentalen und tberhaupt inter-

48 GRESHAKE, G.: ,Zwischeninstanzen" wischen Papst und Ortshischifen. Notwendige Vo-
raussetzung fiir die VVerwirklichung der Kirche als ,,communio ecclesiarum®. In: MULLER, H./
POTTMEYER, H.]. (Hgg.): Die Bischofskonferens. Theologischer wund juridischer Status.
Dusseldorf 1989, 88—115, hier 114—115.

49 RATZINGER, J.: Primat und Episkopat. In: DERS.: Das neue VVolk Gottes. Entwiirfe gur
Ekklesiologie. Disseldorf 1969, 121-146, hier 136.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 23

medidren Kirchenstrukturen erblicken.®® Diese koénnten sich als hilf-
reiche Unterstiitzung fir das konkrete Leben der Kirche als communio
ecclesiae et ecclesiarum erweisen. Denn sie konnen auf der einen Seite
verhindern, dass die universalkirchliche Communio in die blosse Vielfalt
von einzelnen Ortskirchen zerfillt und die Universalkirche bloss noch
als Summe oder Zusammenschluss von Ortskirchen wahrgenommen
werden kann. Auf der anderen Seite vermogen sie zu garantieren, dass
die oft kleinen Ortskirchen das volle Gewicht ihrer eigenen Physio-
gnomie in die universalkirchliche Communio einbringen kénnen und die
Ortskirchen nicht als reine Provinzen oder gar Departements der
universalen Kirche wahrgenommen werden.

Regionalkirchliche Zwischeninstanzen sind somit hilfreiche Institu-
tionen zur besseren Garantierung und zur glaubwiirdigeren Praxis
gelebter Synodalitit.>! Da Syn-Hodos den gemeinsamen Weg der
Ortskirchen in der Glaubensgemeinschaft der Universalkirche bezeich-
net, ist Synodalitit eine wichtige Dimension des kirchlichen Lebens, und
zwar als institutioneller Ausdruck der ,,communio ecclesiae et eccle-
siarum®“.>? Bei dieser notwendigen Wiedergewinnung des umfassenden
communialen Charakters der katholischen Kirche wird es dabei vor
allem auf dreierlei ankommen:>3

Erstens miisste eine theologische Aufwertung und kirchenpraktische
Stirkung der Bischofskonferenzen anvisiert werden, die allerdings nur
erste tastende Ansitze fiir die Verlebendigung von regionalkirchlichen
Zwischeninstanzen darstellen kénnten. Auf der Ebene der Universal-
kirche wire es zudem vorstellbar, dass die Institution der Synoden durch
einen stindigen Rat ersetzt werden konnte, in dem die Vorsitzenden der
Bischofskonferenzen regelmissig mit dem Papst beraten wiirden.

Die Stirkung von regionalkirchlichen Zwischeninstanzen wird sich
zweitens nicht nur auf die Austibung des Primates auswirken, sondern
auch auf die Praxis der Di6zesanbischéfe, die aller Erfahrung nach von

50 Vgl. FURER, L.: Kontinentale und nationale Kirchenstrukturen. In: FINK, U. / ZIHL-
MANN, R. (Hgg.): Kirche — Kultur — Kommunikation. Peter Henrici zum 70. Geburtstag.
Zurich 1998, 251-261.

1 Vgl. AYMANS, W.: Das synodale Element in der Kirchenverfassung. Miinchen 1970;
CORECCO, E.: Das Wesen der Synodalitat. In: DERS.: Ordinatio Fidei. Schriften gum kanonischen
Recht. Paderborn 1994, 380—401; HEINEMANN, H.: Demokratisierung oder Synodalisierung?
Ein Beitrag zur Diskussion. In: GEERLINGS, W. / SECKLER, M. (Hgg.): Kirche sein. Nach-
konziliare Theologie im Dienst der Kirchenreform. Festschrift fiir H. ]. Pottmeyer. Freiburg i.Br.
1994, 350-360.

2 Vgl. GEROSA, L.: Rechtstheologische Grundlagen der Synodalitit in der Kirche. In:
AYMANS, W. / GERINGER, K.-Th. (Hgg.): Iwri canonico promovendo. Festschrift fir
Heribert Schmitz zum. 65. Geburtstag. Regensburg 1994, 35-55.

3 Vgl. QUINN, J.R.: Die Reform des Papsttums. Freiburg i.Br. 2001.



24 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

ihren Didzesen derart absorbiert werden, dass immer wieder die Gefahr
droht, sich in einer teilkirchlichen Kurzsichtigkeit abzukapseln, statt die
Gemeinschaftsbeziehungen zwischen Diézesen und dem Zentrum zu
pflegen. Dass hier ein besonderes Problem vorliegt, zeigt tibrigens ein
Blick in die Kirchengeschichte, in der die Di6zesanbischofe selbst immer
wieder ,,Gegner einer stirkeren Metropolitangewalt® gewesen sind und
»lieber eine (geographisch weiter entfernte) romische Zentralgewalt™ in
Kauf genommen haben.”* Demgegentber setzt glaubwiirdige Synodalitit
voraus, dass die Ortsbischofe selbst vermehrt universalkirchliche Ver-
antwortung wahrnehmen und die Solidaritit untereinander intensivieren,
auch und gerade auf der Ebene von regionalen und kontinentalen
Bischofskonferenzen wie beispielsweise des Rates der europidischen
Bischofskonferenzen.

Die Voraussetzung fiir das Gelingen dieser wirksameren Synodalitit
sehe ich drittens in einer entschiedeneren Anwendung der Grund-
prinzipien der Soziallehre der katholischen Kirche im innerkirchlichen
Leben und seiner Strukturen, auch und gerade im Verhiltnis zwischen
den Ortskirchen untereinander wie der Ortskirchen mit Rom.>® Dies gilt
zumal fiir das Subsidiarititsprinzip, das besagt, dass all das, was einzelne,
beziehungsweise kleinere soziale Einheiten zu tun vermdgen, nicht von
der grosseren an sich gezogen werden sollte. Dass dieses Subsidiaritits-
prinzip auch innerhalb der katholischen Kirche selbst seine Geltung
haben und unter Wahrung ihrer Wesensstruktur Anwendung finden
kann, hat bereits im Jahre 1946 Papst Pius XII. hervorgehoben: ,,Auch
fur das Leben der Kirche und unbeschadet ihrer hierarchischen Struktur
gilt das Subsidiarititsprinzip.“36

2. Ein dkumenisches Papstamt ¢

Von der triadischen Struktur der Kirche her konnte theologisch auch
klarer unterschieden werden zwischen dem primatialen Dienst des
Papstes und seiner Aufgabe als Patriarch des Abendlandes. Dabei
handelt es sich um eine Unterscheidung, die auch und gerade fir die
Okumene hilfreich sein koénnte, worauf der evangelische Okumeniker
Wolfhart Pannenberg mit Recht aufmerksam gemacht hat: ,,Die Amtsgewalt

54 PRIMETSHOFER, B.: Bischofsernennungen. In: KORNER, B. u.a. (Hg.): Bischofsbestellung.
Mitwirkung der Ortskirche? Graz 2000, 61-81, hier 63.

% Vgl. KOCH, K.: Christliche Sozialethik und Ekklesiologie — eine wechselseitige Heraus-
forderung. In: FURGER, F. (Hg.): Jahrbuch fiir Christliche Sozialwissenschaften XXXII. Miinster
1991, 155-178.

56 Papst Pius XII., Ansprache vom 20. 2. 46. In: UTz, AF. / GRONER, F. (Hgg.):
Aunfban und Entfaltung des gesellschaftlichen Lebens. Soziale Summe Pins XI1I. Fribourg 1954, 11,
4097.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 25

des Papstes als Bischof von Rom und als Patriarch des Abendlandes ist
zu unterscheiden von seiner gesamtkirchlichen Autoritit, und gerade
eine solche Unterscheidung wiirde die Anerkennung und Wirkung der
Autoritit des romischen Bischofs in der Okumene nur fordern
konnen.“S7 Dabei versteht es sich von selbst, dass in der Okumene nur
die Vollmacht des Papstes als universaler Primas der Christenheit zum
Tragen kime, wihrend die Vollmacht des Papstes als Patriarch des
Abendlandes auf die lateinische Kirche beschrinkt bliebe.

Bei dieser Perspektive ist freilich zu beriicksichtigen, dass die Frage
der Unterscheidung zwischen dem gesamtkirchlichen Primat des Papstes
und seiner patriarchalen Vollmacht als Bischof von Rom theologisch
noch nicht endgultig beantwortet ist. Dennoch hat sich Kardinal Joseph
Ratginger dahingehend ausgesprochen, dass Rom ,,vom Osten nicht mehr
an Primatslehre fordern® muss, ,als auch im ersten Jahrtausend
formuliert und gelebt wurde“.”® Dabei muss freilich hinzugefiigt werden,
dass auch im Blick auf die Okumene mit den reformatorischen Kirchen
und kirchlichen Gemeinschaften gelten kann, dass von den Protestanten
in der Frage des Primats nicht mehr verlangt werden kann als von den
Kirchen des Ostens. Diese grundlegende Perspektive kénnte den Weg
Offnen fiir die Moglichkeit eines auch 6kumenischen Papstamtes, und
zwar dahingehend, dass der Papst sein Amt als Dienst nicht nur an der
Einheit der romisch-katholischen Kirche, sondern auch an der Einheit
aller Christen und Kirchen versteht und ausibt.®® Eine 6kumenische
Verantwortung des Papstes wire jedenfalls bereits heute denkbar und
moglich, und zwar vor allem in dreifacher Richtung:

Der Papst konnte erstens zwar nicht juridisch, aber doch moralisch
weltweit fiir alle christlichen Kirchen sprechen, indem er als Fiirsprecher
der Freiheit und als Anwalt der Menschenrechte auftritt und sich als
,moralisches Weltgewissen® bewihrt.% Muss es nicht zu denken geben,
dass nicht ein Theologe, sondern ein Vertreter der Medienwelt von Papst
Johannes Paul II. sagen kann, dass er ein ,,sozialpolitischer Hoffnungs-

57 PANNENBERG, W.: Das Papsttum und die Zukunft der Okumene. Anmerkungen aus luthe-
rischer Sicht. In: ARISTI, V. von w.a.: Das Papstamt — Dienst oder Hindernis fiir die Okumene?
Regensburg 1985, 139-149, hier 148.

38 J. Kardinal RATZINGER: Theologische Pringipienlehre. Bausteine zur Fundamentaltheologie.
Minchen 1982, 209.

9 Vgl. KOCH, K.: Dienst an der Einbeit der einen Kirche? Das Papstamt als das grosse Hin-
dernis auf dem Weg des Okumenismus. In: DERS.: Gelibmte Okumene. Was jetzt zu tun ist.
Freiburg i. Br. 1991, 165-194.

60 KUSCHEL, K.-].: Stellvertreter Christi? Der Papst in der geitgenissischen Literatur. Zirich/
Giitersloh 1980, 202.



26 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

triger™ ist und dass das grosse Vermichtnis dieses Papstes die ,unver-
dusserliche personale Wiirde des Menschen® sein wird?6!

Vorausgesetzt, dass alle christlichen Konfessionen die Sinnhaftigkeit
des Papsttums anerkennen, kénnte der Papst zweitens auch als Sprecher
des allen christlichen Kirchen gemeinsamen Erbes in der Welt6ffent-
lichkeit auftreten. Oder muss es nicht zu denken geben, dass der evange-
lische Okumeniker Wolfhart Pannenberg einen Dienst an der Einheit der
Christen im apostolischen Glauben prinzipiell auch auf der Ebene der
Gesamtkirche, in Bezug auf die ganze Christenheit, fiir notig erachtet
und dass er bereits im Petrusbild des Neuen Testamentes den ,,Ausdruck
des Bedirfnisses nach einem Dienst an der Einheit der Gesamtkirche®
wahrnimmt?62

Als wichtigster Schritt auf kiinftige institutionalisierte Formen eines
o6kumenischen Papstamtes wire drittens daran zu denken, was die von
Rom noch getrennten Christen mit Recht erwarten kénnten und was
wiederum Wolfhart Pannenberg treffend ausgesprochen hat, ,,dass der
Papst, der seine Funktion als Amt der Einheit in der Nachfolge des
Petrus versteht, tatsichlich auch als Anwalt der Einheit aller Christen
handelt, nicht nur als Anwalt der Einheit einer partikularen konfes-
sionellen Tradition“.63 Man wird jedenfalls nicht behaupten kénnen, dass
in der gegenwirtigen 6kumenischen Diskussion alle 6kumenischen Po-
tentialidten des Petrusamtes bereits ausgelotet wiren. Eine elementare
Grenze wird freilich auf jeden Fall bleiben, dass fiir die orthodoxen und
die aus der Reformation hervorgegangenen Kirchen und kirchlichen
Gemeinschaften gewiss nur eine Communio it Petrus, nicht aber eine
Communio #nter Petrus moglich sein wird. Deshalb muss in einem
letzten Gedankengang nochmals auf die Vollmachten des Papstes und
seine moglichen Revisionen zuriickgekommen werden.

3. Jurisdiktionsprimat und Unfeblbarkeit des Papstes

In diese Revisionsrichtung weist der zunichst von Hans Kiing gemachte6
und dann immer wieder aufgenommene Vorschlag, statt von einem

61 SCHULMEISTER, P.: Papst und Papstamt als sogialpolitische Wirklichkeit in einer globa-
lisierten Welt — Globalisierung obne Ausgrenzung. In: HELL / LIES (Hgg.): Papstamt, 17-36,
hier 35.

62 PANNENBERG, W.: Evangelische Uberlegungen zum Petrusdienst des romischen Bischofs. In:
DERS.: Kirche und Okumene (= Beitrige zur Systematischen Theologie. Band 3). Géttingen
2000, 366-377, hier 373-374.

63 PANNENBERG, W.: Diskussionsvotum, in: ARBEITSGEMEINSCHAFT OKUMENISCHER
UNIVERSITATSINSTITUE (Hg.): Papsttum als Gkumenische Frage. Miinchen/Mainz 1979,
326-327.

64 KUNG, H.: Die Kirche. Freiburg i. Br. 1967, bes. 522-562; DERS.: Unfeblbar? Eine
Anfrage. Zurich 1970, bes. 197-202.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 27

Jurisdiktionsprimat von einem Pastoralprimat des Papstes im Sinne eines
seelsorgerlichen Dienstes an der gesamten Kirche zu sprechen. An
diesem Vorschlag ist zweifellos richtig, dass der Primat in der Kirche nur
ein Primat des Dienstes und damit ein Vorsitz in der Liebe sein kann,
wie es der alte Titel fiir den Papst zum Ausdruck bringt: ,Servus
servorum Dei“. Problematisch wird dieser Vorschlag freilich dort, wo
ein solcher Pastoralprimat gegen den Jurisdiktionsprimat ausgespielt wird
und man allein einen Ehrenprimat konzediert, wie es beispielsweise
Erzbischof Mesrob K. Krikorian von der armenisch-apostolischen Kirche
tut, der die spezielle Stellung des Papstes allein als ,Moderator und
ermahnender Mittler, aber ohne jurisdiktionelle Vollmacht“ sieht, wie
dies fiir das ganze erste Jahrtausend gegolten habe.

Dagegen ist zunichst einzuwenden, dass der Primat, den Rom bereits
im 1. Jahrtausend beansprucht hat,% durchaus umfangreicher war, als
jener Ehrenprimat, den der christliche Osten dem Papst zugestehen will.
Umgekehrt zeigt die weitere Entwicklung der Ostkirchen mit ihrem
forcierten Prinzip der Autokephalie und der mit ihm verbundenen
Nationalismen, dass ohne ein wirksames Papsttum auch die rémisch-
katholische Kirche ,lingst in National- und Rituskirchen zerfallen
wire“.67 Zudem ist zu bedenken, dass , Ehre“ im biblischen und
altkirchlichen Sinn Autoritit miteinschliesst, da man denjenigen, dem
Ehre gebiihrt, zu achten hat. Vor allem aber hilft ein Dienst, der nicht
auch Vollmacht besitzt, gerade in jenen Situationen, wo man ihn am
notigsten braucht, wenig oder nichts. Deshalb kann es nicht darum
gehen, im Verstindnis des pipstlichen Primates den Gesichtspunkt der
Jurisdiktion tiberhaupt zu verabschieden. Es geht vielmehr darum, ihn in
den Gesamtzusammenhang der Kirche zu reintegrieren, wie dies Hans
Urs von Balthasar gefordert hat, dessen berithmtes Buch ,,Der anti-
romische Affekt nicht zufilligerweise den prizisierenden Untertitel
tragt: ,,Wie ldsst sich das Papsttum in der Gesamtkirche integrieren?“68

Als Minimalforderung muss somit gelten, dass dem r6mischen
Vorsitz in der Liebe und in der Ehre zumindest jene Vollmachten
zukommen missen, die die Ostlichen Kirchen im ersten Jahrtausend
problemlos dem Kaiser zugestanden haben. Das erste Jahrtausend zeigt

65 Statement von Erzbischof Mesrob K. KRIKORIAN. In: HELL / LIES (Hgg.): Papst-
amt, 241-244.

66 Vgl. PONTIFICIO COMITATO DI SZIENZE STORICHE (Ed.): I/ primato del Vescovo di
Roma nel primo millennio. Ricerche e testimoniange. Citta del Vaticano 1991.

67 Brief von Kardinal Joseph RATZINGER an Metropolit Damaskinos in der Schweiz.
In: Communio. Internationale Katholische Zeitschrift 30 (2001) 289-296, hier 292f.

68 BALTHASAR, H.U. von: Der antirimische Affekt. Wie lLisst sich das Papsttum in der Ge-
samtkirche integrieren? Freiburg i.Br. 1974.



28 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

jedenfalls, wie notwendig die Rolle der ostrémischen Kaiser gewesen ist,
damit die Konzilien iiberhaupt stattfinden konnten. Deshalb muss sich
auch heute ein Kirchenverstindnis, das die konziliare Wirklichkeit ernst
nimmt, fiir die Frage der Leitung von moglichen Konzilien 6ffnen. Von
daher miisste es weder ein theologisches noch ein 6kumenisches
Problem darstellen, wenn man dem Bischof von Rom zumindest das
zuspricht, ,,was man dem Kaiser lange Zeit und in zentralen Punkten
zuerkannt hat“.%? Dies aber bedeutet, dass der Petrusdienst nicht nur als
ein reprisentatives Zeichen der Ehre und der Liebe, sondern auch als ein
vollmichtiger Dienst an der Einheit der Kirche zu verstehen ist, der
eben deshalb auf synodale und konziliare Mitwirkung angewiesen ist. Es
muss somit ein ,,Pastoralprimat mit rechtlicher Vollmacht“ sein,” dessen
Grundsendung darin besteht, fiir das Bleiben der Kirche in der
apostolischen Wahrheit und fiir eine volle Gemeinschaft der Kirchen im
Festhalten an der biblischen Botschaft zu sorgen.

Damit ist bereits auch der innerste Kern dessen beriihrt, was mit der
vielfaltig missverstandenen Unfehlbarkeit des Papstes wirklich gemeint
ist. An erster Stelle gilt es zu betonen, dass es keine private und
separierte Unfehlbarkeit des Papstes geben kann. Die Unfehlbarkeit des
Papstes setzt vielmehr die Unfehlbarkeit der Kirche voraus, was bereits
in der kanonistischen Doktrin zum Ausdruck kommt, dass ein persénlich
hiretischer Papst eo ipso sein Amt vetrliert. Wenn folglich die Unfehl-
barkeit des Papstes nur sinnvoll ist, wenn die kirchliche Gemeinschaft
diese Unfehlbarkeit unfehlbar glaubt, so braucht die Unfehlbarkeit der
Kirche umgekehrt, um uberhaupt aktionsfihig sein zu koénnen, die
Unfehlbarkeit des Papstes. Der petrinische Dienst an der Einheit der
Kirche ist deshalb in erster Linie ein ,,Dienst am Glauben®“.”! Und fur
diesen ,,primatus fidei“ ist der Papst der autorisierte Zeuge. Denn wie zu
jedem Amt gehort auch zum Papstamt in der Kirche der personale
Zeugendienst, fir den der Zeuge personlich haftbar und verantwortlich
ist. Da Autoritit in der Kirche letztlich allein Jesus Christus als dem
Haupt und Herrn der Kirche zukommt, kann menschliche Autoritit nur
im Namen Jesu und als personlich beauftragter Zeuge Jesu Christi
ausgeiibt werden. Bei aller Integration des Papstes in das Ganze der
Kirche steht das Petrusamt deshalb ,dieser mit seiner ihm eigenen

6 SCHWAGER, R.: Papstamt und gesellschaftliche Bedingungen. In: HELL / LIES (Hgg.):
Papstamt, 271-272.

70 KLAUSNITZER, W.: Dije Diskussion innerhalb der romisch-katholischen Kirche um das
Papstamt. In: Una Sancta 53 (1998) 21-29, hier 29.

" Vgl. KASPER, W.: Dienst an der Einbeit und Freiheit der Kirche. Zur gegenwirtigen Dis-
kussion um das Petrusamt in der Kirche. In: RATZINGER, |. (Hg.): Dienst an der Einbeit. Zum
Wesen und Auftrag des Petrusamtes. Disseldorf 1978, 81-104.



Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums 29

Verantwortung und Vollmacht auch gegeniiber“.”? Eben deshalb ist es
auch sinnvoller, statt von Unfehlbarkeit von Letztverbindlichkeit zu
reden. Die alle Kirchen beriihrende und deshalb auch 6kumenisch zu
behandelnde Grundfrage ist deshalb in erster Linie nicht das Verhaltnis
von kirchlicher und pipstlicher Unfehlbarkeit, sondern die Beziehung
von unbedingter gottlicher Wahrheit und geschichtlich bedingter
menschlicher Wahrheitsaussage.

Diese martyrologische Dimension des Petrusamtes wie jedes Amtes
tiberhaupt hat natiirlich zur Konsequenz, dass der Dienst an der Einheit
und am Glauben in einer idrgerlichen Weise konkret wird. Hier liegt der
eigentliche Grund, dass es in der Geschichte des Papsttums nicht an
menschlichen, teilweise auch schweren Irrtiimern und Mingeln gefehlt
hat. Dies wird auch bei allen Revisionen in der Gestaltung des Papst-
amtes so bleiben. Bereits bei Petrus hat es sich so verhalten, weshalb er
sich selbst als Stinder bekannt hat. Petrus, ein schwacher Mensch, wurde
aber gerade deshalb zum Felsen erwihlt, ,,damit offenbar werde, dass der
Sieg Christus allein geh6rt und nicht menschlichen Kriften zuzu-
schreiben ist. Der Herr wollte seinen Schatz in zerbrechlichen Gefissen
durch die Zeiten tragen: So ist die menschliche Schwachheit zum
Zeichen der Wahrheit der gottlichen Vorsehung geworden.“73

Mit gutem Gewissen kann der Katholik auch heute bekennen, dass das
Petrusamt als Dienst an der Einheit und oft genug auch als Dienst an der
Freiheit der Kirche vom Staat ein Geschenk der Vorsehung an die
Kirche ist und dass dieses Amt konstitutiv zum Kirchesein gehort. Wohl
von keinem Amt dirfte gelten, was David Knowles in der Encyclopedia
Britannica geschrieben hat: ,,Das Papsttum ist die einzige Institution, die
seit dem frithen romischen Reich ununterbrochen fortbesteht. Das Amt

ist an sich immer grosser gewesen als die Personlichkeit, und es besteht
fort.“74

Abstract

The characteristic theological structure of the Catholic Church consists in the mutual
immanence of the local churches and the universal church. The church is the icon of
the Holy Trinity. Its fundamental vocation is to represent the Trinitarian commu-

72 Bischof W. KASPER: Das Petrusamt in okumenischer Perspektive. In: HELL / LIES
(Hgg.): Papstamt, 211-233, hier 232.

73 Der Primat des Nachfolgers Petri im Geheimnis der Kirche. Erwdgungen der Kongregation fiir
die Glaubensilebre. In: Der Apostolische Stuhl 1998. Dokumentation. Bonn 1998, 1216—
1224, hier 1224.

74 KNOWLES, D. In: Encyclopedia Britannica. Vol 17 (1965) 195.



30 Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums

nion. The interconnection of local churches and the church universal, of episcopate and
papal primacy, is expressed in the celebration of the Eucharist.

Bishop Kurt Koch argues for strengthening intermediate and regional ecclesial an-
thorities, which promote a more credible way of living synodality. The author reminds
us of the ecumenical responsibility of the Pope as the spokesman for the common
heritage of all Christian churches. The petrine ministry of unity is a service to the
faith. Infallibility is the martyriological dimension of this service, expressed in the
personal witness of the presence of divine truth in history.



	Unaufgebbares und Revidierbares in der Gestalt des Papsttums aus römisch-katholischer Sicht

