
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Marcel Van Ackeren: Das Wissen vom Guten. Bedeutung und Kontinuität des

Tugendwissens in den Dialogen Viatons. Amsterdam: B.R. Grüner 2003. 370 S. ISBN:
90-6032-368-8.

Die Veröffentlichung dieser überarbeiteten und um zwei Kapitel erweiterten
Dissertation stellt für die Piatonforschung einen großen Gewinn dar, denn sie

erhellt das schwierige Thema des Verhältnisses von Tugend und Wissen in
den Dialogen Piatons. Die Untersuchung setzt sich zum Ziel, folgende Hauptthese

zu belegen: «Piaton zufolge steht Wissen im Dienste der glücklichen
Lebensführung» (S. 2). Der Autor vertritt die These, daß Piatons Auffassung,
Tugend sei Wissen, durch die drei Dialogphasen hindurch konstant bleibt. Dabei

will van Ackeren sich allerdings von denjenigen Unitariern abgegrenzt
wissen, die davon ausgehen, die Frühdialoge ließen sich nur von der Ideenlehre

der mittleren Dialoge her verstehen, und damit eine Kontinuität im
Denken des Philosophen voraussetzen. Dem Verfasser geht es gerade um den
Nachweis einer gewissen Kontinuität im Denken Piatons. Anhand der drei -
gemäß van Ackeren — aufeinander aufbauenden Dialogphasen versucht der
Verfasser zu zeigen, «wie Piaton die Theorie des Tugendwissens entwickelt
und neue Begründungen für die dem Wesen nach gleiche Ethik als eigentliche
Aufgabe der Philosophie gibt» (S. 2). Es gelingt ihm, aufgrund der untersuchten

Dialoge einsichtig zu machen, daß für Piaton Philosophie kein zweckfreies
Streben nach theoretischem Wissen ist, sondern die Suche nach Wissen dem
menschlichen Glücksverlangen entspricht und zum Erfolg verhilft. Van Ackeren

meint, Piaton sei dieser Vorstellung durch alle Tätigkeitsphasen hindurch
treu geblieben. Das Buch zeigt, wie der Philosoph diese Überzeugung nicht
anhand von Wiederholungen, sondern durch die «Vielfalt der Perspektiven der
Beweisführungen» (S. 339) immer wieder neu zum Ausdruck bringt.

Das Buch gliedert sich in drei Teile. Der erste Teil umfaßt eine Auswahl
der Frühdialoge. Von Ackeren stellt überzeugend dar, daß die Argumente der
einzelnen Frühdialoge als Glieder einer Kette zu verstehen sind, der zufolge
das Wissen im Dienste der glücklichen Lebensführung steht. Sokrates' «Was
ist X?-Frage» sei nicht Ausdruck einer Wissenssuche um des Wissens willen,
sondern Sokrates möchte wissen, wie dieses Wissen zu gebrauchen ist. Der
Autor beginnt mit der Apologie, wo die Frage nach der sokratischen Tätigkeit
(Pragma) im Vordergrund steht. Er macht augenscheinlich, daß die Weisheit
des Sokrates einer Beschäftigung mit der Frage nach dem Gerecht- und Gutsein

von Handlungen gleichkommt und einen selbstreflexiven Charakter
besitzt. Anhand von Euthyphron und Kriton legt der Verfasser dar, daß Piaton
Wissen als das Mittel versteht, das eine gute Lebensführung garantiert. Für
Piaton sind Handlungen ein Fachgebiet, in dem - wie in anderen Kunstbereichen

— ein Fachmann aufgrund seines Wissens entscheidet, was wahr oder
falsch ist. Darauf aufbauend zeigt van Ackeren anhand des Techne-Konzepts
im Ion, daß — analog zu anderen Künsten - Wissen Voraussetzung für richtiges

Handeln ist, und im Euthydemos wird das Ergon der gesuchten Kunst als



366 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Glückseligkeit präzisiert. Wie die Kunst vorgeht, die sich auf das richtet, was
als bestes Handlungsziel erkannt worden ist, zeigt van Ackeren anhand des

Protagoras mit Hilfe der hedonistischen Überlegungen (S. 351—358). Der Autor
schlägt eine eigene Antwort auf die in der Piatonforschung vieldiskutierte Frage

vor, inwieweit der postulierte Hedonismus von Piatons Sokrates tatsächlich
selbst verteidigt wird: Sokrates verwende die Lust als Ziel nur hypothetisch
und nicht als Zentrum der Erörterungen. Vielmehr könne Sokrates so zeigen,
daß «der Hedonismus epistemischen Elementen gegenüber nicht unrettbar
verschlossen ist» (S. 89). Ziel im Protagoras bleibt — gemäß van Ackeren - zu
zeigen, daß es eine auf Wissen beruhende Techne gibt, die für die Richtigkeit
der Handlungen entscheidend ist. Im Gorgias geht es dem Autor darum, den
Zusammenhang von Tugend, Gutheit und Ordnung in ihrer universalen
Gültigkeit zu erweisen. Alle Künste gleichen sich aus dem Umstand heraus,
daß ihnen dasselbe Ordnungsprinzip, namentlich die geometrische Gleichheit
zugrunde liegt. Auch in der Kunst der Verwirklichung eines tugendgemäßen
Lebens gilt das Prinzip der geometrischen Gleichheit.

Der zweite Teil des Buches ist vorwiegend der Politeia gewidmet, welche —

laut van Ackeren - die handlungstheoretische Orientierung der Frühdialoge
ablöst. Angesichts der Tatsache, daß auch der Phaidon als zentrales Werk für
diejenigen Piatonforscher gilt, welche einen Bruch im Denken des Philosophen

annehmen und deren Ansichten van Ackeren bestreitet, scheint es

bedauernswert, daß van Ackeren gerade diesen Dialog außer acht läßt und sich
fast ausschließlich auf die Politeia konzentriert. Den Kosmos-Taxis-Gedanken
des Gorgias aufnehmend, verstehe Piaton in der Politeia Tugendhaftigkeit als

Ordnung der Seele. Überzeugend weist der Verfasser nach, daß Piaton in der
Politeia der gerechten Ordnung in der Seele des Individuums Priorität gegenüber

der gerechten politischen Ordnung zugesteht; denn erst aus der Ordnung
der Seele kann das gute Leben resultieren. Auf die vielbesprochene Frage in
der Forschungsliteratur, wodurch sich die Tugenden der Besonnenheit und
der Gerechtigkeit unterscheiden, schlägt van Ackeren vor, daß Gerechtigkeit
die Tugend der einzelnen Teile ist und von Piaton darin gesehen wird, wie
sich jeder Teil zur Frage stellt, welcher Teil herrschen und welcher beherrscht
werden soll und in dieser Hinsicht das Seinige tut. Demgemäß — schlußfolgert
der Autor — dürfen im strengen Sinne nur die Teile gerecht genannt werden.
Die Harmonie und die Ordnung der gesamten Seele bleiben Charakteristika
der Besonnenheit. Gerechtigkeit als Ordnung der Seele ist «die Bedingung der

Möglichkeit aller andern Tugenden» (S. 148), weil sie die spezifische Tätigkeit
der einzelnen Teile erst ermöglicht. Damit zeigt van Ackeren, daß Gerechtigkeit

als die Tugend der Seele schlechthin für das Glück des gesamten
Menschen verantwortlich ist und Piaton damit dem Bezugspunkt der Frage nach
dem Glück treu bleibt.

Auch im sechsten Buch der Politeia, wo Sokrates die Ideenannahme
einführt, bleibt nach van Ackeren der Praxisbezug erhalten, weil die Frage nach
dem glücklichen Leben Ausgangs- und Zielpunkt der Erörterung bleibt. Der
Autor stellt fünf Aspekte der Ideen vor, die helfen sollen zu verstehen, warum
Piaton dachte, daß es Wissen ist, welches das gerechte Leben ausmacht. Die



Besprechungen — Re2ensionen — Comptes rendus 367

innovative Leistung van Ackerens liegt weniger in der Aufzählung des ontolo-
gischen, epistemologischen, normativen und mimetischen Aspektes der Ideen
als vielmehr in der Aufwertung des erotischen als fünften Aspekt. Anhand
eines Exkurses, der die Eros-Konzeption im Symposion zum Gegenstand hat,
gelingt es dem Verfasser deutlich zu machen, daß Grundzüge der Ethik aus
den Frühdialogen, etwa das Verständnis des Willens, mit der Ideenannahme
neu begründet wird. Eros motiviert das Gehen des Stufenweges, an dessen
Ende die Erkenntnis der Idee des Schönen steht, die als Urbild der Erzeugung
wahrer Tugend gilt. Demnach ist die Erkenntnis des Schönen kein
Selbstzweck, sondern ist notwendig, um tugendhaft und somit glücklich zu leben.
Eros findet schließlich seine Vollendung in der Zeugung von Tugend und
Glück. In diesem Eroskonzept sieht van Ackeren gleichzeitig die Theorie des

Willens aus den Frühdialogen bestätigt und eine Verbindung mit der Ideenlehre

in den mittleren Dialogen hergestellt. Im Abschnitt «Die Idee des
Guten» geht es dem Autor unter anderem darum, zu zeigen, daß diese über den
anderen stehende Idee erkennbar ist. Die in der Piatonforschung teils zu
heftigen Kontroversen führende Beschreibung Piatons, die Idee des Guten stehe
über dem Sein (èstEKELva rfîç oùalaç) (509b), relativiert der Autor, indem er auf
den limitierenden Dativ hinweist: «In Bezug auf Würde und Macht übertrifft
die Idee des Guten die anderen Ideen» (S. 185) und nicht, weil sie sich auf
einer höheren ontologischen Ebene befindet. Daran anschließend argumentiert
van Ackeren, daß der normativ-praktische Aspekt dem erkenntnistheoretisch-
ontologischen nicht unterzuordnen ist. Das Gute bleibt das Telos jeder Handlung,

das was die Handlung motiviert und erklärt, weil das Gute den Grund
und das Ziel jeder Handlung bezeichnet. Die Erörterungen zur zweiten Hälfte
des neunten Buches betreffen die Entsprechungen von Sein, Denken, Lust,
Seelenteilen und Lebensformen. Van Ackeren zeigt, daß die ethische Theorie
der Politeia diejenige der Frühdialoge «<aufhebt>, indem sie sie von einer
höheren — ideentheoretischen — Warte aus durch Neuerungen erklärt, vertieft
und bestätigt» (S. 209). Aufgrund der ontologischen Abstufung zwischen Sein,
Schein und Nicht-Sein können auch Lüste entsprechend hierarchisiert werden.
Die Seinsqualität des Lustobjektes wird zum entscheidenden Kriterium. Damit
macht van Ackeren einsichtig, daß es für Piaton «keinerlei autonome Bereiche
oder Teildisziplinen der Philosophie» (S. 212) gibt, sondern «alle Wissenssuche,

einerlei ob sie der Erkenntnis des Seins, der Natur der Lüste, der wahren
Ordnung der Polis oder der Struktur des Kosmos gilt, hat nur Wert, wenn sie
auf ihren Zweck, der Förderung der Lebensqualität, bezogen ist» (S. 212).

Der dritte Teil des Buches ist den Spätdialogen gewidmet. Van Ackeren
weist nach, daß der Philosoph Themen aus den Frühdialogen wieder aufgreift
und an weiteren Begründungen arbeitet. So wird etwa das Thema der
Selbsterkenntnis, das erstmals in der Apologie von Piaton aufgegriffen wurde, im
Phaidros mit der Eroskonzeption und der Seelenteilungs- und Ideenlehre
verbunden. Der Seelenmythos im Phaidros schildert, wie die menschlichen Seelen
einst den göttlichen, denen sie ähnlich sind, folgten und nach dem Fall auf die
Erde hier einen entsprechenden Liebhaber suchen. Damit werden die Ausführungen

der Politeia, wo die Entsprechungen zwischen Erkenntnis- und Seins-



368 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

weisen und Lustformen ausgearbeitet wurden, bestätigt. Zusätzlich verbindet
der Phaidros seine Ausführungen mit dem Thema der Selbsterkenntnis aus den

Frühdialogen. Der Theaitetos thematisiert die Bedeutung der Suche nach Wissen

für die Selbsterkenntnis und unterstreicht die praktische Bedeutung der
Wissenssuche anhand Sokrates' Analogien, die um dessen Hebammenkunst
kreisen. Grundlegend ist die Unterscheidung zwischen leeren und schwangeren

Seelen. So können nur schwangere Seelen, das heißt, diejenigen Seelen, die
vollen Geistes sind, von Sokrates' Kunst profitieren. Damit weist Sokrates auf
einen wichtigen Aspekt der Selbsterkenntnis hin; denn nur Gesprächspartner
mit eigenen Meinungen haben die Möglichkeit, «bei der Prüfung ihrer eigenen

Ansichten zu erkennen, wo sie sich epistemisch befinden» (S. 229). Die
Schilderung der Geburt von Ansichten bildet gegenüber den Frühdialogen eine
Neuheit, denn dort wurde unmittelbar mit der Prüfung angefangen. Zu
erwähnen ist in diesem Zusammenhang auch der Philebos, dessen Ausgangsfrage
lautet, ob das am Wissen oder das an der Lust orientierte Leben glücklicher
sei und damit die Frage aus den Frühdialogen wieder aufnimmt. Lüste können

genau wie Meinungen richtig oder falsch sein. Dem Wissen kommt die
korrigierende Aufgabe zu, falsche Lüste zu beenden. Damit wird deutlich, daß Lüste

und Vernunft nicht durch einen unüberbrückbaren Graben getrennt,
sondern der Vernunft zugänglich sind. In seinen Erörterungen zum Politikos weist
van Ackeren insbesondere auf den wahren Kunstverständigen hin, der sein
Werk im Hinblick auf das absolute Maß schafft. Damit nimmt der Politikos
zum Beispiel das richtige Maß, das im Gorgias als :tQé:tov, iôéa und elôoa
auftaucht und normativ ist, wieder auf und verbindet die Meßkunst mit der
Dialektik und Dihairetik. Der wahre Staatsmann, der Wissen um das richtige Maß
besitzt, setzt dieses praktisch zur Förderung des Glücks der Polis ein. Es
gelingt dem Autor, auch anhand des Timaios eine Brücke zu den Frühdialogen
und der Politeia zu schlagen, denn in diesem Dialog stellt Piaton das Erkennen
der kosmischen Ordnung ganz in den Dienst des guten Lebens. Im Betrachten
der kosmischen Ordnung erreicht der Mensch die Erkenntnis der Maße, nach
denen er seine eigene Ordnungstätigkeit ausrichten sollte. Wissen ist also für
gute Nachbildung notwendig, das heißt, die Verbindung von Erkennen und
Handeln bleibt gegenüber der Politeia konstant. Damit macht der Autor
augenscheinlich, daß die Grundlage der Ethik im Timaios auf den seit den
Frühdialogen bekannten Grundsätzen beruht: «Niemand ist freiwillig schlecht» und
«Unrechtun ist eine Folge von Unwissenheit».

In erhellender Weise gelingt es van Ackeren, anhand zahlreicher
Detailanalysen nachzuweisen, daß Piaton aus unterschiedlichen Perspektiven und
mit immer neuen Beweisführungen durch alle Schaffensperioden hindurch
darauf beharrt, daß die Suche nach Wissen dem Verlangen des Menschen nach
Glück entspricht. Damit zeigt der Autor, daß die Annahme eines Bruches im
Denken Piatons nichts als ein althergebrachtes und nicht länger haltbares
Klischee ist. Gleichzeitig wertet das Buch Piaton als einen Philosophen, dessen
Denken immer in dieselbe Richtung weist, aber auf immer andere spannende
Weise. Marlis Colloud-Streit



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 369

Abraham P. Bos. The Soul and its Instrumental Body. A Keinterpretation of
Aristotle's Philosophy of Living Nature. Leiden-Boston: Brill Academic Pub 2003.
429 S. (Brill's Studies in Intellectual History, vol. 112). ISBN: 90-04-13016-0.

Aus der Feder des niederländischen Gelehrten A.P. Bos (Vrije Universiteit
Amsterdam), bekannt durch verschiedene Studien über das Denken des
Aristoteles — unter ihnen eine Verteidigung der Authentizität des Traktates De
mundo —, ist vor kurzem eine ausführliche Studie erschienen, die Frucht eines

langjährigen Forschungsprojektes zur Pneumatologie des Aristoteles. Eine
verkürzte niederländische Fassung erschien bereits im Jahre 1999 unter dem
Titel De %iel en haar voertuig. Aristoteles'psychologie geherinterpreteerd en de eenheid

van sfjn œuvre gedemonstreerd (Uitgeverij Damon, Leende, 1999). Das nun vorliegende

Buch ist ferner begleitet worden von einer eindrucksvollen Serie von
Aufsätzen. Bos' Studien zeichnen sich seit jeher durch seine fröhliche Lust zur
Polemik aus. Diesmal hat er nichts Geringeres als die Entwicklungshypothese
im Blick, welche seiner Meinung nach in mehr oder weniger modifizierter
Form seit Werner Jaeger als Standarddeutung gelte (siehe vor allem Kapitel 2
«The modern debate on Aristotle's psychology», S. 13—30, es bespricht solche
unterschiedlichen Deutungen wie die von Nuyens, Verbeke, Block, Moraux,
Lefèbre, Nussbaum und Freudenthal). Diese Entwicklungshypothese, der
zufolge Aristoteles' frühere, verlorengegangene Werke zunächst als stark von
Piaton beeinflußt zu betrachten sind, eine Platonische Inspiration, die dann
allmählich Aristoteles' eigenen Auffassungen Platz gemacht habe, zählt
verschiedene Facetten; der Verfasser konzentriert sich vor allem auf den Ubergang
zwischen dem frühen Dialog Eudemus oder über die Seele und der Spätschrift De

anima, mediiert von der Lehre der biologischen Schriften, in denen das Pneu-
ma die Rolle des Vermittlers zwischen Körper und Seele innehat. Die Kontinuität

zwischen verlorenen und überlieferten Werken, die der Verfasser in seiner

Deutung zu belegen sucht, wird im 17. Kapitel (S. 358—373) zusammengefaßt.
Der Beweis, daß es überflüssig sei, in der beschriebenen Hinsicht eine

doktrinäre Entwicklung zu postulieren, bringt eines der Argumente Jaegers zu
Fall, was der Verfasser als Notwendigkeit deutet, das Paradigma Jaegers gänzlich

aufzugeben.
Wichtiger Bestandteil dieses Beweises, daß es nicht nötig sei, eine doktrinäre

Entwicklung zwischen der «dualistischen Seelenlehre» des Eudemus (in
welchem die Seele als unstoffliches Eidos [!] nach dem Tode des Körpers zu
ihrem Vaterland zurückkehrt) und einer «radikal entgegengesetzten», nämlich
hylemorphistischen Lehre in De anima anzunehmen, ist eine Neudeutung der
Seelendefinition in De anima 11,1: «Die Seele ist die erste Entelechie» (oder
Eidos) «eines soma physikon, das organikon ist». Da «organikon» an allen weiteren

Stellen in Aristoteles, auch sonst in De anima, «instrumentell» meint, weist
der Autor die traditionelle Deutung zurück, welche «organikon» an dieser
Stelle in De anima 11,1 als «mit Organen versehen» liest. Es ist wichtig zu
beobachten, daß aus der Übersetzung von «organikon» mit «instrumentell» für
den Verfasser unmittelbar zu folgen scheint, daß dieses Adjektiv nicht auf den
sichtbaren Körper bezogen werden kann. In der Folge deutet er die Definition
in De anima 11,1 wie folgt: Die Seele ist die Entelechie ihres Werkzeuges, des



370 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

Pneuma. Diese Interpretation, daß die Seele nicht die Entelechie des sichtbaren,

physischen Körpers, sondern eines instrumenteilen, vermittelnden,
feinstofflichen Körpers ist, widerspricht also der Interpretation, welche faktisch
alle Aristoteles-Kommentatoren, allen voran Alexander von Aphrodisias,
verteidigt haben. Sie schreibt De anima einen Dualismus zu, den der Verfasser des
näheren als «Kybernetischen Instrumentalismus» qualifiziert.

Damit findet, so der Anspruch des Verfassers, eine Anzahl von Problemen

ihre Lösung. Die wichtigsten sind, neben der Deutung des Terminus «or-
ganikon» selbst, das Problem der Unsterblichkeit der Seele und das der Seele
als Prinzip der Bewegung. 1. Die traditionelle Interpretation von De anima 11,1

hat ihre Probleme, die Unsterblichkeit der Seele zu erklären, oder präziser: der
Unsterblichkeit der Seele doktrinell einen Platz einzuräumen. Wenn die Seele
nie ohne Körper existiert und man keinen instrumentellen Körper annimmt,
muß die Seele mit der Trennung vom Körper zu existieren aufhören. Nun ist
dem Verfasser zufolge der Eudemus von seiner «platonischen» Interpretation
zu befreien. Nur die rationale Seele hat eine göttliche Natur - der Intellekt als

göttlicher Teil der Seele —, welche sich vom sichtbaren Körper löst und, vom
feinstofflichen Körper befördert, letztlich zu ihrem Vaterland, und zwar
alleine, zurückkehrt. 2. Ebenso hat die traditionelle Deutung von De anima 11,1

ihre Probleme mit der Erklärung der Bewegung des Körpers seitens der Seele.

Wenn nur Körperliches etwas bewegen kann — Aristoteles widersetzt sich in
De anima 1,3 Piatons Vorstellung von der Seele als selbstbewegend —, die Seele
aber gänzlich unkörperlich ist, wird eine Erklärung fällig, wie die Seele, die
selbst unbeweglich ist, den Körper zu bewegen vermag. Diese Erklärung liegt
in der Rolle des Pneuma als des «Fahrzeugs» der Orexis, welche die Teile des

sichtbaren Körpers in Bewegung versetzt.
Neben der Deutung von De anima (Kapitel 4—6), der Pneuma-Lehre von

De motu animalium (Kapitel 3) und De generatione animalium (Kapitel 8) behandelt

der Verfasser in der Entfaltung seiner Gesamtdeutung eine Vielheit von
Aspekten, zu denen des weiteren natürlich das Verhältnis von Seele und
Intellekt (Kapitel 11) und die Beziehung zu der Lehre des fünften Elements,
insbesondere in der Theologie (Kapitel 14), gehören. Bos zeigt sich nicht gerade
zurückhaltend in seinem Versuch, den Zusammenhang mit anderen seiner
Interessen aufzuzeigen. Wenn er die Umdeutung von De anima 11,1 zum Traktat

De mundo in Beziehung setzt (Kapitel 10), könnte der Verdacht entstehen,
es handele sich hier, im nachhinein, um eine Weiterführung des Projektes, die
Authentizität von De mundo gegen Festugière und Moraux zu verteidigen. Das
würde den Absichten des Verfassers jedoch nicht gerecht werden. Es handelt
sich vielmehr um eine Deutung, die Aristoteles' Weiterwirkung in z.B.
hermetischen und gnostischen Kreisen Rechnung trägt, d.h. eine Aristoteles-Deutung,

die nicht primär an dem «orthodoxen Aristoteles» des Alexander c.s.
interessiert ist, sondern die deren Interpretation als eine unter mehreren
betrachtet und grundsätzlich die Möglichkeit zuläßt, daß diese nicht als einzige
korrekt ist.

In der Einleitung und in der Konklusion weist der Verfasser auf das
selbstimmunisierende Vermögen der Entwicklungshypothese hin (S. 4, 374ff.). Jae-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 371

ger hat einerseits auf die Bedeutung der verlorengegangenen Werke für die

Deutung des Aristotelischen Denkens hingewiesen. Andererseits hat er aber

gerade verhindert, daß die verlorengegangenen Werke wirklich eine Schlüsselrolle

in der Deutung erhalten könnten, wurden sie doch von vornherein als

eine überwundene Position verbucht. Wenn die Autoren der Antike dem Sta-

gyriten eine Auffassung zuschreiben, welche von der traditionellen Deutung
von De anima abweicht, dann wertete die Forschung eine solche Auffassung
als einen Verweis auf die verlorengegangenen Schriften des Aristoteles, während

es sich sehr wohl um eine andere Deutung von De anima handeln könnte.
Folgt man dem Verfasser, so hat die Forschung deswegen systematisch die
Indizien für «eine andere Lektüre von De anima» übersehen, Indizien, die in
der philosophischen Tradition sehr wohl vorhanden sind (bei Plutarch, Basi-
lides dem Gnostiker, dem Corpus hermeticum, Augustin). Freilich unterliegt
der Verfasser auch selbst der Gefahr einer Auto-Immunisierung. Welche Kritik

wird nicht von vornherein als Weiterführung der Standarddeutung diskreditiert

werden müssen?
Abschließend zwei Bemerkungen, die — auf einem Umweg — auf dasselbe

hinauslaufen.
1. Es steht außer Frage, daß diese Studie, die nicht versäumt, neue und

unerwartete Perspektiven zu eröffnen, einen wichtigen Beitrag zur Reflexion
über die Aristotelische Psychologie liefert. Ich darf die Hoffnung aussprechen,
daß ihr die Forschung mit der seriösen Kritik begegnen wird, auf die sie wegen

ihrer klaren und sorgfältigen Argumentation Anrecht hat. Diese Kritik
wird sich mit einer Vielzahl von Einzelproblemen befassen müssen. Dabei
konzentriert sich die Beweislast meines Erachtens auf die folgenden Punkte:
Folgt, sollten wir mit dem Verfasser übereinstimmen, daß der Terminus «or-
ganikon» mit «instrumentell» zu übersetzen sei, automatisch auch, daß mit
dem «soma physikon», dessen erste Entelechie oder Eidos die Seele ist, nur
das Pneuma gemeint ist, und nicht der (ganze) sichtbare Körper? Ist diese

Neudeutung von De anima 11,1 notwendig, um die Entwicklungshypothese
samt ihrer Modifikationen seit Werner Jaeger zu kritisieren, oder genügt zu
diesem Zweck eine mildere, weniger revolutionäre Lektüre der Zentraltexte
der Aristotelischen Psychologie, die dem Pneuma eine Vorrangstellung
zuerkennen würde, ohne freilich zu vergessen, daß es in Aristoteles' Optik doch
erst und vor allem (Teil des) Körper(s) ist? Ich gestehe ein, daß ich, mit Bezug
auf den ersten Punkt, nicht restlos davon überzeugt bin, daß mit dem Beweis,
daß das Pneuma als Instrument in der Bewegung des sichtbaren Körpers
seitens der Seele dient, auch bereits der Beweis dafür geliefert wäre, daß das

Pneuma der instrumenteile Körper sein sollte, von dem in De anima 11,1 die
Rede sei.

2. Der vorliegenden Studie, welche die Kontinuität zwischen den

verlorengegangenen und den überlieferten Werken zu demonstrieren versucht,
wird, so kündigt sie jedenfalls an, eine Studie zu den späthellenistischen De

«»/»«-Kommentaren, neben demjenigen Alexanders, u.a. denen von Themis-
tius, Simplicius und Philoponus, folgen. Der Verfasser will dort zeigen, wie
sehr die späteren Kommentatoren, auf der Grundlage ihrer eigenen philoso-



372 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

phischen Voraussetzungen und der philosophischen Diskussionen ihrer Zeit,
in wesentlichen Punkten von Aristoteles' eigener Theorie abweichen (vgl. S.

71 und Anm. 5 ebd.). Dem Verfasser ist nahezulegen, auch die mittelalterlichen

Kommentatoren in diese Rezeptionsgeschichte aufzunehmen. Denn der
lateinische Westen hat bei der Rezeption der Aristotelischen Psychologie im
13. Jahrhundert eine Interpretation hervorgebracht, die jener, welche der
Verfasser hier präsentiert, nicht unähnlich scheint. Thomas von Aquin, einer ihrer
vornehmsten Kritiker, identifiziert sie mit der These der Platoniker daß es

notwendig sei, in der Vereinigung der menschlichen Seele mit dem Körper
einen vermittelnden Körper anzunehmen. Zu den Vertretern dieser These gehören

neben Philipp dem Kanzler, der Summa Duacensis und Johannes von Ru-
pella, zahlreiche anonyme De «»/'»«-Kommentatoren. Die Geschichte dieses

spezifischen Problems ist noch zu schreiben. Umfangreiche Vorarbeit ist von
B.-C. Bazän im kritischen Apparat seiner monumentalen Edition der Quaestio-
nes disputatae de anima des Thomas von Aquin erbracht worden (siehe inbes. q.
9, Ed. Leon., tom. 24/1, Roma-Paris 1996, S. 75—86).

Thomas selbst kommt immer wieder auf diese These zu sprechen. Seine

Lösung (die selbst wiederum in der Tradition des Alexander von Haies und,
näherliegend, Alberts des Großen steht) läßt sich kurz wie folgt kennzeichnen:
So wie es notwendig ist, unter dem Aspekt der Bewegung eine Vermittlung
zwischen Körper und Seele anzunehmen, so ist es unmöglich — und wer das

verneint, macht, so Thomas, aus Aristoteles jenen Piaton, den er gerade
kritisierte —, eine solche Vermittlung unter dem Aspekt des Seins zu postulieren.
Vgl. hierzu auch Einwand und Antwort in einer für den Verfasser zentralen
Passage, dem Kommentar zu De anima 11,1: «quidam ponebant aliqua media
esse quibus anima corpori uniretur et quodam modo colligaretur. Et ideo
sicut corpus habet esse per animam sicut per formam, ita et unitur animae
immediate in quantum anima est forma corporis. Sed in quantum est motor nihil
prohibet aliquid esse medium prout una pars movetur ab anima mediante alia»

(Thomas von Aquin, In II De anima, lect. 1, n. 234; ausführlichere Diskussionen

finden sich ferner in: De spir. creat., art. 3; S.th. I, q. 76, a. 7; Seg II, c.

71; Quaest. disp. de anima, q. 9). Für Thomas folgt dies aus dem richtigen
Verständnis der Seele als Eidos. Also ist mit dem Beweis, daß ein Instrument in
der Bewegung des sichtbaren Körpers seitens der Seele auftritt, nicht auch
direkt der Beweis erbracht, daß dies der instrumentelle Körper sein sollte, von
dem in De anima 11,1 die Rede sei (wenn man, anders als Thomas, Bos'
Übersetzung ad loc. folgen würde). Eine weitere interessante Bemerkung finden
wir in Thomas' Reaktion auf den neunten Einwand in De spir. creat., art. 3:

«Ad nonum dicendum quod anima dicitur uniri corpori per spiritum in quantum

est motor, quia primum quod mouetur ab anima in corpore est Spiritus, ut
Aristotiles dicit in libro De causa motus animalium. Tarnen ille etiam liber non
est magne auetoritatis» (meine Hervorhebung, AS). Bereits diese Bemerkung
macht klar, auf welche Vorbehalte die Deutung von Bos stoßen wird. Ist dessen

Deutung von De anima aufgrund der biologischen Werke nicht als eine

Überbewertung relativ marginaler Schriften zu sehen? Ein Komplement dieser

Ausrichtung findet sich da, wo Bos die autoritative Tradition der Aristoteles-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 373

Kommentatoren (Alexander, Themistius, Simplicius) vorläufig außer Kraft
setzt, um Sicht auf den Aristoteles einer bisher als marginal betrachteten
Tradition (corpus hermeticum, gnostici, usf.) zu bekommen. Es ist jedoch gerade
seine Präferenz für diesen marginalen Aristoteles, welche dem Buch seinen
innovativen Charakter verleiht.

Gewiß wäre es anachronistisch, eine mittelalterliche Interpretation als

mögliches Korrektiv bei der Aristoteles-Deutung zu Hilfe zu rufen. Die
Interpretation des Thomas von Aquin ist jedoch in diesem Fall vor allem deswegen
interessant, weil er mit Argumenten, die zu weiterer Reflexion einladen, jene
Deutung abweist, die der Verfasser vertritt. Wir hoffen, daß Bos in seinem
Anschlußprojekt die Chance ergreift, seine Leser definitiv zu überzeugen. Das
schwächt keineswegs die Verdienste der vorliegenden Studie, die nicht nur ein
überzeugendes Plädoyer für die Zentralstellung des Pneuma-Begriffs bei
Aristoteles liefert, sondern uns auch mit einem anderen Aristoteles bekanntmacht,
der geeignet war, außerhalb des Mainstream der klassischen Kommentar-
Tradition rezipiert zu werden.

Andreas Speer

Aristoteles, Metaphysik. Übers, und eingl. von Thomas Alexander Szlezâk.
Berlin: Akademie Verlag 2003. 305 pp. ISBN: 3-05-003879-9.

Aristotle's Metaphysics has appeared in a new, German translation, with an
introduction by Thomas Alexander Szlezâk. The translation is principally based

on the Greek text edition by Werner Jaeger (Oxford 1957), except for minor
variants, and some significant variants which are indicated in a minimal textual
apparatus. Besides a complete translation of the fourteen books of the

Metaphysics, there is also a 24-page introduction and a 3-page list of reference works
and recommended readings. There is also an index of names in the back of
the book.

Judging from the plan of the work, this edition carries all the marks of
aspiring to become the new standard German translation. One is initially
surprised that there is no commentary alongside the translation, but Th.A. Szlezâk
does plan to write one to be published as a separate volume. Due to an unfortunate

delay with the conclusion of the manuscript, however, the publication
of this commentary is postponed. The absence of an index of sources and a

general concordance to supplement the translation is perhaps to be explained
by the intention to supply such information in the commentary. Yet, with the

philological tools for the creation of indexes and concordances nowadays
available, one wonders why the publishers have not been more insistent on
having that included, for the public will expect such amenities in a scholarly
publication of this format. For the fate of the public reception of Szlezâk's
work, one can only hope that his commentary will appear soon.

For it is indeed a worthy piece of work Th.A. Szlezâk has given us, and in
my evaluation of it, the best German translation of Aristotle's Metaphysics
presently available. Based on sample surveys of the text, it is my impression



374 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

that Szlezâk's translation succeeds in preserving a sound closeness to the
Greek text admirably well, while also providing a good and readable German.
Yet perhaps the most appreciable quality of Szlezâk's translation is its calm
preservation of some of the oddities and peculiarities of Aristotle's style, and
its allowance for difficulties which inhere in the original text to carry over into
the translation. For the student of Aristotle, particularly for anyone who also
reads the Greek text to any extent, the result is a much more interesting
reading-text than one of airbrushed beauty. It is this closeness to the original which
positively disdnguishes Szlezâk's translation from competing versions. There
are, needless to say, several German translations of the Metaphysics, of which
the two most widespread are that of Friedrich Bassenge (Akademie-Verlag,
Berlin 1960), and Horst Seidl's emendation of Herman Bonitz's translation
(Felix Meiner Verlag, Hamburg 1978); the latter appears to have obtained
status as the present standard student-text. Compared with any of these, it is

my impression that Szlezâk's translation is less interpretative and preserves
more of the nerve- and vividness of Aristotle's thought. To that extent it is

also preferable.
To write an introduction to the Metaphysics must be a difficult task by any

standard. The question of the status of the text is difficult; the question of a

unitary plan for the text is difficult; the question of the unity of ideas that the
text expresses is difficult; and at any rate, the subject matter (or subject matters)

that the text treats of is itself difficult. To all of these difficulties one
may add one no less difficult than any of them, that for all of them there are
scholarly disagreements as to the correct answers, and the author of an
introduction cannot avoid assuming some kind of stance on these controversies.
Szlezâk's introduction follows a plan that aims at elucidating (1) the contents
of the books of the Metaphysics, (2) the literary character of the books, (3) the
connection (thematic or literary) between the books, (4) the origin and name
of the collection of books known as the Metaphysics, and (5), the unity of
Aristotle's metaphysical theory.

As an overall assessment, Szlezâk's introduction provides the reader, I
find, with a very handy reference-guide to the most contentious and most
discussed issues pertaining to questions of the literary character and literary unity
of the various books and text-units contained in the Metaphysics. I would have
concluded that Szlezâk's analysis would seem, on the whole, more informative
than controversial, had I not been amazed by the following profound, and

certainly controversial comment: «Von größter Wichtigkeit für das Thema der
Bestimmungen, die dem Seienden als Seienden zukommen, scheint die
verlorene Schrift Pikloge tön enantiön gewesen zu sein, auf die in T 2 und I 3

verwiesen wird — wenn diese Schrift als Ganzes (oder wenigstens in ihren
Hauptergebnissen) in die <Metaphysik> inkorporiert wäre, würden wir thematisch

wohl keinen Bruch erfinden» (p. 16). This judgement entails some wide
reaching consequences for the understanding of the material one encounters
in the Metaphysics. For if there is a lost work of Aristotle, whose contents
would provide us the key to the thematic unity between some allegedly
discrepant themes of the Metaphysics, then there is a perspective, and an Aristote-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 375

lian perspective, from which it can be seen that the contents of the work entitled

the Metaphysics are subsumed under a unitary metaphysical theory. If that
is true, the widespread zeal to deny thematic unity to the Metaphysics will not
seem so wise.

Szlezâk's own treatment of the question of the unity of the Metaphysics
benefits from a rigid distinction between the question of the connection
between various books and pieces of text, i.e. the literary unity of the work, and
the question of the connection between it's various themes, i.e. the thematic

unity of the work. While it is evident to anyone and denied by none that the
Metaphysics is far from being written as a literary unity, Szlezâk goes surprisingly

far in denying sound connections between the various books. A disputable
segment of Szlezâk's exposition, here, regards his assessment that the aporiai
of book B relate, hardly to the proceeding books (except for T 1-3), but
primarily to problems integral to academic doctrine, not to the sought-after
science of causes. Even more critical, and to my view, insufficiently founded, is
his assessment that A is foreign to the composition of the Metaphysics as a

whole. Against that assessment may be forwarded the following points: that E

explains to us how the study of causes and general ontology will reduce to the
study of substance, that Z then tells us twice that an investigation of sensible
substance will be undertaken in order to discover the nature of non-sensible
substance, that E 1 then gives us a vital indication as to how the study of
sensible and non-sensible substance are both subsumed by theology, and that K
recapitulates these points before we arrive at A. This means that there are
several central pieces of text preceding A that provide us solid ground for
seeing why a treatment of non-sensible, divine substance should have a place
within the composition of the Metaphysics, and thus, how A cannot be quite
unreasonably placed where it is.

Turning now to the highly controversial discussion of the thematic unity of
the Metaphysics, the reader will encounter an instructive and well balanced
position of a philologist-philosopher. The philologist Szlezâk concludes with
scientific modesty that the text of the Metaphysics does not testify to any unitary
metaphysical theory. As the evidence stands, there is no one body of knowledge,

no «grandioses Ganzes» to be directly extracted from the pages of the
Metaphysics, and any attempt to reconstruct such a system, he assesses, will be
burdened with unsurpassable uncertainties. But shrewdly, he deems it rash to
deny Aristotle the aspirations towards such a unitary theory, as it would go
against the grain of the evidence to deny that the material one encounters in
the Metaphysics was conceived as preliminary steps towards such an achievement.

And so the philosopher-Szlezâk concludes with insight, that the theory-
pieces scrambled together in the redaction of the Metaphysics, willingly lend
themselves to constructive attempts at grasping the unity of the science that
Aristotle envisions.

For myself, I have sometimes wondered whether one must be prejudiced
or just dull minded not to glimpse the architectonic outlines of the unitary
metaphysical theory that Aristotle's philosophical speculations aspire towards,
or whether one must be seduced by muses and «drunk with nectar» even to



376 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

imagine such a thing. Perhaps the Metaphysics provides both enough light to
see, and enough muddle to confuse? For sorting out this and other contentious

issues raised by the Metaphysics, Szlezâk's work will be of great service. It
provides us with an instructive and useful introduction, and an excellent
translation of the text. Let us only hope that Th.A. Szlezâk also grants us his

commentary, soon!
Jens Tomas Anfindsen

Jacques Follon (f)/James Mac Evoy (éds): Sagesses de l'amitié II. Anthologie
de textes philosophiques patristiques, médiévaux et renaissants. Fribourg
Suisse: Eds Universitaires; Paris: Eds du Cerf 2003. VIII+536 pp. (Vestigia
29). ISBN: 2-8271-0931-X. — [Tome I: Sagesses de l'amitié, Anthologie de

textes philosophiques anciens, 1998. VIII+272 pp. (Vestigia 24). ISBN: 2-

8271-0776-7.]

Ce bel ouvrage est le deuxième volume de l'anthologie Sagesses de l'amitié, éditée

par Jacques Follon et James Mac Evoy, et dont l'ambition est de rassembler

les principaux textes philosophiques sur l'amitié. Ce second volet
comprend des textes de la Bible, et de Grégoire de Nazianze, Basile de Césarée,
saint Jérôme, Léon le Grand, saint Ambroise de Milan, Jean Cassien, saint
Augustin, saint Paulin de Noie, Claudien Mamert, saint Anselme de Cantorbéry,
saint Bernard de Clairvaux, saint Aelred de Rielvaulx, Richard de saint Victor,
Robert Grosseteste, saint Thomas d'Aquin, Henri de Gand, Godefroid de

Fontaines, sainte Gertrude de Helfta, Thomas d'Irlande, Nicolas Oresme,
Erasme, Thomas More. Certains de ces textes sont traduits en français pour la

première fois à cette occasion. Une riche et intéressante introduction consacrée

à «La philosophie de l'amitié, de la période patristique à la Renaissance»

(p. 9—77) ouvre à l'ensemble.
Si le premier volume, paru en 1997, et consacré aux conceptions anciennes

de l'amitié, coïncidait nettement avec une période de l'histoire de la
philosophie, il n'en va pas de même de ce deuxième volume, malgré ce que pourrait
laisser penser son sous-titre. En effet, ce second volet de l'anthologie rassemble

des textes dont une partie seulement (mais la plus importante) appartient à

la période médiévale. Il comprend aussi des passages de l'Ecriture sainte (Ancien

et Nouveau Testament), des textes de l'antiquité tardive, et des écrits de
la Renaissance. Ce qui fait l'unité de l'ensemble, c'est qu'il s'agit de textes
relevant tous d'une réflexion d'inspiration chrétienne.

Si c'est cette inspiration nouvelle qui distingue le second volume du
premier, les textes ici rassemblés n'en manifestent pas moins une continuité
remarquable avec ceux du premier. La réflexion d'inspiration chrétienne n'est en
effet jamais étrangère aux conceptions antiques de l'amitié: «tous les auteurs
qui [...] sont cités se sont abreuvés, de manière quasiment égale, à ces deux
sources pareillement vitales qu'étaient pour eux la philosophie gréco-romaine
et l'Ecriture sainte» (p. V). On peut distinguer trois sources antiques majeures
qui nourrissent la réflexion chrétienne sur l'amitié, en se conjuguant
progressivement, au fil de l'histoire de la transmission de la pensée antique au monde



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 377

chrétien: Cicéron est l'influence dominante jusqu'au XHIe siècle; la réflexion
chrétienne s'enrichit alors au contact d'une nouvelle source, avec la traduction
latine complète de VEthique à Nicomaque (1246—1247) par R. Grossetête, qui
constitue une «ligne de partage dans l'histoire des théories de l'amitié» (p. 28);
au XVe siècle, ce sont les dialogues de Platon sur l'amitié et sur l'amour qui
deviennent accessibles en latin pour la première fois depuis l'antiquité.

Ce qui fait toute la richesse de cette rencontre, c'est que la relation qui
s'instaure est manifestement à double sens. D'un côté, les conceptions antiques

de l'amitié, tout en nourrissant la pensée chrétienne de l'amitié d'une
réflexion qui a atteint un haut degré d'analyse et de questionnement, se trouvent
profondément remaniées pour être assimilées à la nouvelle perspective. D'un
autre côté, la pensée chrétienne, dans l'explicitation et l'élaboration progressive

de sa doctrine, dans la compréhension qu'elle prend progressivement de

ses principaux thèmes, s'inspire de la réflexion païenne sur l'amitié. Les analyses

antiques de l'amitié innervent ainsi l'explicitation et l'approfondissement
de perspectives propres au christianisme, comme celle de la charité ou celle de

la communauté monastique, et même celles de la Trinité et de la Rédemption.
C'est ainsi un constant échange entre les deux traditions qui est à l'œuvre dans
les textes rassemblés dans ce volume, lequel permet de suivre avec une grande
précision les reprises, les transformations, les résonances d'une tradition à

l'autre. C'est assurément là ce qui fait l'intérêt majeur de ce second volume de

l'anthologie sur l'amitié, ce dont nous essaierons de donner ici un aperçu.
L'événement principal de cette rencontre entre les conceptions philosophiques

antiques de l'amitié et la pensée chrétienne est la confrontation de la
notion d'amitié avec celle de charité: qu'est-ce que l'amitié? Doit-on, dans une
perspective chrétienne, l'identifier à la charité? Autrement dit, l'amitié doit-
elle être amour du prochain? Ou bien y-a-t-il place, dans l'horizon du christianisme,

pour des affections privilégiées, des amitiés comme relations intimes et
réciproques, sans que soit compromise la charité? Pour certains, comme
Gertrude de Helfta, au XlVe siècle, l'amitié comme affection privilégiée est

une inclination purement humaine et personnelle qui ne se fonde pas sur
l'amour de Dieu et nous détourne ainsi de la charité comme amour du
prochain trouvant sa source dans l'amour de Dieu.

Une telle défiance à l'égard de l'amitié proprement dite pose cependant un
problème, puisque la plupart reconnaissent qu'on ne peut attendre des hommes,

en cette vie, une charité d'affection à l'égard de l'ensemble du genre
humain, écueil auquel s'était heurté déjà la conception stoïcienne de l'amitié. On
ne peut pas non plus prétendre éradiquer tout penchant affectif de la vie
humaine. Cette défiance est d'ailleurs loin d'être la règle. Il y a tout d'abord une
expérience de l'amitié dont le volume offre de nombreux témoignages, en
particulier épistolaires (les lettres d'Augustin, de Basile de Césarée, de Paulin de

Noie, ou, bien plus tard, de Thomas More à leurs amis), ou autobiographiques
(comme certains passages des Confessions de saint Augustin, ou le début du De

spiritali amicitia d'Aelred de Rievaulx). L'amitié s'y trouve non seulement
admise, mais célébrée, et en un sens revendiquée comme proprement humaine.
Ainsi, Bernard de Clairvaux, après avoir avoué dans le thrène pour Gérard:



378 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

«j'ai fait violence à mon esprit et j'ai dissimulé ma douleur jusque là, de peur
qu'il ne semblât que la foi fût vaincue par l'affection naturelle» (p. 237) reconnaît

cependant que «sentir, c'est humain [...] il ne se peut faire que nous soyons

indifférents à l'égard de nos amis, que nous ne soyons pas heureux quand
ils sont présents, tristes pendant leur absence» (p. 244). Plus tard Nicolas
Oresme affirmera que l'homme éprouve de l'amitié du fait du rang qu'il
occupe «moyen entre les substances séparées et les bêtes».

La relation privilégiée qu'est l'amitié trouve d'ailleurs une légitimité dans
l'affection de Jésus pour Jean. Aelred de Rievaulx, après avoir distingué entre
l'attachement rationnel et l'attachement fondé sur l'affection, et reconnu que
la charité ne peut, en cette vie, être un attachement d'affection à l'égard du

genre humain, souligne que ces affections, où l'amour provenant de la raison
se double d'un sentiment d'attirance, ce qu'il désigne par l'expression «amitié
spirituelle», qui fait que certains «nous sont unis plus familièrement et plus
étroitement que tous les autres», ne sauraient être condamnées, puisque Jésus,
qui s'est abaissé jusqu'à nous au point d'épouser les mêmes sentiments que
nous, l'a éprouvée à l'égard de Jean, «car c'est à un seul et non à tous qu'il a

permis de reposer sur son sein très suave en signe de particulière dilection» (p.
254).

Davantage, l'affection particulière qui lie un homme à ses proches dans
l'horizon de la foi commune se trouve, pour certains auteurs, non seulement
autorisée, mais commandée par la charité. C'est tout particulièrement manifeste

chez Thomas d'Aquin, pour lequel la charité «nous fait aimer de
plusieurs manières ceux qui nous tiennent de plus près [...], ceux qui ne nous
tiennent par aucun lien, nous ne les aimons que par l'amitié de charité, ceux au
contraire qui nous sont proches nous avons vis-à-vis d'eux d'autres affections
d'amitié correspondant à la nature du lien qui les rattache à nous. Et puisque
le bien sur lequel se fonde toute autre amitié honnête s'ordonne, comme à sa

fin, au bien sur lequel se fonde la charité, il s'ensuit que la charité commande
aux actes de toutes les autres amitiés» (p. 402). La charité commande donc
d'aimer nos proches aussi bien d'amitié que de charité.

L'amitié ainsi légitimée se fonde toujours, pour les auteurs chrétiens, sur
une participation commune à la vertu, liée à un détachement des biens de ce
monde et à un accord dans la foi, qui seule éloigne la discorde. Tout autre
attachement n'est en effet, selon les mots de Léon le Grand, que «rencontre de
désirs malhonnêtes accords en vue du crime et pactes pour le vice» (p. 132) et
ne saurait durer. Si la charité s'étend au prochain en général, l'amitié vraie ne
saurait se développer qu'entre croyants. Il en résulte un déplacement des
débats. La question n'est plus celle, centrale dans la réflexion antique, de la
distinction des différentes formes de l'amitié. Le terme d'amitié, ou d'amour d'amitié,

en vient à désigner quasi-exclusivement l'amitié honnête, à l'exclusion des

formes inférieures. C'est ainsi que sont nouvellement investis le précepte
pythagoricien «une seule âme» et la formule de Cicéron mettant l'amitié au

compte de l'accord sur les choses divines et les choses humaines: ainsi, écrit
Augustin, «il arrive que des amis, en désaccord sur les choses divines, ne peu-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 379

vent plus être pleinement et véritablement d'accord sur les choses humaines; il
est impossible qu'on juge bien de celles-ci quand on méprise celles-là» (p. 191).

Mais si, pour les penseurs chrétiens, il n'y a de véritable amitié qu'honnête,

comme le soutenait les philosophes antiques, le rapport de l'amitié à la

vertu a pourtant subi une modification radicale dans la perspective chrétienne.
La vertu y est en effet reconnaissance de la faiblesse humaine. Comme le
souligne Aelred de Rielvaulx: «je ne suis pas aussi tranchant que certains
philosophes qui la réservent à ceux à la perfection desquels rien ne manque» (p.
198). Pour Augustin, déjà, les amis ne sont pas égaux en vertu, mais marqués
au contraire par une faiblesse morale, dont l'origine est commune, le péché
originel, mais qui prend des formes différentes suivant les différents individus.
C'est à la fois une égalité et une inégalité dans la misère qui permettent l'amitié,

dans l'horizon de la foi: «On ne porterait pas les fardeaux les uns des

autres si l'on n'était en même temps misérables tous deux à porter chacun le sien
ou s'il s'agissait du même genre de misère» (p. 196). L'amitié aide précisément
chacun des amis à surmonter ses faiblesses. Elle ne se fonde pas sur une
perfection dans la vertu mais permet un progrès dans la vertu. Certains, comme
Henri de Gand, la considèrent même comme indispensable à l'accès à la
perfection de la vertu, parce que c'est la visée du bien commun qui perfectionne
toute vertu: «sans amitié aucun acte vertueux ne saurait être parfait» (p. 424).

Tels sont les principaux axes d'infléchissement des thèmes issus de la
réflexion antique sur l'amitié. La lecture de ce recueil révèle aussi une influence
réciproque, quoique plus ponctuelle, des conceptions antiques de l'amitié sur
l'élucidation de quelques aspects essentiels de la pensée chrétienne. Tout
d'abord, l'explicitation de la notion de charité s'appuie parfois elle-même sur
certains aspects des analyses antiques de l'amitié. Pour Thomas d'Aquin, la charité

peut ainsi se définir comme une amitié avec Dieu. Toute amitié consistant
dans une communauté de vie, la charité peut être dite une «amitié de l'homme
pour Dieu» (p. 354), parce qu'elle se fonde sur la communauté de la vie
éternelle: «l'amour de charité tend vers Dieu comme vers le principe de la béatitude,

dont la communication fonde l'amitié de charité» (p. 391). Du point de

vue de la charité entendue comme amour du prochain, c'est le thème de l'ami
comme autre moi, tel qu'il est développé par Aristote, qui permet, chez
Robert Grossetête, d'apporter un éclairage sur le mystère de la Rédemption: c'est

parce que la charité du Christ envers les hommes peut se penser dans les
termes de l'amitié ainsi conçue, qu'il peut agir à leur place et d'une action dont le
bénéfice leur reviendra et que son sacrifice rachète les fautes de tous les hommes.

Enfin, pour Richard de saint Victor, c'est la Trinité des personnes divines

qui, en quelque sorte, se déduit de la perfection de l'amour divin. Cette

perfection implique que ceux qui sont liés réciproquement d'un amour d'amitié

réclament d'un même désir un ami commun, c'est pourquoi «la consommation

de la charité requiert une Trinité de personnes» (p. 303).
C'est aussi l'idéal chrétien de la communauté monastique qui s'inspire du

modèle antique de la communauté d'amis, fondée sur une même conviction
philosophique. De cela témoigne en particulier le fait que les réflexions sur
l'amitié trouvent souvent place dans des dialogues mettant en scène un Abbé



380 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

et quelques-uns de ses moines, comme dans les Collationes avec Abba Joseph
de Jean Cassien, ou dans les entretiens du De spiritali amicitia de Aelred de

Rievaulx. Mais, surtout, c'est la postérité considérable du principe pythagoricien

«entre amis tout est commun», liant l'amitié à la mise en commun des

biens, qui manifeste cette filiation. Ce précepte rejoint l'idéal de pauvreté et de

détachement des chrétiens. Comme le dit Erasme dans le premier de ses adages,

«rien n'a jamais été dit par un philosophe païen qui soit davantage
conforme à la pensée chrétienne» (p. 500).

Il n'est pas possible de rendre pleinement compte ici de la richesse et de

la vivacité de la réflexion sur l'amitié qui surgit de la rencontre entre la tradition

antique et l'inspiration chrétienne, que met en évidence la constitution
d'un tel recueil de textes. C'est aux études que cette belle et utile anthologie
ne manquera pas de susciter qu'il appartiendra de les manifester dans tous
leurs aspects.

Laurence Renault

Louis-Bertrand Geiger OP: Penser avec Thomas d'Aquin. Etudes thomistes,
présentées par Ruedi Imbach. Fribourg Suisse: Eds Universitaires; Paris Eds
du Cerf 2000. XXXVIII+239 p. (Vestigia 26). ISBN: 2-8271-0855-0.

Louis-Bertrand Geiger wurde 1906 in Straßburg geboren. 1924 trat er in den
Dominikaner-Orden ein. Nach einer fast dreißigjährigen Lehrtätigkeit in
Philosophie und Epistemologie an den beiden Dominikaner-Studienzentren Le
Saulchoir in Paris sowie an der Universität von Montréal (Kanada), wurde er
1966 nach Freiburg (Schweiz) berufen, wo er bis 1976 als Nachfolger von Paul

Wyser den Lehrstuhl für Ontologie und mittelalterliche Philosophie betreute.
1983 starb er in Freiburg.

Die Zahl der von Geiger veröffentlichten Bücher ist recht gering.
Zusammen mit der französischen Übersetzung eines deutschsprachigen Werkes
erreicht sie nur gerade ein halbes Dutzend. Bekannt wurde vor allem die 1942

erschienene, 496 Seiten starke Dissertation «La participation dans la philosophie

de Saint Thomas d'Aquin». Wesentlich zahlreicher sind dagegen die
Zeitschriftenartikel, größeren und kleineren Rezensionen, Bulletins und Chroniken.

«Penser avec Thomas d'Aquin» enthält eine Liste sämtlicher 255 Publikationen.

Aufgeteilt nach den soeben erwähnten Gattungen, chronologisch
durchnumeriert und mit präzisen bibliographischen Hinweisen versehen, läßt diese
Liste für künftige Forschungsarbeiten nichts zu wünschen übrig.

In der Einleitung beantwortet Ruedi Imbach die Frage, was unter Tho-
mismus zu verstehen sei und warum man von mehr als nur einem Thomismus
reden könne. «Der Thomismus ist eine Denkform, die auf der wohlbegründeten

Überzeugung beruht, wonach die Prinzipien, die Argumentation (démarche)

und die Schlußfolgerungen der thomasischen Theologie und Philosophie
die Grundlage eines Nachdenkens über die Welt von heute bilden. Wenn
man den inneren Reichtum des thomasischen Werkes auf der einen und die
Verschiedenheit der Motive auf der andern Seite berücksichtigt, welche gewissen

Denkern Anlaß waren, sich ihm, d.h. diesem Werke, zu widmen, dann



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 381

wird man für die innere Notwendigkeit einer Vielheit von Thomismen
Verständnis aufbringen.» (S. XI; hier und in den folgenden Zitaten eigene
Übersetzung. H.A.).

Illustriert wird diese Vielheit am Beispiel von drei französischen Thomi-
sten der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts. Für J. Maritain, der hier zuerst
zitiert wird, ist der Thomismus eine Art Heilslehre, die dazu angetan ist, den
Übeln entgegenzuwirken, denen der Intellekt des modernen Menschen
unterworfen ist. Diese Übel sind an drei Symptomen erkennbar: einmal die Verneinung

der Metaphysik, dann die Ablehnung der übernatürlichen Ordnung und
schließlich ein in die Augen springender «Angelismus», worunter die Tendenz
zu verstehen ist, sich als so etwas wie einen reinen Geist zu halten. — Als zweiter

Gewährsmann wird E. Gilson erwähnt. Für ihn steht der thomistische
«Existentialismus» im Vordergrund; denn «wenn jede Philosophie, die ihres Namens
würdig ist, vom Wirklichen ausgeht und dorthin zurückkehrt», dann ist «das,

was den Thomismus kennzeichnet, in der Tat die Entscheidung, die Existenz
ins Zentrum des Wirklichen zu rücken, gleichsam als ein Akt, der jeden
Begriff transzendiert» (S. XV). — P. Chenu schließlich, der 1950 eine zweibändige
«Introductrion à l'étude de saint Thomas» publizierte, hebt am Thomismus
nochmals andere Aspekte hervor. Es sind deren drei: erstens das Milieu oder
der soziale Kontext, in welchen das Werk des Aquinaten entstanden ist, zweitens

die (äußeren) Werkformen wie etwa «le genre littéraire», und drittens die

Bedingungen der Textbearbeitung, wozu auch die Dokumentationsverfahren
und die Kompositionstechnik gehören. Diese drei Sichtweisen bilden eine

Ergänzung zu den klassischen Methoden der Textexegese und sind zudem in der

Lage, die geistige Assimilation (perception) der Texte zu verändern.
Der von Geiger praktizierte Thomismus, auf den Imbach nun ausführlich

zu sprechen kommt, ist u.a. durch zwei Momente charakterisiert. Einmal
durch das, was der Philosophie und der Geschichte der Philosophie gemeinsam

zukommt. Beide Disziplinen, sowohl die Philosophie wie die in ihrem
Dienst stehende Geschichte der Philosophie müssen mehr sein als ein passives

Hinnehmen von Thesen und Lösungen. Sie müssen als «lebendige
Fragestellung bezüglich des Geschehens in der Welt (au sujet de l'aventure de

l'univers), ihres Ursprunges und ihrer Bestimmung wie auch bezüglich der
Existenz des Menschen, ihres Ursprunges und ihrer Bestimmung verstanden
werden» (S. XIX). Das zweite Moment gründet auf dem Dialog mit zeitgenössischen

Denkern, insbesondere mit Sartre und Heidegger. Von Heidegger
übernahm Geiger einen Gedanken, den Imbach als «Geheimnis der Präsenz»
bezeichnen möchte. Um zu erfahren, was damit gemeint sei, läßt er Geiger auf S.

XXV selbst zu Worte kommen: «Bei jedem Bewußtseinsakt, gleichgültig auf
welchen Gegenstand er sich bezieht, unterscheiden wir einerseits den
anvisierten Inhalt (Noema) und andererseits den Akt im allgemeinsten Sinne,
mit dem uns der Inhalt präsent ist Die Präsenzbeziehung (relation de la

présence) selber belassen wir in den meisten Fällen im Impliziten. Sie ist weder

der Akt noch dessen Gegenstand, sondern jene spezifische Beziehung, die
mindestens in unserem menschlichen Bewußtsein auf Grund der Tatsache
entsteht, daß für uns bei wachem Bewußtsein nichts vorhanden ist, ohne daß wir



382 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

— zusammen mit dem Gegenstand — um seine Präsenz wüßten.» Einen ganz
ähnlichen Gedanken finden wir in einem Thomas-Text, den Imbach kurz vor
dem soeben gelesenen Geiger-Zitat eingerückt hat: «Früher im geistigen
Bereich (antérieur dans l'ordre rationnel) ist das, was vom Intellekt zuerst
erfaßt wird. Nun aber erfaßt der Intellekt zuerst das Seiende (étant); zweitens
erfaßt er sich selbst als ein das Seiende erfassender, drittens erfaßt er sich als

ein das Seiende erstrebender » (STh I 16, 4 ad 2). Das, was vom Intellekt als

zweites erfaßt wird, beinhaltet nun ganz offensichtlich eine Präsenzbeziehung,
eine Beziehung, die ein Verhalten des Intellekts zu sich selbst, zu seiner
Anwesenheit ausdrückt.

Im Hauptteil des Buches sind sieben von Geiger zwischen 1947 und 1974

publizierte Studien abgedruckt. Die ersten fünf bewegen sich ausschließlich
innerhalb der thomasischen Gedankenwelt. Die beiden andern reflektieren
Geigers persönliche Meinung zu dem jeweils behandelten Thema, sind aber,
wie schon im Vorwort betont wird, im Geiste des Aquinaten geschrieben.

Die erste Studie «S. Thomas d'Aquin et le composé humain» beschäftigt
sich mit dem Leib-Seele-Problem auf der Grundlage der von Aristoteles
übernommenen Hylemorphismus-Theorie, mit der Leiblichkeit als materialem und
der Seele als formalem Prinzip. Bemerkenswert ist hier die metaphysische
Dimension, welche in die Bestimmung der Seele in ihrer Eigenschaft als
formales Prinzip hineingebracht wird. Sie, die Seele, wird nicht als Bestimmungsprinzip

(principe de détermination) der Materie d.h. des Leibes definiert,
sondern als das, «gemäß welchem ein Sein (être) das esse besitzt» (S.18). — Der
Titel der zweiten Studie lautet: «S. Thomas d'Aquin et la Métaphysique d'Aris-
tote». Dieser Gegenüberstellung liegt eine Entwicklung zu Grunde, bei
welcher die aristotelische Metaphysik den terminus a quo, die thomasische dagegen

den terminus ad quem ausmachen. Die zwischen den beiden Fixpunkten
erfolgten Umfomungen (transformations) sind den «efforts conciliateurs» der
Neoplatoniker sowie dem Einfluß der christlichen Dogmen zuzuschreiben,
lassen aber das Wesen der Metaphysik intakt. — Die mit «Les idées divines
dans l'œuvre de S. Thomas» überschriebene dritte Studie ist rein theologischer
Natur. Behandelt — und von Geiger kommentiert - wird dieses Thema in vier
verschiedenen Schriften des Aquinaten, nämlich im Sentenzen-Kommentar, in
«De Veritate quaestio 3», in der Summa Contra Gentiles und in der Summa
Theologica. Bei allen vier Texten geht es aber um die eine große Schwierigkeit,

nämlich um die Frage, wie die Vielheit der göttlichen Ideen mit der absoluten

Einheit des göttlichen Wesens vereinbar sei. - Die vierte Studie «L'homme
image de Dieu, à propos de Summa Theologiae I, 93, 4» behandelt die
Ebenbildlichkeit Gottes, welche in der Fähigkeit (aptitude) besteht, Gott zu erkennen

und zu lieben, wie Er sich selber erkennt und liebt. Weil diese Definition,
wie in der Überschrift angegeben, aus einer Quaestio der theologischen Summe

stammt und weil im «Vorfeld» dieser Quaestio ausführlich von den
natürlichen Fähigkeiten des Menschen die Rede ist, sieht sich Geiger mit einem
methodologischen Problem konfrontiert, d.h. mit der Frage, wie dieser lük-
kenlose Übergang von einer rein philosophischen zu einer spezifisch
theologischen Betrachtungsweise interpretiert werden müsse. — Die letzte der fünf



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 383

auf Thomas konzentrierten Studien «Abstraction et séparation d'après S. Thomas

in De Trinitate, Q. 5, A 3» meint den Thomas-Kommentar zur Schrift des

Boethius De Trinitate. Zum Teil existiert von diesem Kommentar ein von
Thomas mehrfach überarbeitetes Autograph. Geigers Studie interessiert
deshalb sowohl in philologischer als auch in philosophischer Hinsicht. Was die
letztere angeht, so werden die sog. drei Abstraktionsgrade diskutiert, die in
der Physik (im aristotelischen Sinne), in der Mathematik und angeblich auch
in der Metaphysik zur Anwendung kommen. Geiger möchte nun dartun, daß

der «dritte» Abstraktionsgrad mit denen der Physik und Mathematik nichts zu
tun habe, sondern eine «Separatio» bezw, ein negatives Urteil beinhalte.

Die erste der beiden Studien, für deren Inhalt Geiger «allein verantwortlich

zeichnet», ist «Philosophie réaliste et liberté». Es geht hier darum,
zwischen zwei gegensätzlichen Auffassungen eine Mitte zu finden, d.h. zwischen
der Freiheit des Weisen (liberté du sage) und der Freiheit der Wahl (liberté du
choix). Die erste anerkennt zwar eine objektive Realität, läßt sich aber von
rein rationalen Motiven leiten; die zweite geht jeder realen Werte-Ordnung
voran und besteht in nichts anderem als im Vermögen, eine Handlung auszulösen.

Geiger entledigt sich seiner Aufgabe mittels einer phänomenologischen
Beschreibung der menschlichen Willenshandlung, bei der auch das bei der
Freiheit des Weisen fehlende affektive Moment zur Sprache kommt. — Die
nachfolgende und letzte Studie des Buches trägt den langen Titel: «Dissimilitude,

Transcendance et perfection du principe divin, apories et solutions». Die
alles überragende Aporie ergibt sich aus der Analyse der Vollkommenheit des

göttlichen Prinzips. Wenn nämlich diese Vollkommenheit auf das Sein des

Prinzips, d.h. auf den «Träger» desselben bezogen wird, dann verlangt dies die
größte Unähnlichkeit gegenüber dem, was von ihm ausgeht. Umgekehrt erfordert

die Vollkommenheit des Prinzips als Prinzip die engste Ähnlichkeit Zur
Lösung dieser Antinomie bedient sich Geiger der Unterscheidung zwischen
«être participé» und «être par essence».

Hans Ambühl

Andrea Robiglio: L'impossibile volere. Tommaso d'Aquino, i tomisti e la volontà.

Milano: Vita e pensiero 2002. IX+254 pp. (Filosofia - Ricerche). ISBN: 88-
343-0944-8.

Ce livre dense et complexe a apparemment plusieurs objets, relevant de
plusieurs genres. En premier lieu, il peut être pris pour une monographie sur la
notion de velleité, notion dont l'émergence lexicale (velleitas) se produit au
début du XHIe siècle, avant de trouver un emploi certes rare, mais dense chez
Thomas d'Aquin. En ce sens, l'ouvrage relève d'une histoire des concepts. En
deuxième lieu, il s'agit d'une recherche bien plus vaste sur la volonté chez
Thomas, sujet crucial dans l'histoire de la philosophie, si on le rapporte à

l'émergence du volontarisme marqué par un des plus fameux articles des
condamnations de 1277. La véhémence des dernières pages du livre du père Weber

sur La personne humaine au XHIe siècle manifeste bien l'importance des

enjeux. En troisième lieu, l'examen minutieux des interprétations données à ce



384 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

sujet (la velléité et la volonté) dans la seconde scolastique, dans le néo-thomisme

et dans la philosophie de l'esprit contemporaine orientent l'ouvrage
vers une histoire de la réception des idées. Enfin, les interrogations sur la
continuité ou la discontinuité entre les concepts, d'Aristote et Augustin à Thomas
s'insèrent dans une histoire culturelle et intellectuelle de la scolastique.

En fait, il s'agit là de divers moyens qui sont tendus vers une fin: montrer
la valeur philosophique actuelle d'une pensée originale de la volonté chez
Thomas. L'analyse des divers thomismes tend moins à une doxographie historique

qu'à un décapage critique. L'étude du concept de velléité vaut moins

pour elle-même que comme instrument heuristique, comme marqueur
d'interprétations de la notion de volonté. Pour l'auteur, la volonté thomiste, prise
comme acte (volitio) et non comme faculté (potentia) ou comme fin (volitum),
est décrite selon deux types d'actes volontaires, exercés par la volonté comme
nature (voluntas ut natura) et la volonté comme raison (voluntas ut ratio). En
anticipant sur le détail de la démonstration, on peut dire que cette opposition est

interprétée comme celle de la volonté simple et de la volonté réflexive. La
velléité, dans un sens qui n'est pas le sens ordinaire et péjoratif du langage
contemporain, constitue un cas de la volonté simple: la volonté simple, quand elle

porte sur des fins impossibles présentement, introduit, par le biais du langage
du regret, de la prière ou de l'espoir, par l'irréel du présent et non l'irréel du
passé (vellem et non voluissem), une dimension temporelle dans le vouloir. Selon
une belle formule de l'auteur, la velléité pose la permanence de la personne à

travers la pluralité des mondes possibles. Cette connexion du logico-linguis-
tique et de l'éthique chez Thomas me paraît très originale. Nous sommes loin
de la vision sommaire d'un pur intellectualisme du vouloir, répandue après la

rupture de 1277.
La démonstration se fait en deux temps. La première partie du livre

considère d'abord la structure duelle des actes de volonté dans la Summa theologica,

puis analyse l'histoire lexicologique du terme de «velléité», avant d'en observer
les occurrences dans toute l'œuvre de Thomas. La seconde partie s'attache aux
divers brouillages de la notion de velléité, adossée d'abord à la notion
d'incontinentia (ou d'akrasià), puis aux lectures néo-thomistes de la volonté
naturelle. Le dernier chapitre de cette seconde partie et l'épilogue établissent
la pertinence philosophique de la volonté naturelle et de la velléité.

Un des partis les plus originaux du livre est de partir de la question 18 de
la tertia pars de la Summa, qui porte sur la volonté du Christ, et non de lieux
plus directement anthropologiques. Le choix est judicieux, parce que la question

initiale des types différents de volonté liés aux deux natures du Christ
permet d'accéder directement à la structure duelle de la volonté humaine.
L'article 3 de la question introduit un discernement de Jean Damascène entre
deux types d'acte volontaire: la volonté comme raison (boulesis) se présente
comme un choix de moyens particuliers en vue d'une fin choisie par la
volonté comme nature (thelesis). L'article 4 présente la volonté comme raison en
équivalent du libre arbitre. Or l'article 5 semble produire un renversement
complet: la non-conformité de la volonté du Christ à la volonté divine, c'est-à-
dire le refus de la Passion prochaine, est attribuée d'une part à la volonté sen-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 385

sitive, d'autre part à la volonté comme nature, qui considère des fins bonnes
en soi (la survie et le salut) sans prendre en compte l'authentique fin dernière,
assumée, en revanche par la volonté comme raison.

Cet étonnant renversement, qui est clairement mais sobrement noté (p.
29), me semble essentiel dans la démonstration de l'auteur. On a l'impression
que Thomas se dégage alors du modèle de Jean Damascène, qui opposerait la
thelesis comme faculté à la boulesis comme acte, mais aussi d'une assimilation

trop forte de la volonté comme raison, comme electio au libre-arbitre, qui prendrait

le statut d'une faculté distincte de la volonté (comme chez Albert le

Grand). En somme, Thomas, en cours de raisonnement, viserait à maintenir la

complémentarité et la tension entre deux types d'actes volontaires.
En prenant appui sur le commentateur Thomas de Vio (Gaetano), l'auteur

met alors en relation cette volonté comme nature à la velléité, perçue comme
volonté des impossibles. Après avoir repéré les péripéties lexicales du mot
«velléité» (avec, notamment, de très intéressantes remarques sur l'emploi du mot
français par saint François de Sales), A. Robiglio aborde le petit corpus des

occurrences chez Thomas. La notion intervient 12 fois (à comparer aux 30000
occurrences des termes concernant la volonté relevées par le père Wéber dans
l'Index thomisticus). Huit des douze occurrences se trouvent dans le Commentaire

sur les Sentences, trois dans la Summa et une dans le traité de Malo. Les
diverses qualifications de la velléité permettent d'en repérer la généalogie
(depuis Guillaume d'Auxerre) et d'en préciser peu à peu le sens. En certains cas,
la velléité arrive presque à coïncider avec la volonté comme nature dont elle
est un spécification. Il s'agit d'un vouloir qui implique des conditions de
réalisation (conditionata), qui ne conduit pas à un achèvement (imperfecta). Si la
distinction des deux types d'acte est appliquée au vouloir divin, bien entendu,
l'exclusion de la temporalité suspend la continuité entre vouloir comme nature
et velléité et on trouve alors les discernements entre voluntas antecedens et
voluntas consequens (donc au plus près de la distinction entre puissance absolue et
puissance ordonnée), ou encore entre beneplacitum et signa beneplaciti. Il n'est
pourtant pas sûr que la velléité garde toujours ce sens noble: alors qu'en principe,

la volonté comme nature, à la différence de l'indifférente volonté comme
raison, vise toujours un bien ou le bien, il est au moins un cas où la velléité se

réduit au sens plus banal de vouloir faible: quand Thomas discute du caractère
effectif de la crainte dans le renoncement au péché, il note qu'en dépit de la
crainte {timor), il peut demeurer en l'homme une velléité de péché: il pécherait
volontiers s'il pouvait bénéficier de l'impunité. Par ailleurs, l'analyse d'A.
Robiglio implique que les impossibles désirés soient de l'ordre du fait (impossibile

per naturam), scellé par la temporalité. Or, il n'est pas sûr que ces impossibles
ne relèvent pas parfois de la contradiction logique (impossibile per se). Le cas le

plus frappant en serait la velléité de Satan dans le traité De malo. Thomas, dans

un article de la question sur les démons, entend prouver que le péché du
premier ange fut de vouloir être Dieu. A l'opponens qui objecte que Satan n'a pu
vouloir l'impossible, il répond en parlant de sa velléité. Mais l'ambition d'être
égal ou supérieur à Dieu relève bien d'une impossibilité logique, d'une
contradiction. Ces variations ou exceptions, à mon sens, ne remettent pas en cause



386 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

la spécificité de la velléité, mais suggère une certaine oscillation dans la pensée
de Thomas, qui laisse parfois place à une conception plus banale, plus
psychologique de la faiblesse de la volonté.

Une fois construite cette notion de velléité, manifestation temporelle de la
volonté comme nature, l'auteur la met à l'épreuve d'interprétations divergentes,

en prenant distance aussi bien avec une «philosophie chrétienne» qui
voudrait faire du vouloir une catégorie proprement neuve au Moyen Age (c'est le

cas par exemple du père Gauthier) qu'avec une philosophie de l'esprit qui
placerait la velléité en continuité avec la notion grecque, aristotélicienne, en
particulier d'akrasia (ici l'auteur vise le travail, par ailleurs fort intéressant, de Ris-
to Saarinen sur Yakrasia, ainsi qu'une interprétation de Norman Kretzmann).
Il montre que Yakrasia, traduite par incontinentia, même quand elle perd ses

connotations étroitement sexuelles, demeure attachée à la polarité chair/esprit,
et non à l'opposition interne au vouloir rationnel qui caractérise la velléité.

Enfin, A. Robiglio montre comment un certain néo-thomisme, illustré
notamment par le père Chenu, a tendu à privilégier la volonté comme nature, en
lui donnant quasiment le statut de faculté par un étonnant retour à Damascène
et en la rapportant à la notion biblique de «cœur» et en réduisant la volonté
comme raison à un rôle d'exécution. Une fine généalogie du spiritualisme
français de Maine de Biran à Maurice Blondel, dont on oublié l'influence
essentielle, fournit le contexte de cette interprétation.

La brièveté nécessaire de mon propos m'a obligé à des raccourcis brutaux
et ne fait pas justice de la précision fine et rigoureuse des analyses d'Andréa
Robiglio, dans un livre de toute première importance, qui me paraît renouveler

notre idée de la volonté chez Thomas, tout en nous donnant le plaisir de la
découverte historique d'une notion oubliée.

Alain boureau

Aegidii Komani Opera omnia, III, 2: ILeportatio Eecturae super libros I—IIA Senten-

tiarum. ILeportatio monacensis. Excerpta Godefridi de Fontibus, a cura di Concetta
Luna. Firenze: SISMEL Edizioni del Galluzzo 2003. V+556 pp. ISBN: 88-
8450-064-8.

L'œuvre imposante de Gilles de Rome (1243/47—1316) ne nous est accessible,
aujourd'hui encore et pour une grande partie, que dans les éditions anciennes
du XVe et du XVIe siècle. Le projet d'édition critique des écrits de Gilles,
entrepris sous la direction de Francesco del Punta, a débuté en 1985 avec l'édition

de YApologia (Opera omnia III.l) par R. Wielocks, suivie de plusieurs volumes

de catalogage des manuscrits, groupés selon le critère de leur provenance
géographique. Le présent volume, publié sous le patronage de l'Union Académique

Internationale dans le cadre du Corpus philosophorum Medii Aevi, met à

disposition du public l'édition critique de la ILeportatio super libros I—IV Senten-

tiarum. Effectuée selon des critères scientifiques rigoureux et à la suite de
plusieurs études consacrées à ce texte, cette édition a été préparée sur la base du
codex de Munich «Clm 8005, ff. lOOra—129rb» et de la rédaction (relative aux
livres I—II) de Godefroid de Fontaines contenue dans le codex de Paris «Bi-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 387

bliothèque Nationale de France, lat. 15819, ff. 310va—312ra». Si le texte de

cette Keportatio n'est pas issu directement de l'enseignement oral de Gilles sur
les livres des Sentences de Pierre Lombard (mais fournit un témoin de sa
transmission écrite) et s'il ne reproduit qu'une partie de cet enseignement, il reste
néanmoins qu'il s'agit d'un texte important aussi bien du point de vue doctrinal

que du point de vue historique. Dans sa longue introduction (S. 3—161),

qui constitue à elle seule une étude très fouillée, Concetta Luna illustre
l'importance de cet écrit à travers l'examen d'une série de questions, parmi
lesquelles figurent celles de la datation, du rapport entre les deux rédactions, de

la présence de Thomas d'Aquin, du rapport de la Reportatio avec VOrdinatio,
etc. De cet examen, nous ne retiendrons ici que les acquis majeurs:

1) Datation: la question de la datation de l'enseignement de Gilles consigné

dans la Keportatio est abordée à partir des renvois internes à certains écrits
de Thomas d'Aquin; ces renvois (notamment au De unione Verbi incarnati)
permettent de fixer le terminus post quem et de situer cet enseignent entre 1270 et
1272. Cependant, la constatation de l'influence de la Reportatio de Gilles sur
Thomas d'Aquin (notamment sur Summa tbeol. Ia—IIae, qu. 109, a. 8, qui date
de 1271, et sur Quodlibet IV, qu. 5, qui date de Pâques 1271) invite plutôt à fixer
le terminus ante quem à l'année 1271; il en résulte deux datations incompatibles,
dont la contradiction soulève un problème qui a trait à la chronologie des écrits
de Thomas et qui ne semble pouvoir être résolu que par une reconsidération
de la datation du De unione Verbi incarnati (cf. pp. 23—24).

2) Présence de Thomas d'Aquin: la relation avec Thomas d'Aquin et son
œuvre représente une caractéristique saillante du commentaire des Sentences de

Gilles de Rome (notamment de Ordinatio I—IT), une présence qui est attestée
de manière tout à fait claire aussi dans la Keportatio (4 citations de Thomas
dans le premier livre, 24 dans le deuxième, 8 dans le troisième et 6 dans le

quatrième). D'une manière générale, Gilles détermine sa position dans la
confrontation avec Thomas, soit sous forme de réaction polémique soit sous forme
de correction. Cela dit, il s'est avéré que dans au moins trois cas (cf. Introduction,

pp. 57—75), Thomas semble avoir réagi aux critiques de Gilles: ce fait est
très significatif, car d'une part il témoigne d'un dialogue constant entre les

deux penseurs et d'autre part il atteste l'importance de la prise en considération

de la Keportatio pour une meilleure appréciation de la doctrine de Gilles et
de l'évolution qui donnera lieu à l'Ordinatio.

3) Rapport entre Keportatio et Ordinatio-, au-delà des différences de structure

et de style, il apparaît que Keportatio 1—11 a été utilisée par Gilles dans sa

rédaction de VOrdinatio-, en effet, entre l'enseignement oral et VOrdinatio il y a

une unité doctrinale fondamentale, dans laquelle s'inscrit une évolution relative

uniquement aux arguments produits et au rapport avec les écrits de Thomas

d'Aquin (pp. 84—90).

4) Ordinatio III: un dernier fait significatif établi par l'étude de Concetta
Luna doit être relevé, à savoir que Ordinatio III, publiée en 1623 sous le nom
de Gilles de Rome, est un faux. Cette conclusion, qui n'a été rendue possible
que par la connaissance de la Keportatio — ce qui ne fait qu'ajouter à son intérêt —

résulte d'un examen détaillé des renvois internes ainsi que d'une confronta-



388 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

tion structurelle et doctrinale, dont le résultat saillant est la parfaite indépendance

de Ordinatio III à l'égard de Reportatio III, alors que Ordinatio I—II atteste
d'un lien organique avec Reportatio I—II (pp. 101—140). Cette considération vaut
aussi pour Ordinatio IV, qui n'a jamais été rédigée et qui est restée au stade de

l'enseignement oral; en revanche, l'enseignement de Gilles sur le livre IV des
Sentences a vraisemblablement servi, en partie du moins, à la rédaction du traité
Theoremata de Corpore Christi (pp. 140-160).

Ces différents aspects, analysés et établis de manière très précise et
convaincante dans l'Introduction de Concetta Luna, témoignent de l'importance
de la Reportatio et de l'intérêt de l'édition critique livrée dans ce volume. Aussi,
il faut saluer cette édition, qui n'ajoute pas seulement une pièce de première
importance pour une meilleure connaissance de la pensée de Gilles de Rome,
de sa construction et de son évolution, mais qui fournit également un document

historique significatif quant au rapport avec les écrits de Thomas d'Aquin
et quant aux débats philosophiques et théologiques des années 1270.

Tiziana Suarez-Nani

Valentin Weigel: Von Betrachtung des Lebens Christi. Vom Leben Christi. De vita
Christi. Hrsg. und eingel. von Horst Pfefferl. Stuttgart-Bad Cannstadt: From-
mann-Holzboog 2002. 241 S. (Sämtl. Schriften Bd. 7). ISBN: 3-7728-1846-3.

Mit Band 7 der neuen Weigel-Edition liegt wiederum ein vorzüglich gearbeiteter
Band zu einem inhaltlichen Schwerpunkt der «mittleren» Schaffensperiode des

Zschopauer Pfarrers Valentin Weigel vor. «Von Betrachtung des Lebens Christi»

ist um 1574 entstanden, die große theologische Streitschrift «Vom Leben
Christi» im Jahr 1578. Im Anhang wird mit «De vita Christi» eine Kompilation
vorausgegangener Weigel-Schriften geboten, wobei nicht bekannt ist, wer diese,

nur in einer Sammelhandschrift überlieferte kleine Schrift zusammengestellt
hat und wann sie entstanden ist.

Herzstück des Bandes ist die Schrift «Vom Leben Christi». Ihr Text wird
nach einer erst 1993 entdeckten Handschrift neu geboten. Carlos Gilly (Basel)
fand die «vermutlich älteste handschriftliche Überlieferung» in der Anhaltini-
schen Landesbücherei in Dessau. Da Grund zu der Annahme besteht, die
Abschrift stamme von dem Zschopauer Kantor Christoph Weickhart (Einleitung
S. XL), der sich um die Abschrift authentischer Weigelschriften sehr verdient
gemacht hat, und aufgrund der sorgfältig ausgeführten Abschrift hat sie der
Herausgeber zur Textgrundlage genommen. Die neuentdeckte Handschrift
macht die Autorschaft Weigels noch wahrscheinlicher und die Überlieferungsgeschichte

deutlicher. Der besondere Charakter dieser Schrift liegt in ihrer
theologischen Polemik, wie sie in anderen Weigelschriften so kaum zu finden
ist. Der Herausgeber betont zu Recht, daß «Vom Leben Christi» «als spiritueller

Gegenentwurf zur Konkordienformel» von 1577 zu verstehen ist (Einleitung

S. XLVII). Mit der Festlegung auf eine lutherische Lehrnorm wollte
Kurfürst August von Sachsen den endlosen Streitigkeiten der lutherischen
Theologen ein Ende bereiten. Gegen diese Normierung der christlichen Lehre



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 389

hat es von unterschiedlichen Seiten Einspüche gegeben. Weigel hat sich in den

Reigen der Kritiker vehement eingeschaltet. Seine Grundidee beruht in dem
Verweis auf das in der Bibel dargelegte Leben Christi als Richtschnur für den
wahren Glauben, fernab von menschlichen Interpretationen und Spitzfindigkeiten.

Die Berufungen auf die durch die Konkordienformel ausgegrenzten
Theologen Caspar Schwenckfeld und Andreas Oslander sind weniger ein Sym-
patisieren mit ihren theologischen Vorstellungen als vielmehr ein Bekenntnis

gegen Dogmatisierung und Normierung der christlichen Lehre. Weigel ist der
Meinung, daß der wahre christliche Glaube Voraussetzung ist für religiöse
Toleranz und friedliche Verständigung. Kriege im christlichen Namen lehnt er
ab. Damit schneidet die Schrift ein zentrales Thema der Zeit an, mit dem sich

u.a. Sebastian Franck und Paracelsus beschäftigt haben. Daß auch die Weigel-
schen Toleranz- und Friedensideen rezipiert wurden, beweist eine anonym
überlieferte Schrift, «die vor einigen Jahren durch die Entdeckung der
Handschrift Swl mit überwiegend Weigelschen Texten im Landesarchiv Schleswig
bekannt wurde» (Einleitung S. LIV). Die wiederum von Carlos Gilly entdeckte
Handschrift enthält neben Weigelschen Schriften eine bis dahin unbekannte
Schrift mit dem Titel «Das Kriege fuhren, Vmb das zeitliche rechten, die Sünder

und Ketzer tödten vnChristlich sey, vnd wider daß Neuhe Testament.» Pfef-
ferl weist darauf hin, daß diese Handschrift bisher nicht genauer beschrieben
und die Texte nicht wissenschaftlich bewertet wurden. Für die künftige Wei-
gelforschung, vor allem unter dem Aspekt seiner Toleranz- und Friedensideen,
sollte dieser Hinweis unbedingt aufgegriffen werden.

In diesen Zusammenhang gehört auch die Existenz einer 1648 gedruckten
englischen Übersetzung zu «Vom Leben Christi», wenn diese auch durch
Weglassen «anstößiger» Namen versucht, die Polemik zu entschärfen. Das war in
dieser Zeit eine übliche Methode. Man weiß um die «Schwärmers-Diskussion,
wie sie noch von Luther persönlich initiiert wurde, sieht, wie die Lehre dog-
matisiert wird und will nicht anecken. So wurde z.B. in pietistischen
Veröffentlichungen aus den Jahren 1692, 1693 und 1698 der Schrift von Andreas
Karlstadt zur Gelassenheit, die auch Weigel zugeschrieben wurde, weder der
eine noch der andere genannt, sondern dem Ganzen eine Vorrede vorangeschickt,

die den Text in die Rezeptionslinie von Johannes Tauler über Martin
Luther bis zu Johann Arndt stellte. Im Zusammenhang mit späteren anonymen

Drucken der Karlstadtschrift erscheint auch der pseudonyme Druckort
«Newstadt» mit dem Druckerpseudonym «Johann Knuber». Unter diesen
Pseudonymen sind auch Weigelschriften erschienen. Bubenheimer hat den Druckort

mit «Magdeburg» und den Drucker als «Johann Francke» identifiziert und
diese Ansicht bisher auch nicht revidiert.

Mit den christologischen Schriften Weigels werden wiederum
geistesgeschichtliche Linien und Verbindungen deutlich. Sie sind z.T. direkt genannt,
oder ihre Vorstellungen werden bei Weigel mitverarbeitet. Weigelsches Gedankengut

verbindet sich mit der frühen Reformation. Der vorliegende Band ist
damit wichtig für weitere Forschungen der nonkonformen Reformation.

Sigrid Looss



390 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Dominic Kaegi/Enno Rudolph (Hgg.): Cassirer — Heidegger. 70 Jahre Davoser

Disputation. Hamburg: Felix Meiner Verlag 2002. 246 S. (Cassirer-Forschungen
Bd. 9). ISBN: 3-7873-1581-0.

Es gibt Momente, in denen werden historische Zäsuren direkt greifbar. In
ihnen lebt noch, was einmal als abgetan gelten wird, und sie sind — mit einem
Wort von Leibniz: praegnans futuri. Das Aufeinandertreffen von Ernst Cassirer
und Martin Heidegger bei den Davoser Hochschulwochen im Frühjahr 1929

war ein solcher Moment. Und die philosophische Zäsur, die hier markiert worden

ist, scheint vorauszudeuten auf die politische, die vier Jahre später kommen

sollte.
Zeitgenössische Beobachter und Teilnehmer hatten Heidegger zum Sieger

des Aufeinandertreffens erklärt. In der geschichtlichen Rückschau stellt sich
dies auf einer Tagung der Internationalen Cassirer-Gesellschaft, deren
Vorträge in dem vorliegenden Band veröffentlicht werden, indes anders dar. Es
kommt nicht überraschend, daß bei dieser Gelegenheit dem Emigranten mehr
Sympathie entgegengebracht wird als dem bis zum Ende zahlenden Parteimitglied.

Die Behandlung der philosophischen Streitthemen besitzt damit von
vornherein eine ganz bestimmte Färbung, die sich aber nicht in allen Beiträgen

auf gleiche Weise bemerkbar macht. Die Herausgeber halten die Deutung
von Davos ex eventu 1933 auch historiographisch für berechtigt, jedenfalls für
nicht willkürlich. Cassirer wandte sich der Geschichte der Philosophie indes
zumeist unter einem anderen Motto zu: Non ridere, non lugere, neque destari, sed

intelligent Mustergültig ist in dieser Hinsicht Wolfgang Röds Eröffnungsbeitrag
(Transzendentalphilosophie oder Ontologie? Überlegungen zu Grundfragen
der Davoser Disputation, S. 1-25). Die Interpretation Kants war ein zentrales
Thema bei den Davoser Hochschulwochen 1929. Heidegger hatte seine
Auslegung der Kritik der reinen Vernunft als Grundlegung der Metaphysik in seinen
drei Vorträgen auch gegen die neukantianische Lesart der Kritik als Theorie
der mathematisch-naturwissenschaftlichen Erfahrung profiliert. Rod
rekonstruiert die Kritik am Kantianismus aus den 20er Jahren als Hintergrund der
Debatte, mißversteht jedoch Cassirers Konzilianz gegenüber Heidegger, wenn
er darin eine Abwendung von der Marburger Kantdeutung sieht. Entgegen der
Tendenz Cassirers, Gemeinsamkeiten zu suchen und festzuhalten zwischen
seiner und der Kantauslegung Heideggers, schärft Rod den Blick für die
Unterschiede. Diese betreffen die Rolle der produktiven Einbildungskraft bei
Kant sowie das Verständnis von Metaphysik und transzendentaler Methode.

Auch D. Frede (Die Einheit des Seins, S. 156—182) will die philosophischen

Diskussionen um 1929 nicht im Schattenwurf von 1933 betrachten. Wie
Rod, der die «rein philosophische Form» der Auseinandersetzung in Davos
lobt, sieht auch Frede in «rein philosophischefn] Voraussetzungen» das Cassirer

von Heidegger Trennende. Akribisch verfolgt sie die Kontinuität, die
Heideggers Problemstellung von Sein und Zeit mit der Kantauslegung von Davos
und aus dem Kantbuch von 1930 verbindet. Allenthalben suche Heidegger nach
einem einheitlichen Seinsverständnis, und Fredes Diagnose ist nüchtern besehen
die: Die Kontinuität von Heideggers Suche hat mit ihrer Aussichtslosigkeit zu
tun, eine gemeinsame Wurzel für alles Verstehen von Sein zu finden. Statt mit



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 391

Heidegger einem einheitlichen Seinsbegriff auf die Spur kommen zu wollen,
der ohnehin zu vage wäre, um gehaltvollen Erkenntnisgewinn zu versprechen,
hält sich Frede an Cassirers Einsicht in die Mehrdimensionaütät der geistigen
Welt. Heideggers Kritik, Cassirer bleibe damit den terminus a quo seiner
Philosophie der symbolischen Formen schuldig, sei nicht stichhaltig. Die Bestimmung

der Vielfalt der symbolischen Formen und eine entsprechende Typologie
des Verstehens setze keine einheitliche Antwort auf die Seinsfrage, kein

einheitliches Seinsverständnis voraus. Die Vielfalt kulturellen Sinns lasse sich
nicht in das Prokrustesbett eines einheitlichen Seinsverständnisses zwängen
und auch nicht in ihm fundieren.

Auch Enno Rudolph stellt sich auf die Seite Cassirers, in dem er einen
Philosophen der Freiheit erkennt, und nicht auf die Seite Heideggers, der Freiheit
als Autonomie einem ontologischen Fatalismus opfere, «indem er die Freiheit
auf ihre Bedeutung als erfahrenes Geschick reduziert» (S. 40f.). Rudolph
argumentiert zudem dafür, Cassirers Philosophie und die Prominenz, die sie der
Freiheit einräumt, weniger im Lichte der Philosophie Kants und der Aufklärung

des 18. Jahrhunderts zu lesen, als in ihr vielmehr eine philosophische
Aktualisierung der Renaissance zu entdecken. Mit deren Verständnis eines

schöpferischen Individualismus habe die Philosophie der symbolischen Formen

nämlich vieles gemein, was im orthodoxen Kantianismus keinen Raum
hat. In ihr geht es um einen geschichtlichen Individualismus statt um eine alle
Individualität nivellierende einheitliche Gattungsvernunft, die den Einzelnen
in seiner Kreativität dem disziplinierenden kategorischen Imperativ unterwirft
und kein Organ ist, dem historischen Kulturprozeß sukzessiver menschlicher
Selbstbefreiung einen wirklich geschichtlichen Sinn zu entnehmen. Man kann
in der Tat zeigen, daß Cassirer da, wo er enger in den Bahnen kantischer
Philosophie verbleibt, nämlich in seinen Überlegungen zur Rechts- und
Staatsphilosophie, das Potential der Philosophie der symbolischen Formen zur
Überwindung des kantischen Dualismus von Freiheit und Natur, Freiheit und
Zwang zu wenig ausschöpft. Rudolph klärt jedoch nicht die Frage, wie hoch
der Preis des Verzichts auf eine Theorie normativer Handlungsorientierung
bei Cassirer letzten Endes ist. Zu Recht geht er davon aus, daß es für eine im
engeren Sinn deontologische Ethik bei Cassirer keinen Raum gibt. In der
Überwindung des kantischen Dualismus zweier Welten, durch eine Konzeption

der symbolischen Prägnanz, der historisch in kulturellen Formen
erreichten Verbindung von Sinn und Sinnlichkeit, die bereits bei jedem Prozeß
der Wahrnehmung einsetzt, läßt sich der gattungsrepräsentative homo noumenon
nicht mehr als die autonome Instanz der Verpflichtung gegenüber dem
sinnlichen Einzelmenschen geltend machen. Für eine Ethik der SelbstÜberwindung
fehlt bei Cassirer mithin die übergeordnete Instanz. Einer Ethik der Selbst-
entfaltung, wie sie bei Cassirer eher vorzuliegen scheint, fehlt indes gut kan-
tisch-antieudaimonistisch mit dem Glück und dessen Verankerung in
konkreten Lebensformen der zentrale Begriff. Die «faktische Moralität einer die

Freiheitsspielräume erweiternden kulturellen Komplexität», von der Rudolph
bei Cassirer ausgeht, ist m.E. unterbestimmt in der Beantwortung der Frage:
wessen Freiheit? Kantianisch wäre die Antwort: jedermanns. Nur: ist das auch



392 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

die Antwort der Renaissance? Oder bietet die Renaissance nicht vielmehr eine

ungeheure Ausweitung von Freiheitsspielräumen durch kulturelle Komplexität,
die den Mangel, daß dies nicht allen zugute kommt, ohne weiteres

verschmerzen kann, ja die Exklusivität sogar zu ihrer Voraussetzung hat? Ist es

nicht signifikant, daß der politische, bürgerlich-republikanische Humanismus
bei Cassirer hinter dem ästhetisch-individualistischen Humanismus zurückbleibt?

Dem Thema der normativen Handlungsorientierung bei Cassirer widmet
sich noch ein zweiter Beitrag. Unter dem Motto «Wenn zwei das gleiche tun,
ist es noch lange nicht dasselbe» untersucht B. Recki (Der Tod, die Moral, die

Kultur, S. 106—129) den signifikanten Mangel einer Ethik sowohl in der
Philosophie der symbolischen Formen als auch im Denken Heideggers. Sollten die
beiden so grundverschiedenen Davoser Protagonisten am Ende etwas gemeinsam

haben? Mitnichten! Denn in dem einen Fall liegt das Fehlen einer Ethik
darin begründet, daß die Kulturphilosophie Cassirers im ganzen symbolische
Formen als objektive Realisierungen von Freiheit versteht, somit den «Grundbegriff

der Ethik zum Grundbegriff der Kultur entgrenzt» und mithin für die

spezifisch ethische Freiheit und Verbindlichkeit, die Autonomie der Moral,
keinen besonderen Ort mehr besitzt. Das Manko Heideggers ist hingegen im
Grunde sehr viel simpler. Dieser scheitert einfach an seiner desolaten
Handlungskonzeption. «Weder ein verantwortlicher Begriff von dem, was Handeln
sein könne, noch eine Theorie darüber, wie dieses Handeln sein solle, ist
daraufhin im Horizont dieses Denkens noch möglich» (S. 116). Deshalb schärft
uns V. Gerhardt (Der Rest ist Warten, S. 183—206) auch ein: von Heidegger
führt kein Weg in die Zukunft. Das vermeintliche Geheimnis von Heideggers
Größe lüftet der Beitrag nebenbei: Er habe eine weit verbreitete Stimmung
zum Ausdruck gebracht — mehr nicht. Das ist aber auch wenig geheimnisvoll.
Den Humanismusbrief dechiffriert Gerhardt als einen verkappten
Entnazifizierungsversuch Heideggers an sich selbst, der weder handlungstheoretisch
noch ethisch etwas hergibt. Für Gerhardt hat jede optimistische junge Familie
Heidegger philosophisch schon etwas voraus: die Unterstellung eines Sinns
menschlichen Lebens, der im eigenen Tun exemplarisch wird. Heidegger wird
gleichsam seiner eigenen Mahnung aus dem Humanismusbrief («Wir bedenken
das Wesen des Handelns noch lange nicht entschieden genug.») nicht gerecht.

Bleibt am Ende ein Hinweis auf die drei abschließenden Aufsätze, die
«Kontexte» in Erinnerung bringen oder in ihrer Bedeutung erstmalig
beleuchten. Rainer Wiehl widmet sich unter Bezugnahme auf Franz Rosenzweig
der Rolle und Bedeutung Hermann Cohens aus der Perspektive der Davoser
Disputation; Massimo Ferrari behandelt Paul Natorp als ein Missing link
zwischen den Marburger Neukantianern und dem zeitweilig auch in Marburg
lehrenden Denker aus Meßkirch. Von anderer Art und besonders erwähnenswert
ist der Beitrag von John Michael Krois, weil er nicht nur die Zeitatmosphäre für
das Verständnis der Davoser Debatte berücksichtigt, sondern dies auch sehr
eindrucksvoll und zeithistorisch konkret leistet. Wenige Tage vor dem Davoser

Aufeinandertreffen hatte der Wiener Soziologe Othmar Spann an der
Universität München bei einer Veranstaltung des den Nationalsozialisten nahen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 393

«Kampfbundes für deutsche Kultur» gerügt, das deutsche Volk habe sich die
kantische Philosophie erst wieder durch «Fremde» vertraut machen lassen müssen.

Die deutsche Tagespresse berichtete davon. Der Artikel aus der Frankfurter

Zeitung ist als Anhang zu Krois' Beitrag beigegeben. Krois bemerkt zu
dem Vorfall: «Die Klage gegen den <jüdischen Neukantianismus) war nichts
Neues, aber dieser öffentliche Angriff so kurz vor der Davoser Disputation
schaffte eine Atmosphäre, in der eine differenzierte und ungezwungene
Diskussion über den Neukantianismus für Cassirer sicher erschwert oder unmöglich

gemacht worden war» (S. 240).
Wer den ersten und letzten Beitrag vergleicht, wird sich fragen, ob das

Bild der Schiffe, die bei Nacht aneinander vorbeisegelten, nicht ebensogut die
im Band dokumentierten Vorträge trifft wie die Davoser Debatte, so erstaunlich

ist die Bandbreite der Einschätzungen. Bewundert Rod an ihr die «rein

philosophische Form», in der von politischen Einstellungen «nicht einmal
andeutungsweise die Rede» gewesen sei, so zeigt John Michael Krois, warum dieses

«Unausgesprochene» für alle Auslegung den Anfang bilden müsse. Es ist
zu bedauern, daß die Tagungsteilnehmer, deren Beiträge hier veröffentlicht
werden, die Gelegenheit, wie es scheint, wenig genutzt haben, von vereinzelten

Hinweisen abgesehen deutlicher aufeinander argumentierend Bezug zu
nehmen, wo sich ihre Positionen und Einschätzungen signifikant unterscheiden.

Ich gebe ein Beispiel: Drei Autoren stellen sich die Frage, in welchem
Verhältnis Heideggers Gedanken von und um 1929 zu Sein und Zeit stehen.
«In der Sache», heißt es dazu sehr plausibel bei Kaegi, «gehört die Davoser
Disputation zu Heideggers Krise nach Sein und Zeit, als <alles ins Rutschen
kam>. Heidegger experimentiert, Ende der zwanziger Jahre, mit einem
Programm, das sich von Sein und Zeit durch die Aufwertung der Anthropologie
und vom Spätwerk durch ein affirmatives Verständnis der Metaphysik
unterscheidet [...]» (S. 72). Für Frede jedoch ist Heideggers Standpunkt in der
Diskussion noch «ganç von Sein und Zeit her zu deuten» (S. 158 [Hervorhebung
D.L.]). In Davos sei von einer Abkehr von der Daseinsanalytik bei Heidegger
noch nichts zu merken. Frede verweist auf Rod, und das überrascht. Denn
dieser läßt es zwar offen, ob Heidegger im Frühjahr 1929 schon eine Revision
seiner transzendental-ontologischen Einstellung vor Augen hatte, hält es
jedoch im Hinblick auf die Wintersemester-Vorlesung von 1929/30 immerhin
für wahrscheinlich.

Die Autoren kennen Enthymeme und wissen, daß ein Leser geneigter ist,
wenn ihm auch selber noch etwas zu entdecken und zu denken bleibt. Und
dafür sorgt der Band, den bedauerlicherweise kein Index Rerum & Nominum
erschließt, allemal. Auf hohem Niveau stellt er einen «Paradigmenkonflikt der
europäischen Philosophie» so luzide vor Augen, daß die Frage, wo wir heute
philosophisch stehen, sich geradezu aufdrängt. Folgt man den Autoren dieses

Bandes, hat Cassirer dazu viel zu sagen, Heidegger kaum etwas.

Dirk Lüddecke



394 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Marcus Düwell/Christoph Hübenthal/Micha H. Werner (Hgg.): Handbuch

Ethik. Stuttgart-Weimar: Verlag J.B. Metzler 2002. 576 S. ISBN: 3-476-
01749-4.

Aufgrund der Probleme, die durch die Entwicklungen der technisch-wissenschaftlichen

Zivilisation verursacht worden sind, ist der Ruf nach Ethik in den
letzten Jahrzehnten immer lauter geworden. Lange Zeit galten Religion und
Kirche als jene Instanzen, die den Menschen vermittelten, was moralisch
geboten, verboten oder erlaubt war. Jene klassischen Moralinstanzen verlieren
im Kontext von Säkularisierungs- und Entkirchlichungsprozessen immer mehr
an Bedeutung, so daß tradierte Wertüberzeugungen erodieren. Von der Ethik
erhoffen sich viele Zeitgenossen Antworten auf drängende Fragen, mit denen
sich hochindustrialisierte Gesellschaften beschäftigen müssen, um in humaner
Weise leben und überleben zu können. Auch wenn die Kirchen nach wie vor
Orientierungslinien und Handlungsanweisungen anbieten und somit den
moralischen Diskurs der Gegenwart mitgestalten, sind sie nunmehr eine Stimme
neben anderen. Ethische Probleme werden nicht mehr allein von Philosophie
und Theologie behandelt, sondern mittlerweile kommen in verschiedenen
Disziplinen und Bildungsinstitutionen moralische Orientierungsfragen zur Sprache.

Allerdings machen die schnelle Entwicklung der Diskussion, die
Ausdifferenzierung der ethischen Debatte und die Komplexität der zu diskutierenden

Probleme den Zugang zu ethischen Fragen immer schwieriger. Die
Herausgeber des vorliegenden Handbuches - Marcus Düwell (Professor für
Philosophische Ethik an der Philosophischen Fakultät der Universität Utrecht),
Christoph Hübenthal (Universitätsdozent für Theologische Ethik und Sozialethik

an der Theologischen Fakultät der Universität Utrecht) und Micha H.
Werner (Beauftragter der Universität Freiburg i.Br. für das ethisch-philosophische

Grundlagenstudium) — haben sich das Ziel gesetzt, eine fachlich
fundierte Orientierung im ethischen Diskurs anzubieten und dabei neben
allgemeinen ethischen Überlegungen auch spezielle Problemfelder der ethischen
Reflexion zu behandeln.

Das primäre Anliegen des Handbuches besteht in der Erschließung der
aktuellen ethischen Fachdiskussion. Dabei werden philosophiegeschichtliche
Aspekte eher am Rande thematisiert. Traditionelle Ansätze kommen aber überall

dort zur Sprache, wo diese auch heute noch unverzichtbar zur Klärung von
Sachproblemen sind oder wo Beiträge und Diskussionszusammenhänge ohne
historisches Hintergrundwissen unverständlich bleiben müssen. Die Herausgeber

möchten mit ihrem Handbuch die verschiedenen Problembereiche der
Ethik berücksichtigen, so daß metaethische, fundamentalethische und
anwendungsethische Fragen gleichermaßen behandelt werden. Mit diesem Ansatz
soll deutlich werden, daß einerseits die Beschäftigung mit bereichsethischen
Fragestellungen in der gegenwärtigen Diskussion von großer Bedeutung ist
und daß andererseits die Angewandte Ethik immer an den fundamental- und
metaethischen Grundlagendiskurs zurückgebunden bleiben muß und daß

Entwicklungen im einen Bereich für neue Herausforderungen im jeweils anderen
Bereich sorgen.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 395

Insgesamt ist das Handbuch in vier Teile gegliedert: Neben einer ausführlichen

Einleitung (I.), in der das Thema begrifflich, historisch, metaethisch
und zeitdiagnostisch aufbereitet wird, kommen die ethischen Theorien im Uberblick

(II.) zur Sprache. Weiterhin werden zentrale Bereichsethiken (III.) und
grundlegende Begriffe der Ethik (IV.) vorgestellt.

Ausgehend von den Überlegungen Aristoteles', der als erster eine umfassende

Untersuchung über das menschliche Handeln und die Kriterien seiner
moralischen Beurteilung vorgelegt hat, definieren die Herausgeber in der
Einleitung (I.) die Begriffe Ethik und Moral. «Moral bezeichnet daher entweder
die Gesamtheit der Überzeugungen vom normativ Richtigen und vom evalua-
tiv Guten sowie der diesen Überzeugungen korrespondierenden Handlungen
oder aber allein den Bereich des moralisch Normativen. Unter Ethik dagegen
verstehen wir hier diejenige Disziplin, welche diese faktischen Überzeugungen
und Handlungen einer philosophischen Keflexion unterzieht» (S. 2). Für den
begrifflichen Zugang zur Ethik ist die Unterscheidung von deskriptiver Ethik,
normativer Ethik und Metaethik von Bedeutung. Die deskriptive Ethik erfaßt
und beschreibt die empirisch vorgefundenen Normen und Wertsysteme bzw.
Moralkodizes, die normative Ethik begründet und kritisiert Moral und fragt
nach dem Maßstab moralisch richtigen Handelns, und die Metaethik untersucht

die logischen, semantischen und pragmatischen Strukturen der
moralischen Argumentation. Weiterhin werden in der Einleitung herausragende
historische Epochen der Ethik und philosophische Richtungen (Antike,
Christentum, Mittelalter, Nominalismus und Renaissance, Empirismus und
Rationalismus, die Moralphilosophie Kants) skizziert. Es folgen metaethische
Unterscheidungen und allgemeine Kategorien normativer Ethik (z.B. Kognitivismus
und Nonkognitivismus; Naturalismus, Intuitionismus und Konstruktivismus;
Prinzipienethik, Normenethik, Maximenethik, Situationsethik; Teleologie, De-
ontologie). Anschließend kommt die Bedeutung der Angewandten Ethik
innerhalb der aktuellen Diskussion zur Sprache. Die verstärkte Beschäftigung
mit ethischen Fragestellungen muß im Rahmen gesellschaftlicher
Veränderungsprozesse gedeutet werden; hier sind vor allem die durch die
Medienrevolution initiierten Veränderungen, die Bedrohung der natürlichen Umwelt
durch Technik und Wirtschaft, die Neugestaltung internationaler Beziehungen
sowie die Probleme wissenschaftlich-technischer Innovationen zu nennen.
Diese Entwicklungen dienen quasi als Hintergrund, um den Bedarf grundlegender

ethischer Reflexionen zu verdeutlichen. Die Herausgeber versäumen
nicht darauf hinzuweisen, daß die wissenschaftliche Diskussion über Ethik
umstritten ist. Verschiedene Disziplinen, wie etwa Verhaltensforschung und
Evolutionstheorie, bezweifeln nämlich die Annahme, daß die menschliche
Handlungsfreiheit als Grundlage von Moralität zu gelten habe. Die vorgebrachten

Einwände sind allerdings für die Herausgeber nicht ohne weiteres
plausibel, so daß sie von der Überzeugung ausgehen, daß «das menschliche Handeln

zwar von vielfältigen naturalen, sozialen und psychischen Faktoren
beeinflußt ist, wir aber dennoch über die Fähigkeit verfügen, uns reflexiv zu diesen

Faktoren zu verhalten und echte Entscheidungen zu treffen» (S. 18).



396 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Im Mittelpunkt des zweiten großen Kapitels stehen die ethischen Theorien.

Dabei werden die theoretischen Perspektiven erstens in Metaethik und
deskriptive Ethik (ILA) und zweitens in Ansätze normativer Ethik (II.B)
eingeteilt. Die unter II.B aufgeführten Ansätze umfassen teleologische Ansätze
(II.B.l: Aristoteles, Eudaimonismus, Utilitarismus/ethischer Egoismus,
Wertethik), deontologische Ansätze (II.B.2: Kant, Diskursethik, handlungsreflexive
Moralbegründung, Kontraktualismus, Rawls) und schwach normative und
kontextualistische Ansätze (II.B.3: Kohärentismus, Klugheitsethik, Kommunitarismus,

hermeneutische Ethik/narrative Ethik).
Nach der überblickartigen Darstellung der ethischen Theorien werden im

dritten Teil (III.) zehn Bereichsethiken vorgestellt, die in der wissenschaftlichen,

aber auch in der allgemeinen öffentlichen Diskussion in besonderer
Weise herausragen: Bioethik, Genethik, Kulturethik, Medienethik, Medizinethik,

Politische Ethik, Technikethik, Tierethik, Umweltethik und Wirtschaftsethik.

Aufgrund der Beschäftigung mit Fragen der Angewandten Ethik hat
sich das Profil der Ethik in den letzten Jahrzehnten verändert. Ethik hat nicht
mehr allein etwas mit akademischen Bemühungen zu tun, sondern von ihr
wird in zunehmendem Maße Orientierung in gesellschaftlichen und politischen

Fragen erwartet. Methodisch geht die Ethik interdisziplinär und
kombinatorisch vor. Im Hinblick auf Problemstellungen, die die Bereichsethiken zu
lösen versuchen, bedeutet das, daß sich die ethische Reflexion erst in der
Kooperation mit den jeweiligen Einzelwissenschaften, etwa mit den Natur-,
Human- und Sozialwissenschaften, in sachgerechter Weise vollziehen kann. Man
kann darüber diskutieren, ob die Auswahl der genannten Bereichsethiken
vollständig ist. Eine solche Auflistung kann immer nur selektiv sein. Das Problem
der Selektion haben die Herausgeber selbst erkannt. Als Maßstab für die
Auswahl dient das «Gewicht der behandelten Themen in der wissenschaftlichen
Diskussion» (S. 247). Einen abgeschlossenen Kanon der Bereichsethiken kann
es aufgrund gesellschaftlicher Veränderungsprozesse gar nicht geben. Das
bedeutet, daß in Zukunft weitere bereichsspezifische Ethiken auszumachen sein
werden, da die moderne komplexe Gesellschaft mit ihren ständig wachsenden
Entscheidungsproblemen und Risiken neue ethische Lösungsformen provoziert.

Im letzten großen Teil (IV.) werden zentrale Begriffe der Ethik behandelt:
Anerkennung, Anthropologie, Autonomie, Bedürfnisse/Interessen, Begründung,

deontische Logik, Dilemma, Entscheidungstheorie/Spieltheorie, Erfahrung,

evolutive Ethik, feministische Ethik, Freiheit, Gefühl/moral sense,
Gerechtigkeit, Gewissen, Glück/Wohlergehen, gut/das Gute/das Böse,
Güterabwägung, Handlung, Identität, Kompromiß, Konsens, Moral, moral point of
view, moralischer Status, Moralpädagogik, Moralpsychologie, Moralentwicklung,

Motivation, naturalistischer Fehlschluß, Person, Pflicht, Präferenzen,
Prinzip/Maxime/Norm/Regel, Rationalität, Recht und Moral, Recht,
Relativismus, Risiko, Sittlichkeit/Ethos, Sollen, Sozialethik, Theologie und Ethik
(katholische Sicht), Theologie und Ethik (protestantische Sicht), Tugend, Uni-
versalisierung, Verantwortung, Wert, Wille/Entscheidung, Würde, Zweck/Ziel.
Auch bei dieser Auflistung kann darüber gestritten werden, ob sie vollständig



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 397

ist und die grundlegenden Begriffe der ethischen Diskussion wiedergibt. So

läßt sich hier kritisch anmerken, warum so gewichtige Termini wie Solidarität,
Subsidiarität oder Nachhaltigkeit, die innerhalb der Christlichen Sozialethik,
aber auch der Politischen Ethik eine große Rolle spielen, nicht behandelt worden

sind.
Die einzelnen Artikel bieten detaillierte Zwischenüberschriften und

ausführliche Literaturangaben, die in Standardwerke und weiterführende Literatur
unterteilt sind. Im Anhang (V.) wird zudem eine allgemeine, gut gegliederte
Bibliographie aufgeführt. Weiterhin finden sich hier ein Personen- und
Sachregister sowie Angaben zu den 65 Autorinnen und Autoren. Das Handbuch
vermittelt Lehrenden, Forschenden und Studierenden verschiedener Disziplinen,

die sich mit ethischen Fragen befassen, insgesamt einen sehr guten
Einblick in die aktuelle ethische Diskussion. Dabei bietet es in systematischer und
lexikalischer Hinsicht ein tiefergehendes Orientierungswissen, das es ermöglicht,

sich im gegenwärtigen Ethikdiskurs zurecht zu finden. Einerseits können

die Beiträge — wie das für ein Handbuch selbstverständlich ist — jeweils
für sich gelesen werden. Andererseits ergeben sich aufgrund der behandelten
Themenkomplexe und der inhaltlichen Aufbereitung zahlreiche Querverbindungen

und Verweisungszusammenhänge, so daß das Handbuch im Ganzen
einem interaktiven Anspruch gerecht wird und eine systematische Einheit
bildet. Das Handbuch Ethik sollte in keiner ethischen Bibliothek fehlen.

Thomas Bohrmann

Adrian Holderegger/Denis Müller/Beat Sitter-Liver/Markus Zimmer-
mann-Acklin (Hgg.): Theologie und biomedizinische Ethik. Grundlagen und
Konkretionen. Freiburg i.Ue: Universitätsverlag; Freiburg i.Br.: Herder 2002. 360 S.

(Studien zur Theologischen Ethik, Bd. 97). ISBN Univ.Verl.: 3-7278-1378-4;
ISBN Herder: 3-451-27933-9.

Bioethik hat sich im Umkreis moderner Biomedizin und Biotechnologie
entwickelt. Aufgrund neuartiger Möglichkeiten etwa auf dem Gebiet der
Gentechnik, Transplantationsmedizin, Fortpflanzungsmedizin, Klonierung kommt
es zu neuen ethischen Fragen, die anhand des traditionellen Theorierepertoires

der Ethik nicht mehr lösbar scheinen. Der Gebrauch der Bezeichnung
Bioethik ist im wissenschaftlichen Diskurs nicht einheitlich. Ein enger
Begriffsgebrauch versteht Bioethik im Sinne der medizinischen bzw. biomedizinischen

Ethik. Die ethische Reflexion bezieht sich dann auf die neueren
Entwicklungen und Möglichkeiten der biologisch-medizinischen Forschung und
Therapie. Das dreibändige, von der Görres-Gesellschaft herausgegebene Lexikon

der Bioethik (1998) legt allerdings ein sehr weites Verständnis von
Bioethik zugrunde. Hier bezieht sich die ethische Reflexion auf all jene Sachverhalte,

die den verantwortlichen Umgang des Menschen mit Leben betreffen,
das heißt mit menschlichem Leben und mit jeglicher Art von außermenschlichem

Leben. Für beide Verständnisarten ist aber ausschlaggebend, daß sich die
ethische Reflexion nur interdisziplinär vollziehen kann und den Sachverstand



398 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

anderer Fächer berücksichtigen muß. Interdisziplinäres Arbeiten gilt in besonderer

Weise für die Theologie bzw. theologische Ethik, wenn sie kompetent
auf dem Niveau der theoretischen Diskussion ihre Position und Perspektive in
den Diskurs einbringen möchte. Der vorliegende Sammelband umfaßt Beiträge,

die sich primär mit bioethischen Fragen im engeren Verständnis, also mit
biomedizinischen Problemen, beschäftigen. Dabei steht das Gespräch zwischen
Theologie und biomedizinischer Ethik im Mittelpunkt. Der Band versucht
Antworten auf folgende Kernfragen zu geben: Wie können innerhalb einer
Gesellschaft, die von einer Vielzahl von Uberzeugungen geprägt ist, konsensuelle

Lösungen gefunden werden, welche auf verschiedene Wertetraditionen Rücksicht

nehmen? Welchen Beitrag kann und soll eine christliche Ethik in einer
pluralistisch geprägten Gesellschaft leisten? Der Sammelband ist das Ergebnis
eines international und interdisziplinär ausgerichteten Symposiums, das vom
14.—15. September 2001 an der Universität Fribourg stattfand. Die Tagung
stand unter dem Thema: «Theologie und biomedizinische Ethik in pluralistischer

Gesellschaft — erörtert an Fragen zum Lebensanfang und Lebensende».
Der Textband enthält die Referate in übersetzter und überarbeiteter Form,
aber auch einige ergänzende Beiträge. Er ist in vier Kapitel gegliedert, stellt
zuerst grundlegende Positionen und dann konkrete Problemfelder vor.

Im ersten Teil des Buches (Fundamente, S. 25—130) wird die Frage nach
der Positionierung der christlichen Bioethik im Kontext der säkularen Gesellschaft

gestellt. Hans-Martin Sass fragt hier beispielsweise nach der Relevanz

religiöser Ethik in pluralistischer Gesellschaft und führt aus, daß sich
Menschen trotz unterschiedlicher religiöser oder weltanschaulicher Positionen auf
so genannte mittlere ethische Prinzipien, wie z.B. Nächstenliebe, Solidarität,
Toleranz, Gerechtigkeit, verständigen können. H. Tristram Engelhardt jr.
hingegen vertritt in seinem Beitrag zu den Fundamenten einer christlichen
Bioethik die Position einer völligen Unvereinbarkeit von christlicher und säkularer

Ethik und macht darauf aufmerksam, daß innerhalb der verschiedenen
religiösen Gruppierungen kein Konsens über moralische Inhalte gefunden werden

könne. Der evangelische Theologe Martin Honecker beschreibt die
Bioethik aus Sicht der evangelischen Ethik und geht davon aus, daß die Bioethik
eine relativ neue Bereichsethik darstellt, die eine Erweiterung und Transformation

der traditionellen medizinischen Ethik sei, indem sie das klassische
Berufsethos des Arztes mit einer ethischen Bewertung der modernen Möglichkeiten

biomedizinischer Forschung und der Biotechnik verbindet. Allerdings
sei die Bioethik weder eine theologische noch eine religiöse Ethik, sondern sie

setze innerweltlich an. Die evangelische Ethik sollte nach ihm vor allem den

Dialog mit der Öffentlichkeit und Gesellschaft über kulturelle Vorstellungen
suchen und sich nicht darauf beschränken, einzelne konkrete Regelungsvorschläge

zu machen oder Vorschriften zu fordern. Zudem sollte sie bestrebt
sein, zur Versachlichung der bioethischen Diskussion beizutragen und zur
eigenständigen Urteilsbildung anzuleiten. Markus Zimmermann-Acklin stellt in
seinem Beitrag methodische Überlegungen zur Grundlegung einer christlichen
Bioethik an. Nach seinen Reflexionen ergeben sich für die theologische Ethik
zwei zentrale Aufgaben: Einerseits soll sie nach gemeinsamen moralischen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 399

Ansichten und Idealen innerhalb pluralistischer Gesellschaften Ausschau halten,

andererseits soll sie profilierte, plausibel begründete Standpunkte auf der
Basis christlicher Traditionen und Überzeugungen vertreten.

Im %weiten Teil des Buches (S. 131—240) werden die Konturen
philosophischer und theologischer Ethik nachgezeichnet, wobei im Zentrum der
einzelnen Aufsätze die anthropologischen und hermeneutischen Grundlagen
einer christlichen Bioethik stehen. Dietmar Mieth diskutiert in seinem Beitrag
das Proprium christianum und geht ausführlich auf das Menschenwürde-Argument

innerhalb der bioethischen Diskussion ein. Johannes Fischer interpretiert

theologische Ethik als Auslegung des christlichen Ethos und betont
dabei, daß sie keine normative, sondern in erster Linie eine hermeneutische
Disziplin sei, in der das christliche Ethos reflektiert werden soll, welches mit
Glaube, Liebe und Hoffnung tugendethisch ausgerichtet sei und einen
spirituellen Charakter verdeutliche. Auf die Bedeutung anthropologischer
Hintergrundtheorien für bioethische Konzeptionen macht Walter Lesch aufmerksam,

indem er diese auf Grenzen und Grenzerfahrungen hin befragt. Beat Sit-
ter-Liver schlägt in seinem Ansatz vor, die Kategorie menschlicher Endlichkeit

als Perspektive für den bioethischen Diskurs verstärkt zu berücksichtigen.
Im dritten Teil des Sammelbandes (S. 241—336) werden konkrete ethische

Problemfelder vorgestellt, die den Lebensanfang und das Lebensende in den

Blickpunkt nehmen. Im Zentrum stehen dabei die Stammzellenforschung, die

Präimplantationsdiagnostik sowie die Sterbehilfe. Adrian Holderegger erörtert
die ethische Problematik, die sich bei der Forschung mit humanen embryonalen

Stammzellen ergibt. Zunächst müsse geklärt werden, welchen moralischen
Status der menschliche Embryo habe; erst dann könne eine Güterabwägung
durchgeführt werden. In Auseinandersetzung mit Argumenten zugunsten der
Opferung menschlicher Embryonen für so genannte höhere Zwecke kommt
er mit Hinweisen auf Kontinuitäts-, Identitäts- und Potentialitätsargumenten
zu dem Ergebnis, daß der Lebensschutz schon für Embryonen in vollem Umfang

zu gelten habe. Bei einer Güterabwägung habe daher das Verbot der
Schädigung insgesamt einen höheren Verpflichtungsgrad als das Heilgebot:
«Die Rechtspflicht, jemandes Integrität zu schützen, wiegt höher als das Gebot

zu helfen. Das Verbot der Schädigung oder der Tötung hat den Vorrang
vor dem Gebot des Heilens» (S. 265).

Im abschließenden iy»/toe-Beitrag von Walter Lesch (S. 337—357) im
vierten Buchteil wird die bioethische Debatte als Streitthema innerhalb der
Fakultäten dargestellt, wobei vor allem die Auseinandersetzung zwischen
philosophischer und theologischer Ethik zur Sprache kommt. Neben den klassischen

Orten bilden sich neue Räume der bioethischen Diskussion, wie etwa in
den Medien, in flexiblen Netzwerkstrukturen jenseits der traditionellen Fakultäten

und der interfakultären Zentren, in Kliniken oder in Bereichen der Pflege,

der Heilpädagogik und der Sozialen Arbeit. Mit einem Appell zugunsten der
Erhaltung des heute in Frage gestellten Menschenwürde-Paradigmas und damit
der Schutzfunktion der Moral beendet Lesch seinen Ausblick.

Vorliegende Beiträge behandeln zentrale Themen der aktuellen bioethischen

Diskussion sowohl in grundlegender philosophisch-theologischer Per-



400 Besprechungen — Rezensionen - Comptes rendus

spektive als auch im Hinblick auf konkrete Problembereiche, die die biomedizinische

Forschung und die politischen Entscheidungsträger gegenwärtig vor
große Herausforderungen stellen. Der Sammelband macht deutlich, daß die
anstehenden Fragen nur im interdisziplinären Gespräch erörtert werden können.

Gerade die Internationalität der Beiträge, die Pluralität der Ansätze und
die dadurch zum Ausdruck kommenden Spannungen und Kontroversen
machen die Lektüre der Textsammlung so interessant. Insgesamt führt das Buch
in die aktuelle bioethische Debatte mit ihren unterschiedlichen Facetten und
ganz konkreten Problemstellungen auf einem hohem Niveau ein und bietet
gleichzeitig eine fundierte Orientierung in einer Diskussion, die auch in
Zukunft die philosophische und theologische Ethik prägen wird.

Thomas Bohrmann

Lars Reuter: Modern Biotechnology in Postmodern Times? A Reflection on European
Policies and Human Agency. Dordrecht: Kluwer 2003. 231 S. ISBN: 1-4020-
1685-9.

Das Buch befaßt sich mit Biotechnik und Bioethik in unterschiedlichen
europäischen Kontexten. Es reflektiert die Vorstellung vom Menschen als

Handlungssubjekt im Feld der Biotechnologie und in Überlegungen dazu speziell
auf der Ebene des Europarats. Der Mensch werde hier gesehen als «examiner
and creator» (X), der die Realität etwa der Gene verstehen und diese gemäß
bestimmten Idealen verändern könne. R. fragt dann, inwiefern dieses
«moderne» Bild des Menschen auch unter postmodernen Vorzeichen bestehen
kann.

Das 1. Kapitel «Biotechnology in Modern Times» zeigt zum einen, daß

Biotechnologie ein Produkt der Moderne ist, daß diesem Projekt aber das in
ihm vorausgesetzte starke Subjekt der Moderne abhanden gekommen bzw.
geschwächt worden ist. Moderne wird hier nicht als eine bestimmte Periode
verstanden; der Terminus steht vielmehr für «certain practices, attitudes, and
relations marking human agents and their agency» (4). «Biotechnologie» versteht
R. im weitesten Sinne als Bezeichnung «for practices in the fields of biology,
chemistry and medicine employed with the purpose of modifying organisms
capable of continuing a process instigated by a human agent using tools and

insights especially produced by genetic and biochemical knowledge».
Das 2. Kapitel befaßt sich mit Dokumenten des Europarats zu

biotechnologischen Fragen. Von diesen Dokumenten sind drei im Anhang
abgedruckt: die Europäische Konvention über Menschenrechte und Biomedizin,
das Zusatzprotokoll zu dieser Konvention über Verbot des Klonens von
Menschen und das Zusatzprotokoll über die Transplantation von menschlichen

Organen und Geweben. Die Begrenzung auf den Europarat wird
begründet, «because it is he most extensive European workshop of transnational
policies, reflecting various levels of multilateral agreement reached on how to
shape biotechnology in Europe» (25). Im Vergleich zur EU hat der Europarat
eine längere Tradition der Reflexion auf Werte und Prinzipien. Seine Refle-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 401

xion über Fragen der Biotechnologie beginnt 1976 mit dem Wunsch, die
Spannung zu lösen zwischen «a zealous application of the most modern
techniques for prolonging life» und «the true interests of the sick» (30). In diesem
Bereich wurden einige Initiativen zur Angleichung der Gesetzgebung der
verschiedenen Länder (Euthanasie, menschliches Gewebe, Xenotransplantation
etc.) gesetzt. R. bespricht dann in diesem Kapitel die Aktivitäten der
parlamentarischen Versammlung, des Ministerkomitees sowie einige Konventionen.
Bezüglich der Versammlung belegt R. ein mit den Jahren wachsendes
Bewußtsein der negativen Effekte der neuen Techniken (nach anfänglichem
Enthusiasmus). Beim Ministerkomitee sind beiderlei Reaktionen etwas gedämpfter.

In seinem Kommentar zu verschiedenen Dokumenten problematisiert R.

zu Recht die bisweilen martialische Sprache (58: «the battles to maintain and

improve health and to combat diseases»). Die Metapher könnte zur subkutanen

Rechtfertigung zu vieler außerordentlicher Mittel beitragen. Deshalb ist
das Prinzip des «informed consent» so wichtig. Wie schon der Titel der
einschlägigen Konvention zeigt, ist der Gedanke der Menschenrechte zentral.
Der Mensch erscheint als Betroffener, weniger als Subjekt oder als Motor von
Technologie. Biotechnologie erscheint als eine Institution, die mit einer anderen,

dem Recht, in Spannung steht.
Von zentraler Bedeutung ist das 3. Kapitel über «Biotechnology and

Human Agency». R. kommentiert zunächst die Autonomie als Kennzeichen des
Menschen. Nicht der Zustand seines Körpers ist entscheidendes Merkmal des

Subjekts, sondern «its ability to use and express its mind» (70). Autonomie ist
dann das Kriterium für Personalität. Der Mensch ist nicht als ontologische
Entität verstanden, sondern als «a sequel of phenomena given names without
necessity, e.g. (human life>, <embryo>, <foetus> or (the unborn child), gradually
excluding the extremes of human existence from the concept of a human
being» (71). Dagegen erscheint Biotechnologie immer mehr als ontologische
Realität, eine Institution über dem Level individueller Interaktion. R. zeigt
dann auf, wie die traditionelle Lehre vom actus humanus ein starkes Subjekt
voraussetzt. Dieses bedient sich frei der Technik als eines Mittels. «Technologie»

bezeichnet im Unterschied zu «Technik» ein Konglomerat von Ideen,
Kenntnissen und Techniken (79). Biotechnologie hat allerdings nicht nur mit
Techniken zu tun, sondern auch mit der «construction of social structures that
express interests and ways of having them fulfilled» (81).

R. sieht im biomedizinischen Bereich einen gewissen Cartesianismus am
Werk (95): «The idea that bodily functions can be understood, diagnosed and
treated as separate entities places some trust in the human mind.» Damit wird
dann Autonomie zur «human ability to possess mental independence in spite
of a however badly damaged body». Der Körper ist nur noch ein Instrument,
durch den das Subjekt mit der Welt interagiert. Hier zeigt sich aber eine Spannung

im modernen Subjekt selbst: Einerseits der Körper, der objektiv durch
die Naturwissenschaft erforscht und manipuliert werden kann, andererseits
das autonome Subjekt als Zentrum der Aktion und Projektion. Das Subjekt
wird dadurch zum Opfer der von ihm selbst entwickelten Instrumente. Es löst
sich dabei von allen als hinderlich betrachteten Kontexten alltäglicher oder



402 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

metaphysischer Art. Freiheit wird negativ verstanden als «independence from
Controlling influences and positively as the capacity for intentional actions»
(97). Die Rede von der Autonomie hat deshalb den Sinn «to protect the
interests of the individual» (98). Allerdings ist diese Art Autonomie nicht identisch

mit der kantischen; letztere erfordert eine Wahl nach Gesichtspunkten
der reinen Vernunft, ist also positiv verstanden. R. skizziert dann die
Entwicklung solcher Idee auch in der theologischen Tradition am Beispiel von
Thomas von Aquin und spanischen Scholastikern.

Hier stellt sich wiederum die Frage, inwieweit Biotechnologie ein Name
für menschliche Handlungen oder aber eine eigene Entität ist. Vorausgesetzt
ist jedenfalls eine Überzeugung von der Fähigkeit des Menschen, Dinge zu
verbessern. R. vergleicht das Unternehmen Biotechnologie mit englischer
Gartenarchitektur. Diese kreiert erst die Natur, wie sie wirklich sein soll; vor der
menschlichen Umgestaltung ist sie unvollkommen, durch die menschliche
Bearbeitung wird sie vollkommen natürlich. So will auch Biotechnologie die
Unzulänglichkeiten der Natur beheben. Sie ist somit nicht nur ein Name für eine
Anzahl von Einzelhandlungen, sondern auch ein Konzept, das diese Handlungen

formt, beeinflußt. Dies deutet sich u.a. an in der Rede von der Anwendung
einer Technologie, was voraussetzt, daß diese schon irgendwie unabhängig
vom handelnden Menschen existiert. Biotechnologie erscheint damit als eine
Art von Organisation, die zwar keine klaren Grenzen und keine klare Kompetenz

hat, die aber Ziele vorgibt. Verantwortung obliegt damit nicht mehr nur
dem Einzelnen, sie wird fragmentiert. Der Einzelne mag sich solcher Organisation

unbemerkt unterwerfen, etwa in der Übernahme einer bestimmten
Rhetorik, aber nicht bewußt durch einen institutionalisieren Akt.

Im 4. Kapitel zeigt R., wie das ambivalente Bild des Verhältnisses von
Handelndem und Biotechnologie postmodernen Gedanken entspricht. Im
Anschluß vor allem an J. Ellul ergeben sich u.a. folgende Feststellungen: 1.

Forschung ist im Allgemeinen ein Ausdruck menschlicher Potentialität. 2. Dies
angebliche Unternehmen menschlicher Freiheit entpuppt sich als Instrument
der Versklavung. 3. Das Unternehmen Biotechnologie verlangt eine Verständigung

über politische und ökonomische Organisation und verträgt wenig
Widerstand. 4. Die Techniken sind ambivalent; der Erfolg entspricht nicht
immer den geweckten Erwartungen. 5. Die vorgebliche Rationalität der Technik
verdeckt die impliziten quasi-religiösen Heilsverheißungen. 6. Es entsteht eine

wechselseitige Abhängigkeit von Staat und Wissenschaft (science); letztere
bindet öffentliche und private Ressourcen. 7. Der technische Fortschritt läßt
manche Menschen als nutzlos (unexploitable) erscheinen, weil sie nicht mit
den vorausgesetzten Standards mithalten können, wie sich in genetischen
Tests und Selektionen zeigt. 8. Diese Entwicklungen fordern strenge
Verantwortungsregeln.

Lars Reuter diskutiert also nicht bioethische Probleme im einzelnen,
sondern reflektiert das Unternehmen als ganzes im Kontext unserer Zeit. Es ist
einerseits ein Instrument der menschlichen Vernunft, andererseits ist es auf
Grund seiner Komplexität schwerer zu regulieren als etwa der Straßenverkehr,
wo es klare Autoritäten und Zuständigkeiten für solche Regulierung gibt. Die



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 403

Spannung zwischen einem fundamentalen Vertrauen in einen «strong agent»
und dem Mangel an einem klaren «centre of power» (156) ist ein typisch
postmodernes Phänomen. Dazu kommt «the lack of permeation and transparency»
(157) in heterogenen Gesellschaften. Die Instrumente des Europarats sind
hier ein Versuch, «to (re-) establish common grounds» (158).

Da Bioethik sich vielfach auf die Einzelprobleme konzentriert und da die

entsprechende Reflexion auch angesichts der rasanten Entwicklungen unter
einem gewissen Zeitdruck steht, unterbleiben oft grundlegendere Reflexionen
auf dieses Unternehmen, wie sie R. bietet. Insofern kann man zur Lektüre nur
ermuntern.

Werner Wolbert

Christian Drägert/Nikolaus Schneider (Hgg.): Medienethik: Freiheit und

Verantwortung. Festschrift zum 65. Geburtstag von Manfred Kock. Stuttgart:
Kreuzverlag 2001. 592 S. ISBN: 3-7831-1980-4.
Andreas Greis/Gerfried W. Hunold/K. Koziol (Hgg.): Medienethik.
Tübingen-Basel: A. Francke Verlag 2003. 240 S. ISBN: 3-8252-2370-1.
Thomas Hausmanninger/Rafael Capurro (Hgg.): Net^ethik. Grundlegungsfragen

der Internetethik. München: Wilhelm Fink Verlag 2002. 206 S. (Schriftenreihe

des ICIE, Bd 1). ISBN: 3-7705-3747-5.

Die drei Bücher haben einen gemeinsamen Nenner: die Entwicklung der
Medien und die daraus resultierenden Konsequenzen für Gesellschaft und Ethik.
Während in der Festschrift für Manfred Kock viele Persönlichkeiten aus
verschiedenen gesellschaftlichen Bereichen zu Wort kommen, ist der von A.
Greis, G. Hunold und K. Koziol herausgegebene Band eher als Lehr- und
Arbeitsbuch zu den drei Medien Fernsehen Zeitung und Internet konzipiert. Das
Buch von Th. Hausmanninger und R. Capurro schließlich konzentriert sich
auf die schwindelerregenden Entwicklungen im Medium Internet.
1. Christian Draegert und Nikolaus Schneider haben zum 65. Geburtstag von
Manfred Kock, Präses der Evangelischen Kirche im Rheinland und
Ratsvorsitzender der Evangelischen Kirche in Deutschland eine Festschrift herausgegeben,

die sich mit dem Thema Medienethik befaßt. Schon seit langem setzte
sich Manfred Kock intensiv mit der Entwicklung der Medien auseinander,
denn für ihn sind sie der Schlüssel zum Verständnis unserer heutigen Gesellschaft.

Ziel der Festschrift ist für die Herausgeber denn auch die Intensivierung

eines bundesweiten Diskurses über die Medienethik, die für sie eine der
entscheidenden Herausforderungen für Gesellschaft und Kirche unserer Zeit
darstellt. Bei der Diskussion dieses vielschichtigen Themas werden daher die
verschiedensten Aspekte berücksichtigt, weshalb sich beeindruckend viele
Persönlichkeiten aus ganz unterschiedlichen Bereichen äußern: So kommen
neben Medienexperten, Managern und Journalisten auch Leitungspersönlichkeiten

aus Kirche und Diakonie, Ethikexperten und professionelle Medienbeobachter

zu Wort, aber auch Experten für Verfassungsrecht, Politiker,
Theologieprofessoren und Persönlichkeiten des öffentlichen Lebens. Die Liste der

prominenten Autorinnen und Autoren dieses Buches ist beeindruckend, reicht



404 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

sie doch von Persönlichkeiten wie z.B. dem Bundespräsidenten Johannes Rau
über Bundeskanzler Gerhard Schröder, von Bundesverfassungsrichterin Jutta
Limbach über die Landesbischöfin Margot Käßmann zur Vorsteherin der Dia-
konie in Kaiserswerth Cornelia Coenen-Marx oder zum Vorstandsvorsitzenden

des Bertelmann-Konzerns Thomas Middelhof und vielen anderen. Sie alle
fühlen sich als Repräsentantinnen und Repräsentanten der bundesrepublikanischen

Gesellschaft verantwortlich für die Entwicklung der Medienwelt, die die

heutige Gesellschaft prägt und beeinflußt.
Die Beiträge sind gegliedert in I. Staatspolitische Überlegungen, II.

Medienethische Verantwortung der Kirchen, III. Kommunikationswissenschaftliche

Analysen, IV. Theologische Reflexionen und V. Medienethische
Verantwortung der Zivilgesellschaft. — Bei den staatspolitischen Überlegungen (S. 23—95)
steht die Frage der Verantwortung im Mittelpunkt: Die Medienverantwortlichen

und -benutzer sollen ihre Entscheidungs- und Wahlfreiheit verantwortungsvoll

wahrnehmen und insbesondere die Jugend vor Gewaltdarstellungen
schützen. Dies ist der Wunsch von Johannes Rau. Gerhard Schröder spricht
die Kontroll-, Informations- und Integrationsfunktion der Medien an und
verlangt eine «politikfähige» Mediengesellschaft, während Wolfgang Thierse die

spezielle Aufgabe der öffentlich-rechtlichen Programme anspricht. Angela Merkel

macht auf die Gefahren des Boulevardjournalismus aufmerksam und ruft
die Verantwortungsträger in Politik und Medien dazu auf, die moralisch-ethischen

Grenzen zu wahren und nicht nur nach Medienwirksamkeit zu trachten.
Edzard Schmidt-Jortzig vertritt den liberalen Standpunkt des
Kommunikationsverhaltens und baut auf die eigene Sozialverantwortung. Dieter Stolte
beleuchtet das «Duale System», d.h. die unterschiedliche Rolle der privaten
Programmveranstalter und der öffentlich-rechtlichen Programmunternehmer.
Wolfgang Clement macht schließlich darauf aufmerksam, daß die Medienwirtschaft

ein wichtiger Industriezweig ist, und verlangt nach einer Ausweitung
des Bildungsangebots, so daß alle Menschen die Chance zum Umgang mit den

neuen Medien und — wenn möglich — die sogenannte Medienkompetenz erhalten.

Die Beiträge zusammengenommen enthalten eine Fülle von kritisch-wegweisenden,

medienpolitischen Hinweisen und Überlegungen, die jenseits
politischer Grenzen nach weiterer ernsthafter Diskussion — und Umsetzung — rufen.

Der zweite Teil ist der medienethischen Verantwortung der Kirchen (S. 99—209)

gewidmet. Die ungeheuren Möglichkeiten des heute nicht mehr wegzudenkenden

Machtfaktors «Medien» werden von den Kirchen zu wenig genutzt,
meint Margot Käßmann. Karl Lehmann macht sich Gedanken über das

komplexe Verhältnis zwischen Kirchen und Medien wie auch zum Selbstverständnis

der kath. Presse, während Jürgen Schmude die Bedeutung der Medien für
die Synoden, die für die Übermittlung ihrer Aussagen ganz besonders auf die
Medien angewiesen sind, untersucht. Der sich immer schneller vollziehende
gesellschaftliche Wandel beschäftigt Wolfgang Huber, der eine Ortsbestimmung

der Kirchen für besonders notwendig erachtet. Reinhard Henkys
versucht ein Stück Vergangenheitsbewältigung und wirft den Blick zurück auf die
Rolle der evangelischen Publizistik und den Umgang mit der Zensur in einer
repressiven Gesellschaft am Beispiel der DDR. Diese Gedanken werden von



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 405

Axel Noack weiterentwickelt, indem er die Schwierigkeiten der östlichen
Kirchen beim Umgang mit der neuen Medienwirklichkeit beleuchtet. Der Unterschied

zwischen Kommunikation und Verkündigung steht im Zentrum der
Ausführungen Eberhard Cherdrons. Er betont die Bedeutung der
Mitgliederkommunikation und sucht nach Möglichkeiten, wie diese wichtige Aufgabe in
der evangelischen Kirche in Deutschland verbessert werden könnte. Hermann
Barth nennt verschiedene Kompetenzen, die die Kirchen in der Mediengesellschaft

brauchen. Dazu gehören u.a. Äußerlichkeiten (wie z.B. die Kleidung),
eine verständliche Sprache, knappe und präzise Formulierungen, die Visualisierung

der Botschaft, Personalisierung, das Ansprechen von Emotionen,
Konfliktbewältigung, die Kooperation mit gesellschaftlichen Gruppen und den
Medien selbst sowie auch die Wahl des richtigen Zeitpunkts und des geeigneten

Mediums. Die theologischen Beiträge sind insofern von besonderem
Interesse, als hier kirchliche Entscheidungsträger eine Art Selbstverpflichtungskatalog

artikulieren (vgl. Vorwort), der kleinliche Selbstverteigung hinter sich
läßt und ein hohes Problem- und Lösungsbewußtsein an den Tag legt.

Im dritten Teil sind kommunikationswissenschaftliche Analysen (S. 213—333)
zu finden. Mit der Zulassung privater Fernsehstationen trat eine medienpolitische

Wende ein, die nach Winfried Schulz zwar zu mehr Wettbewerb, aber

gleichzeitig zu weniger Programmqualität führte. Die Unternehmenskultur des

Hauses Bertelsmann im Spannungsfeld zwischen Ökonomie und Ethik wird
im Beitrag von Thomas Middelhoff vorgestellt. Trotz verschiedener Ansprüche

sind seiner Meinung nach Medienethik und Ökonomie kompatibel. Herbert

Riehl-Heyse macht sich Gedanken über den Tagesjournalismus. Journalisten

stehen vor dem Dilemma, sich zwischen Schnelligkeit und Gründlichkeit
entscheiden zu müssen. Dabei benötigen sie Mut zur Verantwortung. Der
Beitrag von Fritz Pleitgen drückt Besorgnis über die Rolle der kommerziellen
Sender aus, die mit ihren Sendungen möglichst viele Menschen erreichen müssen.

Dabei entsteht die Gefahr, daß ethische Positionen relativiert werden
oder ganz in den Hintergrund treten. Johanna Haberer ist der Meinung, daß

Politiker und Programmverantwortliche in Zukunft die Religion im interkulturellen

Zusammenhang sehen müssen. Der interreligiöse Dialog müßte zu einer
wichtigen Aufgabe für das öffentlich-rechtliche Profil werden, weil dieser dem
Gemeinwohl dient. Hans Norbert Janowski stellt sich die Frage, ob die
Konkurrenz in der Medienlandschaft zu einer besseren Qualität führt, und steht
damit vor dem Problem, wie sich Qualität bewerten läßt. Ulrich Wickert
philosophiert über Tugenden, Ethik und Moral. Das Ziel einer modernen Ethik
kann für ihn nur eine verantwortliche, freie und gerechte Gesellschaft sein.

Wolfgang Wunden plädiert für eine Netzwerkform im Bereich der Medienethik,

da sich hier alle interessierten Einzelnen sowie Institutionen und
Organisationen einbringen können.

Der vierte Teil ist theologischen Reflexionen (S. 337—462) gewidmet. Robert
Leicht macht sich Gedanken über die Wahrheit im Zusammenhang mit der
Würde der Person, und Eberhard Jüngel und Richard Schröder diskutieren
über Macht, Wissen und Vergewisserung. Die Positionen «Wissen als Macht»
und Wissen im Sinn von «Verfügungswissen bzw. Orientierungswissen» wer-



406 Besprechungen - Rezensionen — Comptes rendus

den einander gegenüber gestellt. Bezüglich der Kommunikation von Sinn in
den öffentlichen Medien betont Reiner Preul die Aufgabe der Kirchen, die
«christliche Erzählung» ins Spiel zu bringen, und auch Michael Schibilsky
erachtet den Verkündigungsauftrag als unverzichtbare Grundaufgabe der
evangelischen Publizistik. Eine ungewohnte Perspektive stellt Günter Thomas vor,
indem er die Medien, insbesondere das Fernsehen, im Licht einer «impliziten
Religion» betrachtet. Mit dieser Sichtweise sollen gewisse, schwer faßbare
Aspekte des Fernsehens erhellt werden. Sozialethik, Mediengesellschaft, Medienethik

sind Stichworte, die Wilfried Härle in seinem Beitrag aufnimmt. Er
betont, daß die Sozialethik auch in der Mediengesellschaft in erster Linie dem

gelebten Leben zu dienen hat. Reinhard Schmidt-Rost vertritt die Ansicht, daß
in der theologischen Ausbildung auf die Herausforderung durch die Medien
reagiert werden sollte. Beispielsweise könnte ein publizistisches Praktikum im
Theologiestudium zur Pflicht gemacht werden. Angesichts der fast
unbegrenzten Kommunikationsmöglichkeiten ruft Peter Steinacker sowohl «Sender»

als auch «Empfänger» zur Bewußtwerdung einer erhöhten Verantwortung
auf und fordert die Kirchen dazu auf, diesen Prozeß zu begleiten und zu
unterstützen.

Im fünften und letzten Teil wird über die medienethische Verantwortung der

Zivilgesellschaft (S. 465—565) diskutiert. Jutta Limbach fragt nach dem
verfassungsrechtlichen Rahmen der Mediengesellschaft und fordert die Medien zur
vermehrten Selbstkontrolle auf, da juristische Instrumente erst dann greifen,
wenn bereits eine Beeinträchtigung von Persönlichkeitsrechten stattgefunden
hat. Besonders betroffen durch sein persönliches Schicksal, beschäftigt sich
auch Wolfgang Schäuble mit der Problematik Pressefreiheit versus Menschenwürde.

Nach Paul Spiegel haben Journalisten eine Art «institutionalisiertes
Wächteramt», das sie bewußter wahrnehmen sollten. Mehr Zivilcourage
fordert Friedrich Schorlemmer. Zivilcourage in diesem Zusammenhang heißt,
seinen Nächsten vor übler Nachrede zu schützen und sich damit dem Trend,
die Nachricht als Ware anzusehen, entgegenzustellen. Norbert Schneider widmet

sich dem Thema Gewalt in den Medien und sieht sich dem Paradox
gegenüber, daß man sich einerseits darüber einig ist, daß Gewalt zu verurteilen
ist, daß man aber andererseits sowohl im Alltag als auch in den Medien
fortlaufend mit gewalttätigen Aktionen konfrontiert wird. Die TV-Veranstalter
haben hier die große Verantwortung, nicht mit allen Mitteln auf Quotenjagd
zu gehen, und die Bildungspolitiker sollten es sich zum Ziel machen, die
Menschen zu Medienkompetenz zu erziehen. Die Kirchen brauchen nach Peter
Hahne gute Medienarbeit, um die Fülle der bestehenden Möglichkeiten zu
nutzen, denn der christliche Kerngedanke sollte bis hinein in Spielfilme,
Fernsehserien oder Talkshows getragen werden. Auch für Manfred Sorg ist die

Vermittlung von Medienkompetenz ein bedeutendes Anliegen, denn die Technik

existiert, und es kommt nun darauf an, sie sinnvoll zu nutzen. Die
Notwendigkeit für Werbung und Öffentlichkeitsarbeit der Kirchen wird auch im
Beitrag von Cornelia Coenen-Marx nicht bestritten. Die Kirchen sollten aber
Kontroversen wagen, sich der öffentlichen Kritik stellen und eine konstruktive

Rolle im gesellschaftlichen Diskurs einnehmen.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 407

Die Beiträge verstehen sich insgesamt — und hier ist eine erstaunliche
Einheitlichkeit gelungen - weniger als wohlbelegte Fachdiskussionen denn
vielmehr als fundiert-engagierte, programmatische Essays, die Wesentliches
auf den Punkt bringen. Es ist dem Band zu wünschen, daß er in der
medienpolitischen Diskussion, die angesichts des digitalen Veränderungsdruckes erst
noch vertieft geführt werden muß, entsprechendes Gehör findet.

Andreas Greis, Gerfried W. Hunold und Klaus Kosfol möchten ihren Band weniger

als wissenschaftliche Publikation denn als Lehr- und Arbeitsbuch
verstanden wissen. Ihr Ziel ist es denn auch, die Medienethik in journalistischen,
medienwissenschaftlichen und kommunikationswissenschaftlichen
Ausbildungsgängen zu verankern. Sie stellen das Mediengeschehen als Zusammenspiel

von Produktion, Distribution und Rezeption unter Integration der
Einflußgrößen Politik und Markt dar und beschränken sich dabei nicht auf
Einzelphänomene, sondern betrachten den Gesamtprozeß medialer Kommunikation.

Als Teildisziplin der angewandten Ethik beschäftigt sich die Medienethik
insbesondere mit der Relevanz und dem Beitrag von Medien zur Herstellung
gesellschaftlicher Öffentlichkeit. Die Autoren konzentrieren sich dabei auf
Fernsehen, Zeitung und Internet.

Das Buch ist in vier große Teile gegliedert, wobei der zweite Teil -
«Werkteil» genannt — das Herzstück darstellt. Als Einstieg ('Bestandesaufnahme.

Grundaspekte einer medialen Ethik) wird in Teil A (S. 3—35) zunächst eine
Bestandesaufnahme vorgenommen. A. Greis stellt darin die verwendete Methodologie

vor und begründet den gewählten Ansatz. Das Buch soll einen Beitrag
zur Behebung des Theoriedefizits darstellen, das trotz breiter Bemühungen
um medienethische Reflexionen seit Ende der 80er Jahre besteht. Klaus Ko-
ziol entwirft in seinem Beitrag eine Kriteriologie, mit der die zentralen
ethischen Fragestellungen erkannt werden können. Er beleuchtet die Funktion der
Öffentlichkeit, die er als «Gelenk» zwischen Gesellschaft, Politik und Staat
sieht.

Der Hauptteil des Buches, Teil B Werkteil.. Vergewisserung über grundlegende
medienethische Problemfelder, S. 39—211), ist exemplarisch den drei Medien
Fernsehen, Zeitung und Internet gewidmet. Zunächst wird jeweils die Struktur des

betreffenden Mediums diskutiert und danach das Medium über ausgewählte
Texte zusätzlich vertieft. Diese Medien werden unter den Aspekten ihrer
Produktion, ihrer Perception, ihrer Distribution und der Einflußgrößen Politik und
Markt analysiert, wobei jeder Aspekt aus einem medienimmanenten, einem
medienwissenschaftlichen und einem medienethischen Blickwinkel erschlossen
wird. Als Abschluß der Texte über das jeweilige Medium führt Jochen Sauter-
meister eine «Problembündelung» durch. Bei der Beurteilung der Texte geht er
davon aus, daß es das Ziel medialer Prozesse sein muß, die Wahrung und
Förderung der menschlichen Vernunft zu ermöglichen.

Aus der Besprechung des Fernsehens ergeben sich nach Sautermeister die

folgenden, medienethisch relevanten Themenkomplexe: Wahrnehmung,
Konstruktion und Repräsentation von Wirklichkeit, Öffentlichkeit und Privatheit,
Information und Unterhaltung, Qualität und Quote, Verteilungs- bzw.
Chancengerechtigkeit und Zugänglichkeit, Vermittlung von Wertorientierungen und



408 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Normen, Individualisierung und Konsensgenerierung, Identität und Authentizität

sowie Verantwortung. Für das Medium Zeitung ergeben sich teilweise
ähnliche Perspektiven wie für das Fernsehen: Zu nennen sind zum Beispiel
Öffentlichkeit und Privatheit, Quote und Qualität und Verantwortung.
Zusätzlich wird aber auch über Berichterstattung und Information, Presse- und
Meinungsfreiheit, Selbstbestimmung und Kontrolle, Konstitution von Öffentlichkeit

und Pluralität, Wahrheit und Wahrhaftigkeit, moralische Richtigkeit
und Glaubwürdigkeit, Berufsethos wie auch Medienkompetenz orientiert. Die
Themenfelder für das Internet beziehen sich vor allen auf Identität und
Authentizität, Persönlichkeit und Beziehung, Freiheit, Emanzipation und
Selbstbestimmung, Chancengleichheit und Gerechtigkeit, Ethos und Ethik,
Verantwortung, Regulierung und Sanktionierung.

Gerfried Hunold bündelt in Teil C (Ausblick. Zum Selbstverständnis einer
medienimmanenten Tithik, S. 215—220) die aufgezeigten Fragestellungen vor dem
Hintergrund der Frage nach dem Mehrwert des im Buch gewählten Ansatzes.
Er sieht die Medien nicht nur als Problempunkt der Ethik, sondern gleichzeitig

auch als ihr Diskussionsforum. Er versteht die Medienethik im Licht einer
Herausforderung an den Anspruch richtigen Urteilens und Handelns und
damit als Appell an die menschliche Vernunft. Die sorgfältige Arbeitsbibliographie

in Teil D (Rückschau, S. 221—240) soll nicht nur als Rückschau auf die
Problemzugänge zur ethischen Reflexion medialer Kommunikation dienen,
sondern gleichzeitig zur Weiterarbeit anregen. — Das Werkbuch füllt eine wichtige
Lücke: Einerseits bietet es eine knappe und präzise Einführung in die Medienethik,

andererseits präsentiert es aussagekräftige, durch Leitfragen miteinander
verbundene Arbeitstexte, die zur eigenständigen Auseinandersetzung anregen.
Seit 2001 führt das ICIE (International Center for Information Ethics) in
Augsburg Symposien zum Thema Net^ethik durch und reagiert damit auf die
aktuellen Entwicklungen in den neuen Medien. Das Ziel dieser Symposien ist

- gleichsam abbildlich — die Vernetzung von Wissenschaftlern aus verschiedenen

Disziplinen, die sich mit Fragen der Informationsethik befassen. Im
Zusammenhang mit diesen Symposien entstand die bislang erste und einzige
Schriftenreihe, die sich vornehmlich mit der Digitalisierung von «Wirklichkeit»
und deren digitalen Verbreitung auseinandersetzt. Besonderes Gewicht wird
auf die Auseinandersetzung mit dem Internet und der digital vermittelten
Kommunikation gelegt. Der von Thomas Hausmanninger und Rafael Capurro
herausgegebene Band dokumentiert das erste Symposium (28.02.—02.03.2001), indem
Konzepte dargelegt werden, die zu einer Grundlegung einer Internetethik
beitragen sollen (vgl. S. 10).

Der Band wird eröffnet mit einem Dialog zwischen den beiden Herausgebern

über die Lage der Ethik angesichts der spätmodernen, gegenwärtigen
kulturell-geistigen Situation und der digitalen Globalisierung. Einigkeit herrscht
darüber, daß das Denken über das Geltendmachen der Freiheit in der katego-
rialen Gestalt des Netzes erst begonnen hat und daß dabei zuallererst realitätsnah

zu überlegen ist, wie im und über das Netz die «schreienden Ungerechtigkeiten

in der realen Welt» (S. 36) abgebaut werden können.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 409

Der I. Teil {Von der Notwendigkeit einer Internetethik, S. 39-58) beschäftigt
sich mit der Notwendigkeit einer Internetethik. Peter Ludes erkennt hegemo-
niale Bedingungen in der Erste-Welt-Kommunikation und sieht darin den
Grund, daß Ethik im Web weitgehend ausgeblendet wird. Eine Lösung sieht
er nur, wenn alle Informationsangebote aller Medien kontinuierlich über die

wichtigsten Entwicklungen aller acht Kulturkreise berichten. Bernd Frohmann
betont eher materialistische Aspekte. Für ihn hat die Cyberethik mit «Körpern»

zu tun, nicht mit «Bytes». Frohmann setzt sich mit Cyber-Utopien nach
dem Muster von Lévys neuem anthropologischen Raum auseinander, nach der
die kollektive Intelligenz durch ihre Körperlosigkeit gekennzeichnet ist.

Im II. Teil (Zugänge %ur Grundlegung der Internetethik, S. 61—77) werden
verschiedene Zugänge zur Internetethik vorgestellt. Rafael Capurro wählt in
Anlehnung an Heidegger einen existenzialontologischen Zugang und versteht die

Digitalisierung der «Wirklichkeit» als neuen Welt-Entwurf. Danach müssen
Phänomene digital erfaßt werden; Phänomene sind aber nicht digital, sondern
wir legen sie als digitalisierbar aus. Capurro entschlüsselt die digitale Weltvernetzung

über die angeletische (im Sinne der Botschaft als Vorgabe) und die
hermeneutische Methode (im Sinne des Verstehens der Vorgabe). Die primäre
Aufgabe einer Netzethik besteht aus dieser Sicht darin, unser Im-Netz-Sein
(als Botschafter-Sein) im Kontext von Weltoffenheit und Körperlichkeit sehen
und verstehen zu lernen. Matthias Rath und Klaus Wiegerling knüpfen an die
«Cassirer-Renaissance» an. Rath bettet seine Reflexion in die allgemeine
Anthropologie ein. Für ihn muß jede medientheoretische Reflexion über das

«Menschengerechte» als ontologische (Selbst-)Interpretation des Menschen vor dem
Hintergrund seiner Medialität gedeutet werden. Wiegerling geht von der
Symboltheorie Cassirers aus. Er zweifelt mit Recht daran, ob die Medienphilosophie

wirklich nur eine Bereichsphilosophie ist. Die Entfaltung der Disziplin
zeigt — wenn immer man genügend tief ansetzt —, daß sie sich nahtlos in einen
umfassenden symboltheoretischen Ansatz einfügen läßt. Petra Grimm und
Franko Rötha analysieren das Netz von der Semiotik ausgehend und beleuchten

die dort geschehende, teilweise innovativ-kreative Zeichenproduktion am
Beispiel von E-mail und SMS. Im Netz könnte so eine neue Semiosphäre
entstehen, die ein System von Einzelcodes unterschiedlicher Herkunft versammelt.

Eine aufklärende Interpretation der unterschiedlichen Inhalte des Netzes

ist nötig. Die Semiotik würde sich neben der Analyse von Zeichensystemen

und ihrer Interpretation auch auf die Analyse ethischer Bezüge erstrek-
ken und könnte damit der Politik, der Ökonomie und der Kultur wichtige
Impulse geben.

Die folgenden Ansätze bemühen sich um normative Entwürfe. Andreas
Greis formuliert seinen Zugang zur Internetethik aus einer strukturhermeneu-
tischen Perspektive heraus und zielt auf ethische Bewertungs- und
Orientierungslinien für das Netz. Das Internet sieht er dreidimensional: sowohl als

Kommunikations- als auch als Handlungsraum und als virtuellen Raum. Damit
kann sowohl eine Sach- als auch eine Problemanalyse unternommen werden,
die unabdingbar sind für eine anwendungsbezogene Ethik. Karsten Weber
orientiert sich an der politischen Philosophie und bietet folgerichtig einen struk-



410 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

tur- oder institutionenethischen Zugang zur Netzethik. Der Zugang zum Netz
stellt uns vor Verteilungsfragen, die in Gerechtigkeitsfragen münden. Solche werden

prominent bei John Rawls thematisiert und sollten für die informationsethische

Reflexion fruchtbar gemacht werden. Betrachtet man die Information
als Gut, steht man genauso vor der Frage der Verteilungserechtigkeit wie bei
andern Gütern. Dabei sollten die Erkenntnisse der Institutionen- und Trans-
aktionskosten-Okonomie berücksichtigt werden. Matthias Kettner erweitert
diese Perspektive um eine menschenrechtliche Dimension. Er macht sich
Gedanken über eine aussichtsreiche Arbeitsteilung zwischen verschiedenartigen
Medien in punkto Menschenrechtskommunikation und darüber, wie sich eine
solche Arbeitsteilung herbeiführen läßt. Auch der Ansatz von Jessica Heesen
steht in der Nähe der politischen Theorie. Sie beruft sich auf die liberale
menschenrechtliche Tradition moderner Gesellschaften. Ihr Entwurf bietet sich
als zugleich Institutionen- wie auch individualethischer Zugang dar. Im Unterschied

zu einem negativen Freiheitsbegriff, der darauf abzielt, die Freiheitsrechte

anderer nicht zu beschneiden, bezeichnet ein solidarischer Freiheitsbegriff

für sie eine positive Pflicht zur Aufrechterhaltung der öffentlichen
Kommunikation im Hinblick auf eine Gemeinwohlorientierung.

Im III. Teil ('Rückblick und Ausblick, S. 181—188) bietet Rupert Scheule
sowohl einen Rückblick wie auch einen Ausblick. Sein abschließender Beitrag
leistet eine erste Selbstreflexion auf die netzethische Diskussion im
deutschsprachigen Raum. Sein Fazit zieht er unter folgenden Leitfragen: 1. Gehört die
Netzethik ins Grundlegungs- oder ins Anwendungssegment der ethischen
Wissenschaft? 2. Wird Netzethik normativ oder deskriptiv betrieben? 3. Welches
ist der jeweilige «normative Output», falls Netzethik normativ aufgefaßt wird?
Handelt es sich um sozial- oder individualethische Imperative? Fest steht für
ihn, daß es einen großen Bedarf gibt an konkreten netzethischen Orientierungen.

In der Tat eröffnet sich für die Ethik ein enormer «Wirklichkeitsbereich»,
der sich selbst, aber auch das ethische Reflektieren dauernd verändert, denn
niemand vermag im Augenblick zu sagen, wohin uns die Cyber-Welt führt.
Dieses Feld abgesteckt, erste ethische Ansätze ausprobiert zu haben, ist das

Verdienst dieses Bandes. Dabei bewahrheitet sich hier einmal mehr: Je größer
die Vertrautheit und Informiertheit mit dem materiellen Bereich (Digitale
Techniken, Internet, Medien etc.), desto gewinnbringender lassen sich die «spekulativen»

Traditionen verlebendigen. Beides verbindet der Spiritus rector des ganzen

Unternehmens R. Capurro — auch wenn man über die eine oder andere

Interpretation und Verknüpfung von Traditionen streiten mag — in sehr

anregender Weise.
Adrian Holderegger



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 411

Erik Peterson: Johannesevangelium und Kanonstudien. Aus dem Nachlass
herausgegeben von Barbara Nichtweiss unter Mitarbeit von Kurt Anglet und Klaus
Scholtissek. Würzburg: Echter Verlag 2004. 355 S. (Erik Peterson,
Ausgewählte Schriften Bd. 3). ISBN: 3-429-02560-5.

Erik Peterson (1890—1960) was the great German Protestant academic convert
to the Roman Catholic Church in the years of the Weimar Republic. Thanks
to the research efforts of especially Barbara Nichtweiss, Peterson and his
works are enjoying something of a renaissance. This publication of his
lectures, on John (introduction and commentary on chap. 1—7) and on the problems

connected with the history of the canon of the New Testament, is a

welcome example. Although Peterson was professor of early church history at
Bonn (1924—29) until shortly before his conversion in 1930, he also taught
New Testament, and this area remained his first love. (His celebrated lectures
on Romans were published in 1997). After his conversion he taught in Rome.
This explains why B. Nichtweiss had to translate his lectures on the NT canon
from the Italian.

This volume begins with a letter from Cardinal Lehmann of Mainz. Then
Dr. Nichtweiss introduces the edition, that is, the technical aspects of its
publication. Then a younger colleague and specialist in John's gospel, Klaus Scholtissek

(Würzburg), introduces us to Peterson's Johannine exegesis as such. Only
then do we get to Peterson himself: first his introduction to the gospel (pp. 1—

56); then the Prologue (pp. 57—96), then the exegesis of 1:18—7:30 (pp. 97—

290); there follow short meditations on John 13:1 and on 16:12—24 from an
earlier period (pp. 291—299). The studies on the canon bring the book to a close

(pp. 303-355).
It is not obvious that a professor's notes from seventy-five years ago

should be published now. Yet to the reviewer it seems a wise decision, and
not only for the history of exegesis. Peterson cannot write a dull sentence. He
is an independent spirit, and it is a pleasure to wresde with his views even when
one does not agree. He was writing on John after his doctor-father Walter
Bauer's commentary had been published, and twelve years before Bultmann's
commentary would appear. He argues primarily with Bauer, and is stimulated
by the provocative book of Hans Windisch on John and the Synoptics (1926).
Windisch suggests that John thinks that he is superior to the other evangelists
and sets out to replace them, as much as he can. In agreement with Windisch,
Peterson accepts that the Fourth Evangelist knew the three Synoptic gospels
(a view already held by Clement of Alexandria). This is important, because a)

it effects the question of the historical reliability of the sources of John; b) this
view was soon to be denied by Bultmann and Dodd; c) it is in all probability
true; d) it provides an important clue to both the freedom and the fidelity
with which John used his sources, a control on how he used his sources.

When Peterson was writing, the hypothesis that John was deeply
influenced by the abundant Aramaic literature of the Mandean baptist sect was
being promoted by Lidzbarski and Bultmann. Peterson rejected this hypothesis

and later scholarship agreed with him (pp. 37—48). He notes for example
that John the Baptist plays only a minor role in Mandean literature; the central



412 Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

figure is rather Manda d'Haje, gnosis %oès, knowledge of life. Peterson is skeptical

about exact definitions of Jewish Christianity and about the existence of
early gospels in Aramaic.

As Peterson approaches the more sensitive matter of the authorship of
the Fourth Gospel, he notes that while Paul preached and Peter organized,
John contemplated. John is an example of the prophetic charism in earliest
Christianity (John 16:12—13).

The rivalry between Rome and Ephesus is well sketched and has fresh
insights. As Rome had the tombs, i.e., relics, of Peter and Paul, so Ephesus
could boast of John, Philip and Mary the mother of Jesus. Ephesus was
perhaps the administrative center of the churches in the East, for a time, after the
fall of Jerusalem, and before the rise of Byzantium (in Rev 2—3, Ephesus has

the primacy). (But then what of Antioch?) Peterson argues that, since Roman
authors like Hippolytus defended the apostolic authorship of the Fourth Gospel

even when this would work against their own interests to uphold a Roman
primacy, it must be true! Although Peterson is inclined to accept the apostolic
authorship, he does not affirm this absolutely. Rather, he shows the weakness
of the arguments against it, e.g., the anonymous authorial style, the partly
Hellenistic atmosphere. He rightly points out that Galilee was highly Hellenized
at the time of Jesus and the evangelist. He points out the need for a revision
of the theses of the early Tübingen school on the relations between Judaism.
This was a task later accomplished by E.J. Bickerman and Martin Hengel, with
nuances by L.H. Feldman. Peterson refuses to speculate on the reasons why
John makes the selection he does out of the Synoptic tradition.

Peterson divides the Johannine Prologue into eight thematic sections,
whereby each of the last five verses is a separate section. This reinforces the
impression that there was a basic text or hymn (vv. 1—5); then a reflection on
John the Baptist; then another hymn (vv. 9—13); these were then augmented
over time by further reflections, perhaps by the same author (w. 14—18). This
may be historically true, but such a presentation damages the unity and coherence

of the whole; this unity is better shown by authors like M.-E. Boismard
and R.A. Culpepper, who organize the Prologue into a complex chiasm. Peterson's

commentary here shows the broad range of his culture: classical, patristic,

Islamic, medieval, baroque (Maldonatus) and modern (Goethe, Nietzsche,
Scheler, Barth). It contains a helpful excursus on the differences between
voice, myth, aphorism, discourse and Logos, as well as one on cosmos
(ordered world), and one on being children of God.

For Peterson, the Lamb of God is the innocent, the just one, neither the

passover lamb nor the suffering servant; he distinguishes between taking away
(aireiri) the sins of the world and carrying them (pherein, not used by John
here). On the wine miracle of Cana, he is well aware of the background in the

Dionysus cult, yet he is careful to notice the differences, e.g., the mere epiphany

of Dionysus works the change; in the case ofJesus it is a conscious choice.

Enough has been said to give a sense of the fine qualities of this
commentary, which is at once independent and in dialogue with alternative views.
It is to be highly recommended, and its editors are to be congratulated. The



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 413

main criticisms are that it is not complete, and that the commentary is not
exhaustive on each pericope. We have been spoiled by later, longer commentaries.

Peterson could be classified as a moderately conservative, history-of-re-
ligions exegete whose quality of judgment is consistently high. He remains a

good teacher.
Benedict T. Viviano, O.P.


	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

