Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)
Heft: 1-3
Rubrik: Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BESPRECHUNGEN - REZENSIONEN - COMPTES RENDUS

Marcel Van Ackeren: Das Wissen vom Guten. Bedentung und Kontinuitit des Tu-
gendwissens in den Dialogen Platons. Amsterdam: B.R. Griner 2003. 370 S. ISBN:
90-6032-368-8.

Die Verotfentlichung dieser iiberarbeiteten und um zwei Kapitel erweiterten
Dissertation stellt fiir die Platonforschung einen groBen Gewinn dar, denn sie
erhellt das schwierige Thema des Verhiltnisses von Tugend und Wissen in
den Dialogen Platons. Die Untersuchung setzt sich zum Ziel, folgende Haupt-
these zu belegen: «Platon zufolge steht Wissen im Dienste der glucklichen
Lebensfithrung» (S. 2). Der Autor vertritt die These, daB3 Platons Auffassung,
Tugend sei Wissen, durch die drei Dialogphasen hindurch konstant bleibt. Da-
bei will van Ackeren sich allerdings von denjenigen Unitariern abgegrenzt
wissen, die davon ausgehen, die Frithdialoge lieBen sich nur von der Ideen-
lehre der mittleren Dialoge her verstehen, und damit eine Kontinuitit im
Denken des Philosophen voraussetzen. Dem Verfasser geht es gerade um den
Nachweis einer gewissen Kontinuitit im Denken Platons. Anhand der drei —
gemil3 van Ackeren — aufeinander aufbauenden Dialogphasen versucht der
Verfasser zu zeigen, «wie Platon die Theorie des Tugendwissens entwickelt
und neue Begrindungen fir die dem Wesen nach gleiche Ethik als eigentliche
Aufgabe der Philosophie gibt» (S. 2). Es gelingt ihm, aufgrund der untersuch-
ten Dialoge einsichtig zu machen, daf fir Platon Philosophie kein zweckfreies
Streben nach theoretischem Wissen ist, sondern die Suche nach Wissen dem
menschlichen Gliicksverlangen entspricht und zum Erfolg verhilft. Van Acke-
ren meint, Platon sei dieser Vorstellung durch alle Titigkeitsphasen hindurch
treu geblieben. Das Buch zeigt, wie der Philosoph diese Uberzeugung nicht
anhand von Wiederholungen, sondern durch die «Vielfalt der Perspektiven der
Beweisfithrungen» (S. 339) immer wieder neu zum Ausdruck bringt.

Das Buch gliedert sich in drei Teile. Der erste Teil umfaBt eine Auswahl
der Frihdialoge. Von Ackeren stellt iiberzeugend dar, daB3 die Argumente der
einzelnen Frithdialoge als Glieder einer Kette zu verstehen sind, der zufolge
das Wissen im Dienste der glicklichen Lebensfithrung steht. Sokrates’ «Was
ist X?-Frage» sei nicht Ausdruck einer Wissenssuche um des Wissens willen,
sondern Sokrates mochte wissen, wie dieses Wissen zu gebrauchen ist. Der
Autor beginnt mit der Apologie, wo die Frage nach der sokratischen Titigkeit
(Pragma) im Vordergrund steht. Er macht augenscheinlich, dal die Weisheit
des Sokrates einer Beschiftigung mit der Frage nach dem Gerecht- und Gut-
sein von Handlungen gleichkommt und einen selbstreflexiven Charakter be-
sitzt. Anhand von Euwthyphron und Kriton legt der Verfasser dar, dall Platon
Wissen als das Mittel versteht, das eine gute Lebensfithrung garantiert. Fir
Platon sind Handlungen ein Fachgebiet, in dem — wie in anderen Kunstberei-
chen — ein Fachmann aufgrund seines Wissens entscheidet, was wahr oder
falsch ist. Darauf aufbauend zeigt van Ackeren anhand des Techne-Konzepts
im Ion, dafl — analog zu anderen Kiinsten — Wissen Voraussetzung fir richti-
ges Handeln ist, und im Euthydemos wird das Ergon der gesuchten Kunst als



366 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Gliickseligkeit prizisiert. Wie die Kunst vorgeht, die sich auf das richtet, was
als bestes Handlungsziel erkannt worden ist, zeigt van Ackeren anhand des
Protagoras mit Hilfe der hedonistischen Uberlegungen (S. 351-358). Der Autor
schligt eine eigene Antwort auf die in der Platonforschung vieldiskutierte Fra-
ge vor, inwieweit der postulierte Hedonismus von Platons Sokrates tatsichlich
selbst verteidigt wird: Sokrates verwende die Lust als Ziel nur hypothetisch
und nicht als Zentrum der Erorterungen. Vielmehr kénne Sokrates so zeigen,
daBl «der Hedonismus epistemischen Elementen gegeniber nicht unrettbar
verschlossen ist» (S. 89). Ziel im Protagoras bleibt — gemil3 van Ackeren — zu
zeigen, daB es eine auf Wissen beruhende Techne gibt, die fiir die Richtigkeit
der Handlungen entscheidend ist. Im Gorgias geht es dem Autor darum, den
Zusammenhang von Tugend, Gutheit und Ordnung in ihrer universalen
Gultigkeit zu erweisen. Alle Kinste gleichen sich aus dem Umstand heraus,
daf3 ihnen dasselbe Ordnungsprinzip, namentlich die geometrische Gleichheit
zugrunde liegt. Auch in der Kunst der Verwirklichung eines tugendgemifen
Lebens gilt das Prinzip der geometrischen Gleichheit.

Der gweite Teil des Buches ist vorwiegend der Politeia gewidmet, welche —
laut van Ackeren — die handlungstheoretische Orientierung der Frithdialoge
ablost. Angesichts der Tatsache, dal3 auch der Phaidon als zentrales Werk far
diejenigen Platonforscher gilt, welche einen Bruch im Denken des Philoso-
phen annehmen und deren Ansichten van Ackeren bestreitet, scheint es be-
dauernswert, dall van Ackeren gerade diesen Dialog auller acht 148t und sich
fast ausschlieBlich auf die Politeia konzentriert. Den Kosmos-Taxis-Gedanken
des Gorgias aufnehmend, verstehe Platon in der Politeia Tugendhaftigkeit als
Ordnung der Seele. Uberzeugend weist der Verfasser nach, daB Platon in der
Politeia der gerechten Ordnung in der Seele des Individuums Prioritit gegen-
tiber der gerechten politischen Ordnung zugesteht; denn erst aus der Ordnung
der Seele kann das gute Leben resultieren. Auf die vielbesprochene Frage in
der Forschungsliteratur, wodurch sich die Tugenden der Besonnenheit und
der Gerechtigkeit unterscheiden, schligt van Ackeren vor, dall Gerechtigkeit
die Tugend der einzelnen Teile ist und von Platon darin gesehen wird, wie
sich jeder Teil zur Frage stellt, welcher Teil herrschen und welcher beherrscht
werden soll und in dieser Hinsicht das Seinige tut. Demgemil3 — schlu3folgert
der Autor — diirfen im strengen Sinne nur die Teile gerecht genannt werden.
Die Harmonie und die Ordnung der gesamten Seele bleiben Charakteristika
der Besonnenheit. Gerechtigkeit als Ordnung der Seele ist «die Bedingung der
Moglichkeit aller andern Tugenden» (S. 148), weil sie die spezifische Titigkeit
der einzelnen Teile erst ermdglicht. Damit zeigt van Ackeren, dal Gerechtig-
keit als die Tugend der Seele schlechthin fir das Glick des gesamten Men-
schen verantwortlich ist und Platon damit dem Bezugspunkt der Frage nach
dem Glick treu bleibt.

Auch im sechsten Buch der Politeia, wo Sokrates die Ideenannahme ein-
fihrt, bleibt nach van Ackeren der Praxisbezug erhalten, weil die Frage nach
dem gliicklichen Leben Ausgangs- und Zielpunkt der Erorterung bleibt. Der
Autor stellt funf Aspekte der Ideen vor, die helfen sollen zu verstehen, warum
Platon dachte, dal es Wissen ist, welches das gerechte Leben ausmacht. Die



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 367

innovative Leistung van Ackerens liegt weniger in der Aufzihlung des ontolo-
gischen, epistemologischen, normativen und mimetischen Aspektes der Ideen
als vielmehr in der Aufwertung des erotischen als fiinften Aspekt. Anhand ei-
nes Exkurses, der die Eros-Konzeption im Symposion zum Gegenstand hat,
gelingt es dem Verfasser deutlich zu machen, dal Grundziige der Ethik aus
den Frithdialogen, etwa das Verstindnis des Willens, mit der Ideenannahme
neu begriindet wird. Eros motiviert das Gehen des Stufenweges, an dessen
Ende die Erkenntnis der Idee des Schonen steht, die als Urbild der Erzeugung
wahrer Tugend gilt. Demnach ist die Erkenntnis des Schoénen kein Selbst-
zweck, sondern ist notwendig, um tugendhaft und somit gliicklich zu leben.
Eros findet schlieBlich seine Vollendung in der Zeugung von Tugend und
Glick. In diesem Eroskonzept sieht van Ackeren gleichzeitig die Theorie des
Willens aus den Frithdialogen bestitigt und eine Verbindung mit der Ideen-
lehre in den mittleren Dialogen hergestellt. Im Abschnitt «Die Idee des Gu-
ten» geht es dem Autor unter anderem darum, zu zeigen, dal3 diese iber den
anderen stehende Idee erkennbar ist. Die in der Platonforschung teils zu hef-
tigen Kontroversen fithrende Beschreibung Platons, die Idee des Guten stehe
Uber dem Sein (éxéxewva tiig odolog) (509b), relativiert der Autor, indem er auf
den limitierenden Dativ hinweist: «In Bezug auf Wiirde und Macht ubertrifft
die Idee des Guten die anderen Ideen» (S. 185) und nicht, weil sie sich auf ei-
ner hoheren ontologischen Ebene befindet. Daran anschlieBend argumentiert
van Ackeren, da3 der normativ-praktische Aspekt dem erkenntnistheoretisch-
ontologischen nicht unterzuordnen ist. Das Gute bleibt das Telos jeder Hand-
lung, das was die Handlung motiviert und erklirt, weil das Gute den Grund
und das Ziel jeder Handlung bezeichnet. Die Erérterungen zur zweiten Hilfte
des neunten Buches betreffen die Entsprechungen von Sein, Denken, Lust,
Seelenteilen und Lebensformen. Van Ackeren zeigt, dall die ethische Theorie
der Politeia diejenige der Fruhdialoge «aufhebt, indem sie sie von einer ho-
heren — ideentheoretischen — Warte aus durch Neuerungen erklirt, vertieft
und bestitigt» (S. 209). Aufgrund der ontologischen Abstufung zwischen Sein,
Schein und Nicht-Sein kénnen auch Liste entsprechend hierarchisiert werden.
Die Seinsqualitit des Lustobjektes wird zum entscheidenden Kriterium. Damit
macht van Ackeren einsichtig, daf3 es fiir Platon «keinerlei autonome Bereiche
oder Teildisziplinen der Philosophie» (S. 212) gibt, sondern «alle Wissenssu-
che, einerlei ob sie der Erkenntnis des Seins, der Natur der Liiste, der wahren
Ordnung der Polis oder der Struktur des Kosmos gilt, hat nur Wert, wenn sie
auf ihren Zweck, der Férderung der Lebensqualitit, bezogen ist» (S. 212).

Der dritte Teil des Buches ist den Spitdialogen gewidmet. Van Ackeren
weist nach, dafl der Philosoph Themen aus den Frithdialogen wieder aufgreift
und an weiteren Begriindungen arbeitet. So wird etwa das Thema der Selbst-
erkenntnis, das erstmals in der Apologie von Platon aufgegriffen wurde, im
Phaidros mit der Eroskonzeption und der Seelenteilungs- und Ideenlehre ver-
bunden. Der Seelenmythos im Phaidros schildert, wie die menschlichen Seelen
einst den gottlichen, denen sie dhnlich sind, folgten und nach dem Fall auf die
Erde hier einen entsprechenden Liebhaber suchen. Damit werden die Ausfih-
rungen der Politeia, wo die Entsprechungen zwischen Erkenntnis- und Seins-



368 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

weisen und Lustformen ausgearbeitet wurden, bestitigt. Zusitzlich verbindet
der Phaidros seine Ausfithrungen mit dem Thema der Selbsterkenntnis aus den
Frihdialogen. Der Theaitetos thematisiert die Bedeutung der Suche nach Wis-
sen fiir die Selbsterkenntnis und unterstreicht die praktische Bedeutung der
Wissenssuche anhand Sokrates’ Analogien, die um dessen Hebammenkunst
kreisen. Grundlegend ist die Unterscheidung zwischen leeren und schwange-
ren Seelen. So kénnen nur schwangere Seelen, das heilt, diejenigen Seelen, die
vollen Geistes sind, von Sokrates’ Kunst profitieren. Damit weist Sokrates auf
einen wichtigen Aspekt der Selbsterkenntnis hin; denn nur Gesprichspartner
mit eigenen Meinungen haben die Moglichkeit, «bei der Priifung ihrer eigenen
Ansichten zu erkennen, wo sie sich epistemisch befinden» (S. 229). Die Schil-
derung der Geburt von Ansichten bildet gegeniiber den Friithdialogen eine
Neuheit, denn dort wurde unmittelbar mit der Prifung angefangen. Zu et-
wihnen ist in diesem Zusammenhang auch der Philebos, dessen Ausgangsfrage
lautet, ob das am Wissen oder das an der Lust orientierte Leben glicklicher
sei und damit die Frage aus den Frithdialogen wieder aufnimmt. Liste konnen
genau wie Meinungen richtig oder falsch sein. Dem Wissen kommt die korri-
gierende Aufgabe zu, falsche Liiste zu beenden. Damit wird deutlich, dal Li-
ste und Vernunft nicht durch einen untberbriickbaren Graben getrennt, son-
dern der Vernunft zuginglich sind. In seinen Erorterungen zum Politikos weist
van Ackeren insbesondere auf den wahren Kunstverstindigen hin, der sein
Werk im Hinblick auf das absolute MaB3 schafft. Damit nimmt der Politikos
zum Beispiel das richtige MaB3, das im Gorgias als xpémov, idéa und eidoa auf-
taucht und normativ ist, wieder auf und verbindet die MeBkunst mit der Dia-
lektik und Dihairetik. Der wahre Staatsmann, der Wissen um das richtige Mal}
besitzt, setzt dieses praktisch zur Forderung des Glicks der Polis ein. Es ge-
lingt dem Autor, auch anhand des Timaios eine Briicke zu den Frithdialogen
und der Politeia zu schlagen, denn in diesem Dialog stellt Platon das Erkennen
der kosmischen Ordnung ganz in den Dienst des guten Lebens. Im Betrachten
der kosmischen Ordnung erreicht der Mensch die Erkenntnis der Mal3e, nach
denen er seine eigene Ordnungstitigkeit ausrichten sollte. Wissen ist also fir
gute Nachbildung notwendig, das heil3t, die Verbindung von Erkennen und
Handeln bleibt gegeniiber der Politeia konstant. Damit macht der Autor au-
genscheinlich, dal3 die Grundlage der Ethik im Timaios auf den seit den Friih-
dialogen bekannten Grundsitzen beruht: «Niemand ist freiwillig schlecht» und
«Unrechtun ist eine Folge von Unwissenheit».

In erhellender Weise gelingt es van Ackeren, anhand zahlreicher Detai-
lanalysen nachzuweisen, da3 Platon aus unterschiedlichen Perspektiven und
mit immer neuen Beweisfithrungen durch alle Schaffensperioden hindurch
darauf beharrt, da3 die Suche nach Wissen dem Verlangen des Menschen nach
Glick entspricht. Damit zeigt der Autor, dal die Annahme eines Bruches im
Denken Platons nichts als ein althergebrachtes und nicht linger haltbares Kli-
schee ist. Gleichzeitig wertet das Buch Platon als einen Philosophen, dessen
Denken immer in dieselbe Richtung weist, aber auf immer andere spannende
Weise. MARLIS COLLOUD-STREIT



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 369

Abraham P. Bos. The Soul and its Instrumental Body. A Reinterpretation of Ari-
stotle’s Philosophy of Living Nature. Leiden-Boston: Brill Academic Pub 2003.
429 S. (Brill’s Studies in Intellectual History, vol. 112). ISBN: 90-04-13016-0.

Aus der Feder des niederlindischen Gelehrten A.P. Bos (Vrije Universiteit
Amsterdam), bekannt durch verschiedene Studien iiber das Denken des Aris-
toteles — unter ihnen eine Verteidigung der Authentizitit des Traktates De
mundo —, ist vor kurzem eine ausfiithrliche Studie erschienen, die Frucht eines
langjihrigen Forschungsprojektes zur Pneumatologie des Aristoteles. Eine
verkiirzte niederlindische Fassung erschien bereits im Jahre 1999 unter dem
Titel De ziel en haar voertuig. Aristoteles’ psychologie geberinterpreteerd en de eenbeid
van gijn anvre gedemonstreerd (Uitgeverij Damon, Leende, 1999). Das nun vorlie-
gende Buch ist ferner begleitet worden von einer eindrucksvollen Serie von
Aufsitzen. Bos’ Studien zeichnen sich seit jeher durch seine fréhliche Lust zur
Polemik aus. Diesmal hat er nichts Geringeres als die Entwicklungshypothese
im Blick, welche seiner Meinung nach in mehr oder weniger modifizierter
Form seit Werner Jaeger als Standarddeutung gelte (siehe vor allem Kapitel 2
«The modern debate on Aristotle’s psychology», S. 13-30, es bespricht solche
unterschiedlichen Deutungen wie die von Nuyens, Verbeke, Block, Moraux,
Lefebre, Nussbaum und Freudenthal). Diese Entwicklungshypothese, der zu-
folge Aristoteles’ frithere, verlorengegangene Werke zunichst als stark von
Platon beeinfluBBt zu betrachten sind, eine Platonische Inspiration, die dann
allmihlich Aristoteles’ eigenen Auffassungen Platz gemacht habe, zihlt ver-
schiedene Facetten; der Verfasser konzentriert sich vor allem auf den Ubergang
zwischen dem frihen Dialog Endemus oder iiber die Seele und der Spitschrift De
anima, mediiert von der Lehre der biologischen Schriften, in denen das Pneu-
ma die Rolle des Vermittlers zwischen Ko6rper und Seele innehat. Die Konti-
nuitat zwischen verlorenen und Uberlieferten Werken, die der Verfasser in sei-
ner Deutung zu belegen sucht, wird im 17. Kapitel (S. 358-373) zusammenge-
faBBt. Der Beweis, daB3 es iiberfliissig sei, in der beschriebenen Hinsicht eine
doktrindre Entwicklung zu postulieren, bringt eines der Argumente Jaegers zu
Fall, was der Verfasser als Notwendigkeit deutet, das Paradigma Jaegers ginz-
lich aufzugeben.

Wichtiger Bestandteil dieses Beweises, dal3 es nicht notig sei, eine doktri-
nire Entwicklung zwischen der «dualistischen Seelenlehre» des Ewdemus (in
welchem die Seele als unstoffliches Eidos [l] nach dem Tode des Korpers zu
ihrem Vaterland zuriickkehrt) und einer «radikal entgegengesetzten», nimlich
hylemorphistischen Lehre in De anima anzunehmen, ist eine Neudeutung der
Seelendefinition in De anima 11,1: «Die Seele ist die erste Entelechie» (oder Ei-
dos) «eines soma physikon, das organikon ist». Da «organikon» an allen weite-
ren Stellen in Aristoteles, auch sonst in De anima, «instrumentell» meint, weist
der Autor die traditionelle Deutung zurick, welche «organikon» an dieser
Stelle in De anima 11,1 als «mit Organen versehen» liest. Es ist wichtig zu be-
obachten, daBl aus der Ubersetzung von «organikon» mit «instrumentell» fiir
den Verfasser unmittelbar zu folgen scheint, daf3 dieses Adjektiv nicht auf den
sichtbaren Korper bezogen werden kann. In der Folge deutet er die Definition
in De anima 11,1 wie folgt: Die Seele ist die Entelechie ihres Werkzeuges, des



370 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Pneuma. Diese Interpretation, dal3 die Seele nicht die Entelechie des sichtba-
ren, physischen Korpers, sondern eines instrumentellen, vermittelnden, fein-
stofflichen Korpers ist, widerspricht also der Interpretation, welche faktisch
alle Aristoteles-Kommentatoren, allen voran Alexander von Aphrodisias, ver-
teidigt haben. Sie schreibt D¢ anima einen Dualismus zu, den der Verfasser des
niheren als «Kybernetischen Instrumentalismus» qualifiziert.

Damit findet, so der Anspruch des Verfassers, eine Anzahl von Proble-
men ihre Losung. Die wichtigsten sind, neben der Deutung des Terminus «ot-
ganikon» selbst, das Problem der Unsterblichkeit der Seele und das der Seele
als Prinzip der Bewegung. 1. Die traditionelle Interpretation von De anima 11,1
hat ihre Probleme, die Unsterblichkeit der Seele zu erkliren, oder priziser: der
Unsterblichkeit der Seele doktrinell einen Platz einzurdumen. Wenn die Seele
nie ohne Korper existiert und man keinen instrumentellen Koérper annimmt,
muf} die Seele mit der Trennung vom Kérper zu existieren aufhéren. Nun ist
dem Verfasser zufolge der Eudemus von seiner «platonischen» Interpretation
zu befreien. Nur die rationale Seele hat eine gottliche Natur — der Intellekt als
gottlicher Teil der Seele —, welche sich vom sichtbaren Korper 16st und, vom
feinstofflichen Korper beférdert, letztlich zu ithrem Vaterland, und zwar al-
leine, zuriickkehrt. 2. Ebenso hat die traditionelle Deutung von De anima 11,1
ihre Probleme mit der Erklirung der Bewegung des Korpers seitens der Seele.
Wenn nur Koérperliches etwas bewegen kann — Aristoteles widersetzt sich in
De anima 1,3 Platons Vorstellung von der Seele als selbstbewegend —, die Seele
aber ginzlich unkérperlich ist, wird eine Erklirung fillig, wie die Seele, die
selbst unbeweglich ist, den Kérper zu bewegen vermag. Diese Erklirung liegt
in der Rolle des Pneuma als des «Fahrzeugs» der Orexis, welche die Teile des
sichtbaren Korpers in Bewegung versetzt.

Neben der Deutung von De anima (Kapitel 4-6), der Pneuma-Lehre von
De motu animalinm (Kapitel 3) und De generatione animalium (Kapitel 8) behan-
delt der Verfasser in der Entfaltung seiner Gesamtdeutung eine Vielheit von
Aspekten, zu denen des weiteren natirlich das Verhiltnis von Seele und In-
tellekt (Kapitel 11) und die Beziehung zu der Lehre des funften Elements, ins-
besondere in der Theologie (Kapitel 14), geh6ren. Bos zeigt sich nicht gerade
zurlickhaltend in seinem Versuch, den Zusammenhang mit anderen seiner
Interessen aufzuzeigen. Wenn er die Umdeutung von De anima 11,1 zum Trak-
tat De mundo in Beziehung setzt (Kapitel 10), kdnnte der Verdacht entstehen,
es handele sich hier, im nachhinein, um eine Weiterfiihrung des Projektes, die
Authentizitit von De mundo gegen Festugiére und Moraux zu verteidigen. Das
wiirde den Absichten des Verfassers jedoch nicht gerecht werden. Es handelt
sich vielmehr um eine Deutung, die Aristoteles” Weiterwirkung in z.B. herme-
tischen und gnostischen Kreisen Rechnung trigt, d.h. eine Aristoteles-Deu-
tung, die nicht primér an dem «orthodoxen Aristoteles» des Alexander c.s. in-
teressiert ist, sondern die deren Interpretation als eine unter mehreren be-
trachtet und grundsitzlich die Moglichkeit zulif3t, da3 diese nicht als einzige
korrekt ist.

In der Einleitung und in der Konklusion weist der Verfasser auf das selbst-
immunisierende Vermogen der Entwicklungshypothese hin (S. 4, 374ff.). Jae-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 371

ger hat einerseits auf die Bedeutung der verlorengegangenen Werke fiir die
Deutung des Aristotelischen Denkens hingewiesen. Andererseits hat er aber
gerade verhindert, dal die verlorengegangenen Werke wirklich eine Schlissel-
rolle in der Deutung erhalten kénnten, wurden sie doch von vornherein als
eine Uberwundene Position verbucht. Wenn die Autoren der Antike dem Sta-
gyriten eine Auffassung zuschreiben, welche von der traditionellen Deutung
von De anima abweicht, dann wertete die Forschung eine solche Auffassung
als einen Verweis auf die verlorengegangenen Schriften des Aristoteles, wih-
rend es sich sehr wohl um eine andere Deutung von De anima handeln kénnte.
Folgt man dem Verfasser, so hat die Forschung deswegen systematisch die
Indizien fir «eine andere Lektire von De anima» Gbersehen, Indizien, die in
der philosophischen Tradition sehr wohl vorhanden sind (bei Plutarch, Basi-
lides dem Gnostiker, dem Corpus hermeticum, Augustin). Freilich unterliegt
der Verfasser auch selbst der Gefahr einer Auto-Immunisierung. Welche Kri-
tik wird nicht von vornherein als Weiterfihrung der Standarddeutung diskre-
ditiert werden missen?

AbschlieBend zwei Bemerkungen, die — auf einem Umweg — auf dasselbe
hinauslaufen.

1. Es steht auBer Frage, dal diese Studie, die nicht versiumt, neue und
unerwartete Perspektiven zu eréffnen, einen wichtigen Beitrag zur Reflexion
iber die Aristotelische Psychologie liefert. Ich darf die Hoffnung aussprechen,
daf} ihr die Forschung mit der seriosen Kritik begegnen wird, auf die sie we-
gen ihrer klaren und sorgfiltigen Argumentation Anrecht hat. Diese Kritik
wird sich mit einer Vielzahl von Einzelproblemen befassen miissen. Dabei
konzentriert sich die Beweislast meines Erachtens auf die folgenden Punkte:
Folgt, sollten wir mit dem Verfasser tbereinstimmen, dal3 der Terminus «oz-
ganikon» mit «instrumentell» zu tUbersetzen sei, automatisch auch, dall mit
dem «soma physikon», dessen erste Entelechie oder Eidos die Seele ist, nur
das Pneuma gemeint ist, und nicht der (ganze) sichtbare Korper? Ist diese
Neudeutung von De anima 11,1 notwendig, um die Entwicklungshypothese
samt ihrer Modifikationen seit Werner Jaeger zu kritisieren, oder geniigt zu
diesem Zweck eine mildere, weniger revolutionire Lektlre der Zentraltexte
der Aristotelischen Psychologie, die dem Pneuma eine Vorrangstellung zuer-
kennen wiirde, ohne freilich zu vergessen, dall es in Aristoteles” Optik doch
erst und vor allem (Teil des) Korper(s) ist? Ich gestehe ein, dal3 ich, mit Bezug
auf den ersten Punkt, nicht restlos davon tberzeugt bin, daBl mit dem Beweis,
daB3 das Pneuma als Instrument in der Bewegung des sichtbaren Koérpers sei-
tens der Seele dient, auch bereits der Beweis dafiir geliefert wire, dal3 das
Pneuma der instrumentelle Koérper sein sollte, von dem in De anima 11,1 die
Rede sei.

2. Der vorliegenden Studie, welche die Kontinuitit zwischen den verlo-
rengegangenen und den uberlieferten Werken zu demonstrieren versucht,
wird, so kindigt sie jedenfalls an, eine Studie zu den spithellenistischen De
anima-Kommentaren, neben demjenigen Alexanders, u.a. denen von Themis-
tius, Simplicius und Philoponus, folgen. Der Verfasser will dort zeigen, wie
sehr die spiteren Kommentatoren, auf der Grundlage ihrer eigenen philoso-



372 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

phischen Voraussetzungen und der philosophischen Diskussionen ihrer Zeit,
in wesentlichen Punkten von Aristoteles’ eigener Theorie abweichen (vgl. S.
71 und Anm. 5 ebd.). Dem Verfasser ist nahezulegen, auch die mittelalterli-
chen Kommentatoren in diese Rezeptionsgeschichte aufzunehmen. Denn der
lateinische Westen hat bei der Rezeption der Aristotelischen Psychologie im
13. Jahrhundert eine Interpretation hervorgebracht, die jener, welche der Ver-
fasser hier prisentiert, nicht unihnlich scheint. Thomas von Aquin, einer ihrer
vornehmsten Kritiker, identifiziert sie mit der These der Platoniker (1), dal3 es
notwendig sei, in der Vereinigung der menschlichen Seele mit dem Korper ei-
nen vermittelnden Kérper anzunehmen. Zu den Vertretern dieser These geho-
ren neben Philipp dem Kanzler, der Summa Duacensis und Johannes von Ru-
pella, zahlreiche anonyme De anima-Kommentatoren. Die Geschichte dieses
spezifischen Problems ist noch zu schreiben. Umfangreiche Vorarbeit ist von
B.-C. Bazan im kritischen Apparat seiner monumentalen Edition der Quaestio-
nes disputatae de anima des Thomas von Aquin erbracht worden (siehe inbes. qg.
9, Ed. Leon., tom. 24/1, Roma-Paris 1996, S. 75-80).

Thomas selbst kommt immer wieder auf diese These zu sprechen. Seine
Losung (die selbst wiederum in der Tradition des Alexander von Hales und,
niherliegend, Alberts des GroBen steht) lif3t sich kurz wie folgt kennzeichnen:
So wie es notwendig ist, unter dem Aspekt der Bewegung eine Vermittlung zwi-
schen Korper und Seele anzunehmen, so ist es unmoglich — und wer das ver-
neint, macht, so Thomas, aus Aristoteles jenen Platon, den er gerade kriti-
sierte —, eine solche Vermittlung unter dem Aspekt des Seins zu postulieren.
Vgl. hierzu auch Einwand und Antwort in einer fur den Verfasser zentralen
Passage, dem Kommentar zu De anima 11,1: «quidam ponebant aliqua media
esse quibus anima cotpori uniretur et quodam modo colligaretur. (...) Et ideo
sicut corpus habet esse per animam sicut per formam, ita et unitur animae im-
mediate in quantum anima est forma corporis. Sed in quantum est motor nihil
prohibet aliquid esse medium prout una pars movetur ab anima mediante alia»
(Thomas von Aquin, In II De anima, lect. 1, n. 234; ausfiihrlichere Diskus-
sionen finden sich ferner in: De spir. creat., art. 3; S.2h. 1, q. 76, a. 7; S¢g 11, c.
71; Qunaest. disp. de anima, q. 9). Fiir Thomas folgt dies aus dem richtigen Ver-
stindnis der Seele als Eidos. Also ist mit dem Beweis, daB3 ein Instrument in
der Bewegung des sichtbaren Korpers seitens der Seele auftritt, nicht auch di-
rekt der Beweis erbracht, daB3 dies der instrumentelle K6rper sein sollte, von
dem in De anima 11,1 die Rede sei (wenn man, anders als Thomas, Bos’ Uber-
setzung ad loc. folgen wiirde). Eine weitere interessante Bemerkung finden
wir in Thomas’ Reaktion auf den neunten Einwand in De spir. creat., art. 3:
«Ad nonum dicendum quod anima dicitur uniri corpori per spiritum in quan-
tum est motor, quia primum quod mouetur ab anima in corpore est spiritus, ut
Aristotiles dicit in libro De causa motus animalium. Tamen ille etiam liber non
est magne auctoritatisn (meine Hervorhebung, AS). Bereits diese Bemerkung
macht klar, auf welche Vorbehalte die Deutung von Bos stoBen wird. Ist des-
sen Deutung von De anima aufgrund der biologischen Werke nicht als eine
Uberbewertung relativ marginaler Schriften zu sehen? Ein Komplement dieser
Ausrichtung findet sich da, wo Bos die autoritative Tradition der Aristoteles-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 373

Kommentatoren (Alexander, Themistius, Simplicius) vorliufig auBer Kraft
setzt, um Sicht auf den Aristoteles einer bisher als marginal betrachteten Tra-
dition (corpus hermeticum, gnostici, usf.) zu bekommen. Es ist jedoch gerade
seine Priferenz fir diesen marginalen Aristoteles, welche dem Buch seinen
innovativen Charakter verleiht.

Gewill wire es anachronistisch, eine mittelalterliche Interpretation als
mogliches Korrektiv bei der Aristoteles-Deutung zu Hilfe zu rufen. Die Inter-
pretation des Thomas von Aquin ist jedoch in diesem Fall vor allem deswegen
interessant, weil er mit Argumenten, die zu weiterer Reflexion einladen, jene
Deutung abweist, die der Verfasser vertritt. Wir hoffen, dal Bos in seinem
AnschluBBprojekt die Chance ergreift, seine Leser definitiv zu tiberzeugen. Das
schwicht keineswegs die Verdienste der vorliegenden Studie, die nicht nur ein
iberzeugendes Plidoyer fiir die Zentralstellung des Pneuma-Begriffs bei Aris-
toteles liefert, sondern uns auch mit einem anderen Aristoteles bekanntmacht,
der geeignet war, auBlerhalb des Mainstream der klassischen Kommentar-
Tradition rezipiert zu werden.

ANDREAS SPEER

Aristoteles, Metaphysik. Ubers. und eingl. von Thomas Alexander Szlezik.
Berlin: Akademie Verlag 2003. 305 pp. ISBN: 3-05-003879-9.

Aristotle’s Metaphysics has appeared in a new, German translation, with an in-
troduction by Thomas Alexander Szlezak. The translation is principally based
on the Greek text edition by Werner Jaeger (Oxford 1957), except for minor
variants, and some significant variants which are indicated in a minimal textual
apparatus. Besides a complete translation of the fourteen books of the Meta-
physics, there is also a 24-page introduction and a 3-page list of reference works
and recommended readings. There is also an index of names in the back of
the book.

Judging from the plan of the work, this edition carries all the marks of
aspiring to become the new standard German translation. One is initially sur-
prised that there is no commentary alongside the translation, but Th.A. Szlezak
does plan to write one to be published as a separate volume. Due to an unfor-
tunate delay with the conclusion of the manuscript, however, the publication
of this commentary is postponed. The absence of an index of sources and a
general concordance to supplement the translation is perhaps to be explained
by the intention to supply such information in the commentary. Yet, with the
philological tools for the creation of indexes and concordances nowadays
available, one wonders why the publishers have not been more insistent on
having that included, for the public will expect such amenities in a scholarly
publication of this format. For the fate of the public reception of Szlezak’s
work, one can only hope that his commentary will appear soon.

For it is indeed a worthy piece of work Th.A. Szlezak has given us, and in
my evaluation of it, the best German translation of Aristotle’s Metaphysics
presently available. Based on sample surveys of the text, it is my impression



374 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

that Szlezak’s translation succeeds in preserving a sound closeness to the
Greek text admirably well, while also providing a good and readable German.
Yet perhaps the most appreciable quality of Szlezak’s translation is its calm
preservation of some of the oddities and peculiarities of Aristotle’s style, and
its allowance for difficulties which inhere in the original text to carry over into
the translation. For the student of Aristotle, particularly for anyone who also
reads the Greek text to any extent, the result is a much more interesting read-
ing-text than one of airbrushed beauty. It is this closeness to the original which
positively distinguishes Szlezak’s translation from competing versions. There
are, needless to say, several German translations of the Mezaphysics, of which
the two most widespread are that of Friedrich Bassenge (Akademie-Verlag,
Berlin 1960), and Horst Seidl’s emendation of Herman Bonitz’s translation
(Felix Meiner Verlag, Hamburg 1978); the latter appears to have obtained
status as the present standard student-text. Compared with any of these, it is
my impression that Szlezak’s translation is less interpretative and preserves
more of the nerve- and vividness of Aristotle’s thought. To that extent it is
also preferable.

To write an introduction to the Mefaphysics must be a difficult task by any
standard. The question of the status of the text is difficult; the question of a
unitary plan for the text is difficult; the question of the unity of ideas that the
text expresses is difficult; and at any rate, the subject matter (or subject mat-
ters) that the text treats of is itself difficult. To all of these difficulties one
may add one no less difficult than any of them, that for all of them there are
scholarly disagreements as to the correct answers, and the author of an intro-
duction cannot avoid assuming some kind of stance on these controversies.
Szlezak’s introduction follows a plan that aims at elucidating (1) the contents
of the books of the Metaphysics, (2) the literary character of the books, (3) the
connection (thematic or literary) between the books, (4) the origin and name
of the collection of books known as the Mezaphysics, and (5), the unity of Aris-
totle’s metaphysical theory.

As an overall assessment, Szlezak’s introduction provides the reader, I
find, with a very handy reference-guide to the most contentious and most dis-
cussed issues pertaining to questions of the literary character and literary unity
of the various books and text-units contained in the Metaphysics. I would have
concluded that Szlezik’s analysis would seem, on the whole, more informative
than controversial, had I not been amazed by the following profound, and
certainly controversial comment: «Von grofiter Wichtigkeit fiir das Thema der
Bestimmungen, die dem Seienden als Seienden zukommen, scheint die ver-
lorene Schrift Eklogé tin enantidn gewesen zu sein, auf die in I' 2 und I 3 ver-
wiesen wird — wenn diese Schrift als Ganzes (oder wenigstens in ihren
Hauptergebnissen) in die <Metaphysik> inkorporiert wire, wiirden wir thema-
tisch wohl keinen Bruch erfinden» (p. 16). This judgement entails some wide
reaching consequences for the understanding of the material one encounters
in the Metaphysics. For if there is a lost work of Aristotle, whose contents
would provide us the key to the thematic unity between some allegedly dis-
crepant themes of the Metaphysics, then there is a perspective, and an Aristote-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 375

lian perspective, from which it can be seen that the contents of the work enti-
tled the Metaphysics are subsumed under a unitary metaphysical theory. If that
is true, the widespread zeal to deny thematic unity to the Metaphysics will not
seem so wise.

Szlezdk’s own treatment of the question of the unity of the Metaphysics
benefits from a rigid distinction between the question of the connection be-
tween various books and pieces of text, i.e. the literary unity of the work, and
the question of the connection between it’s various themes, i.e. the thematic
unity of the work. While it is evident to anyone and denied by none that the
Metaphysics is far from being written as a literary unity, Szlezdk goes surpris-
ingly far in denying sound connections between the various books. A disputable
segment of Szlezdk’s exposition, here, regards his assessment that the aporiai
of book B relate, hardly to the proceeding books (except for I' 1-3), but pri-
marily to problems integral to academic doctrine, not to the sought-after sci-
ence of causes. Even more critical, and to my view, insufficiently founded, is
his assessment that A is foreign to the composition of the Metaphysics as a
whole. Against that assessment may be forwarded the following points: that I"
explains to us how the study of causes and general ontology will reduce to the
study of substance, that Z then tells us twice that an investigation of sensible
substance will be undertaken i» order to discover the nature of non-sensible
substance, that E 1 then gives us a vital indication as to how the study of sen-
sible and non-sensible substance are both subsumed by theology, and that K
recapitulates these points before we arrive at A. This means that there are
several central pieces of text preceding A that provide us solid ground for
seeing why a treatment of non-sensible, divine substance shox/d have a place
within the composition of the Metaphysics, and thus, how A cannot be guite un-
reasonably placed where it is.

Turning now to the highly controversial discussion of the thematic unity of
the Metaphysics, the reader will encounter an instructive and well balanced po-
sition of a philologist-philosopher. The philologist Szlezak concludes with sci-
entific modesty that the fex? of the Metaphysics does not testify to any unitary
metaphysical theory. As the evidence stands, there is no one body of knowl-
edge, no «grandioses Ganzes» to be directly extracted from the pages of the
Metaphysics, and any attempt to reconstruct such a system, he assesses, will be
burdened with unsurpassable uncertainties. But shrewdly, he deems it rash to
deny Aristotle the aspirations towards such a unitary theory, as it would go
against the grain of the evidence to deny that the material one encounters in
the Metaphysics was conceived as preliminary steps towards such an achieve-
ment. And so the philosopher-Szlezik concludes with insight, that the theory-
pieces scrambled together in the redaction of the Metaphysics, willingly lend
themselves to constructive attempts at grasping the unity of the science that
Aristotle envisions.

For myself, I have sometimes wondered whether one must be prejudiced
or just dull minded not to glimpse the architectonic outlines of the unitary
metaphysical theory that Aristotle’s philosophical speculations aspire towards,
or whether one must be seduced by muses and «drunk with nectar» even to



376 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

imagine such a thing. Perhaps the Metaphysics provides both enough light to
see, and enough muddle to confuse? For sorting out this and other conten-
tious issues raised by the Mezaphysics, Szlezak’s work will be of great service. It
provides us with an instructive and useful introduction, and an excellent
translation of the text. Let us only hope that Th.A. Szlezak also grants us his
commentary, soon!

JENS TOMAS ANFINDSEN

Jacques Follon (})/James Mac Evoy (éds): Sagesses de 'amitié I1I. Anthologie
de textes philosophiques patristiques, médievaux et renaissants. Fribourg
Suisse: Eds Universitaires; Paris: Eds du Cerf 2003. VIII+536 pp. (Vestigia
29). ISBN: 2-8271-0931-X. — [Tome I: Sagesses de I’amitié, Anthologie de
textes philosophiques anciens, 1998. VIII+272 pp. (Vestigia 24). ISBN: 2-
8271-0776-7.]

Ce bel ouvrage est le deuxiéme volume de I'anthologie Sagesses de l'amitié, édi-
tée par Jacques Follon et James Mac Evoy, et dont "ambition est de rassem-
bler les principaux textes philosophiques sur ’amitié. Ce second volet com-
prend des textes de la Bible, et de Grégoire de Nazianze, Basile de Césarée,
saint Jérome, Léon le Grand, saint Ambroise de Milan, Jean Cassien, saint Au-
gustin, saint Paulin de Nole, Claudien Mamert, saint Anselme de Cantorbéry,
saint Bernard de Clairvaux, saint Aelred de Rielvaulx, Richard de saint Victor,
Robert Grosseteste, saint Thomas d’Aquin, Henri de Gand, Godefroid de
Fontaines, sainte Gertrude de Helfta, Thomas d’Irlande, Nicolas Oresme,
Erasme, Thomas More. Certains de ces textes sont traduits en francais pour la
premicre fois a cette occasion. Une riche et intéressante introduction consa-
crée a «La philosophie de I'amitié, de la période patristique a4 la Renaissance»
(p. 9-77) ouvre a ’ensemble.

Si le premier volume, paru en 1997, et consacré aux conceptions ancien-
nes de I'amitié, coincidait nettement avec une période de I’histoire de la philo-
sophie, il n’en va pas de méme de ce deuxiéme volume, malgré ce que pourrait
laisser penser son sous-titre. En effet, ce second volet de I'anthologie rassem-
ble des textes dont une partie seulement (mais la plus importante) appartient a
la période médiévale. Il comprend aussi des passages de I’Ecriture sainte (An-
cien et Nouveau Testament), des textes de I'antiquité tardive, et des écrits de
la Renaissance. Ce qui fait 'unité de I’ensemble, c’est qu’il s’agit de textes rele-
vant tous d’une réflexion d’inspiration chrétienne.

Si c’est cette inspiration nouvelle qui distingue le second volume du pre-
mier, les textes ici rassemblés n’en manifestent pas moins une continuité re-
marquable avec ceux du premier. La réflexion d’inspiration chrétienne n’est en
effet jamais étrangére aux conceptions antiques de ’amitié: «tous les auteurs
qui [...] sont cités se sont abreuvés, de mani¢re quasiment égale, a ces deux
sources pareillement vitales qu’étaient pour eux la philosophie gréco-romaine
et PEcriture sainte» (p. V). On peut distinguer trois sources antiques majeures
qui nourrissent la réflexion chrétienne sur ’amitié, en se conjuguant progres-
sivement, au fil de I’histoire de la transmission de la pensée antique au monde



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 377

chrétien: Cicéron est I'influence dominante jusqu’au XIIIe siecle; la réflexion
chrétienne s’enrichit alors au contact d’une nouvelle source, avec la traduction
latine compléte de ’Ethigue a Nicomague (1246—1247) par R. Grossetéte, qui
constitue une «ligne de partage dans I’histoire des théories de 'amitié» (p. 28);
au XVe siecle, ce sont les dialogues de Platon sur 'amitié et sur ’amour qui
deviennent accessibles en latin pour la premiére fois depuis 'antiquité.

Ce qui fait toute la richesse de cette rencontre, c’est que la relation qui
s’instaure est manifestement a double sens. D’un c6té, les conceptions anti-
ques de I'amitié, tout en nourrissant la pensée chrétienne de I’amitié d’une ré-
flexion qui a atteint un haut degré d’analyse et de questionnement, se trouvent
profondément remaniées pour étre assimilées a la nouvelle perspective. D’un
autre coté, la pensée chrétienne, dans I’explicitation et I’élaboration progres-
sive de sa doctrine, dans la compréhension qu’elle prend progressivement de
ses principaux thémes, s’inspire de la réflexion paienne sur ’amitié. Les analy-
ses antiques de ’amitié innervent ainsi 'explicitation et I'approfondissement
de petspectives propres au christianisme, comme celle de la charité ou celle de
la communauté monastique, et méme celles de la Trinité et de la Rédemption.
C’est ainsi un constant échange entre les deux traditions qui est a 'ccuvre dans
les textes rassemblés dans ce volume, lequel permet de suivre avec une grande
précision les reprises, les transformations, les résonances d’une tradition a
Pautre. C’est assurément la ce qui fait 'intérét majeur de ce second volume de
I’anthologie sur 'amitié, ce dont nous essaierons de donner ici un apergu.

L’événement principal de cette rencontre entre les conceptions philoso-
phiques antiques de ’amitié et la pensée chrétienne est la confrontation de la
notion d’amitié avec celle de charité: qu’est-ce que I’'amitié? Doit-on, dans une
perspective chrétienne, 'identifier 4 la charité? Autrement dit, 'amitié doit-
elle étre amour du prochain? Ou bien y-a-t-il place, dans ’horizon du christia-
nisme, pour des affections privilégiées, des amitiés comme relations intimes et
réciproques, sans que soit compromise la charité? Pour certains, comme
Gertrude de Helfta, au XIVe siecle, 'amitié comme affection privilégiée est
une inclination purement humaine et personnelle qui ne se fonde pas sur
I’amour de Dieu et nous détourne ainsi de la charité comme amour du pro-
chain trouvant sa source dans ’amour de Dieu.

Une telle défiance a ’égard de ’amitié proprement dite pose cependant un
probléme, puisque la plupart reconnaissent qu’on ne peut attendre des hom-
mes, en cette vie, une charité d’affection a I’égard de ’ensemble du genre hu-
main, écueil auquel s’était heurté déja la conception stoicienne de ’amitié. On
ne peut pas non plus prétendre éradiquer tout penchant affectif de la vie hu-
maine. Cette défiance est d’ailleurs loin d’étre la régle. Il y a tout d’abord une
expérience de I'amitié dont le volume offre de nombreux témoignages, en pat-
ticulier épistolaires (les lettres d’Augustin, de Basile de Césarée, de Paulin de
Nole, ou, bien plus tard, de Thomas More 2 leurs amis), ou autobiographiques
(comme certains passages des Confessions de saint Augustin, ou le début du De
spiritali amicitia d’Aelred de Rievaulx). L’amitié s’y trouve non seulement ad-
mise, mais célébrée, et en un sens revendiquée comme proprement humaine.
Ainsi, Bernard de Clairvaux, aprés avoir avoué dans le thréne pour Gérard:



378 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

«’ai fait violence a4 mon esprit et j’ai dissimulé ma douleur jusque la, de peur
qu’il ne semblat que la foi fat vaincue par I’affection naturelle» (p. 237) recon-
nait cependant que «sentir, c’est humain [...] il ne se peut faire que nous soy-
ons indifférents a I’égard de nos amis, que nous ne soyons pas heureux quand
ils sont présents, tristes pendant leur absence» (p. 244). Plus tard Nicolas
Oresme affirmera que ’'homme éprouve de I'amitié du fait du rang qu’il oc-
cupe «moyen entre les substances séparées et les bétesy.

La relation privilégiée qu’est 'amitié trouve d’ailleurs une légitimité dans
I’affection de Jésus pour Jean. Aelred de Rievaulx, aprés avoir distingué entre
I’attachement rationnel et ’attachement fondé sur I'affection, et reconnu que
la charité ne peut, en cette vie, étre un attachement d’affection a I’égard du
genre humain, souligne que ces affections, ou 'amour provenant de la raison
se double d’un sentiment d’attirance, ce qu’il désigne par ’expression «amitié
spirituelle», qui fait que certains «nous sont unis plus familierement et plus
étroitement que tous les autres», ne sauraient étre condamnées, puisque Jésus,
qui s’est abaissé jusqu’a nous au point d’épouser les mémes sentiments que
nous, ’a éprouvée a I’égard de Jean, «car c’est a un seul et non a tous qu’il a
permis de reposer sur son sein trés suave en signe de particuliére dilection» (p.
254).

Davantage, I'affection particuli¢re qui lie un homme 2 ses proches dans
I’horizon de la foi commune se trouve, pour certains auteurs, non seulement
autorisée, mais commandée par la charité. C’est tout particuliérement mani-
feste chez Thomas d’Aquin, pour lequel la charité «nous fait aimer de plu-
sieurs maniéres ceux qui nous tiennent de plus prés [...], ceux qui ne nous tien-
nent par aucun lien, nous ne les aimons que par I'amitié de charité, ceux au
contraire qui nous sont proches nous avons vis-a-vis d’eux d’autres affections
d’amitié correspondant a la nature du lien qui les rattache a2 nous. Et puisque
le bien sur lequel se fonde toute autre amitié honnéte s’ordonne, comme 2 sa
fin, au bien sur lequel se fonde la charité, il s’ensuit que la charité commande
aux actes de toutes les autres amitiés» (p. 402). La charité commande donc
d’aimer nos proches aussi bien d’amitié que de charité.

I’amitié ainsi légitimée se fonde toujours, pour les auteurs chrétiens, sur
une participation commune a la vertu, liée 2 un détachement des biens de ce
monde et a un accord dans la foi, qui seule éloigne la discorde. Tout autre at-
tachement n’est en effet, selon les mots de Léon le Grand, que «rencontre de
désirs malhonnétes accords en vue du crime et pactes pour le vice» (p. 132) et
ne saurait durer. Si la charité s’étend au prochain en général, I'amitié vraie ne
saurait se développer qu’entre croyants. Il en résulte un déplacement des dé-
bats. La question n’est plus celle, centrale dans la réflexion antique, de la dis-
tinction des différentes formes de ’amitié. Le terme d’amitié, ou d’amour d’ami-
tié, en vient a désigner quasi-exclusivement ’amitié honnéte, a I’exclusion des
formes inférieures. C’est ainsi que sont nouvellement investis le précepte py-
thagoricien «une seule ame» et la formule de Cicéron mettant amitié au
compte de 'accord sur les choses divines et les choses humaines: ainsi, écrit
Augustin, «il arrive que des amis, en désaccord sur les choses divines, ne peu-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 379

vent plus étre pleinement et véritablement d’accord sur les choses humaines; il
est impossible qu’on juge bien de celles-ci quand on méprise celles-1a» (p. 191).

Mais si, pour les penseurs chrétiens, il n’y a de véritable amitié qu’hon-
néte, comme le soutenait les philosophes antiques, le rapport de ’'amitié a la
vertu a pourtant subi une modification radicale dans la perspective chrétienne.
La vertu y est en effet reconnaissance de la faiblesse humaine. Comme le sou-
ligne Aelred de Rielvaulx: «je ne suis pas aussi tranchant que certains philo-
sophes qui la réservent a ceux a la perfection desquels rien ne manque» (p.
198). Pour Augustin, déja, les amis ne sont pas égaux en vertu, mais marqués
au contraire par une faiblesse morale, dont 'origine est commune, le péché
originel, mais qui prend des formes différentes suivant les différents individus.
C’est a la fois une égalité et une inégalité dans la misére qui permettent ’ami-
tié, dans I’horizon de la foi: «On ne porterait pas les fardeaux les uns des au-
tres si 'on n’était en méme temps misérables tous deux a porter chacun le sien
ou s’il s’agissait du méme genre de misére» (p. 196). L’amitié aide précisément
chacun des amis 4 surmonter ses faiblesses. Elle ne se fonde pas sur une pet-
fection dans la vertu mais permet un progres dans la vertu. Certains, comme
Henri de Gand, la considérent méme comme indispensable a ’acces a la per-
fection de la vertu, parce que c’est la visée du bien commun qui perfectionne
toute vertu: «sans amitié aucun acte vertueux ne saurait étre parfait» (p. 424).

Tels sont les principaux axes d’infléchissement des thémes issus de la ré-
flexion antique sur ’amitié. La lecture de ce recueil révele aussi une influence
réciproque, quoique plus ponctuelle, des conceptions antiques de 'amitié sur
I’élucidation de quelques aspects essentiels de la pensée chrétienne. Tout
d’abord, I’explicitation de la notion de charité s’appuie parfois elle-méme sur
certains aspects des analyses antiques de ’amitié. Pour Thomas d’Aquin, la cha-
rité peut ainsi se définir comme une amitié avec Dieu. Toute amitié consistant
dans une communauté de vie, la charité peut étre dite une «amitié¢ de ’homme
pour Dieu» (p. 354), parce qu’elle se fonde sur la communauté de la vie éter-
nelle: «’amour de charité tend vers Dieu comme vers le principe de la béati-
tude, dont la communication fonde I’'amitié de charité» (p. 391). Du point de
vue de la charité entendue comme amour du prochain, c’est le théme de I’ami
comme autre moi, tel qu’il est développé par Aristote, qui permet, chez Ro-
bert Grossetéte, d’apporter un éclairage sur le mystére de la Rédemption: c’est
parce que la charité du Christ envers les hommes peut se penser dans les ter-
mes de I’amitié ainsi congue, qu’il peut agir a leur place et d’une action dont le
bénéfice leur reviendra et que son sacrifice rachete les fautes de tous les hom-
mes. Enfin, pour Richard de saint Victor, c’est la Trinité des personnes divi-
nes qui, en quelque sorte, se déduit de la perfection de 'amour divin. Cette
perfection implique que ceux qui sont liés réciproquement d’un amour d’ami-
tié réclament d’un méme désir un ami commun, c’est pourquoi «la consom-
mation de la charité requiert une Trinité de personnes» (p. 303).

C’est aussi 'idéal chrétien de la communauté monastique qui s’inspire du
modéle antique de la communauté d’amis, fondée sur une méme conviction
philosophique. De cela témoigne en particulier le fait que les réflexions sur
Pamitié trouvent souvent place dans des dialogues mettant en scéne un Abbé



380 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

et quelques-uns de ses moines, comme dans les Collationes avec Abba Joseph
de Jean Cassien, ou dans les entretiens du De spiritali amicitia de Aelred de
Rievaulx. Mais, surtout, c’est la postérité considérable du principe pythagori-
clen «entre amis tout est commun», liant I’amitié a la mise en commun des
biens, qui manifeste cette filiation. Ce précepte rejoint I'idéal de pauvreté et de
détachement des chrétiens. Comme le dit Erasme dans le premier de ses ada-
ges, «rien n’a jamais été dit par un philosophe paien qui soit davantage con-
forme a la pensée chrétienne» (p. 500).

Il n’est pas possible de rendre pleinement compte ici de la richesse et de
la vivacité de la réflexion sur I’amitié qui surgit de la rencontre entre la tradi-
tion antique et l'inspiration chrétienne, que met en évidence la constitution
d’un tel recueil de textes. C’est aux études que cette belle et utile anthologie
ne manquera pas de susciter qu’il appartiendra de les manifester dans tous
leurs aspects.

LAURENCE RENAULT

Louis-Bertrand Geiger OP: Penser avec Thomas d’Aquin. Etudes thomistes,

présentées par Ruedi Imbach. Fribourg Suisse: Eds Universitaires; Paris Eds
du Cerf 2000. XXXVIII+239 p. (Vestigia 26). ISBN: 2-8271-0855-0.

Louis-Bertrand Geiger wurde 1906 in StraBburg geboren. 1924 trat er in den
Dominikaner-Orden ein. Nach einer fast dreiBigjihrigen Lehrtitigkeit in Phi-
losophie und Epistemologie an den beiden Dominikaner-Studienzentren Le
Saulchoir in Paris sowie an der Universitit von Montréal (Kanada), wurde er
1966 nach Freiburg (Schweiz) berufen, wo er bis 1976 als Nachfolger von Paul
Wyser den Lehrstuhl fiir Ontologie und mittelalterliche Philosophie betreute.
1983 starb er in Freiburg.

Die Zahl der von Geiger verdffentlichten Blicher ist recht gering. Zu-
sammen mit der franzésischen Ubersetzung eines deutschsprachigen Wetkes
erreicht sie nur gerade ein halbes Dutzend. Bekannt wurde vor allem die 1942
erschienene, 496 Seiten starke Dissertation «lLa participation dans la philoso-
phie de Saint Thomas d’Aquin». Wesentlich zahlreicher sind dagegen die Zeit-
schriftenartikel, groBeren und kleineren Rezensionen, Bulletins und Chroni-
ken. «Penser avec Thomas d’Aquin» enthilt eine Liste simtlicher 255 Publika-
tionen. Aufgeteilt nach den soeben erwihnten Gattungen, chronologisch durch-
numeriert und mit prizisen bibliographischen Hinweisen versehen, li3t diese
Liste fur kinftige Forschungsarbeiten nichts zu wiinschen tbrig.

In der Einleitung beantwortet Ruedi Imbach die Frage, was unter Tho-
mismus zu verstehen sei und warum man von mehr als nur einem Thomismus
reden kénne. «Der Thomismus ist eine Denkform, die auf der wohlbegriinde-
ten Uberzeugung beruht, wonach die Prinzipien, die Argumentation (démar-
che) und die SchluBfolgerungen der thomasischen Theologie und Philosophie
die Grundlage eines Nachdenkens tiber die Welt von heute bilden. (...) Wenn
man den inneren Reichtum des thomasischen Werkes auf der einen und die
Verschiedenheit der Motive auf der andern Seite beriicksichtigt, welche gewis-
sen Denkern AnlaBl waren, sich ihm, d.h. diesem Werke, zu widmen, dann



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 381

wird man fiir die innere Notwendigkeit einer Vielheit von Thomismen Ver-
stindnis aufbringen.» (S. XI; hier und in den folgenden Zitaten eigene Ubet-
setzung. H.A.).

Ilustriert wird diese Vielheit am Beispiel von drei franzésischen Thomi-
sten der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts. Fiir J. Maritain, der hier zuerst zi-
tiert wird, ist det Thomismus eine Art Heilslehre, die dazu angetan ist, den
Ubeln entgegenzuwirken, denen der Intellekt des modernen Menschen untet-
worfen ist. Diese Ubel sind an drei Symptomen erkennbar: einmal die Vernei-
nung der Metaphysik, dann die Ablehnung der tbernatiirlichen Ordnung und
schlieBlich ein in die Augen springender «Angelismus», worunter die Tendenz
zu verstehen ist, sich als so etwas wie einen reinen Geist zu halten. — Als zwei-
ter Gewihrsmann wird E. Gilson erwihnt. Fir ihn steht der thomistische «Exi-
stentialismus» im Vordergrund; denn «wenn jede Philosophie, die ihres Namens
wirdig ist, vom Wirklichen ausgeht und dorthin zurlickkehrt», dann ist «das,
was den Thomismus kennzeichnet, in der Tat die Entscheidung, die Existenz
ins Zentrum des Wirklichen zu ricken, gleichsam als ein Akt, der jeden Be-
griff transzendiert» (S. XV). — P. Chenu schlieBlich, der 1950 eine zweibindige
«Introductrion a I'étude de saint Thomas» publizierte, hebt am Thomismus
nochmals andere Aspekte hervor. Es sind deren drei: erstens das Milieu oder
der soziale Kontext, in welchen das Werk des Aquinaten entstanden ist, zwei-
tens die (duBeren) Werkformen wie etwa «le genre littéraire», und drittens die
Bedingungen der Textbeatbeitung, wozu auch die Dokumentationsverfahren
und die Kompositionstechnik gehoren. Diese drei Sichtweisen bilden eine Er-
ginzung zu den klassischen Methoden der Textexegese und sind zudem in der
Lage, die geistige Assimilation (perception) der Texte zu verindern.

Der von Geiger praktizierte Thomismus, auf den Imbach nun ausfiihrlich
zu sprechen kommt, ist u.a. durch zwei Momente charakterisiert. Einmal
durch das, was der Philosophie und der Geschichte der Philosophie gemein-
sam zukommt. Beide Disziplinen, sowohl die Philosophie wie die in ihrem
Dienst stehende Geschichte der Philosophie miissen mehr sein als ein passi-
ves Hinnehmen von Thesen und Lésungen. Sie miissen als «lebendige Frage-
stellung beztiglich des Geschehens in der Welt (au sujet de 'aventure de I'uni-
vers), ihres Ursprunges und ihrer Bestimmung wie auch bezliglich der Exi-
stenz des Menschen, ithres Ursprunges und ihrer Bestimmung verstanden wer-
den» (S. XIX). Das zweite Moment grindet auf dem Dialog mit zeitgendssi-
schen Denkern, insbesondere mit Sartre und Heidegger. Von Heidegger tber-
nahm Geiger einen Gedanken, den Imbach als «Geheimnis der Prisenz» be-
zeichnen méchte. Um zu erfahren, was damit gemeint sei, 1i3t er Geiger auf S.
XXV selbst zu Worte kommen: «Bei jedem Bewultseinsakt, gleichgtltig auf
welchen Gegenstand er sich bezieht, unterscheiden wir einerseits den anvi-
sierten Inhalt (Noema) (...) und andererseits den Akt im allgemeinsten Sinne,
mit dem uns der Inhalt prisent ist (...). Die Prisenzbeziehung (relation de la
présence) selber belassen wir in den meisten Fillen im Impliziten. Sie ist we-
der der Akt noch dessen Gegenstand, sondern jene spezifische Bezichung, die
mindestens in unserem menschlichen BewuBtsein auf Grund der Tatsache ent-
steht, daf3 fiir uns bei wachem BewuBtsein nichts vorhanden ist, ohne dal3 wir



382 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

— zusammen mit dem Gegenstand — um seine Prisenz wilBten.» FEinen ganz
ahnlichen Gedanken finden wir in einem Thomas-Text, den Imbach kurz vor
dem soeben gelesenen Geiger-Zitat eingeriickt hat: «Friher im geistigen
Bereich (antérieur dans 'ordre rationnel) ist das, was vom Intellekt zuerst er-
faBBt wird. Nun aber erfal3t der Intellekt zuerst das Seiende (étant); zweitens
erfal3t er sich selbst als ein das Seiende erfassender, drittens erfal3t er sich als
ein das Seiende erstrebender ... » (STh 116, 4 ad 2). Das, was vom Intellekt als
zweites erfafit wird, beinhaltet nun ganz offensichtlich eine Prisenzbeziehung,
eine Beziehung, die ein Verhalten des Intellekts zu sich selbst, zu seiner An-
wesenheit ausdriickt.

Im Hauptteil des Buches sind sieben von Geiger zwischen 1947 und 1974
publizierte Studien abgedruckt. Die ersten fiinf bewegen sich ausschlieBlich
innerhalb der thomasischen Gedankenwelt. Die beiden andern reflektieren
Geigers personliche Meinung zu dem jeweils behandelten Thema, sind aber,
wie schon im Vorwort betont wird, im Geiste des Aquinaten geschrieben.

Die erste Studie «S. Thomas d’Aquin et le compose humain» beschiftigt
sich mit dem Leib-Seele-Problem auf der Grundlage der von Aristoteles {iber-
nommenen Hylemorphismus-Theorie, mit der Leiblichkeit als materialem und
der Seele als formalem Prinzip. Bemerkenswert ist hier die metaphysische
Dimension, welche in die Bestimmung der Seele in ihrer Eigenschaft als for-
males Prinzip hineingebracht wird. Sie, die Seele, wird nicht als Bestimmungs-
prinzip (principe de détermination) der Materie d.h. des Leibes definiert, son-
dern als das, «gemil} welchem ein Sein (étre) das esse besitzt» (5.18). — Der
Titel der zweiten Studie lautet: «S. Thomas d’Aquin et la Métaphysique d’Aris-
tote». Dieser Gegeniiberstellung liegt eine Entwicklung zu Grunde, bei wel-
cher die aristotelische Metaphysik den terminus a quo, die thomasische dage-
gen den terminus ad quem ausmachen. Die zwischen den beiden Fixpunkten
erfolgten Umfomungen (transformations) sind den «efforts conciliateurs» der
Neoplatoniker sowie dem EinfluB der christlichen Dogmen zuzuschreiben,
lassen aber das Wesen der Metaphysik intakt. — Die mit «Les idées divines
dans I’ceuvre de S. Thomas» tberschriebene dritte Studie ist rein theologischer
Natur. Behandelt — und von Geiger kommentiert - wird dieses Thema in vier
verschiedenen Schriften des Aquinaten, nimlich im Sentenzen-Kommentar, in
«De Veritate quaestio 3», in der Summa Contra Gentiles und in der Summa
Theologica. Bei allen vier Texten geht es aber um die eine groBe Schwierig-
keit, nimlich um die Frage, wie die Vielheit der gottlichen Ideen mit der abso-
luten Einheit des gottlichen Wesens vereinbar sei. — Die vierte Studie «I.’homme
image de Dieu, a propos de Summa Theologiae I, 93, 4» behandelt die Eben-
bildlichkeit Gottes, welche in der Fahigkeit (aptitude) besteht, Gott zu erken-
nen und zu lieben, wie Er sich selber erkennt und liebt. Weil diese Definition,
wie in der Uberschrift angegeben, aus einer Quaestio der theologischen Sum-
me stammt und weil im «Vorfeld» dieser Quaestio ausfihrlich von den natiir-
lichen Fihigkeiten des Menschen die Rede ist, sieht sich Geiger mit einem
methodologischen Problem konfrontiert, d.h. mit der Frage, wie dieser lik-
kenlose Ubergang von einer rein philosophischen zu einer spezifisch theolo-
gischen Betrachtungsweise interpretiert werden musse. — Die letzte der fiinf



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 383

auf Thomas konzentrierten Studien «Abstraction et séparation d’aprés S. Tho-
mas in De Trinitate, Q. 5, A 3» meint den Thomas-Kommentar zur Schrift des
Boethius De Trinitate. Zum Teil existiert von diesem Kommentar ein von
Thomas mehrfach iberarbeitetes Autograph. Geigers Studie interessiert des-
halb sowohl in philologischer als auch in philosophischer Hinsicht. Was die
letztere angeht, so werden die sog. drei Abstraktionsgrade diskutiert, die in
der Physik (im aristotelischen Sinne), in der Mathematik und angeblich auch
in der Metaphysik zur Anwendung kommen. Geiger mochte nun dartun, dal3
der «dritte» Abstraktionsgrad mit denen der Physik und Mathematik nichts zu
tun habe, sondern eine «Separatio» bezw, ein negatives Urteil beinhalte.

Die erste der beiden Studien, fiir deren Inhalt Geiger «allein verantwort-
lich zeichnet», ist «Philosophie réaliste et liberté». Es geht hier darum, zwi-
schen zwei gegensitzlichen Auffassungen eine Mitte zu finden, d.h. zwischen
der Freiheit des Weisen (liberté du sage) und der Freiheit der Wahl (liberté du
choix). Die erste anerkennt zwar eine objektive Realitit, 148t sich aber von
rein rationalen Motiven leiten; die zweite geht jeder realen Werte-Ordnung
voran und besteht in nichts anderem als im Vermoégen, eine Handlung auszu-
16sen. Geiger entledigt sich seiner Aufgabe mittels einer phinomenologischen
Beschreibung der menschlichen Willenshandlung, bei der auch das bei der
Freiheit des Weisen fehlende affektive Moment zur Sprache kommt. — Die
nachfolgende und letzte Studie des Buches trigt den langen Titel: «Dissimili-
tude, Transcendance et perfection du principe divin, apories et solutions». Die
alles tiberragende Aporie ergibt sich aus der Analyse der Vollkommenheit des
gottlichen Prinzips. Wenn nidmlich diese Vollkommenheit auf das Sein des
Prinzips, d.h. auf den «Triger» desselben bezogen wird, dann verlangt dies die
grofite Undhnlichkeit gegentiber dem, was von ihm ausgeht. Umgekehrt erfor-
dert die Vollkommenheit des Prinzips als Pringip die engste Ahnlichkeit Zur
Losung dieser Antinomie bedient sich Geiger der Unterscheidung zwischen
«etre participé» und «étre par essencen.

HANS AMBUHL

Andrea Robiglio: L'impossibile volere. Tommaso d’Aquino, i tomisti e la volonta.
Milano: Vita e pensiero 2002. IX+254 pp. (Filosofia — Ricerche). ISBN: 88-
343-0944-8.

Ce livre dense et complexe a apparemment plusieurs objets, relevant de plu-
sieurs genres. En premier lieu, il peut étre pris pour une monographie sur la
notion de welleité, notion dont I’émergence lexicale (velleitas) se produit au dé-
but du XIIIe siécle, avant de trouver un emploi certes rare, mais dense chez
Thomas d’Aquin. En ce sens, 'ouvrage reléve d’une histoire des concepts. En
deuxieme lieu, il s’agit d’une recherche bien plus vaste sur la volonté chez
Thomas, sujet crucial dans I’histoire de la philosophie, si on le rapporte a
I’émergence du volontarisme marqué par un des plus fameux articles des con-
damnations de 1277. La véhémence des dernieres pages du livre du pére We-
ber sur La personne humaine au XIlle siécle manifeste bien 'importance des en-
jeux. En troisieme lieu, ’examen minutieux des interprétations données a ce



384 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

sujet (la velléité et la volonté) dans la seconde scolastique, dans le néo-tho-
misme et dans la philosophie de l'esprit contemporaine orientent I'ouvrage
vers une histoire de la réception des idées. Enfin, les interrogations sur la con-
tinuité ou la discontinuité entre les concepts, d’Aristote et Augustin 2 Thomas
s’insérent dans une histoire culturelle et intellectuelle de la scolastique.

En fait, il s’agit la de divers moyens qui sont tendus vers une fin: montrer
la valeur philosophique actuelle d’une pensée originale de la volonté chez
Thomas. L’analyse des divers thomismes tend moins 2 une doxographie histo-
rique qu’a un décapage critique. L’étude du concept de velléité vaut moins
pour elle-méme que comme instrument heuristique, comme marqueur d’inter-
prétations de la notion de volonté. Pour I'auteur, la volonté thomiste, prise
comme acte (vo/itio) et non comme faculté (potentia) ou comme fin (volitum),
est décrite selon deux types d’actes volontaires, exercés par la volonté comme
nature (voluntas ut natura) et la volonté comme raison (voluntas ut ratio). En an-
ticipant sur le détail de la démonstration, on peut dire que cette opposition est
interprétée comme celle de la volonté simple et de la volonté réflexive. La vel-
léité, dans un sens qui n’est pas le sens ordinaire et péjoratif du langage con-
temporain, constitue un cas de la volonté simple: la volonté simple, quand elle
porte sur des fins impossibles présentement, introduit, par le biais du langage
du regret, de la priére ou de Iespoir, par l'irréel du présent et non l'irréel du
passé (vellem et non voluissem), une dimension temporelle dans le vouloir. Selon
une belle formule de I'auteur, la velléité pose la permanence de la personne a
travers la pluralité des mondes possibles. Cette connexion du logico-linguis-
tique et de I’éthique chez Thomas me parait trés originale. Nous sommes loin
de la vision sommaire d’un pur intellectualisme du vouloir, répandue aprés la
rupture de 1277.

La démonstration se fait en deux temps. La premicre partie du livre con-
sidére d’abord la structure duelle des actes de volonté dans la Summa theologica,
puis analyse I’histoire lexicologique du terme de «velléité», avant d’en observer
les occurrences dans toute ’ceuvre de Thomas. La seconde partie s’attache aux
divers brouillages de la notion de velléité, adossée d’abord a la notion
d’incontinentia (ou d’akrasia), puis aux lectures néo-thomistes de la volonté
naturelle. Le dernier chapitre de cette seconde partie et I’épilogue établissent
la pertinence philosophique de la volonté naturelle et de la velléité.

Un des partis les plus originaux du livre est de partir de la question 18 de
la tertia pars de la Summa, qui porte sur la volonté du Christ, et non de lieux
plus directement anthropologiques. Le choix est judicieux, parce que la ques-
tion initiale des types différents de volonté liés aux deux natures du Christ
permet d’accéder directement a la structure duelle de la volonté humaine.
L’article 3 de la question introduit un discernement de Jean Damascéne entre
deux types d’acte volontaire: la volonté comme raison (boulesis) se présente
comme un choix de moyens particuliers en vue d’une fin choisie par la vo-
lonté comme nature (zhelesis). L’article 4 présente la volonté comme raison en
équivalent du libre arbitre. Or I'article 5 semble produire un renversement
complet: la non-conformité de la volonté du Christ a la volonté divine, c’est-a-
dire le refus de la Passion prochaine, est attribuée d’une part a la volonté sen-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 385

sitive, d’autre part a la volonté comme nature, qui considére des fins bonnes
en soi (la survie et le salut) sans prendre en compte 'authentique fin derniére,
assumée, en revanche par la volonté comme raison.

Cet étonnant renversement, qui est clairement mais sobrement noté (p.
29), me semble essentiel dans la démonstration de I'auteur. On a 'impression
que Thomas se dégage alors du modéle de Jean Damascene, qui opposerait la
thelesis comme faculté a la boulesis comme acte, mais aussi d’une assimilation
trop forte de la volonté comme raison, comme e/ectio au libre-arbitre, qui pren-
drait le statut d’une faculté distincte de la volonté (comme chez Albert le
Grand). En somme, Thomas, en cours de raisonnement, viserait 4 maintenir la
complémentarité et la tension entre deux types d’actes volontaires.

En prenant appui sur le commentateur Thomas de Vio (Gaetano), I'auteur
met alors en relation cette volonté comme nature a la velléité, pergue comme
volonté des impossibles. Aprés avoir repéré les péripéties lexicales du mot «vel-
léité» (avec, notamment, de trés intéressantes remarques sur I’emploi du mot
francais par saint Francois de Sales), A. Robiglio aborde le petit corpus des
occurrences chez Thomas. La notion intervient 12 fois (a comparer aux 30000
occurrences des termes concernant la volonté relevées par le pére Wéber dans
UIndex thomisticus). Huit des douze occurrences se trouvent dans le Commen-
taire sur les Sentences, trois dans la Summa et une dans le traité de Malo. Les di-
verses qualifications de la velléité permettent d’en repérer la généalogie (de-
puis Guillaume d’Auxerre) et d’en préciser peu a peu le sens. En certains cas,
la velléité arrive presque a coincider avec la volonté comme nature dont elle
est un spécification. Il s’agit d’un vouloir qui implique des conditions de réa-
lisation (conditionata), qui ne conduit pas a un achévement (imperfecta). Si la
distinction des deux types d’acte est appliquée au vouloir divin, bien entendu,
Pexclusion de la temporalité suspend la continuité entre vouloir comme nature
et velléité et on trouve alors les discernements entre voluntas antecedens et vo-
luntas consequens (donc au plus pres de la distinction entre puissance absolue et
puissance ordonnée), ou encore entre beneplacitum et signa beneplaciti. 11 n’est
pourtant pas sur que la velléité garde toujours ce sens noble: alors qu’en prin-
cipe, la volonté comme nature, a la différence de I'indifférente volonté comme
raison, vise toujours un bien ou le bien, il est au moins un cas ou la velléité se
réduit au sens plus banal de vouloir faible: quand Thomas discute du caractere
effectif de la crainte dans le renoncement au péché, il note qu’en dépit de la
crainte (Zmor), il peut demeurer en ’homme une velléité de péché: il pécherait
volontiers s’il pouvait bénéficier de 'impunité. Par ailleurs, I’analyse d’A. Ro-
biglio implique que les impossibles désirés soient de ordre du fait (impossibile
per naturam), scellé par la temporalité. Or, il n’est pas sir que ces impossibles
ne relévent pas parfois de la contradiction logique (impassibile per se). Le cas le
plus frappant en serait la velléité de Satan dans le traité De malo. Thomas, dans
un article de la question sur les démons, entend prouver que le péché du pre-
mier ange fut de vouloir étre Dieu. A Iopponens qui objecte que Satan n’a pu
vouloir I'impossible, il répond en parlant de sa velléité. Mais 'ambition d’étre
égal ou supérieur a Dieu reléve bien d’une impossibilité logique, d’une contra-
diction. Ces variations ou exceptions, a mon sens, ne remettent pas en cause



386 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

la spécificité de la velléité, mais suggére une certaine oscillation dans la pensée
de Thomas, qui laisse parfois place a une conception plus banale, plus psy-
chologique de la faiblesse de la volonté.

Une fois construite cette notion de velléité, manifestation temporelle de la
volonté comme nature, 'auteur la met a I’épreuve d’interprétations divergen-
tes, en prenant distance aussi bien avec une «philosophie chrétienne» qui vou-
drait faire du vouloir une catégorie proprement neuve au Moyen Age (c’est le
cas par exemple du pére Gauthier) qu’avec une philosophie de l'esprit qui pla-
cerait la velléité en continuité avec la notion grecque, aristotélicienne, en pat-
ticulier d’akrasia (ici auteur vise le travail, par ailleurs fort intéressant, de Ris-
to Saarinen sur l'akrasia, ainsi qu’une interprétation de Norman Kretzmann).
Il montre que 'akrasia, traduite par imcontinentia, méme quand elle perd ses
connotations étroitement sexuelles, demeure attachée a la polarité chair/esprit,
et non a 'opposition interne au vouloir rationnel qui caractérise la velléité.

Enfin, A. Robiglio montre comment un certain néo-thomisme, illustré no-
tamment par le pére Chenu, a tendu a privilégier la volonté comme nature, en
lui donnant quasiment le statut de faculté par un étonnant retour 2 Damasceéne
et en la rapportant a la notion biblique de «cceur» et en réduisant la volonté
comme raison a un role d’exécution. Une fine généalogie du spiritualisme
francais de Maine de Biran a Maurice Blondel, dont on oublié¢ I’influence
essentielle, fournit le contexte de cette interprétation.

La bri¢veté nécessaire de mon propos m’a obligé a des raccourcis brutaux
et ne fait pas justice de la précision fine et rigoureuse des analyses d’Andrea
Robiglio, dans un livre de toute premicre importance, qui me parait renouve-
ler notre idée de la volonté chez Thomas, tout en nous donnant le plaisir de la
découverte historique d’une notion oubliée.

ALAIN BOUREAU

Aegidii Romani Opera omnia, 111, 2: Reportatio Lecturae super libros I-I1" Senten-
tiarum. Reportatio monacensis. Excerpta Godefridi de Fontibus, a cura di Concetta
Luna. Firenze: SISMEL Edizioni del Galluzzo 2003. V+556 pp. ISBN: 88-
8450-064-8.

L’ceuvre imposante de Gilles de Rome (1243/47-1316) ne nous est accessible,
aujourd’hui encore et pour une grande partie, que dans les éditions anciennes
du XVe et du XVle siécle. Le projet d’édition critique des écrits de Gilles, en-
trepris sous la direction de Francesco del Punta, a débuté en 1985 avec 1’édi-
tion de I’ Apologia (Opera omnia 111.1) par R. Wielocks, suivie de plusieurs volu-
mes de catalogage des manuscrits, groupés selon le critére de leur provenance
géographique. Le présent volume, publié sous le patronage de 'Union Acadé-
mique Internationale dans le cadre du Corpus philosophorum Medii Aevi, met a
disposition du public I’édition critique de la Reportatio super libros I-11" Senten-
tiarum. Effectuée selon des critéres scientifiques rigoureux et a la suite de plu-
sieurs études consacrées a ce texte, cette édition a été préparée sur la base du
codex de Munich «Clm 8005, ff. 100ra—129rb» et de la rédaction (relative aux
livtes I-1I) de Godefroid de Fontaines contenue dans le codex de Paris «Bi-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 387

bliothéque Nationale de France, lat. 15819, ff. 310va—312ra». Si le texte de
cette Reportatio n’est pas issu directement de ’enseignement oral de Gilles sur
les livres des Sentences de Pierre Lombard (mais fournit un témoin de sa trans-
mission écrite) et s’il ne reproduit qu’une partie de cet enseignement, il reste
néanmoins qu’il s’agit d’un texte important aussi bien du point de vue doctri-
nal que du point de vue historique. Dans sa longue introduction (S. 3-161),
qui constitue 2 elle seule une étude tres fouillée, Concetta Luna illustre I'im-
portance de cet écrit a travers 'examen d’une série de questions, parmi les-
quelles figurent celles de la datation, du rapport entre les deux rédactions, de
la présence de Thomas d’Aquin, du rapport de la Reportatio avec I’Ordinatio,
etc. De cet examen, nous ne retiendrons ici que les acquis majeurs:

1) Datation: la question de la datation de I’enseignement de Gilles consi-
gné dans la Reportatio est abordée a partir des renvois internes 4 certains €crits
de Thomas d’Aquin; ces renvois (notamment au De unione VVerbi incarnati) pet-
mettent de fixer le terminus post quem et de situer cet enseignent entre 1270 et
1272. Cependant, la constatation de linfluence de la Reportatio de Gilles sur
Thomas d’Aquin (notamment sur Summa theol. Ia—Ilae, qgu. 109, a. 8, qui date
de 1271, et sut Quodlibet IV, gu. 5, qui date de Paques 1271) invite plutdt 4 fixer
le terminus ante guem 4 'année 1271; il en résulte deux datations incompatibles,
dont la contradiction souléve un probléme qui a trait a la chronologie des écrits
de Thomas et qui ne semble pouvoir étre résolu que par une reconsidération
de la datation du De unione Verbi incarnati (cf. pp. 23-24).

2) Présence de Thomas d’Aquin: la relation avec Thomas d’Aquin et son
ceuvre représente une caractéristique saillante du commentaire des Sentences de
Gilles de Rome (notamment de Ordinatio I-1I), une présence qui est attestée
de maniére tout a fait claire aussi dans la Reportatio (4 citations de Thomas
dans le premier livre, 24 dans le deuxiéme, 8 dans le troisiéme et 6 dans le
quatriéme). D’une maniere générale, Gilles détermine sa position dans la con-
frontation avec Thomas, soit sous forme de réaction polémique soit sous forme
de correction. Cela dit, il s’est avéré que dans au moins trois cas (cf. Introduc-
tion, pp. 57-75), Thomas semble avoir réagi aux critiques de Gilles: ce fait est
trés significatif, car d’une part il témoigne d’un dialogue constant entre les
deux penseurs et d’autre part il atteste 'importance de la prise en considéra-
tion de la Reportatio pour une meilleure appréciation de la doctrine de Gilles et
de I’évolution qui donnera lieu a I’Ordinatio.

3) Rapport entre Reportatio et Ordinatio: au-dela des différences de struc-
ture et de style, il apparait que Reportatio I-II a été utilisée par Gilles dans sa
tédaction de ’Ordinatio; en effet, entre 'enseignement oral et ’Ordinatio il y a
une unité doctrinale fondamentale, dans laquelle s’inscrit une évolution rela-
tive uniquement aux arguments produits et au rapport avec les écrits de Tho-
mas d’Aquin (pp. 84-90).

4) Ordinatio I1I: un dernier fait significatif établi par I’étude de Concetta
Luna doit étre relevé, a savoir que Ordinatio 111, publiée en 1623 sous le nom
de Gilles de Rome, est un faux. Cette conclusion, qui n’a été rendue possible
que par la connaissance de la Reportatio — ce qui ne fait qu’ajouter a son intérét —
résulte d’un examen détaillé des renvois internes ainsi que d’une confronta-



388 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

tion structurelle et doctrinale, dont le résultat saillant est la parfaite indépen-
dance de Ordinatio 111 a I’égard de Reportatio 111, alors que Ordinatio I-1I atteste
d’un lien organique avec Reportatio I-1I (pp. 101-140). Cette considération vaut
aussi pour Ordinatio I/, qui n’a jamais été rédigée et qui est restée au stade de
I’enseignement oral; en revanche, 'enseignement de Gilles sur le livre IV des
Sentences a vraisemblablement servi, en partie du moins, a la rédaction du traité
Theoremata de Corpore Christi (pp. 140-160).

Ces différents aspects, analysés et établis de maniere trés précise et con-
vaincante dans I'Introduction de Concetta Luna, témoignent de I'importance
de la Reportatio et de I'intérét de I’édition critique livrée dans ce volume. Aussi,
il faut saluer cette édition, qui n’ajoute pas seulement une piéce de premicre
importance pour une meilleure connaissance de la pensée de Gilles de Rome,
de sa construction et de son évolution, mais qui fournit également un docu-
ment historique significatif quant au rapport avec les écrits de Thomas d’Aquin
et quant aux débats philosophiques et théologiques des années 1270.

TIZIANA SUAREZ-NANI

Valentin Weigel: Von Betrachtung des Lebens Christi. Vom Leben Christi. De vita
Christi. Hrsg. und eingel. von Horst Pfefferl. Stuttgart-Bad Cannstadt: From-
mann-Holzboog 2002. 241 S. (Samtl. Schriften Bd. 7). ISBN: 3-7728-1846-3.

Mit Band 7 der newen Weigel-Edition liegt wiederum ein vorziglich gearbeiteter
Band zu einem inhaltlichen Schwerpunkt der «mittleren» Schaffensperiode des
Zschopauer Pfarrers Valentin Weigel vor. «Von Betrachtung des Lebens Chri-
sti» ist um 1574 entstanden, die grofle theologische Streitschrift «<Vom Leben
Christi» im Jahr 1578. Im Anhang wird mit «De vita Christi» eine Kompilation
vorausgegangener Weigel-Schriften geboten, wobei nicht bekannt ist, wer die-
se, nur in einer Sammelhandschrift Uberlieferte kleine Schrift zusammenge-
stellt hat und wann sie entstanden ist.

Herzstick des Bandes ist die Schrift «Vom Leben Christi». Thr Text wird
nach einer erst 1993 entdeckten Handschrift neu geboten. Carlos Gilly (Basel)
fand die «vermutlich ilteste handschriftliche Uberlieferung» in der Anhaltini-
schen Landesbiicherei in Dessau. Da Grund zu der Annahme besteht, die Ab-
schrift stamme von dem Zschopauer Kantor Christoph Weickhart (Einleitung
S. XL), der sich um die Abschrift authentischer Weigelschriften sehr verdient
gemacht hat, und aufgrund der sorgfiltig ausgefithrten Abschrift hat sie der
Herausgeber zur Textgrundlage genommen. Die neuentdeckte Handschrift
macht die Autorschaft Weigels noch wahrscheinlicher und die Uberlieferungs-
geschichte deutlicher. Der besondere Charakter dieser Schrift liegt in ihrer
theologischen Polemik, wie sie in anderen Weigelschriften so kaum zu finden
ist. Der Herausgeber betont zu Recht, dal «Vom Leben Christi» «als spiritu-
eller Gegenentwurf zur Konkordienformel» von 1577 zu verstehen ist (Einlei-
tung S. XLVII). Mit der Festlegung auf eine lutherische Lehrnorm wollte
Kurfiirst August von Sachsen den endlosen Streitigkeiten der lutherischen
Theologen ein Ende bereiten. Gegen diese Normierung der christlichen Lehre



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 389

hat es von unterschiedlichen Seiten Einspiiche gegeben. Weigel hat sich in den
Reigen der Kritiker vehement eingeschaltet. Seine Grundidee beruht in dem
Verweis auf das in det Bibel dargelegte Leben Christi als Richtschnur fir den
wahren Glauben, fernab von menschlichen Interpretationen und Spitzfindig-
keiten. Die Berufungen auf die durch die Konkordienformel ausgegrenzten
Theologen Caspar Schwenckfeld und Andreas Osiander sind weniger ein Sym-
patisieren mit ihren theologischen Vorstellungen als vielmehr ein Bekenntnis
gegen Dogmatisierung und Normierung der christlichen Lehre. Weigel ist der
Meinung, daB der wahre christliche Glaube Voraussetzung ist fiir religiése To-
leranz und friedliche Verstindigung. Kriege im christlichen Namen lehnt er
ab. Damit schneidet die Schrift ein zentrales Thema der Zeit an, mit dem sich
u.a. Sebastian Franck und Paracelsus beschiftigt haben. Dafl auch die Weigel-
schen Toleranz- und Friedensideen rezipiert wurden, beweist eine anonym
iberlieferte Schrift, «die vor einigen Jahren durch die Entdeckung der Hand-
schrift Swl mit tiberwiegend Weigelschen Texten im Landesarchiv Schleswig
bekannt wurde» (Einleitung S. LIV). Die wiederum von Carlos Gilly entdeckte
Handschrift enthilt neben Weigelschen Schriften eine bis dahin unbekannte
Schrift mit dem Titel «Das Kriege fuhren, Vmb das zeitliche rechten, die Sin-
der und Ketzer tédten vnChristlich sey, vad wider daB Neuhe Testament.» Pfef-
ferl weist darauf hin, daf3 diese Handschrift bisher nicht genauer beschrieben
und die Texte nicht wissenschaftlich bewertet wurden. Fir die kiinftige Wei-
gelforschung, vor allem unter dem Aspekt seiner Toleranz- und Friedensideen,
sollte dieser Hinweis unbedingt aufgegriffen werden.

In diesen Zusammenhang gehort auch die Existenz einer 1648 gedruckten
englischen Ubersetzung zu «Vom Leben Christi», wenn diese auch durch Weg-
lassen «anst6Biger» Namen versucht, die Polemik zu entschirfen. Das war in
dieser Zeit eine libliche Methode. Man weil3 um die «Schwirmer»-Diskussion,
wie sie noch von Luther persénlich initiiert wurde, sicht, wie die Lehre dog-
matisiert wird und will nicht anecken. So wurde z.B. in pietistischen Verof-
fentlichungen aus den Jahren 1692, 1693 und 1698 der Schrift von Andreas
Karlstadt zur Gelassenheit, die auch Weigel zugeschrieben wurde, weder der
eine noch der andere genannt, sondern dem Ganzen eine Vorrede vorange-
schickt, die den Text in die Rezeptionslinie von Johannes Tauler tiber Martin
Luther bis zu Johann Arndt stellte. Im Zusammenhang mit spiteren anony-
men Drucken der Karlstadtschrift erscheint auch der pseudonyme Druckort
«Newstadt» mit dem Druckerpseudonym «Johann Knuber». Unter diesen Pseu-
donymen sind auch Weigelschriften erschienen. Bubenheimer hat den Druck-
ort mit «Magdeburg» und den Drucker als «Johann Francke» identifiziert und
diese Ansicht bisher auch nicht revidiert.

Mit den christologischen Schriften Weigels werden wiederum geistesge-
schichtliche Linien und Verbindungen deutlich. Sie sind z.T. direkt genannt,
oder ihre Vorstellungen werden bei Weigel mitverarbeitet. Weigelsches Gedan-
kengut verbindet sich mit der friihen Reformation. Der vorliegende Band ist
damit wichtig fir weitere Forschungen der nonkonformen Reformation.

SIGRID LOOSS



390 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Dominic Kaegi/Enno Rudolph (Hgg.): Cassirer — Heidegger. 70 Jahre Davoser
Disputation. Hamburg: Felix Meiner Verlag 2002. 246 S. (Cassirer-Forschungen
Bd. 9). ISBN: 3-7873-1581-0.

Es gibt Momente, in denen werden historische Zisuren direkt greifbar. In ih-
nen lebt noch, was einmal als abgetan gelten wird, und sie sind — mit einem
Wort von Leibniz: praegnans futuri. Das Aufeinandertreffen von Ernst Cassirer
und Martin Heidegger bei den Davoser Hochschulwochen im Frithjahr 1929
war ein solcher Moment. Und die philosophische Zisur, die hier markiert wor-
den ist, scheint vorauszudeuten auf die politische, die vier Jahre spiter kom-
men sollte.

Zeitgendssische Beobachter und Teilnehmer hatten Heidegger zum Sieger
des Aufeinandertreffens erklart. In der geschichtlichen Rickschau stellt sich
dies auf einer Tagung der Internationalen Cassirer-Gesellschaft, deren Vor-
trige in dem vorliegenden Band verdffentlicht werden, indes anders dar. Es
kommt nicht iiberraschend, daf} bei dieser Gelegenheit dem Emigranten mehr
Sympathie entgegengebracht wird als dem bis zum Ende zahlenden Parteimit-
glied. Die Behandlung der philosophischen Streitthemen besitzt damit von
vornherein eine ganz bestimmte Firbung, die sich aber nicht in allen Beitra-
gen auf gleiche Weise bemerkbar macht. Die Herausgeber halten die Deutung
von Davos ex eventu 1933 auch historiographisch fir berechtigt, jedenfalls fiir
nicht willkiirlich. Cassirer wandte sich der Geschichte der Philosophie indes
zumeist unter einem anderen Motto zu: Non ridere, non lugere, neque destari, sed
intelligere! Mustergiltig ist in dieser Hinsicht Wolfgang Rods Eroffnungsbeitrag
(Transzendentalphilosophie oder Ontologie? Uberlegungen zu Grundfragen
der Davoser Disputation, S. 1-25). Die Interpretation Kants war ein zentrales
Thema bei den Davoser Hochschulwochen 1929. Heidegger hatte seine Aus-
legung der Kritik der reinen Vernunft als Grundlegung der Metaphysik in seinen
drei Vortrigen auch gegen die neukantianische Lesart der Kritik als Theorie
der mathematisch-naturwissenschaftlichen Erfahrung profiliert. Réd rekon-
struiert die Kritik am Kantianismus aus den 20er Jahren als Hintergrund der
Debatte, miB3versteht jedoch Cassirers Konzilianz gegeniiber Heidegger, wenn
er darin eine Abwendung von der Marburger Kantdeutung sieht. Entgegen der
Tendenz Cassirers, Gemeinsamkeiten zu suchen und festzuhalten zwischen
seiner und der Kantauslegung Heideggers, schirft R6d den Blick fiir die Un-
terschiede. Diese betreffen die Rolle der produktiven Einbildungskraft bei
Kant sowie das Verstindnis von Metaphysik und transzendentaler Methode.

Auch D. Frede (Die Einheit des Seins, S. 156-182) will die philosophi-
schen Diskussionen um 1929 nicht im Schattenwurf von 1933 betrachten. Wie
Réd, der die «rein philosophische Form» der Auseinandersetzung in Davos
lobt, sieht auch Frede in «rein philosophische[n] Voraussetzungen» das Cassi-
rer von Heidegger Trennende. Akribisch verfolgt sie die Kontinuitit, die Hei-
deggers Problemstellung von Sein und Zeit mit der Kantauslegung von Davos
und aus dem Kantbuch von 1930 verbindet. Allenthalben suche Heidegger nach
einem eznheitlichen Seinsverstandnis, und Fredes Diagnose ist niichtern besehen
die: Die Kontinuitit von Heideggers Suche hat mit ihrer Aussichtslosigkeit zu
tun, eine gemeinsame Wurzel fir alles Verstehen von Sein zu finden. Statt mit



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 391

Heidegger einem einheitlichen Seinsbegriff auf die Spur kommen zu wollen,
der ohnehin zu vage wire, um gehaltvollen Erkenntnisgewinn zu versprechen,
hilt sich Frede an Cassirers Einsicht in die Mehrdimensionalitit der geistigen
Welt. Heideggers Kritik, Cassirer bleibe damit den ferminus a quo seiner Phi-
losophie der symbolischen Formen schuldig, sei nicht stichhaltig. Die Bestim-
mung der Vielfalt der symbolischen Formen und eine entsprechende Typolo-
gie des Verstehens setze keine einheitliche Antwort auf die Seinsfrage, kein
einheitliches Seinsverstindnis voraus. Die Vielfalt kulturellen Sinns lasse sich
nicht in das Prokrustesbett eines einheitlichen Seinsverstindnisses zwingen
und auch nicht in ihm fundieren. ‘

Auch Enno Rudolph stellt sich auf die Seite Cassirers, in dem er einen Phi-
losophen der Freiheit erkennt, und nicht auf die Seite Heideggers, der Freiheit
als Autonomie einem ontologischen Fatalismus opfere, «indem er die Freiheit
auf ihre Bedeutung als erfahrenes Geschick reduziert» (S. 40f.). Rudolph argu-
mentiert zudem dafir, Cassirers Philosophie und die Prominenz, die sie der
Freiheit einrdumt, weniger im Lichte der Philosophie Kants und der Aufkli-
rung des 18. Jahrhunderts zu lesen, als in ihr vielmehr eine philosophische
Aktualisierung der Renaissance zu entdecken. Mit deren Verstindnis eines
schopferischen Individualismus habe die Philosophie der symbolischen For-
men nimlich vieles gemein, was im orthodoxen Kantianismus keinen Raum
hat. In ihr geht es um einen geschichtlichen Individualismus statt um eine alle
Individualitit nivellierende einheitliche Gattungsvernunft, die den Einzelnen
in seiner Kreativitit dem disziplinierenden kategorischen Imperativ unterwirft
und kein Organ ist, dem historischen Kulturproze3 sukzessiver menschlicher
Selbstbefreiung einen wirklich geschichtlichen Sinn zu entnehmen. Man kann
in der Tat zeigen, daf} Cassirer da, wo er enger in den Bahnen kantischer Phi-
losophie verbleibt, nimlich in seinen Uberlegungen zur Rechts- und Staats-
philosophie, das Potential der Philosophie der symbolischen Formen zur
Uberwindung des kantischen Dualismus von Freiheit und Natur, Freiheit und
Zwang zu wenig ausschopft. Rudolph klirt jedoch nicht die Frage, wie hoch
der Preis des Verzichts auf eine Theorie normativer Handlungsorientierung
bei Cassirer letzten Endes ist. Zu Recht geht er davon aus, dal} es fir eine im
engeren Sinn deontologische Ethik bei Cassirer keinen Raum gibt. In der
Uberwindung des kantischen Dualismus zweier Welten, durch eine Konzep-
tion der symbolischen Prignanz, der historisch in kulturellen Formen er-
reichten Verbindung von Sinn und Sinnlichkeit, die bereits bei jedem Prozel3
der Wahrnehmung einsetzt, 13t sich der gattungsreprisentative homo noumenon
nicht mehr als die autonome Instanz der Verpflichtung gegeniiber dem sinn-
lichen Einzelmenschen geltend machen. Fir eine Ethik der Selbstiberwindung
fehlt bei Cassirer mithin die ibergeordnete Instanz. Einer Ethik der Selbst-
entfaltung, wie sie bei Cassirer eher vorzuliegen scheint, fehlt indes gut kan-
tisch-antieudaimonistisch mit dem Glick und dessen Verankerung in kon-
kreten Lebensformen der zentrale Begriff. Die «faktische Moralitit einer die
Freiheitsspielriume erweiternden kulturellen Komplexitit», von der Rudolph
bei Cassirer ausgeht, ist m.E. unterbestimmt in der Beantwortung der Frage:
wessen Freiheit? Kantianisch wire die Antwort: jedermanns. Nur: ist das auch



392 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

die Antwort der Renaissance? Oder bietet die Renaissance nicht vielmehr eine
ungeheure Ausweitung von Freiheitsspielriumen durch kulturelle Komplexi-
tit, die den Mangel, dall dies nicht allen zugute kommt, ohne weiteres ver-
schmerzen kann, ja die Exklusivitit sogar zu ihrer Voraussetzung hat? Ist es
nicht signifikant, daB3 der politische, burgerlich-republikanische Humanismus
bei Cassirer hinter dem dsthetisch-individualistischen Humanismus zurtick-
bleibt?

Dem Thema der normativen Handlungsorientierung bei Cassirer widmet
sich noch ein zweiter Beitrag. Unter dem Motto «Wenn zwei das gleiche tun,
ist es noch lange nicht dasselbe» untersucht B. Recki (Der Tod, die Moral, die
Kultur, S. 106-129) den signifikanten Mangel einer Ethik sowohl in der Philo-
sophie der symbolischen Formen als auch im Denken Heideggers. Sollten die
beiden so grundverschiedenen Davoser Protagonisten am Ende etwas gemein-
sam haben? Mitnichten! Denn in dem einen Fall liegt das Fehlen einer Ethik
darin begriindet, dall die Kulturphilosophie Cassirers im ganzen symbolische
Formen als objektive Realisierungen von Freiheit versteht, somit den «Grund-
begriff der Ethik zum Grundbegriff der Kultur entgrenzt» und mithin fir die
spezifisch ethische Freiheit und Verbindlichkeit, die Autonomie der Moral, kei-
nen besonderen Ort mehr besitzt. Das Manko Heideggers ist hingegen im
Grunde sehr viel simpler. Dieser scheitert einfach an seiner desolaten Hand-
lungskonzeption. «Weder ein verantwortlicher Begriff von dem, was Handeln
sein kénne, noch eine Theorie daruber, wie dieses Handeln sein solle, ist dat-
aufhin im Horizont dieses Denkens noch méglich» (S. 116). Deshalb schirft
uns . Gerbardt (Der Rest ist Warten, S. 183-206) auch ein: von Heidegger
fihrt kein Weg in die Zukunft. Das vermeintliche Geheimnis von Heideggers
GroBe luftet der Beitrag nebenbei: Er habe eine weit verbreitete Stimmung
zum Ausdruck gebracht — mehr nicht. Das ist aber auch wenig geheimnisvoll.
Den Humanismusbrief dechiffriert Gerhardt als einen verkappten Entnazifi-
zierungsversuch Heideggers an sich selbst, der weder handlungstheoretisch
noch ethisch etwas hergibt. Fir Gerhardt hat jede optimistische junge Familie
Heidegger philosophisch schon etwas voraus: die Unterstellung eines Sinns
menschlichen Lebens, der im eigenen Tun exemplarisch wird. Heidegger wird
gleichsam seiner eigenen Mahnung aus dem Humanismusbrief («Wir bedenken
das Wesen des Handelns noch lange nicht entschieden genug.») nicht gerecht.

Bleibt am Ende ein Hinweis auf die drei abschlieBenden Aufsitze, die
«Kontexte» in Erinnerung bringen oder in ihrer Bedeutung erstmalig be-
leuchten. Rainer Wieh/ widmet sich unter Bezugnahme auf Franz Rosenzweig
der Rolle und Bedeutung Hermann Cohens aus der Perspektive der Davoser
Disputation; Massimo Ferrari behandelt Paul Natorp als ein Missing link zwi-
schen den Marburger Neukantianern und dem zeitweilig auch in Marburg leh-
renden Denker aus MeBkirch. Von anderer Art und besonders erwihnenswert
ist der Beitrag von John Michael Krois, weil er nicht nur die Zeitatmosphire fiir
das Verstindnis der Davoser Debatte berticksichtigt, sondern dies auch sehr
eindrucksvoll und zeithistorisch konkret leistet. Wenige Tage vor dem Davo-
ser Aufeinandertreffen hatte der Wiener Soziologe Othmar Spann an der Uni-
versitit Minchen bei einer Veranstaltung des den Nationalsozialisten nahen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 393

«Kampfbundes fiir deutsche Kultur» geriigt, das deutsche Volk habe sich die
kantische Philosophie erst wieder durch «Fremde» vertraut machen lassen miis-
sen. Die deutsche Tagespresse berichtete davon. Der Artikel aus der Frankfur-
ter Zeitung ist als Anhang zu Krois’ Beitrag beigegeben. Krois bemerkt zu
dem Vorfall: «Die Klage gegen den qiidischen Neukantianismus> war nichts
Neues, aber dieser 6ffentliche Angriff so kurz vor der Davoser Disputation
schaffte eine Atmosphire, in der eine differenzierte und ungezwungene Dis-
kussion tuber den Neukantianismus fur Cassirer sicher erschwert oder unmaog-
lich gemacht worden war» (S. 240).

Wer den ersten und letzten Beitrag vergleicht, wird sich fragen, ob das
Bild der Schiffe, die bei Nacht aneinander vorbeisegelten, nicht ebensogut die
im Band dokumentierten Vortrige trifft wie die Davoser Debatte, so erstaun-
lich ist die Bandbreite der Einschitzungen. Bewundert R6d an ihr die «rein
philosophische Form», in der von politischen Einstellungen «nicht einmal an-
deutungsweise die Rede» gewesen sei, so zeigt John Michael Krois, warum die-
ses «Unausgesprochene» fiir alle Auslegung den Anfang bilden miusse. Es ist
zu bedauern, daB3 die Tagungsteilnehmer, deren Beitrige hier veroffentlicht
werden, die Gelegenheit, wie es scheint, wenig genutzt haben, von vereinzel-
ten Hinweisen abgesehen deutlicher aufeinander argumentierend Bezug zu
nehmen, wo sich ihre Positionen und Einschitzungen signifikant unterschei-
den. Ich gebe ein Beispiel: Drei Autoren stellen sich die Frage, in welchem
Verhiltnis Heideggers Gedanken von und um 1929 zu Sein und Zeit stehen.
«In der Sache», heilt es dazu sehr plausibel bei Kaegi, «gehort die Davoser
Disputation zu Heideggers Krise nach Sein und Zeit, als <alles ins Rutschen
kamy. Heidegger experimentiert, Ende der zwanziger Jahre, mit einem Pro-
gramm, das sich von Sein #nd Zeit durch die Aufwertung der Anthropologie
und vom Spitwerk durch ein affirmatives Verstindnis der Metaphysik unter-
scheidet [...]» (S. 72). Fir Frede jedoch ist Heideggers Standpunkt in der Dis-
kussion noch «gang von Sein und Zeit her zu deuten» (S. 158 [Hervorhebung
D.L.]). In Davos sei von einer Abkehr von der Daseinsanalytik bei Heidegger
noch nichts zu merken. Frede verweist auf Réd, und das tberrascht. Denn
dieser 1483t es zwar offen, ob Heidegger im Frithjahr 1929 schon eine Revision
seiner transzendental-ontologischen Einstellung vor Augen hatte, hilt es je-
doch im Hinblick auf die Wintersemester-Vorlesung von 1929/30 immerhin
fir wahrscheinlich.

Die Autoren kennen Enthymeme und wissen, dal3 ein Leser geneigter ist,
wenn ihm auch selber noch etwas zu entdecken und zu denken bleibt. Und
dafiir sorgt der Band, den bedauetlicherweise kein Index Rerum & Nominum
erschlieB3t, allemal. Auf hohem Niveau stellt er einen «Paradigmenkonflikt der
europiischen Philosophie» so luzide vor Augen, dal} die Frage, wo wir heute
philosophisch stehen, sich geradezu aufdringt. Folgt man den Autoren dieses
Bandes, hat Cassirer dazu viel zu sagen, Heidegger kaum etwas.

DIRK LUDDECKE



394 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Marcus Diiwell/Christoph Hiibenthal/Micha H. Werner (Hgg.): Hand-
buch Ethik. Stuttgart-Weimar: Verlag J.B. Metzler 2002. 576 S. ISBN: 3-476-
01749-4.

Aufgrund der Probleme, die durch die Entwicklungen der technisch-wissen-
schaftlichen Zivilisation verursacht worden sind, ist der Ruf nach Ethik in den
letzten Jahrzehnten immer lauter geworden. Lange Zeit galten Religion und
Kirche als jene Instanzen, die den Menschen vermittelten, was moralisch ge-
boten, verboten oder erlaubt war. Jene klassischen Moralinstanzen verlieren
im Kontext von Sikularisierungs- und Entkirchlichungsprozessen immer mehr
an Bedeutung, so dal3 tradierte Wertliberzeugungen erodieren. Von der Ethik
erhoffen sich viele Zeitgenossen Antworten auf dringende Fragen, mit denen
sich hochindustrialisierte Gesellschaften beschiftigen miissen, um in humaner
Weise leben und iiberleben zu kénnen. Auch wenn die Kirchen nach wie vor
Orientierungslinien und Handlungsanweisungen anbieten und somit den mo-
ralischen Diskurs der Gegenwart mitgestalten, sind sie nunmehr eine Stimme
neben anderen. Ethische Probleme werden nicht mehr allein von Philosophie
und Theologie behandelt, sondern mittlerweile kommen in verschiedenen Dis-
ziplinen und Bildungsinstitutionen moralische Orientierungsfragen zur Spra-
che. Alletdings machen die schnelle Entwicklung der Diskussion, die Ausdif-
ferenzierung der ethischen Debatte und die Komplexitit der zu diskutieren-
den Probleme den Zugang zu ethischen Fragen immer schwieriger. Die Her-
ausgeber des vorliegenden Handbuches — Marcus Diiwell (Professor fiir Phi-
losophische Ethik an der Philosophischen Fakultit der Universitit Utrecht),
Christoph Hiibenthal (Universititsdozent fiir Theologische Ethik und Sozial-
ethik an der Theologischen Fakultit der Universitit Utrecht) und Micha H.
Werner (Beauftragter der Universitit Freiburg 1.Br. fir das ethisch-philoso-
phische Grundlagenstudium) — haben sich das Ziel gesetzt, eine fachlich fun-
dierte Orientierung im ethischen Diskurs anzubieten und dabei neben allge-
meinen ethischen Uberlegungen auch spezielle Problemfelder der ethischen
Reflexion zu behandeln.

Das primire Anliegen des Handbuches besteht in der ErschlieBung der
aktuellen ethischen Fachdiskussion. Dabei werden philosophiegeschichtliche
Aspekte eher am Rande thematisiert. Traditionelle Ansitze kommen aber Gber-
all dort zur Sprache, wo diese auch heute noch unverzichtbar zur Klirung von
Sachproblemen sind oder wo Beitrige und Diskussionszusammenhinge ohne
historisches Hintergrundwissen unverstindlich bleiben missen. Die Herausge-
ber moéchten mit ihrem Handbuch die verschiedenen Problembereiche der
Ethik bertcksichtigen, so dall metacthische, fundamentalethische und anwen-
dungsethische Fragen gleichermaBlen behandelt werden. Mit diesem Ansatz
soll deutlich werden, dal} einerseits die Beschiftigung mit bereichsethischen
Fragestellungen in der gegenwirtigen Diskussion von grofler Bedeutung ist
und dal3 andererseits die Angewandte Ethik immer an den fundamental- und
metaethischen Grundlagendiskurs zuriickgebunden bleiben muf3 und dal3 Ent-
wicklungen im einen Bereich fiir neue Herausforderungen im jeweils anderen
Bereich sorgen.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 395

Insgesamt ist das Handbuch in vier Teile gegliedert: Neben einer ausfiihr-
lichen Einleitung (I.), in der das Thema begrifflich, historisch, metaethisch
und zeitdiagnostisch aufbereitet wird, kommen die ethischen Theorien im Uber-
blick (II.) zur Sprache. Weiterhin werden zentrale Bereichsethiken (III.) und
grundlegende Begriffe der Ethik (IV.) vorgestellt.

Ausgehend von den Uberlegungen Aristoteles’, der als erster eine umfas-
sende Untersuchung tber das menschliche Handeln und die Kriterien seiner
moralischen Beurteilung vorgelegt hat, definieren die Herausgeber in der Ein-
leitung (1.) die Begriffe Ezhik und Moral. «Moral bezeichnet daher entweder
die Gesamtheit der Uberzeugungen vom normativ Richtigen und vom evalua-
tiv Guten sowie der diesen Uberzeugungen korrespondierenden Handlungen
oder aber allein den Bereich des moralisch Normativen. Unter Ethik dagegen
verstehen wir hier diejenige Disziplin, welche diese faktischen Uberzeugungen
und Handlungen einer philosophischen Reflexion unterzieht» (S. 2). Fir den be-
grifflichen Zugang zur Ethik ist die Unterscheidung von deskriptiver Ethik,
normativer Ethik und Metaethik von Bedeutung. Die deskriptive Ethik erfalit
und beschreibt die empirisch vorgefundenen Normen und Wertsysteme bzw.
Moralkodizes, die normative Ethik begriindet und kritisiert Moral und fragt
nach dem MaBstab moralisch richtigen Handelns, und die Metaethik unter-
sucht die logischen, semantischen und pragmatischen Strukturen der mora-
lischen Argumentation. Weiterhin werden in der Einleitung herausragende hi-
storische Epochen der Ethik und philosophische Richtungen (Antike, Chri-
stentum, Mittelalter, Nominalismus und Renaissance, Empirismus und Ratio-
nalismus, die Moralphilosophie Kants) skizziert. Es folgen metaethische Unter-
scheidungen und allgemeine Kategorien normativer Ethik (z.B. Kognitivismus
und Nonkognitivismus; Naturalismus, Intuitionismus und Konstruktivismus;
Prinzipienethik, Normenethik, Maximenethik, Situationsethik; Teleologie, De-
ontologie). AnschlieBend kommt die Bedeutung der Angewandten Ethik in-
nerhalb der aktuellen Diskussion zur Sprache. Die verstirkte Beschiftigung
mit ethischen Fragestellungen mufl im Rahmen gesellschaftlicher Verin-
derungsprozesse gedeutet werden; hier sind vor allem die durch die Medien-
revolution initiierten Verinderungen, die Bedrohung der natiirlichen Umwelt
durch Technik und Wirtschaft, die Neugestaltung internationaler Beziehungen
sowie die Probleme wissenschaftlich-technischer Innovationen zu nennen.
Diese Entwicklungen dienen quasi als Hintergrund, um den Bedarf grundle-
gender ethischer Reflexionen zu verdeutlichen. Die Herausgeber versiumen
nicht darauf hinzuweisen, dal3 die wissenschaftliche Diskussion tber Ethik
umstritten ist. Verschiedene Disziplinen, wie etwa Verhaltensforschung und
Evolutionstheorie, bezweifeln namlich die Annahme, dal die menschliche
Handlungsfreiheit als Grundlage von Moralitit zu gelten habe. Die vorgebrach-
ten Einwinde sind allerdings fir die Herausgeber nicht ohne weiteres plau-
sibel, so daB sie von der Uberzeugung ausgehen, dal «das menschliche Han-
deln zwar von vielfiltigen naturalen, sozialen und psychischen Faktoren be-
einfluBBt ist, wir aber dennoch tber die Fihigkeit verfiigen, uns reflexiv zu die-
sen Faktoren zu verhalten und echte Entscheidungen zu treffen» (S. 18).



396 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Im Mittelpunkt des zweiten grolen Kapitels stehen die ethischen Theo-
rien. Dabei werden die theoretischen Perspektiven erstens in Metaethik und
deskriptive Ethik (II.A) und zweitens in Ansitze normativer Ethik (II.B) ein-
geteilt. Die unter II.B aufgefiihrten Ansitze umfassen teleologische Ansitze
(IL.B.1: Aristoteles, Eudaimonismus, Utilitarismus/ethischer Egoismus, Wert-
ethik), deontologische Ansitze (II1.B.2: Kant, Diskursethik, handlungsreflexive
Moralbegriindung, Kontraktualismus, Rawls) und schwach normative und
kontextualistische Ansitze (II.B.3: Kohirentismus, Klugheitsethik, Kommuni-
tarismus, hermeneutische Ethik/narrative Ethik).

Nach der iiberblickartigen Darstellung der ethischen Theorien werden im
dritten Teil (III.) zehn Bereichsethiken vorgestellt, die in der wissenschaftli-
chen, aber auch in der allgemeinen o6ffentlichen Diskussion in besonderer
Weise herausragen: Bioethik, Genethik, Kulturethik, Medienethik, Medizin-
ethik, Politische Ethik, Technikethik, Tierethik, Umweltethik und Wirtschafts-
ethik. Aufgrund der Beschiftigung mit Fragen der Angewandten Ethik hat
sich das Profil der Ethik in den letzten Jahrzehnten verindert. Ethik hat nicht
mehr allein etwas mit akademischen Bemihungen zu tun, sondern von ihr
wird in zunehmendem MaBle Orientierung in gesellschaftlichen und politi-
schen Fragen erwartet. Methodisch geht die Ethik interdisziplindr und kombi-
natorisch vor. Im Hinblick auf Problemstellungen, die die Bereichsethiken zu
l6sen versuchen, bedeutet das, daf3 sich die ethische Reflexion erst in der Ko-
operation mit den jeweiligen Einzelwissenschaften, etwa mit den Natur-, Hu-
man- und Sozialwissenschaften, in sachgerechter Weise vollziehen kann. Man
kann dartiber diskutieren, ob die Auswahl der genannten Bereichsethiken voll-
stindig ist. Eine solche Auflistung kann immer nur selektiv sein. Das Problem
der Selektion haben die Herausgeber selbst erkannt. Als MaB3stab fiir die Aus-
wahl dient das «Gewicht der behandelten Themen in der wissenschaftlichen
Diskussion» (S. 247). Einen abgeschlossenen Kanon der Bereichsethiken kann
es aufgrund gesellschaftlicher Verinderungsprozesse gar nicht geben. Das be-
deutet, dall in Zukunft weitere bereichsspezifische Ethiken auszumachen sein
werden, da die moderne komplexe Gesellschaft mit ihren stindig wachsenden
Entscheidungsproblemen und Risiken neue ethische Lésungsformen provo-
ziert.

Im letzten groBen Teil (IV.) werden zentrale Begriffe der Ethik behandelt:
Anerkennung, Anthropologie, Autonomie, Bedirfnisse/Interessen, Begriin-
dung, deontische Logik, Dilemma, Entscheidungstheorie/Spieltheorie, Erfah-
rung, evolutive Ethik, feministische Ethik, Freiheit, Gefithl/moral sense, Ge-
rechtigkeit, Gewissen, Glick/Wohlergehen, gut/das Gute/das Bose, Giitet-
abwigung, Handlung, Identitit, Kompromil3, Konsens, Moral, moral point of
view, moralischer Status, Moralpidagogik, Moralpsychologie, Moralentwick-
lung, Motivation, naturalistischer Fehlschluf3, Person, Pflicht, Priferenzen,
Prinzip/Maxime/Norm/Regel, Rationalitit, Recht und Moral, Recht, Relati-
vismus, Risiko, Sittlichkeit/Ethos, Sollen, Sozialethik, Theologie und Ethik
(katholische Sicht), Theologie und Ethik (protestantische Sicht), Tugend, Uni-
versalisierung, Verantwortung, Wert, Wille/Entscheidung, Warde, Zweck/Ziel.
Auch bei dieser Auflistung kann dartiber gestritten werden, ob sie vollstindig



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 597

ist und die grundlegenden Begriffe der ethischen Diskussion wiedergibt. So
138t sich hier kritisch anmerken, warum so gewichtige Termini wie Solidaritit,
Subsidiaritit oder Nachhaltigkeit, die innerhalb der Christlichen Sozialethik,
aber auch der Politischen Ethik eine gro3e Rolle spielen, nicht behandelt wor-
den sind.

Die einzelnen Artikel bieten detaillierte Zwischentuberschriften und aus-
fihrliche Literaturangaben, die in Standardwerke und weiterfithrende Literatur
unterteilt sind. Im Anhang (V.) wird zudem eine allgemeine, gut gegliederte
Bibliographie aufgefithrt. Weiterhin finden sich hier ein Personen- und Sach-
register sowie Angaben zu den 65 Autorinnen und Autoren. Das Handbuch
vermittelt Lehrenden, Forschenden und Studierenden verschiedener Diszipli-
nen, die sich mit ethischen Fragen befassen, insgesamt einen sehr guten Ein-
blick in die aktuelle ethische Diskussion. Dabei bietet es in systematischer und
lexikalischer Hinsicht ein tiefergehendes Orientierungswissen, das es ermog-
licht, sich im gegenwirtigen Ethikdiskurs zurecht zu finden. Einerseits kon-
nen die Beitrige — wie das fiir ein Handbuch selbstverstindlich ist — jeweils
fur sich gelesen werden. Andererseits ergeben sich aufgrund der behandelten
Themenkomplexe und der inhaltlichen Aufbereitung zahlreiche Querverbin-
dungen und Verweisungszusammenhinge, so dal3 das Handbuch im Ganzen
einem interaktiven Anspruch gerecht wird und eine systematische Einheit bil-
det. Das Handbuch Ethik sollte in keiner ethischen Bibliothek fehlen.

THOMAS BOHRMANN

Adrian Holderegger/Denis Miiller/Beat Sitter-Liver/Markus Zimmer-
mann-Acklin (Hgg.): Theologie und biomedizinische Ethik. Grundlagen und Kon-
kretionen. Freiburg 1.Ue: Universititsverlag; Freiburg i.Br.: Herder 2002. 360 S.
(Studien zur Theologischen Ethik, Bd. 97). ISBN Univ.Verl.: 3-7278-1378-4;
ISBN Herder: 3-451-27933-9.

Bioethik hat sich im Umkreis moderner Biomedizin und Biotechnologie ent-
wickelt. Aufgrund neuartiger Moglichkeiten etwa auf dem Gebiet der Gen-
technik, Transplantationsmedizin, Fortpflanzungsmedizin, Klonierung kommt
es zu neuen ethischen Fragen, die anhand des traditionellen Theoriereper-
toires der Ethik nicht mehr 16sbar scheinen. Der Gebrauch der Bezeichnung
Bioethik ist im wissenschaftlichen Diskuts nicht einheitlich. Ein enger Be-
griffsgebrauch versteht Bioethik im Sinne der medizinischen bzw. biomedizi-
nischen Ethik. Die ethische Reflexion bezieht sich dann auf die neueren Ent-
wicklungen und Moglichkeiten der biologisch-medizinischen Forschung und
Therapie. Das dreibindige, von der Gorres-Gesellschaft herausgegebene Lexi-
kon der Bioethik (1998) legt allerdings ein sehr weites Verstindnis von Bio-
ethik zugrunde. Hier bezieht sich die ethische Reflexion auf all jene Sachver-
halte, die den verantwortlichen Umgang des Menschen mit Leben betreffen,
das hei3t mit menschlichem Leben und mit jeglicher Art von aullermenschli-
chem Leben. Fiir beide Verstindnisarten ist aber ausschlaggebend, dal sich die
ethische Reflexion nur interdisziplinidr vollziehen kann und den Sachverstand



398 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

anderer Ficher berticksichtigen mul3. Interdisziplindres Arbeiten gilt in beson-
derer Weise fiir die Theologie bzw. theologische Ethik, wenn sie kompetent
auf dem Niveau der theoretischen Diskussion ihre Position und Perspektive in
den Diskurs einbringen mochte. Der vorliegende Sammelband umfal3t Beitri-
ge, die sich primir mit bioethischen Fragen im engeren Verstindnis, also mit
biomedizinischen Problemen, beschiftigen. Dabei steht das Gesprich zwischen
Theologie und biomedizinischer Ethik im Mittelpunkt. Der Band versucht
Antworten auf folgende Kernfragen zu geben: Wie kénnen innerhalb einer Ge-
sellschaft, die von einer Vielzahl von Uberzeugungen geprigt ist, konsensuelle
Losungen gefunden werden, welche auf verschiedene Wertetraditionen Rick-
sicht nehmen? Welchen Beitrag kann und soll eine christliche Ethik in einer
pluralistisch geprigten Gesellschaft leisten? Der Sammelband ist das Ergebnis
eines international und interdisziplindr ausgerichteten Symposiums, das vom
14.-15. September 2001 an der Universitit Fribourg stattfand. Die Tagung
stand unter dem Thema: «Theologie und biomedizinische Ethik in pluralisti-
scher Gesellschaft — erortert an Fragen zum Lebensanfang und Lebensenden.
Der Textband enthilt die Referate in tbersetzter und uUberarbeiteter Form,
aber auch einige erginzende Beitrige. Er ist in vier Kapitel gegliedert, stellt
zuerst grundlegende Positionen und dann konkrete Problemfelder vor.

Im ersten Teil des Buches (Fundamente, S. 25-130) wird die Frage nach
der Positionierung der christlichen Bioethik im Kontext der sikularen Gesell-
schaft gestellt. Hans-Martin Sass fragt hier beispielsweise nach der Relevanz
religiéser Ethik in pluralistischer Gesellschaft und fihrt aus, daf3 sich Men-
schen trotz unterschiedlicher religioser oder weltanschaulicher Positionen auf
so genannte mittlere ethische Prinzipien, wie z.B. Nichstenliebe, Solidaritit,
Toleranz, Gerechtigkeit, verstindigen konnen. H. Tristram Engelhardt jr. hin-
gegen vertritt in seinem Beitrag zu den Fundamenten einer christlichen Bio-
ethik die Position einer volligen Unvereinbarkeit von christlicher und sikula-
rer Ethik und macht darauf aufmerksam, dal3 innerhalb der verschiedenen re-
ligiosen Gruppierungen kein Konsens tiber moralische Inhalte gefunden wer-
den konne. Der evangelische Theologe Martin Honecker beschreibt die Bio-
ethik aus Sicht der evangelischen Ethik und geht davon aus, da3 die Bioethik
eine relativ neue Bereichsethik darstellt, die eine Erweiterung und Transfor-
mation der traditionellen medizinischen Ethik sei, indem sie das klassische
Berufsethos des Arztes mit einer ethischen Bewertung der modernen Méglich-
keiten biomedizinischer Forschung und der Biotechnik verbindet. Allerdings
sei die Bioethik weder eine theologische noch eine religiose Ethik, sondern sie
setze innerweltlich an. Die evangelische Ethik sollte nach ihm vor allem den
Dialog mit der Offentlichkeit und Gesellschaft tiber kulturelle Vorstellungen
suchen und sich nicht darauf beschrinken, einzelne konkrete Regelungsvor-
schlige zu machen oder Vorschriften zu fordern. Zudem sollte sie bestrebt
sein, zur Versachlichung der bioethischen Diskussion beizutragen und zur ei-
genstindigen Urteilsbildung anzuleiten. Markus Zimmermann-Acklin stellt in
seinem Beitrag methodische Uberlegungen zur Grundlegung einer christlichen
Bioethik an. Nach seinen Reflexionen ergeben sich fiir die theologische Ethik
zwei zentrale Aufgaben: Einerseits soll sie nach gemeinsamen moralischen



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 399

Ansichten und Idealen innerhalb pluralistischer Gesellschaften Ausschau hal-
ten, andererseits soll sie profilierte, plausibel begriindete Standpunkte auf der
Basis christlicher Traditionen und Uberzeugungen vertreten.

Im zweiten Teil des Buches (S. 131-240) werden die Konturen philoso-
phischer und theologischer Ethik nachgezeichnet, wobei im Zentrum der ein-
zelnen Aufsitze die anthropologischen und hermeneutischen Grundlagen ei-
ner christlichen Bioethik stehen. Dietmar Mieth diskutiert in seinem Beitrag
das Proprium christianum und geht ausfithrlich auf das Menschenwiirde-Argu-
ment innerhalb der bioethischen Diskussion ein. Johannes Fischer interpre-
tiert theologische Ethik als Auslegung des christlichen Ethos und betont da-
bei, daf3 sie keine normative, sondern in erster Linie eine hermeneutische Dis-
ziplin sei, in der das christliche Ethos reflektiert werden soll, welches mit
Glaube, Liebe und Hoffnung tugendethisch ausgerichtet sei und einen spiri-
tuellen Charakter verdeutliche. Auf die Bedeutung anthropologischer Hinter-
grundtheorien fir bioethische Konzeptionen macht Walter Lesch aufmerk-
sam, indem er diese auf Grenzen und Grenzerfahrungen hin befragt. Beat Sit-
ter-Liver schligt in seinem Ansatz vor, die Kategorie menschlicher Endlich-
keit als Perspektive fiir den bioethischen Diskurs verstiarkt zu beriicksichtigen.

Im dritten Teil des Sammelbandes (S. 241-336) werden konkrete ethische
Problemfelder vorgestellt, die den Lebensanfang und das Lebensende in den
Blickpunkt nehmen. Im Zentrum stehen dabei die Stammzellenforschung, die
Priimplantationsdiagnostik sowie die Sterbehilfe. Adrian Holderegger erértert
die ethische Problematik, die sich bei der Forschung mit humanen embryona-
len Stammzellen ergibt. Zunichst miisse geklirt werden, welchen moralischen
Status der menschliche Embryo habe; erst dann konne eine Giliterabwigung
durchgefithrt werden. In Auseinandersetzung mit Argumenten zugunsten der
Opferung menschlicher Embryonen fiir so genannte hohere Zwecke kommt
er mit Hinweisen auf Kontinuitits-, Identitits- und Potentialititsargumenten
zu dem Ergebnis, dal3 der Lebensschutz schon fiir Embryonen in vollem Um-
fang zu gelten habe. Bei einer Giiterabwigung habe daher das Verbot der
Schidigung insgesamt einen hoheren Verpflichtungsgrad als das Heilgebot:
«Die Rechtspflicht, jemandes Integritit zu schiitzen, wiegt héher als das Ge-
bot zu helfen. Das Verbot der Schidigung oder der Tétung hat den Vorrang
vor dem Gebot des Heilens» (S. 265).

Im abschlieBenden Synthese-Beitrag von Walter Lesch (S. 337-357) im
vierten Buchteil wird die bioethische Debatte als Streitthema innerhalb der
Fakultiten dargestellt, wobei vor allem die Auseinandersetzung zwischen phi-
losophischer und theologischer Ethik zur Sprache kommt. Neben den klassi-
schen Orten bilden sich neue Riume der bioethischen Diskussion, wie etwa in
den Medien, in flexiblen Netzwerkstrukturen jenseits der traditionellen Fakul-
taten und der interfakultiren Zentren, in Kliniken oder in Bereichen der Pfle-
ge, der Heilpiadagogik und der Sozialen Arbeit. Mit einem Appell zugunsten der
Erhaltung des heute in Frage gestellten Menschenwiirde-Paradigmas und damit
der Schutzfunktion der Moral beendet Lesch seinen Ausblick.

Vorliegende Beitrige behandeln zentrale Themen der aktuellen bioethi-
schen Diskussion sowohl in grundlegender philosophisch-theologischer Per-



400 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

spektive als auch im Hinblick auf konkrete Problembereiche, die die biomedi-
zinische Forschung und die politischen Entscheidungstriger gegenwirtig vor
grofle Herausforderungen stellen. Der Sammelband macht deutlich, daf3 die
anstehenden Fragen nur im interdiszipliniren Gesprich erortert werden kon-
nen. Gerade die Internationalitit der Beitrige, die Pluralitit der Ansdtze und
die dadurch zum Ausdruck kommenden Spannungen und Kontroversen ma-
chen die Lektire der Textsammlung so interessant. Insgesamt fithrt das Buch
in die aktuelle bioethische Debatte mit ihren unterschiedlichen Facetten und
ganz konkreten Problemstellungen auf einem hohem Niveau ein und bietet
gleichzeitig eine fundierte Orientierung in einer Diskussion, die auch in Zu-
kunft die philosophische und theologische Ethik prigen wird.

THOMAS BOHRMANN

Lars Reutet: Modern Biotechnology in Postmodern Times? A Reflection on European
Policies and Human Agency. Dordrecht: Kluwer 2003. 231 S. ISBN: 1-4020-
1685-9.

Das Buch befaBt sich mit Biotechnik und Bioethik in unterschiedlichen euro-
pdischen Kontexten. Es reflektiert die Vorstellung vom Menschen als Hand-
lungssubjekt im Feld der Biotechnologie und in Uberlegungen dazu speziell
auf der Ebene des Europarats. Der Mensch werde hier gesehen als «examiner
and creator» (X), der die Realitit etwa der Gene verstehen und diese gemil
bestimmten Idealen verindern kénne. R. fragt dann, inwiefern dieses «mo-
derne» Bild des Menschen auch unter postmodernen Vorzeichen bestehen
kann.

Das 1. Kapitel «Biotechnology in Modern Times» zeigt zum einen, dal3
Biotechnologie ein Produkt der Moderne ist, dal3 diesem Projekt aber das in
ithm vorausgesetzte starke Subjekt der Moderne abhanden gekommen bzw. ge-
schwicht worden ist. Moderne wird hier nicht als eine bestimmte Periode vet-
standen; der Terminus steht vielmehr fir «certain practices, attitudes, and re-
lations marking human agents and their agency» (4). «Biotechnologie» versteht
R. im weitesten Sinne als Bezeichnung «for practices in the fields of biology,
chemistry and medicine employed with the purpose of modifying organisms
capable of continuing a process instigated by a human agent using tools and
insights especially produced by genetic and biochemical knowledge».

Das 2. Kapitel befa3t sich mit Dokumenten des Europarats zu biotech-
nologischen Fragen. Von diesen Dokumenten sind drei im Anhang abge-
druckt: die Europdische Konvention tber Menschenrechte und Biomedizin,
das Zusatzprotokoll zu dieser Konvention iber Verbot des Klonens von
Menschen und das Zusatzprotokoll iber die Transplantation von menschli-
chen Organen und Geweben. Die Begrenzung auf den Europarat wird be-
griindet, «because it is he most extensive European workshop of transnational
policies, reflecting various levels of multilateral agreement reached on how to
shape biotechnology in Europe» (25). Im Vergleich zur EU hat der Europarat
eine lingere Tradition der Reflexion auf Werte und Prinzipien. Seine Refle-



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 401

xion iber Fragen der Biotechnologie beginnt 1976 mit dem Wunsch, die
Spannung zu l6sen zwischen «a zealous application of the most modern tech-
niques for prolonging life» und «the true interests of the sick» (30). In diesem
Bereich wurden einige Initiativen zur Angleichung der Gesetzgebung der ver-
schiedenen Linder (Euthanasie, menschliches Gewebe, Xenotransplantation
etc.) gesetzt. R. bespricht dann in diesem Kapitel die Aktivititen der parla-
mentarischen Versammlung, des Ministerkomitees sowie einige Konventionen.
Beziiglich der Versammlung belegt R. ein mit den Jahren wachsendes Be-
wulltsein der negativen Effekte der neuen Techniken (nach anfinglichem Ent-
husiasmus). Beim Ministerkomitee sind beiderlei Reaktionen etwas gedimpf-
ter. In seinem Kommentar zu verschiedenen Dokumenten problematisiert R.
zu Recht die bisweilen martialische Sprache (58: «the battles to maintain and
improve health and to combat diseases»). Die Metapher konnte zur subku-
tanen Rechtfertigung zu vieler auBlerordentlicher Mittel beitragen. Deshalb ist
das Prinzip des «informed consent» so wichtig. Wie schon der Titel der ein-
schligigen Konvention zeigt, ist der Gedanke der Menschenrechte zentral.
Der Mensch erscheint als Betroffener, weniger als Subjekt oder als Motor von
Technologie. Biotechnologie erscheint als eine Institution, die mit einer ande-
ren, dem Recht, in Spannung steht.

Von zentraler Bedeutung ist das 3. Kapitel iber «Biotechnology and Hu-
man Agency». R. kommentiert zunichst die Autonomie als Kennzeichen des
Menschen. Nicht der Zustand seines Korpers ist entscheidendes Merkmal des
Subjekts, sondern «its ability to use and express its mind» (70). Autonomie ist
dann das Kriterium fiir Personalitit. Der Mensch ist nicht als ontologische
Entitit verstanden, sondern als «a sequel of phenomena given names without
necessity, e.g. <human life), <embryo», foetus» or <the unborn child, gradually
excluding the extremes of human existence from the concept of a human
being» (71). Dagegen erscheint Biotechnologie immer mehr als ontologische
Realitit, eine Institution Gber dem Level individueller Interaktion. R. zeigt
dann auf, wie die traditionelle Lehre vom actus humanus ein starkes Subjekt
voraussetzt. Dieses bedient sich frei der Technik als eines Mittels. «Technolo-
gie» bezeichnet im Unterschied zu «Technik» ein Konglomerat von Ideen,
Kenntnissen und Techniken (79). Biotechnologie hat allerdings nicht nur mit
Techniken zu tun, sondern auch mit der «construction of social structures that
express interests and ways of having them fulfilled» (81).

R. sieht im biomedizinischen Bereich einen gewissen Cartesianismus am
Werk (95): «The idea that bodily functions can be understood, diagnosed and
treated as separate entities places some trust in the human mind.» Damit wird
dann Autonomie zur «human ability to possess mental independence in spite
of a however badly damaged body». Der Korper ist nur noch ein Instrument,
durch den das Subjekt mit der Welt interagiert. Hier zeigt sich aber eine Span-
nung im modernen Subjekt selbst: Einerseits der Korper, der objektiv durch
die Naturwissenschaft erforscht und manipuliert werden kann, andererseits
das autonome Subjekt als Zentrum der Aktion und Projektion. Das Subjekt
wird dadurch zum Opfer der von ihm selbst entwickelten Instrumente. Es 16st
sich dabei von allen als hinderlich betrachteten Kontexten alltiglicher oder



402 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

metaphysischer Art. Freiheit wird negativ verstanden als «independence from
controlling influences and positively as the capacity for intentional actions»
(97). Die Rede von der Autonomie hat deshalb den Sinn «to protect the inte-
rests of the individual» (98). Allerdings ist diese Art Autonomie nicht iden-
tisch mit der kantischen; letztere erfordert eine Wahl nach Gesichtspunkten
der reinen Vernunft, ist also positiv verstanden. R. skizziert dann die Ent-
wicklung solcher Idee auch in der theologischen Tradition am Beispiel von
Thomas von Aquin und spanischen Scholastikern.

Hier stellt sich wiederum die Frage, inwieweit Biotechnologie ein Name
fir menschliche Handlungen oder aber eine eigene Entitit ist. Vorausgesetzt
ist jedenfalls eine Uberzeugung von der Fihigkeit des Menschen, Dinge zu ver-
bessern. . R. vergleicht das Unternehmen Biotechnologie mit englischer Gat-
tenarchitektur. Diese kreiert erst die Natur, wie sie witklich sein soll; vor der
menschlichen Umgestaltung ist sie unvollkommen, durch die menschliche Be-
arbeitung wird sie vollkommen natiirlich. So will auch Biotechnologie die Un-
zulinglichkeiten der Natur beheben. Sie ist somit nicht nur ein Name fiir eine
Anzahl von Einzelhandlungen, sondern auch ein Konzept, das diese Handlun-
gen formt, beeinflul3t. Dies deutet sich u.a. an in der Rede von der Anwendung
einer Technologie, was voraussetzt, daB3 diese schon irgendwie unabhingig
vom handelnden Menschen existiert. Biotechnologie erscheint damit als eine
Art von Organisation, die zwar keine klaren Grenzen und keine klare Kompe-
tenz hat, die aber Ziele vorgibt. Verantwortung obliegt damit nicht mehr nur
dem Einzelnen, sie wird fragmentiert. Der Einzelne mag sich solcher Organi-
sation unbemerkt unterwerfen, etwa in der Ubernahme einer bestimmten Rhe-
torik, aber nicht bewul3t durch einen institutionalisieren Akt.

Im 4. Kapitel zeigt R., wie das ambivalente Bild des Verhiltnisses von
Handelndem und Biotechnologie postmodernen Gedanken entspricht. Im An-
schluf3 vor allem an J. Ellul ergeben sich u.a. folgende Feststellungen: 1. For-
schung ist im Allgemeinen ein Ausdruck menschlicher Potentialitit. 2. Dies
angebliche Unternehmen menschlicher Freiheit entpuppt sich als Instrument
der Versklavung. 3. Das Unternehmen Biotechnologie verlangt eine Verstin-
digung tuber politische und 6konomische Organisation und vertrigt wenig Wi-
derstand. 4. Die Techniken sind ambivalent; der Erfolg entspricht nicht im-
mer den geweckten Erwartungen. 5. Die vorgebliche Rationalitit der Technik
verdeckt die impliziten quasi-religiésen Heilsverheiungen. 6. Es entsteht eine
wechselseitige Abhingigkeit von Staat und Wissenschaft (science); letztere
bindet 6ffentliche und private Ressourcen. 7. Der technische Fortschritt 163t
manche Menschen als nutzlos (unexploitable) erscheinen, weil sie nicht mit
den vorausgesetzten Standards mithalten koénnen, wie sich in genetischen
Tests und Selektionen zeigt. 8. Diese Entwicklungen fordern strenge Verant-
wortungsregeln.

Lars Reuter diskutiert also nicht bioethische Probleme im einzelnen, son-
dern reflektiert das Unternehmen als ganzes im Kontext unserer Zeit. Es ist
einerseits ein Instrument der menschlichen Vernunft, andererseits ist es auf
Grund seiner Komplexitit schwerer zu regulieren als etwa der Strallenverkehr,
wo es klare Autorititen und Zustindigkeiten fiir solche Regulierung gibt. Die



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 403

Spannung zwischen einem fundamentalen Vertrauen in einen «strong agent»
und dem Mangel an einem klaren «centre of power» (156) ist ein typisch post-
modernes Phinomen. Dazu kommt «the lack of permeation and transparency»
(157) in heterogenen Gesellschaften. Die Instrumente des Europarats sind
hier ein Versuch, «to (re-) establish common grounds» (158).

Da Bioethik sich vielfach auf die Einzelprobleme konzentriert und da die
entsprechende Reflexion auch angesichts der rasanten Entwicklungen unter
einem gewissen Zeitdruck steht, unterbleiben oft grundlegendere Reflexionen
auf dieses Unternchmen, wie sie R. bietet. Insofern kann man zur Lektiire nur
ermuntern.

WERNER WOLBERT

Christian Drigert/Nikolaus Schneider (Hgg.): Medienethik: Freiheit und
Verantwortung. Festschrift zum 065. Geburtstag von Manfred Kock. Stuttgart:
Kreuzverlag 2001. 592 S. ISBN: 3-7831-1980-4.

Andreas Greis/Gerfried W. Hunold /K. Koziol (Hgg.): Medienethik. Tibin-
gen-Basel: A. Francke Verlag 2003. 240 S. ISBN: 3-8252-2370-1.

Thomas Hausmanninger/Rafael Capurro (Hgg.): Nesgethik. Grundlegungs-
fragen der Internetethik. Minchen: Wilhelm Fink Verlag 2002. 206 S. (Schriften-
reihe des ICIE, Bd 1). ISBN: 3-7705-3747-5.

Die drei Bicher haben einen gemeinsamen Nenner: die Entwicklung der Me-
dien und die daraus resultierenden Konsequenzen fiir Gesellschaft und Ethik.
Wihrend in der Festschrift fiir Manfred Kock viele Personlichkeiten aus ver-
schiedenen gesellschaftlichen Bereichen zu Wort kommen, ist der von A.
Greis, G. Hunold und K. Koziol herausgegebene Band eher als Lehr- und Ar-
beitsbuch zu den drei Medien Fernsehen Zeitung und Internet konzipiert. Das
Buch von Th. Hausmanninger und R. Capurro schliefllich konzentriert sich
auf die schwindelerregenden Entwicklungen im Medium Internet.

1. Christian Draegert und Nikolaus Schneider haben zum 65. Geburtstag von
Manfred Kock, Prises der Evangelischen Kirche im Rheinland und Ratsvor-
sitzender der Evangelischen Kirche in Deutschland eine Festschrift herausge-
geben, die sich mit dem Thema Medienethik befa3t. Schon seit langem setzte
sich Manfred Kock intensiv mit der Entwicklung der Medien auseinander,
denn fiir ihn sind sie der Schlissel zum Verstindnis unserer heutigen Gesell-
schaft. Ziel der Festschrift ist fir die Herausgeber denn auch die Intensivie-
rung eines bundesweiten Diskurses tiber die Medienethik, die fir sie eine der
entscheidenden Herausforderungen fir Gesellschaft und Kirche unserer Zeit
darstellt. Bei der Diskussion dieses vielschichtigen Themas werden daher die
verschiedensten Aspekte berlicksichtigt, weshalb sich beeindruckend viele
Personlichkeiten aus ganz unterschiedlichen Bereichen duflern: So kommen
neben Medienexperten, Managern und Journalisten auch Leitungspersonlich-
keiten aus Kirche und Diakonie, Ethikexperten und professionelle Medienbe-
obachter zu Wort, aber auch Experten fur Verfassungsrecht, Politiker, Theo-
logieprofessoren und Personlichkeiten des 6ffentlichen Lebens. Die Liste der
prominenten Autorinnen und Autoren dieses Buches ist beeindruckend, reicht



404 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

sie doch von Personlichkeiten wie z.B. dem Bundesprisidenten Johannes Rau
tber Bundeskanzler Gerhard Schréder, von Bundesverfassungsrichterin Jutta
Limbach tber die Landesbisch6fin Margot Kd3mann zur Vorsteherin der Dia-
konie in Kaiserswerth Cornelia Coenen-Marx oder zum Vorstandsvorsitzen-
den des Bertelmann-Konzerns Thomas Middelhof und vielen anderen. Sie alle
tihlen sich als Reprasentantinnen und Reprisentanten der bundesrepublikani-
schen Gesellschaft verantwortlich fiir die Entwicklung der Medienwelt, die die
heutige Gesellschaft prigt und beeinflul3t.

Die Beitrige sind gegliedert in I. Staatspolitische Uberlegungen, II. Me-
dienethische Verantwortung der Kirchen, III. Kommunikationswissenschaft-
liche Analysen, IV. Theologische Reflexionen und V. Medienethische Verant-
wortung der Zivilgesellschaft. — Bei den staatspolitischen Uberlegungen (S. 23-95)
steht die Frage der Verantwortung im Mittelpunkt: Die Medienverantwortli-
chen und -benutzer sollen ihre Entscheidungs- und Wahlfreiheit verantwor-
tungsvoll wahrnehmen und insbesondere die Jugend vor Gewaltdarstellungen
schiitzen. Dies ist der Wunsch von Johannes Rau. Gerhard Schréder spricht
die Kontroll-, Informations- und Integrationsfunktion der Medien an und ver-
langt eine «politikfahige» Mediengesellschaft, wihrend Wolfgang Thierse die
spezielle Aufgabe der 6ffentlich-rechtlichen Programme anspricht. Angela Mer-
kel macht auf die Gefahren des Boulevardjournalismus aufmerksam und ruft
die Verantwortungstriager in Politik und Medien dazu auf, die moralisch-ethi-
schen Grenzen zu wahren und nicht nur nach Medienwirksamkeit zu trachten.
Edzard Schmidt-Jortzig vertritt den liberalen Standpunkt des Kommunika-
tionsverhaltens und baut auf die eigene Sozialverantwortung. Dieter Stolte
beleuchtet das «Duale System», d.h. die unterschiedliche Rolle der privaten
Programmveranstalter und der &ffentlich-rechtlichen Programmunternehmer.
Wolfgang Clement macht schlieBlich darauf aufmerksam, dal die Medienwirt-
schaft ein wichtiger Industriezweig ist, und verlangt nach einer Ausweitung
des Bildungsangebots, so daf3 alle Menschen die Chance zum Umgang mit den
neuen Medien und — wenn moéglich — die sogenannte Medienkompetenz erhal-
ten. Die Beitrige zusammengenommen enthalten eine Fulle von kritisch-weg-
weisenden, medienpolitischen Hinweisen und Uberlegungen, die jenseits poli-
tischer Grenzen nach weiterer ernsthafter Diskussion — und Umsetzung — rufen.

Dert zweite Teil ist det medienethischen 1V erantwortung der Kirchen (S. 99-209)
gewidmet. Die ungeheuren Méglichkeiten des heute nicht mehr wegzuden-
kenden Machtfaktors «Medien» werden von den Kirchen zu wenig genutzt,
meint Margot Kimann. Karl Lehmann macht sich Gedanken tiber das kom-
plexe Verhiltnis zwischen Kirchen und Medien wie auch zum Selbstverstind-
nis der kath. Presse, wihrend Jurgen Schmude die Bedeutung der Medien fiir
die Synoden, die fiir die Ubermittlung ihrer Aussagen ganz besonders auf die
Medien angewiesen sind, untersucht. Der sich immer schneller vollziehende
gesellschaftliche Wandel beschiftigt Wolfgang Huber, der eine Ortsbestim-
mung der Kirchen fiir besonders notwendig erachtet. Reinhard Henkys ver-
sucht ein Stiick Vergangenheitsbewiltigung und wirft den Blick zuriick auf die
Rolle der evangelischen Publizistik und den Umgang mit der Zensur in einer
repressiven Gesellschaft am Beispiel der DDR. Diese Gedanken werden von



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 405

Axel Noack weiterentwickelt, indem er die Schwierigkeiten der 6stlichen Kir-
chen beim Umgang mit der neuen Medienwirklichkeit beleuchtet. Der Unter-
schied zwischen Kommunikation und Verkiindigung steht im Zentrum der
Ausfihrungen Eberhard Cherdrons. Er betont die Bedeutung der Mitglieder-
kommunikation und sucht nach Moglichkeiten, wie diese wichtige Aufgabe in
der evangelischen Kirche in Deutschland verbessert werden konnte. Hermann
Barth nennt verschiedene Kompetenzen, die die Kirchen in der Mediengesell-
schaft brauchen. Dazu gehdren u.a. AuBerlichkeiten (wie z.B. die Kleidung),
eine verstindliche Sprache, knappe und prizise Formulierungen, die Visuali-
sierung der Botschaft, Personalisierung, das Ansprechen von Emotionen,
Konfliktbewiltigung, die Kooperation mit gesellschaftlichen Gruppen und den
Medien selbst sowie auch die Wahl des richtigen Zeitpunkts und des geeigne-
ten Mediums. Die theologischen Beitrige sind insofern von besonderem In-
teresse, als hier kirchliche Entscheidungstriger eine Art Selbstverpflichtungs-
katalog artikulieren (vgl. Vorwort), der kleinliche Selbstverteigung hinter sich
liBt und ein hohes Problem- und Losungsbewul3tsein an den Tag legt.

Im dritten Teil sind kommunikationswissenschaftliche Analysen (S. 213-333)
zu finden. Mit der Zulassung privater Fernsehstationen trat eine medienpoliti-
sche Wende ein, die nach Winfried Schulz zwar zu mehr Wettbewerb, aber
gleichzeitig zu weniger Programmqualitit fithrte. Die Unternehmenskultur des
Hauses Bertelsmann im Spannungsfeld zwischen Okonomie und Ethik wird
im Beitrag von Thomas Middelhoff vorgestellt. Trotz verschiedener Ansprii-
che sind seiner Meinung nach Medienethik und Okonomie kompatibel. Het-
bert Riehl-Heyse macht sich Gedanken tber den Tagesjournalismus. Journali-
sten stehen vor dem Dilemma, sich zwischen Schnelligkeit und Grundlichkeit
entscheiden zu missen. Dabei bendtigen sie Mut zur Verantwortung. Der
Beitrag von Fritz Pleitgen driickt Besorgnis tiber die Rolle der kommerziellen
Sender aus, die mit ihren Sendungen moglichst viele Menschen erreichen mis-
sen. Dabei entsteht die Gefahr, dal3 ethische Positionen relativiert werden
oder ganz in den Hintergrund treten. Johanna Haberer ist der Meinung, dal
Politiker und Programmverantwortliche in Zukunft die Religion im interkultu-
rellen Zusammenhang sehen missen. Der interreligiose Dialog mifite zu einer
wichtigen Aufgabe fiir das 6ffentlich-rechtliche Profil werden, weil dieser dem
Gemeinwohl dient. Hans Norbert Janowski stellt sich die Frage, ob die Kon-
kurrenz in der Medienlandschaft zu einer besseren Qualitidt fihrt, und steht
damit vor dem Problem, wie sich Qualitit bewerten 148t. Ulrich Wickert phi-
losophiert iiber Tugenden, Ethik und Moral. Das Ziel einer modernen Ethik
kann fiir ihn nur eine verantwortliche, freie und gerechte Gesellschaft sein.
Wolfgang Wunden plidiert fiir eine Netzwerkform im Bereich der Medien-
ethik, da sich hier alle interessierten Einzelnen sowie Institutionen und Orga-
nisationen einbringen kénnen.

Der vierte Teil ist theologischen Reflexcionen (S. 337-462) gewidmet. Robert
Leicht macht sich Gedanken iber die Wahrheit im Zusammenhang mit der
Wiirde der Person, und Eberhard Jiingel und Richard Schréder diskutieren
tiber Macht, Wissen und Vergewisserung. Die Positionen «Wissen als Macht»
und Wissen im Sinn von «Verfiigungswissen bzw. Orientierungswissen» wer-



406 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

den einander gegeniiber gestellt. Bezlglich der Kommunikation von Sinn in
den oOffentlichen Medien betont Reiner Preul die Aufgabe der Kirchen, die
«christliche Erzdhlung» ins Spiel zu bringen, und auch Michael Schibilsky er-
achtet den Verkiindigungsauftrag als unverzichtbare Grundaufgabe der evan-
gelischen Publizistik. Eine ungewohnte Perspektive stellt Gilinter Thomas vor,
indem er die Medien, insbesondere das Fernsehen, im Licht einer «impliziten
Religion» betrachtet. Mit dieser Sichtweise sollen gewisse, schwer faBbare As-
pekte des Fernsehens erhellt werden. Sozialethik, Mediengesellschaft, Medien-
ethik sind Stichworte, die Wilfried Hirle in seinem Beitrag aufnimmt. Er be-
tont, daB3 die Sozialethik auch in der Mediengesellschaft in erster Linie dem
gelebten Leben zu dienen hat. Reinhard Schmidt-Rost vertritt die Ansicht, daf}
in der theologischen Ausbildung auf die Herausforderung durch die Medien
reagiert werden sollte. Beispielsweise konnte ein publizistisches Praktikum im
Theologiestudium zur Pflicht gemacht werden. Angesichts der fast unbe-
grenzten Kommunikationsmoglichkeiten ruft Peter Steinacker sowohl «Sen-
der» als auch «Empfinger» zur BewuBtwerdung einer erhohten Verantwortung
auf und fordert die Kirchen dazu auf, diesen Prozel3 zu begleiten und zu un-
terstitzen.

Im finften und letzten Teil wird tber die medienethische VVerantwortung der
Zivilgesellschaft (S. 465-565) diskutiert. Jutta Limbach fragt nach dem verfas-
sungsrechtlichen Rahmen der Mediengesellschaft und fordert die Medien zur
vermehrten Selbstkontrolle auf, da juristische Instrumente erst dann greifen,
wenn bereits eine Beeintrichtigung von Personlichkeitsrechten stattgefunden
hat. Besonders betroffen durch sein personliches Schicksal, beschiftigt sich
auch Wolfgang Schiuble mit der Problematik Pressefreiheit versus Menschen-
wurde. Nach Paul Spiegel haben Journalisten eine Art «institutionalisiertes
Wichteramt», das sie bewuliter wahrnehmen sollten. Mehr Zivilcourage for-
dert Friedrich Schorlemmer. Zivilcourage in diesem Zusammenhang heif3t,
seinen Nichsten vor ubler Nachrede zu schiitzen und sich damit dem Trend,
die Nachricht als Ware anzusehen, entgegenzustellen. Norbert Schneider wid-
met sich dem Thema Gewalt in den Medien und sieht sich dem Paradox ge-
geniiber, dafl man sich einerseits dartiber einig ist, dal Gewalt zu verurteilen
ist, dall man aber andererseits sowohl im Alltag als auch in den Medien fort-
laufend mit gewalttitigen Aktionen konfrontiert wird. Die TV-Veranstalter
haben hier die grofle Verantwortung, nicht mit allen Mitteln auf Quotenjagd
zu gehen, und die Bildungspolitiker sollten es sich zum Ziel machen, die Men-
schen zu Medienkompetenz zu erzichen. Die Kirchen brauchen nach Peter
Hahne gute Medienarbeit, um die Fiille der bestehenden Moglichkeiten zu
nutzen, denn der christliche Kerngedanke sollte bis hinein in Spielfilme, Fern-
sehserien oder Talkshows getragen werden. Auch fir Manfred Sorg ist die
Vermittlung von Medienkompetenz ein bedeutendes Anliegen, denn die Tech-
nik existiert, und es kommt nun darauf an, sie sinnvoll zu nutzen. Die Not-
wendigkeit fiir Werbung und Offentlichkeitsarbeit der Kirchen wird auch im
Beitrag von Cornelia Coenen-Marx nicht bestritten. Die Kirchen sollten aber
Kontroversen wagen, sich der 6ffentlichen Kritik stellen und eine konstruk-
tive Rolle im gesellschaftlichen Diskurs einnehmen.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 407

Die Beitrige verstehen sich insgesamt — und hier ist eine erstaunliche
Einheitlichkeit gelungen — weniger als wohlbelegte Fachdiskussionen denn
vielmehr als fundiert-engagierte, programmatische Essays, die Wesentliches
auf den Punkt bringen. Es ist dem Band zu wunschen, daf3 er in der medien-
politischen Diskussion, die angesichts des digitalen Verinderungsdruckes erst
noch vertieft gefiihrt werden mul3, entsprechendes Gehor findet.

Andreas Greis, Gerfried W. Hunold und Klaus Kogio/ mochten ihren Band weni-
ger als wissenschaftliche Publikation denn als Lehr- und Arbeitsbuch ver-
standen wissen. Ihr Ziel ist es denn auch, die Medienethik in journalistischen,
medienwissenschaftlichen und kommunikationswissenschaftlichen Ausbil-
dungsgingen zu verankern. Sie stellen das Mediengeschehen als Zusammen-
spiel von Produktion, Distribution und Rezeption unter Integration der Ein-
flugréBen Politik und Markt dar und beschrinken sich dabei nicht auf Ein-
zelphinomene, sondern betrachten den Gesamtprozel3 medialer Kommunika-
tion. Als Teildisziplin der angewandten Ethik beschiftigt sich die Medienethik
insbesondere mit der Relevanz und dem Beitrag von Medien zur Herstellung
gesellschaftlicher Offentlichkeit. Die Autoren konzentrieren sich dabei auf
Fernsehen, Zeitung und Internet.

Das Buch ist in vier groBle Teile gegliedert, wobei der zweite Teil —
«Werkteil» genannt — das Herzstiick darstellt. Als Einstieg (Bestandesaufnabme.
Grundaspekte einer medialen Ethik) wird in Teil A (8. 3-35) zunichst eine Be-
standesaufnahme vorgenommen. A. Greis stellt darin die verwendete Metho-
dologie vor und begriindet den gewihlten Ansatz. Das Buch soll einen Beitrag
zur Behebung des Theoriedefizits darstellen, das trotz breiter Bemiihungen
um medienethische Reflexionen seit Ende der 80er Jahre besteht. Klaus Ko-
ziol entwirft in seinem Beitrag eine Kriteriologie, mit der die zentralen ethi-
schen Fragestellungen erkannt werden kénnen. Er beleuchtet die Funktion der
Offentlichkeit, die er als «Gelenk» zwischen Gesellschaft, Politik und Staat
sieht.

Der Hauptteil des Buches, Teil B (Werkteil. 1 ergewisserung iiber grundlegende
medienethische Problemfelder, S. 39—211), ist exemplarisch den drei Medien Fern-
sehen, Zeitung und Internet gewidmet. Zunichst wird jeweils die Struktur des
betreffenden Mediums diskutiert und danach das Medium tber ausgewahlte
Texte zusitzlich vertieft. Diese Medien werden unter den Aspekten ihrer Pro-
duktion, ihrer Regeption, ithrer Distribution und der EinfluBgréBen Politik und
Markt analysiert, wobei jeder Aspekt aus einem medienimmanenten, einem me-
dienwissenschaftlichen und einem medienethischen Blickwinkel erschlossen
wird. Als Abschluf3 der Texte iber das jeweilige Medium fithrt Jochen Sauter-
meister eine «Problembiindelung» durch. Bei der Beurteilung der Texte geht er
davon aus, daf3 es das Ziel medialer Prozesse sein muf}, die Wahrung und For-
derung der menschlichen Vernunft zu ermdéglichen.

Aus der Besprechung des Fernsehens ergeben sich nach Sautermeister die
folgenden, medienethisch relevanten Themenkomplexe: Wahrnehmung, Kon-
struktion und Reprisentation von Wirklichkeit, Offentlichkeit und Privatheit,
Information und Unterhaltung, Qualitit und Quote, Verteilungs- bzw. Chan-
cengerechtigkeit und Zuginglichkeit, Vermittlung von Wertorientierungen und



408 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

Normen, Individualisierung und Konsensgenerierung, Identitit und Authenti-
zitit sowie Verantwortung. Fir das Medium Zeitung ergeben sich teilweise
dhnliche Perspektiven wie fiir das Fernsehen: Zu nennen sind zum Beispiel
Offentlichkeit und Privatheit, Quote und Qualitit und Verantwortung. Zu-
satzlich wird aber auch tiber Berichterstattung und Information, Presse- und
Meinungsfreiheit, Selbstbestimmung und Kontrolle, Konstitution von Offent-
lichkeit und Pluralitit, Wahrheit und Wahrhaftigkeit, moralische Richtigkeit
und Glaubwiirdigkeit, Berufsethos wie auch Medienkompetenz orientiert. Die
Themenfelder fir das Infernet beziehen sich vor allen auf Identitit und Au-
thentizitit, PersOnlichkeit und Beziehung, Freiheit, Emanzipation und Selbst-
bestimmung, Chancengleichheit und Gerechtigkeit, Ethos und Ethik, Verant-
wortung, Regulierung und Sanktionierung.

Gerfried Hunold bindelt in Teil C (Ausblick. Zum Selbstverstindnis einer
medienimmanenten Ethik, S. 215-220) die aufgezeigten Fragestellungen vor dem
Hintergrund der Frage nach dem Mehrwert des im Buch gewihlten Ansatzes.
Er sieht die Medien nicht nur als Problempunkt der Ethik, sondern gleichzei-
tig auch als ihr Diskussionsforum. Er versteht die Medienethik im Licht einer
Herausforderung an den Anspruch richtigen Urteilens und Handelns und da-
mit als Appell an die menschliche Vernunft. Die sorgfiltige Arbeitsbibliogra-
phie in Teil D (Riéckschan, S. 221-240) soll nicht nur als Rickschau auf die
Problemzuginge zur ethischen Reflexion medialer Kommunikation dienen, son-
dern gleichzeitig zur Weiterarbeit anregen. — Das Werkbuch fillt eine wichtige
Licke: Einerseits bietet es eine knappe und prizise Einfihrung in die Medien-
ethik, andererseits prasentiert es aussagekriftige, durch Leitfragen miteinander
verbundene Arbeitstexte, die zur eigenstindigen Auseinandersetzung anregen.

Seit 2001 fuhrt das ICIE (International Center for Information Ethics) in
Augsburg Symposien zum Thema Netgethik durch und reagiert damit auf die
aktuellen Entwicklungen in den neuen Medien. Das Ziel dieser Symposien ist
— gleichsam abbildlich — die Vernetzung von Wissenschaftlern aus verschiede-
nen Disziplinen, die sich mit Fragen der Informationsethik befassen. Im Zu-
sammenhang mit diesen Symposien entstand die bislang erste und einzige
Schriftenreihe, die sich vornehmlich mit der Digitalisierung von «Wirklichkeit»
und deren digitalen Verbreitung auseinandersetzt. Besonderes Gewicht wird
auf die Auseinandersetzung mit dem Internet und der digital vermittelten Kom-
munikation gelegt. Der von Thomas Hausmanninger und Rafael Capurro heraus-
gegebene Band dokumentiert das erste Symposium (28.02.—02.03.2001), indem
Konzepte dargelegt werden, die zu einer Grundlegung einer Internetethik bei-
tragen sollen (vgl. S. 10).

Der Band wird er6ffnet mit einem Dialog zwischen den beiden Herausge-
bern tber die Lage der Ethik angesichts der spitmodernen, gegenwirtigen
kulturell-geistigen Situation und der digitalen Globalisierung. Einigkeit herrscht
dariiber, dal3 das Denken iiber das Geltendmachen der Freiheit in der katego-
rialen Gestalt des Netzes erst begonnen hat und dal} dabei zuallererst realitdts-
nah zu Gberlegen ist, wie 77z und #ber das Netz die «schreienden Ungerechtig-
keiten in der realen Welt» (S. 36) abgebaut werden kénnen.



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 409

Der 1. Teil (IVon der Notwendigkeit einer Internetethik, S. 39—58) beschiftigt
sich mit der Notwendigkeit einer Internetethik. Peter Ludes erkennt hegemo-
niale Bedingungen in der Erste-Welt-Kommunikation und sieht darin den
Grund, dafl Ethik im Web weitgehend ausgeblendet wird. Eine Lésung sieht
er nur, wenn alle Informationsangebote aller Medien kontinuierlich iiber die
wichtigsten Entwicklungen aller acht Kulturkreise berichten. Bernd Frohmann
betont eher materialistische Aspekte. Fir ihn hat die Cyberethik mit «Koz-
pern» zu tun, nicht mit «Bytes». Frohmann setzt sich mit Cyber-Utopien nach
dem Muster von Lévys neuem anthropologischen Raum auseinander, nach der
die kollektive Intelligenz durch ihre Korperlosigkeit gekennzeichnet ist.

Im II. Teil (Zugdnge sur Grundlegung der Internetethik, S. 61-77) werden ver-
schiedene Zuginge zur Internetethik vorgestellt. Rafael Capurro wihlt in An-
lehnung an Heidegger einen existenzialontologischen Zugang und versteht die
Digitalisierung der «Wirklichkeit» als neuen Welt-Entwurf. Danach missen
Phinomene digital erfal3t werden; Phinomene sind aber nicht digital, sondern
wir legen sie als digitalisierbar aus. Capurro entschliisselt die digitale Weltver-
netzung lber die angeletische (im Sinne der Botschaft als Vorgabe) und die
hermeneutische Methode (im Sinne des Verstehens der Vorgabe). Die primare
Aufgabe einer Netzethik besteht aus dieser Sicht darin, unser Im-Netz-Sein
(als Botschafter-Sein) im Kontext von Weltoffenheit und Korperlichkeit sehen
und verstehen zu lernen. Matthias Rath und Klaus Wiegerling kniipfen an die
«Cassirer-Renaissance» an. Rath bettet seine Reflexion in die allgemeine An-
thropologie ein. Fur ihn muB jede medientheoretische Reflexion iiber das «Men-
schengerechte» als ontologische (Selbst-)Interpretation des Menschen vor dem
Hintergrund seiner Medialitit gedeutet werden. Wiegerling geht von der Sym-
boltheorie Cassirers aus. Er zweifelt mit Recht daran, ob die Medienphiloso-
phie witklich nur eine Bereichsphilosophie ist. Die Entfaltung der Disziplin
zeigt — wenn immer man geniigend tief ansetzt —, daB} sie sich nahtlos in einen
umfassenden symboltheoretischen Ansatz einfiigen 1if3t. Petra Grimm und
Franko Rotha analysieren das Netz von der Semiotik ausgehend und beleuch-
ten die dort geschehende, teilweise innovativ-kreative Zeichenproduktion am
Beispiel von E-mail und SMS. Im Netz kénnte so eine neue Semiosphdre ent-
stehen, die ein System von Einzelcodes unterschiedlicher Herkunft versam-
melt. Eine aufklirende Interpretation der unterschiedlichen Inhalte des Net-
zes ist notig. Die Semiotik wirde sich neben der Analyse von Zeichensyste-
men und ihrer Interpretation auch auf die Analyse ethischer Beziige erstrek-
ken und kénnte damit der Politik, der Okonomie und der Kultur wichtige
Impulse geben.

Die folgenden Ansitze bemithen sich um #ormative Entwiirfe. Andreas
Greis formuliert seinen Zugang zur Internetethik aus einer strukturhermeneu-
tischen Perspektive heraus und zielt auf ethische Bewertungs- und Orientie-
rungslinien fir das Netz. Das Internet sieht er dreidimensional: sowohl als
Kommunikations- als auch als Handlungsraum und als virtuellen Raum. Damit
kann sowohl eine Sach- als auch eine Problemanalyse unternommen werden,
die unabdingbar sind fir eine anwendungsbezogene Ethik. Karsten Weber ori-
entiert sich an der politischen Philosophie und bietet folgerichtig einen struk-



410 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

tur- oder institutionenethischen Zugang zur Netzethik. Der Zugang zum Netz
stellt uns vor Verteilungsfragen, die in Gerechtigkeitsfragen munden. Solche wet-
den prominent bei John Rawls thematisiert und sollten fiir die informations-
ethische Reflexion fruchtbar gemacht werden. Betrachtet man die Information
als Gut, steht man genauso vor der Frage der Verteilungserechtigkeit wie bei
andern Giutern. Dabei sollten die Erkenntnisse der Institutionen- und Trans-
aktionskosten-Okonomie beriicksichtigt werden. Matthias Kettner erweitert
diese Perspektive um eine menschenrechtliche Dimension. Er macht sich Ge-
danken iber eine aussichtsreiche Arbeitsteilung zwischen verschiedenartigen
Medien in punkto Menschenrechtskommunikation und dariber, wie sich eine
solche Arbeitsteilung herbeifiihren 1i3t. Auch der Ansatz von Jessica Heesen
steht in der Nihe der politischen Theorie. Sie beruft sich auf die liberale men-
schenrechtliche Tradition moderner Gesellschaften. IThr Entwurf bietet sich
als zugleich institutionen- wie auch individualethischer Zugang dar. Im Unter-
schied zu einem negativen Freiheitsbegriff, der darauf abzielt, die Freiheits-
rechte anderer nicht zu beschneiden, bezeichnet ein solidarischer Freiheitsbe-
griff fiir sie eine positive Pflicht zur Aufrechterhaltung der 6ffentlichen Kom-
munikation im Hinblick auf eine Gemeinwohlorientierung.

Im III. Teil (Rickblick und Aunsblick, S. 181-188) bietet Rupert Scheule
sowohl einen Riickblick wie auch einen Ausblick. Sein abschlieBender Beitrag
leistet eine erste Selbstreflexion auf die netzethische Diskussion im deutsch-
sprachigen Raum. Sein Fazit zieht er unter folgenden Leitfragen: 1. Gehort die
Netzethik ins Grundlegungs- oder ins Anwendungssegment der ethischen Wis-
senschaft? 2. Wird Netzethik normativ oder deskriptiv betrieben? 3. Welches
ist der jeweilige «normative Outputy, falls Netzethik normativ aufgefal3t wird?
Handelt es sich um sozial- oder individualethische Imperative? Fest steht fiir
ihn, daB3 es einen groflen Bedarf gibt an konkreten netzethischen Orientie-
rungen.

In der Tat er6ffnet sich fiir die Ethik ein enormer «Wirklichkeitsbereichy,
der sich selbst, aber auch das ethische Reflektieren dauernd verindert, denn
niemand vermag im Augenblick zu sagen, wohin uns die Cyber-Welt fiihrt.
Dieses Feld abgesteckt, erste ethische Ansdtze ausprobiert zu haben, ist das
Verdienst dieses Bandes. Dabei bewahrheitet sich hier einmal mehr: Je gréBer
die Vertrautheit und Informiertheit mit dem materiellen Bereich (Digitale Tech-
niken, Internet, Medien etc.), desto gewinnbringender lassen sich die «spekula-
tiven» Traditionen verlebendigen. Beides verbindet der spiritus rector des gan-
zen Unternehmens R. Capurro — auch wenn man iber die eine oder andere
Interpretation und Verkntipfung von Traditionen streiten mag — in sehr
anregender Weise.

ADRIAN HOLDEREGGER



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 411

Erik Peterson: Jobannesevangelinm nnd Kanonstudien. Aus dem Nachlass heraus-
gegeben von Barbara Nichtweiss unter Mitarbeit von Kurt Anglet und Klaus
Scholtissek. Wiirzburg: Echter Verlag 2004. 355 S. (Erik Peterson, Aus-
gewihlte Schriften Bd. 3). ISBN: 3-429-02560-5.

Erik Peterson (1890-1960) was zhe great German Protestant academic convert
to the Roman Catholic Church in the years of the Weimar Republic. Thanks
to the research efforts of especially Barbara Nichtweiss, Peterson and his
works are enjoying something of a renaissance. This publication of his lec-
tures, on John (introduction and commentary on chap. 1-7) and on the prob-
lems connected with the history of the canon of the New Testament, 1s a wel-
come example. Although Peterson was professor of early church history at
Bonn (1924-29) until shortly before his conversion in 1930, he also taught
New Testament, and this area remained his first love. (His celebrated lectures
on Romans were published in 1997). After his conversion he taught in Rome.
This explains why B. Nichtweiss had to translate his lectures on the NT canon
from the Italian.

This volume begins with a letter from Cardinal Lehmann of Mainz. Then
Dr. Nichtweiss introduces the edifion, that is, the technical aspects of its publi-
cation. Then a younger colleague and specialist in John’s gospel, Klaus Schol-
tissek (Wirzburg), introduces us to Peterson’s Johannine exegesis as such. Oaly
then do we get to Peterson himself: first his introduction to the gospel (pp. 1—-
56); then the Prologue (pp. 57-96), then the exegesis of 1:18-7:30 (pp. 97—
290); there follow short meditations on John 13:1 and on 16:12-24 from an
earlier period (pp. 291-299). The studies on the canon bring the book to a close
(pp. 303-355).

It is not obvious that a professor’s notes from seventy-five years ago
should be published now. Yet to the reviewer it seems a wise decision, and
not only for the history of exegesis. Peterson cannot write a dull sentence. He
is an independent spirit, and it is a pleasure to wrestle with his views even when
one does not agree. He was writing on John after his doctor-father Walter
Bauer’s commentary had been published, and twelve years before Bultmann’s
commentary would appear. He argues primarily with Bauer, and is stimulated
by the provocative book of Hans Windisch on John and the Synoptics (1926).
Windisch suggests that John thinks that he is superior to the other evangelists
and sets out to replace them, as much as he can. In agreement with Windisch,
Peterson accepts that the Fourth Evangelist knew the three Synoptic gospels
(a view already held by Clement of Alexandria). This is important, because a)
it effects the question of the historical reliability of the sources of John; b) this
view was soon to be denied by Bultmann and Dodd; c) it is in all probability
true; d) it provides an important clue to both the freedom and the fidelity
with which John used his sources, a control on how he used his sources.

When Peterson was writing, the hypothesis that John was deeply influ-
enced by the abundant Aramaic literature of the Mandean baptist sect was
being promoted by Lidzbarski and Bultmann. Peterson rejected this hypothe-
sis and later scholarship agreed with him (pp. 37-48). He notes for example
that John the Baptist plays only a minor role in Mandean literature; the central



412 Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus

figure is rather Manda d’Haje, grosis go0és, knowledge of life. Peterson is skep-
tical about exact definitions of Jewish Christianity and about the existence of
early gospels in Aramaic.

As Peterson approaches the more sensitive matter of the authorship of
the Fourth Gospel, he notes that while Paul preached and Peter organized,
John contemplated. John is an example of the prophetic charism in earliest
Christianity (John 16:12-13).

The rivalry between Rome and Ephesus is well sketched and has fresh in-
sights. As Rome had the tombs, i.e., relics, of Peter and Paul, so Ephesus
could boast of John, Philip and Mary the mother of Jesus. Ephesus was pet-
haps the administrative center of the churches in the East, for a time, after the
fall of Jerusalem, and before the rise of Byzantium (in Rev 2-3, Ephesus has
the primacy). (But then what of Antioch?) Peterson argues that, since Roman
authors like Hippolytus defended the apostolic authorship of the Fourth Gos-
pel even when this would work against their own interests to uphold a Roman
primacy, it must be true! Although Peterson is inclined to accept the apostolic
authorship, he does not affirm this absolutely. Rather, he shows the weakness
of the arguments against it, e.g., the anonymous authorial style, the partly Hel-
lenistic atmosphere. He rightly points out that Galilee was highly Hellenized
at the time of Jesus and the evangelist. He points out the need for a revision
of the theses of the early Tubingen school on the relations between Judaism.
This was a task later accomplished by E.]. Bickerman and Martin Hengel, with
nuances by L.H. Feldman. Peterson refuses to speculate on the reasons why
John makes the selection he does out of the Synoptic tradition.

Peterson divides the Johannine Prologue into eight thematic sections,
whereby each of the last five verses is a separate section. This reinforces the
impression that there was a basic text or hymn (vv. 1-5); then a reflection on
John the Baptist; then another hymn (vv. 9-13); these were then augmented
over time by further reflections, perhaps by the same author (vv. 14-18). This
may be historically true, but such a presentation damages the unity and coher-
ence of the whole; this unity is better shown by authors like M.-E. Boismard
and R.A. Culpepper, who organize the Prologue into a complex chiasm. Peter-
son’s commentary here shows the broad range of his culture: classical, patris-
tic, Islamic, medieval, baroque (Maldonatus) and modern (Goethe, Nietzsche,
Scheler, Barth). It contains a helpful excursus on the differences between
voice, myth, aphorism, discourse and Logos, as well as one on cosmos (ot-
dered world), and one on being children of God.

For Peterson, the Lamb of God is the innocent, the just one, neither the
passover lamb nor the suffering servant; he distinguishes between taking away
(airein) the sins of the world and carrying them (pherein, not used by John
here). On the wine miracle of Cana, he is well aware of the background in the
Dionysus cult, yet he is careful to notice the differences, e.g., the mere epiph-
any of Dionysus works the change; in the case of Jesus it is a conscious choice.

Enough has been said to give a sense of the fine qualities of this com-
mentary, which is at once independent and in dialogue with alternative views.
It is to be highly recommended, and its editors are to be congratulated. The



Besprechungen — Rezensionen — Comptes rendus 413

main criticisms are that it is not complete, and that the commentary is not ex-
haustive on each pericope. We have been spoiled by later, longer commentar-
ies. Peterson could be classified as a moderately conservative, history-of-re-
ligions exegete whose quality of judgment is consistently high. He remains a
good teacher.

BENEDICT T. VIVIANO, O.P.



	Besprechungen - Rezensionen - Comptes rendus

