
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Werden wir das Feuer hüten können?

Autor: Ballestrem, Monica von

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Monica von Ballestrem

Werden wir das Feuer hüten können?

Umleitung

Die hier angestellten Überlegungen gehen davon aus, daß Wahrnehmung
und Beziehung Voraussetzungen für kirchliche Fortexistenz sind.

In einer kirchlichen und gesellschaftlichen Situation, wie sie derzeit in
Deutschland herrscht, als Hauptamtliche in einer Gemeinde zu arbeiten,
kann neben der Freude, die dies macht, von sehr vielen Fragen begleitet
sein. Man kommt ja weder mit fertigen Antworten auf die Fragen, was zu
tun und was zu lassen ist, aus der Ausbildung, noch kann es genügen,
einfach alles so zu tun, wie es «immer schon» gemacht wurde. Letztlich soll die
Arbeit in der jetzigen Situation sinnvoll sein und Früchte tragen und nicht am
Ende noch das verhindern, was heute an menschlichen, spirituellen und
kirchlichen Entwicklungen notwendig wäre. In diesen Fragen sind keine
Mühen zu scheuen, denn schließlich geht es um unendlich viel. Es geht um
eine christliche Verkündigung, die Menschen die Liebe Gottes, in der sie

geborgen sind, wenigstens erahnen, am besten: intensiv spüren lassen soll.
Es geht um Hoffnung für unser Leben — und darüber hinaus. Nicht nur
seelisch kranke Menschen zeigen uns immer wieder, daß die Frage nach Hoffnung

letztlich eine Frage auf Leben und Tod ist. Es geht darum, zu ermutigen,

sich immer wieder neu auf einen Weg einzulassen, der Leben im Vollsinn

bedeutet. Und schließlich geht es um die Frage, ob es uns gelingt, die

«Hoffnungsflamme», die das Christentum zu hüten hat, in die nächste Generation

weiterzugeben oder nicht.
So stelle ich mir während meiner pastoralen Arbeit in der Gemeinde

beispielsweise immer wieder die Frage, ob ich Menschen, denen ich
begegne, aufmerksam genug zugehört habe, um zu erahnen, wo sie stehen, um
zu verstehen, was sie beschäftigt. Fühlen sie sich von ihrem Glauben so weit
getragen, daß er ihnen zu leben hilft, besonders in schwierigen Lebenssituationen?

Erfüllt sie die Hoffnung so sehr, daß sie sie leben und weitergeben
können? Nachdenklich wurde ich eines Tages, als mir eine Frau, die als sehr
aktives Gemeindemitglied galt, erzählte, sie sei völlig hilflos gewesen, als ihr
ein schwer krebskranker Bekannter sagte, er hätte Angst vor dem Sterben.
Sie meinte, dazu könne sie ihm leider nichts sagen, denn sie sei noch nie
gestorben. Sind vielleicht viele derer, die wir für aktive Gläubige halten, eher
kirchlich sozialisiert, aber viel weniger, als wir wahr haben wollen, tatsächlich

getragen von christlicher Hoffnung?



342 Werden wir das Feuer hüten können?

Solche Zusammenhänge nicht wahrzunehmen und nicht auf sie zu
reagieren, kann uns an unserem christlichen Verkündigungsauftrag vorbeigehen
lassen, weil es uns davon abhält, danach zu suchen, wie Menschen in ihrer
jeweils konkreten Situation tatsächlich Zugang zur christlichen Hoffnung
bekommen könnten. Sicherlich haben wir, die Hauptamtlichen, heute nicht
mehr die selbe Aufgabe wie vor etwa 50 Jahren. Doch welche Aufgabe
haben wir nun? Und welches werden wohl die Aufgaben aller Getauften und
Gefirmten sein?1 Besonders berücksichtigt wird in diesem Artikel die Sicht
jener Frauen, die einseitig patriarchalen Ausprägungen der Kirche kritisch
gegenüberstehen.

Einige theologische Zusammenhänge, die als Grundlage für unser
Nachdenken über unseren heutigen kirchlichen Weg dienen könnten, seien
im Folgenden erwähnt.

I. Die Be^iehungsdimension

Entscheidend für das Suchen nach einem lebendigen Weg für unser Wirken
in Kirche und Welt ist es, sich bewußt zu machen, wie grundlegend all das,
was für unser Leben und unseren Glauben von Bedeutung ist, mit Begehungen

zu tun hat.
Die Trinität, die als Summe der im christlichen Zusammenhang

gemachten Gotteserfahrung gilt, führt uns «Beziehung) als theologische
Grundkategorie vor Augen. Sie ist eine «lebendige Einheit von unterschiedenen,
aber prinzipiell gleichberechtigten <Personen»>2. Die Benennungen der
einzelnen göttlichen Personen drücken Beziehungserfahrungen der Menschen
mit Gott aus. Gott mit Vater oder Mutter anzusprechen ist eine Beziehungsaussage,

eine Aussage von Gott, der «von seinem Wesen her in Beziehung
ist»3. Jesus als Sohn Gottes bezeichnen ist nicht eine Aussage über ein
biologisches Abstammungsverhältnis, sondern drückt aus, wie eng die Beziehung
Gottes zu seiner Selbstaussage in Jesus ist.4 Bernd Jochen Hilberath hebt
von den vielen Bildern der Theologie- und Frömmigkeitsgeschichte vom
Heiligen Geist das vom heilenden Geist besonders hervor, der «Raum gibt,
Raum frei macht und so Selbststand und Beziehung, Selbstüberschreitung

1 Ausführlicher zu diesen Fragen und zu all den folgenden Gedanken, siehe: Monica

GRÄFIN VON BäLLESTREM, Schreiben gegen das Überhören. Für eine plurale und
basisorientierte Theologie und Praxis der Kirche, Würzburg 2003.

2 Bernd Jochen HILBERATH, Im Ursprung ist Beziehung. Die Relevanz des christlichen

Gottesbildes für das Leben der Menschen heute, in: Geist und 'Lehen 69 (1996)
409.

3 Ebd. 412.
4 Vgl. ebd. 414f.



Werden wir das Feuer hüten können? 343

und Verbindung ermöglicht»5. Johannes B. Brantschen weist im Anschluß
an Joh 16,13 auf den hörenden Geist hin:

«Der Geist spricht nicht nur in uns und durch uns, er hört auch in uns und
durch uns. Aber: [...] lassen wir den Geist in uns hören, indem wir auf andere

hören? Sind wir bereit, unsere Ansichten in der Auseinandersetzung mit
anderen aufs Spiel zu setzen? Der Geist hört; er ist ein Freund der offenen
Kommunikation und ein Feind jeden Sektierertums.»6

Jesus macht in seiner Kunde vom Reich Gottes «Beziehung» zur Grundlage
für unsere Theologie. Mit dieser Verkündigung stellt er nicht sich selbst in
den Mittelpunkt, sondern das, was durch unmittelbares Flandeln, durch Liebe

und Beziehung geschieht. In seinen Beziehungen auch zu jenen
Menschen, die von der damaligen Gesellschaft, besonders von den «Frommen»
unter ihnen, gemieden und ausgestoßen wurden — den Zöllnern und
Sündern, den Frauen, Kindern und Kranken —, macht er Gottes einzigartige Liebe

in Raum und Zeit spürbar. Jesus ließ sich von keiner anders ausgerichteten

Deutung davon abhalten, Reich Gottes auf diese Weise zu
vergegenwärtigen. Dadurch war Reich Gottes nahe.7

Ein Blick zurück in unsere jüdisch-christliche Geschichte mit Gott zeigt,
daß all unser Reden von Gott ursprünglich aus Erfahrungen von menschlichen

und transzendenten Beziehungen und deren Reflexionen stammt und
damit beziehungshaft ist.8 Deshalb beginnt unsere Suche nach Gott damit,
menschliche Erfahrungen ernstzunehmen.9 Immer wieder ist zu fragen, welche

Stellung der Mensch aufgrund unseres Redens von Gott bekommt und
welche Auswirkungen dies auf Beziehungen untereinander hat. Wird
beispielsweise eine erhabene Gottheit verehrt, gänzlich jenseits menschlicher
Bedingungen, könnte eine solche Rede von Gott Isolierung, Über- und
Unterordnung und Zuwendung allenfalls in herablassender Form nahe legen.10

Das jüdische Gottesbild sieht im Gegensatz hierzu die auf Gegenseitigkeit
beruhenden Beziehungen zwischen Menschen und Gott und den

Menschen untereinander als zentral an. Das Alte Testament ist durchzogen von
einer Beziehungsgeschichte zwischen Jahwe und den Menschen. In Ex 3,14
stellt sich Gott als Jahwe vor: «Ich werde für euch da sein, als der ich für
euch da sein werde», also in seinem tiefsten Wesen als beziehungshaft. In

5 Ebd. 416.
6 Johannes B. BRANTSCHEN, «Der Heilige Geist und die Kommunikationsstörungen
in der katholischen Kirche», in: Max KÜCHLER/Peter REINL (Hgg.), Randfiguren

in der Mitte [FS Hermann-Josef Venetz], Freiburg Schweiz 2003, 251.
7 Vgl. Carter HEYWARD, Und sie rührte sein Kleid an, Stuttgart 1992 (4. Aufl.),

98f. Vgl. Ottmar FUCHS, Heilen und Befreien. Der Dienst am Nächsten als Ernstfall
der Kirche und Pastoral, Düsseldorf 1990, 22f.

8 Vgl. Carter HEYWARD, Und sie rührte sein Kleid an, 48 (s. Anm. 7).
9

Vgl. ebd. 37.
10 Vgl. ebd. 43. 77.



344 Werden wir das Feuer hüten können?

seinen Taten, wie z. B. der Befreiung Israels aus Ägypten, erweist Jahwe
seinen Be2iehungswillen. Auf den Bund, den Jahwe anbietet, läßt sich das Volk
Israel ein, indem es aneinander gerecht handelt. Die 10 Gebote sind ein
«Dokument» des Bundes zwischen Gott und Israel und nur aus dieser
Beziehung heraus zu verstehen. Jahwe ringt immer wieder um sie. Er handelt
nicht isoliert, sondern mit den Menschen. Unter den Menschen soll es so

gerecht zugehen, wie Jahwe an seinem Volk handelt. Martin Buber betont
die Gegenseitigkeit dieser Beziehung, da sie die freiwillige menschliche
Antwort erfordert.11

Da auf solchem Glaubensboden unsere Theologie steht, geht es in
pastoralem Wirken vor allem um gegenseitige Wahrnehmung in Beziehungen,
und damit um jene Erfahrungen, die von jeher Ausgangspunkt von Theologie

waren.

II. Zur Erfahrungsdimension

Mit seiner Eröffnungsrede zum Konzil weist uns Papst Johannes XXIII. mit
großer Intensität auf die Erfahrungen heutiger Menschen hin. Sie seien
nunmehr wahrzunehmen, um zu wissen, wie die christliche Botschaft heute
in rechter Weise zu verkünden sei. In den Texten des II. Vaticanums wird
dieser Zusammenhang immer wieder aufgegriffen, besonders deutlich in der
Pastoralkonstitution Gaudium et spes-, «Freude und Hoffnung, Trauer und
Angst der Menschen von heute, besonders der Armen und Bedrängten aller
Art, sind auch Freude und Hoffnung, Trauer und Angst der Jünger Christi.
Und es gibt nichts wahrhaft Menschliches, das nicht in ihrem Herzen seinen
Widerhall fände.»12

Theologie, insbesondere die Praktische Theologie, muß also menschliche

Erfahrung und soziale Wirklichkeit untersuchen. Darin ist sie auf die
Zusammenarbeit mit den Sozialwissenschaften angewiesen. Sie muß
allerdings deren jeweilige Optionen daraufhin überprüfen, ob sie mit jenen der
Theologie kompatibel sind.13 Forschung kann in solchem Zusammenhang
nicht mit dem Ziel geschehen, das Handeln in allgemeingültige Gesetze zu
fassen und die Menschen, die man beobachtet, unter dem Gesichtspunkt
ihrer möglichen Beherrschung wahrzunehmen. Vielmehr sind die, die
erforscht werden, als Handelnde anzuerkennen, die selbst ihr Handeln
beurteilen können, selbst Hypothesen bilden und aufgrund eigener Erfahrung
den Forschenden widersprechen können. Ihre Würde gilt es zu achten und

11 Vgl. Martin BUBER, Ich und Du, Gerlingen 1994 (12. Aufl.), 23ff.
12 GS 1.
13 Vgl. Norbert METTE/Hermann STEINKAMP, Sozialwissenschaften und Prakti-

sehe Theologie, Düsseldorf 1983, 170ff.



Werden wir das Feuer hüten können? 345

sie sind als gleichberechtigte Partnerinnen und Partner anzuerkennen.14 Dies

gilt speziell für jene, die in der Position der Schwachen sind. Nur im Mitein-
ander-Handeln ist eine gemeinsame Handlungsorientierung zu finden und
Identität zu gewinnen.15 Erst, wenn dieses Miteinander auch in der Struktur
kirchlichen Handelns verwirklicht ist, würde von «subtil manipulatorischen
Formen machtförmigen Denkens»16, das ein solches Miteinander verhindert,
wirklich Abschied genommen.

III. Biographie als Ort von Theologie

Was wir im Alten Testament von Jahwe erfahren, stammt aus der konkreten
Geschichte, die das Volk Israel mit ihm erlebt hat. Nur diese von Menschen
erzählten Erfahrungen stehen uns zur Verfügung. Die biblisch-christliche
Gott-Rede interessiert sich nicht so sehr für «Gott an sich», bzw. für
innergöttliche Geschehnisse, wie wir sie in den Mythen der Stammesvölker, aber
auch bei den Ägyptern und den Mesopotamiern finden, wo der Anfangsmythos

(das sakrale Königtum) entscheidend ist. Vielmehr ist das Erzählen
einfacher Menschen, von ihrem Handeln und Leiden, ihren Grundkonflikten

und Nöten, von dem allmählichen Entstehen ihrer Gemeinschaft gleichzeitig

ein Erzählen von Gott und seinem Handeln. An die Stelle der Théogonie

der Stammesmythen rückt im Alten Testament die Ethnogonie.
Anders als ungeschichtliche Götter, die abbildhaft in Götterbildern dargestellt
werden, handelt Jahwe geschichtsmächtig. Er ist deshalb in der konkreten
Geschichte erfahrbar und nicht von ihr zu lösen.17

Jesus macht in seiner eigenen Biographie Gott für die Menschen erfahrbar.

So sie sich mit ihren eigenen Biographien an seiner orientieren, ihm
nachfolgen, wird dies für sie zur Möglichkeit, Gott zu erfahren und ihn für
die Mitmenschen erfahrbar werden zu lassen.

Christlicher Glaube läßt sich als ein Traditionsprozeß aus gemeinsamem
Erfahren und Handeln bezeichnen. Nach genauerer Wahrnehmung ist hier
eine Einschränkung zu machen, denn nur ein geringer Teil aller gemachten
Glaubenserfahrungen geht in das ein, was «gemeinsam geteilter Glaube» ge-

14 Vgl. Helmut PEUKERT, «Was ist eine praktische Wissenschaft? Handlungstheorie
als Basistheorie der Humanwissenschaften. Anfragen an die Praktische Theologie»,

in: Ottmar FUCHS (Hg.), Theologie und Handeln. Beiträge zur Fundierung der Praktischen

Theologie als Handlungstheorie, Düsseldorf 1984, 66ff. Vgl. auch: Alfred SCHÜTZ,
«Wissenschaftliche Interpretation und Alltagsverständnis menschlichen Handelns», in:
DERS., Gesammelte Aufsätze Bd. I, Das Problem der sozialen Wirklichkeit, Den Haag
1971,4.

15 Vgl. Helmut PEUKERT, «Was ist eine praktische Wissenschaft?», 78 (s. Anm. 14)
16 Ebd.
17 Vgl. Stephanie KLEIN, Theologie und empirische Biographieforschung, Stuttgart

1994, 16ff.



346 Werden wir das Feuer hüten können?

nannt wird. Die meisten Glaubenserfahrungen gehen nämlich verloren, werden

vergessen, verdrängt oder auch überarbeitet. Welche Erinnerungen
vergessen und welche überliefert werden — und in welcher Form —, ist abhängig
von unterschiedlichen Faktoren. Ein wesentlicher davon ist die Tiefe der
Glaubenserfahrung. Die Auferstehungserfahrung der Jünger und Jüngerinnen

Jesu und die auf sie folgende intensive Missionspraxis sind ein Beispiel
dafür. Doch spielen auch Macht und Ohnmacht, Interessen und Prestige
eine entscheidende Rolle.18

Ein anschauliches Beispiel für Bearbeitung, Verdrängung und Veränderung

von Traditionsgut ist die Bibel. Die Exegese untersucht diesen Prozeß
mit ihren Methoden. Sie stellt fest, daß manche Geschichten aufeinander
Bezug nehmen oder sich ergänzen. In manche ursprüngliche Geschichten
fließen neue Glaubensdeutungen mit ein. Manche werden neu oder anders

interpretiert oder auch eliminiert. Die Feministische Theologie beispielsweise

beschäftigt sich kritisch historisch und epistemologisch mit den
verdrängten Glaubenserfahrungen von Frauen. Die androzentrische Tradierung
hat sie weitgehend eliminiert. Sie sind nur mehr in geringen Spuren vorhanden,

und selbst dann noch in androzentrischen Überarbeitungen. Nahezu
die gesamte Glaubenstradition ist durch männliche Sichtweisen und Interessen

geprägt. Ihre Glaubenswelt wird generalisiert und als «muster-gültig»
weitergegeben.19

Im Rückblick und im Erfassen der Vergangenheit allein freilich läßt sich
Glaube nicht erforschen. Es geht um eine gemeinsame Weltdeutung im
Glauben, die nicht nur mit den Toten erfolgt. Auch mit den noch nicht
Geborenen stehen wir in einem unmittelbaren Handlungszusammenhang. Ihre
Lebensmöglichkeiten hängen davon ab, ob es uns gelingt, die Welt im Glauben

in einer Art zu deuten, die es uns ermöglicht, ihn weiterzugeben.20

IV. Auszug aus dem Patriarchat

Frauen haben in letzter Zeit — sofern sie Worte für solche Erfahrungen fanden

— zunehmend darauf hingewiesen, wie wenig in den traditionellen
Interpretationen des christlichen Glaubensgutes ihre Art der Erfahrungen syste-

18 Vgl. ebd. 25.
19 Vgl. ebd. 25f. Aber auch all die anderen mündlich überlieferten und lokalen Er-

innerungen gehören eigentlich zum Glaubensinhalt, nicht nur die lehramtlich verkündeten

und theologisch rezipierten, nicht nur die der berühmten Heiligen, sondern auch
die Perspektiven, Hoffnungen und Handlungsstrategien der unrühmlich Gescheiterten.
Wenigstens exemplarisch-musterhaft sollte ihr Glaube im Wissensbestand des Glaubens

aufgehoben sein.
20 Vgl. ebd.



Werden wir das Feuer hüten können? 347

matisiert wird und wie hungrig Verkündigung sie zurückläßt.21 Auch jene,
die sich von solchen Äußerungen zunächst befremdet fühlen, kommen,
sobald es um die Frage nach der Weitergabe des Glaubens geht, nicht umhin,
sich mit ihnen zu beschäftigen.

Für diejenigen, die sich ständig mit feministischen Fragen auseinandersetzen,

sind die folgenden Überlegungen zur Situation der Frauen in Theologie

und Kirche weder neu noch besonders spektakulär. Manche schöpfen
allerdings bei allem Nachdenken, das von der Benachteiligung der Frau im
herrschenden theologischen Diskurs und in der Struktur der Kirche spricht,
Verdacht. Sehr schnell ist man dann mit Unterstellungen bei der Fland.
Frauen (wie Männer), die über die Benachteiligung von Frauen nachdenken,
sind dann die ewig Nörgelnden und haben Destruktives im Sinn, sie sorgen
für schlechte Stimmung und machen ihre eigenen Probleme zu den Problemen

aller. Es ist natürlich nicht auszuschließen, daß auch einmal eigene
Probleme, die von der betreffenden Frau nur selbst zu lösen sind, auf angeblich
allgemeine Probleme projiziert werden. Ein solches Argument jedoch
permanent als Schild gegen das Hinhören und Hinsehen mit sich zu führen,
wäre ein Verhalten, das an eine Augenkrankheit, an ein Skotom — eine

Gesichtsfeldverengung — erinnert.22
Die Achtung voreinander und die Männern wie Frauen gleichermaßen

zugesprochene Geistbegabung23 erfordern es, sich tatsächlich gegenseitig
wahrzunehmen und zuzuhören und Anfragen — seien sie noch so unbequem,
irritierend und für den Moment nicht nachvollziehbar — nicht systematisch
auszuschließen. Solches gilt natürlich nicht nur für das, was Frauen zu sagen
haben24, aber auch dafür.

21 Meist suchen Frauen den Grund für solchen Hunger bei sich selbst. Vgl. Elisabeth

MOLTMANN-WENDEL, Wer die Erde nicht berührt, kann den Himmel nicht
erreichen, Zürich-Düsseldorf 1997, 180ff. - Zum Thema «Theologie, die Frauen
ernährt», siehe: Monica GRÄFIN VON BALLESTREM, Schreiben gegen das Überhören,
404ff. (s. Anm. 1).

22 Vgl. hierzu Elizabeth A. JOHNSON, Ich bin die ich bin. Wenn Frauen Gott
sagen, Düsseldorf 1991, 31: Johnson bezieht sich auf Bernhard Lonergans, der in
pointierter Terminlologie eine Verhärtung des Geistes gegen unerwünschte Weisheit
«Skotose» und den sich daraus ergebenden blinden Fleck «Skotom» (Gesichtsfelddefekt)

nannte. - Ist das Theologie-Treiben von solch einer «Skotose» befallen, steht
demnach seine Wissenschaftlichkeit ernsthaft in Frage.

23 Vgl. hierzu auch ebd. 24: «Frauen sind in der gleichen Weise nach dem Bilde
Gottes geschaffen, in gleicher Weise durch Christus erlöst und in gleicher Weise durch
den Heiligen Geist geheiligt; Frauen sind in gleicher Weise an der andauernden Tragödie

der Sünde und am Geheimnis der Gnade beteiligt, sind in gleicher Weise zur Mission

in dieser Welt berufen, sind in gleicher Weise für das Leben mit Gott in Herrlichkeit

auserkoren.»
24 Wenn hier allgemein davon die Rede ist, was Frauen denken oder wahrnehmen,

geschieht das freilich im Bewußtsein der großen Unterschiedlichkeit weiblicher Wahr-



348 Werden wir das Feuer hüten können?

Eine Übergangs- oder Krisenzeit, wie sie die Kirche derzeit erlebt,
verweist sie wieder neu auf ihre jüdisch-christlichen Grundlagen25 und muß sie

deshalb noch einmal ganz neu zu einer Hörenden machen. Es genügt dann
nämlich nicht, Frauen Plätze zuzuweisen, die sie doch bitte einzunehmen
hätten. So manche Komplimente und sogenannte Wertschätzungen, die

Platzanweisungen gleichen und deshalb Beschränkungen sind, sollten als

solche durchschaut werden.26 Die Kirche kann es sich nicht erlauben,
vorhandene Potentiale eines Teils ihrer Mitglieder ungenutzt zu lassen. Sie

könnte es so versäumen, Beiträge zu vernehmen, die auf Auswege aus der
Krise weisen. Alle sollten gehört werden, niemand an seiner oder ihrer
Entfaltung gehindert werden.

Hat die Kirche eine Struktur, die auf die Unter- und Nachordnung von
Frauen aufbaut, fehlen an entscheidenden Stellen sozusagen chronisch deren

Erfahrungen, Wissen und deren Charismen.27 Damit leidet die patriarchal
gestaltete Kirche unter einer chronischen Krankheit, die der Heilung bedarf.
Bezeichnenderweise sind es denn auch immer wieder Frauen, die — aus pa-
triarchaler Sicht — in aussichtslos erscheinenden Situationen Initiative ergreifen

und damit ausdrücken, daß sie da einen Weg sehen, wo für andere nur
noch Zerfall und ein hoffnungsloses Nichts zu erkennen sind.

Eine neue «Kultur des Zuhörens» sollte sich mehr und mehr etablieren.28

Wie sonst ließen sich Entscheidungen fällen, die tatsächlich etwas mit
der Situation der gegenwärtigen Gesellschaft und der Menschen in ihr zu

nehmung und weiblichen Denkens. Doch ist nun vor allem das Denken jener Frauen
gemeint, die patriarchalen Systemen und Diskursen kritisch gegenüberstehen.

25 Vgl. Kap. III
26 Sehr skeptisch ist zu betrachten, wenn in diesem Zusammenhang von der «Natur

der Frau» gesprochen wird, die sie für einen bestimmten Platz in Kirche und
Gesellschaft und für bestimmte Aufgaben geeignet erscheinen läßt. Das, was als «Natur
der Frau» definiert wird und damit als nicht weiter hinterfragbar, entspricht dann meist
jenem Frauenbild, das sich mühelos in ein patriarchales Gesellschaftssystem einfügt
und es abstützt. Vgl. Lucia SCHERZBERG, Sünde und Gnade in der Feministischen
Theologie, Mainz 1991, 38f.

27 In solchem Zusammenhang wird immer wieder darauf hingewiesen, daß es doch
genügend Bereiche gäbe, in denen sich Frauen ihrer Natur und ihren Begabungen
gemäß einbringen könnten. Als Begabungen der Frauen werden ihre Begabungen
emotionaler Art und jene für die Katechese der Kinder betont, und es wird hervorgehoben,
wie entscheidend sie immer wieder im Hintergrund wirken würden.

28 Eine solche Kultur des Zuhörens beginnt in der Kirche manchmal dort, wo
Menschen Erfahrungen mit dem Bibel-Teilen machen, da es zu dieser Weise, Bibel zu
lesen und zu meditieren, gehört, sich gegenseitig zuzuhören, ohne zu unterbrechen,
eigene Erfahrungen mitzuteilen, ohne zu belehren. Vgl. zum Bibel-Teilen: Internationales

Katholisches Missionswerk Aachen et al. (Hgg.). Red.: Oswald HlRMER et al.,
Bibel-Teilen. Bekannte Texte neu erleben, Aachen 1998; Oswald HIRMER/Georg STEINS,
Gemeinschaft im Wort. Werkbuch zum Bibel-Teilen, München/Aachen 1999).



Werden wir das Feuer hüten können? 349

tun haben? Wie anders sollte der Gott, der sehr wesentlich in menschlicher
Begegnung zu erfahren ist, vernommen werden?

Irriderungen, die auftreten, wenn Menschen bisher noch weitgehend
Überhörtes (und deshalb Unerhörtes) zu Gehör bringen, könnten zur
geistlichen Erfahrungen werden, denn sie können herausführen aus Verkrustungen,

die taub und blind machen gegenüber den Mitmenschen und gegenüber
Gott und damit gegenüber Kräften, die besonders benötigt würden und
gegenüber Wegweisungen zu dem Weg, der gemeinsam und in Vielfalt weiter
einzuschlagen ist.29

Die Zeit, in der weiblichem Nachdenken grundsätzlich mit zynischen
Bemerkungen begegnet wird, sollte deshalb in einem ernsthaften theologischen

Diskurs der Vergangenheit angehören. Eine wachsende Zahl von
Frauen und Männern, die die Unsicherheit wahrnehmen, die hinter solchen
Reaktionen steckt und die Unglaubwürdigkeit solchen Verhaltens
durchschaut, nimmt so geprägte amtliche Entscheidungen und eine so betriebene
«Theologie» nicht mehr ernst. Einem gemeinsamen kirchlichen und
theologischen Prozeß würden auf diese Weise jene Kräfte verloren gehen, die sich

wegen eines «chronischen Nicht-gehört-Werdens», wegen eines kirchlichen
Verhaltens, dem sie sich nicht mehr anschließen können und in dem sie kein
Zuhause haben, «ausklinken». Bleiben würden die (noch) unkritischen und
die fundamentalistisch orientierten Kräfte. Ein solches Zurücklassen vitaler
Kräfte konnte sich Kirche aber noch nie und kann sie sich schon gar nicht
in einer Krise erlauben, wie wir sie derzeit erleben.30

Über Jahrhunderte haben Frauen immer wieder damit begonnenen,
eigene Denk-Ansätze zu entwerfen. Doch erst seit relativ kurzer Zeit nehmen
sie es in Angriff, Theologie und Philosophie konsequent auf ihre Weise zu
systematisieren. Pastorale Strukturen sind deshalb noch weitgehend von
männlichen Sichtweisen und männlicher Theologie geprägt. Die Situation
der Frauen unter diesen Bedingungen verdient deshalb nach wie vor besondere

Aufmerksamkeit.
Praktische Arbeit in der Gemeinde beispielsweise gibt Gelegenheit,

immer wieder festzustellen, wie neben den Frauen, die sich von der Kirche
distanziert oder verabschiedet haben, doch weitaus mehr Frauen als Männer
in der Gemeinde engagiert und sichtbar sind. In persönlichen Kontakten
läßt sich unter diesen Engagierten eine große Bandbreite in ihren Weisen
von Zustimmung und Zugehörigkeit zu Glaube und Kirche feststellen. Und
doch scheinen Frauen häufig nur ein Schatten dessen zu sein, was sie eigent-

29 Es ließe sich hier von einer «Spiritualität des Zuhörens» sprechen, die nicht zu
verwechseln ist mit Hören auf endloses Gerede, das auf Optionslosigkeit beruhen
kann und notwendige Entscheidung herauszögert.

30 Diese Krise erfordert, wie Johannes XXIII. in seiner Eröffnungsrede zum Konzil

sagte, das intensive Wahrnehmen der Erfahrungen heutiger Menschen. Vgl. oben
Kap. II.



350 Werden wir das Feuer hüten können?

lieh sein könnten. Selten haben sie Gelegenheit bekommen oder ergriffen,
sich als Entfaltete einzubringen. Meist werden weder von Männern und
noch weniger von ihnen selbst ihre Fähigkeiten erkannt, die deshalb wie
Knospen sind, die nicht zum Blühen kommen.31 Dabei wird der überwiegende

Anteil an Menschen verbindender Arbeit und Glauben weckender
Aufmerksamkeit32 von Frauen geleistet, meist unauffällig und ohne viel
Aufhebens. Obwohl die Beziehungsnetze der Frauen oft «auf dem Trockenen
liegen», ihre Arbeit meist für weit weniger wichtig als die der Männer
gehalten wird, sie vielleicht gelobt (und so bei der Stange gehalten) werden,
aber in ihrem eigentlichen Wert und ihrer eigentlichen Bedeutung nicht
erkannt werden, sie also — genau besehen — marginalisiert werden, erhalten
überwiegend Frauen das aufrecht, was in Gemeinden (noch) geschieht, so
wie sie auch jede Gesellschaft erhalten.33 Das meiste an ehrenamtlicher
Arbeit in den Gemeinden wird von Frauen getan, die Repräsentation nach
außen jedoch nehmen vorwiegend Männer wahr. Die Beurteilung der
Beiträge der Frauen erfolgt häufig gemäß einem patriarchalen System, wobei
dieses keinesfalls nur von Männern aufrecht erhalten wird.

Es ist deshalb der Frage nachzugehen, wie es zu einem System kommen
konnte, das die Frauen minder bewertet und Frauen in ihrem sich selbst
minderbewertenden Bewußtsein unterstützt. In diesem Zusammenhang sind
auch Theologie und Verkündigung zu untersuchen, da es ja ihre Aufgabe ist,
Frauen zu ermöglichen, immer mehr die imago Dei widerzuspiegeln, die
ihnen zugesagt ist.

Die unterschiedliche sündhafte Verstrickung von Männern und Frauen
in patriarchale Systeme untersucht beispielsweise Judith Plaskow. Ein
Durchschauen dieser Zusammenhänge kann Frauen und Männern ermöglichen, in
je ihrer Weise umzukehren, um für sich selbst und füreinander lebensförderlich

zu leben und zu handeln. So weist Judith Plaskow in ihrem Artikel
«Sünde und Gnade in der feministischen Theologie» darauf hin, daß eine

Sündenlehre, die die eigentliche Sünde im Stolz sieht, nur die Lebensweise
und Erfahrung der einen Flälfte der Menschheit berücksichtige. Denn für

31 Die Reaktionen von Frauen selbst auf solch eine Aussage kann und muß je nach
Charakter und Bewußtseinsstand natürlich sehr unterschiedlich ausfallen. Manche
Frauen werden das, was andere bei sich als unentfaltet bezeichnen, just als ihre
Aufgabe sehen, in der sie aufgehen.

32 Zu solchen Engagement zähle ich auch und sehr wesentlich jene nicht
vereinnahmenden «Scharnier-Gespräche», also Gespräche und Begegnungen, in welchen
explizit Christliches allenfalls in Andeutungen zu Sprache kommt und Gemeinde- und
Kirchen-Integrierung keine Rolle spielen. Sie ereignen sich nach meiner Erfahrung
innerhalb und außerhalb der Gemeinde, sie sind von der Ahnung einer letzten
Geborgenheit geprägt, beruhen auf authentischen, gesunden, alltäglichen Erfahrungen und
führen über sie hinaus. Für unsere Fortexistenz als «Feuer hütende Kirche» spielen sie

eine fundamentale Rolle.
33 Vgl. Elizabeth A. JOHNSON, Ich bin die ich bin, 28 (s. Anm. 22).



Werden wir das Feuer hüten können? 351

die Frauen besteht Sünde meist nicht in zu viel, sondern in zu wenig Stolz.
Die Charakterisierung der Sünde als Stolz setzt ein Subjekt- und Personsein

voraus, das der Frau häufig verweigert wird; die Ich-Schwäche von Frauen
wird auf diese Weise noch zur religiösen Tugend stilisiert. 34

Julia Strecker und Ursula Kiedel-Pfäfflin reflektieren in ihrem Konzept von
feministischer Seelsorge und Beratung u.a. über den Umgang mit Wissen
und Machtausübung. Macht wird z. B. ausgeübt, wenn eine bestimmte In-
teressensgruppe etwas verbreitet, was — unbemerkt von der Masse — mit der
Zeit als «normales Wissen» anerkannt wird.35 Obwohl von der Kirchenstruktur

nicht rezipiert, erweist sich bisweilen «unterworfenes Wissen»36 als

noch vorhanden und durch Ignorierung nicht verdrängbar.37 Immer wieder
gibt es «Zeit/Räume, in denen das bisher unterprivilegierte Wissen auftaucht
oder wiederentdeckt wird und damit zur Transformation des ganzen
Systems führt»38.

Frauen werden auf dem Weg des Auszugs aus patriarchalen Strukturen
immer wieder neu beschließen müssen, ihre Erkenntnisse über ihren eigenen
Weg nicht im Dickicht von anhaltend erfolgenden und internalisierten Aus-
sendefinitionen ersticken zu lassen. Solange eine Umwelt patriarchal geprägt
ist, wird es tiefer eigener Spiritualität und eines daraus folgenden starken
Selbstbewußtseins von Frauen bedürfen, damit sie ihrer eigenen und eigentlichen

Identität gemäß leben können. Alte Gewohnheiten zu verlassen,
bedeutet Sicherheiten zurückzulassen. Neben der Freude und Dankbarkeit über
das Entdecken der eigenen Identität werden sich auf dem Weg der Entfal-

34 Die Ur-Sünde der Frauen, so die These von Plaskow, bestehe in der fehlenden
Bereitschaft, «die Verantwortung für die eigene Selbstwerdung zu übernehmen» (Lucia
SCHERZBERG, Sünde und Gnade in der Feministischen Theologie, 36 [s. Anm. 26]).
Eine Sünden- in eine Gnadenlehre zu verwandeln, die sowohl Männern als auch Frauen

gerecht wird, erfordert daher, Selbstüberschätzung und Selbstverneinung als

Versuchungen zu erkennen.
35 Vgl. Julia STRECKER/Ursula RlEDEL-PFÄFFLIN, Flügel trotz allem. Feministische

Seelsorge und Beratung, Gütersloh 1998, 31 f.
36 Ebd. 32.
37 Solche Erfahrungen bestätigen sich, wenn in Gemeinden und unter Freundinnen

und Freunden Atmosphären entstehen, die Raum dafür schaffen, solches Wissen zu
äußern.

38 Siehe Anm. 35. — In der Pastoral arbeitende Männer wie Frauen sollten in Kontakt

sein mit ihrem eigenen Wissen, mit ihren eigenen Wahrnehmungen, um Frauen in
ihrer eigenen Entfaltung stützen zu können. Andernfalls sind sie in Gefahr, unbemerkt
Frauen zur eigenen Entfremdung aufzufordern und sie zu schwächen. — Die
Uberlebensfähigkeit von Organisationen — darauf macht uns die Systemtheorie aufmerksam
— hängt an der Wahrnehmung «schwacher Signale». Und sie führt unwillkürlich zur
Frage, welcher Art systemische Voraussetzungen sein müssen, um diese Wahrnehmungen

zu ermöglichen und zu unterstützen. Vgl. Ottmar FUCHS, «Supervision in der
Krise der Pastoral», in: Reinhold BÄRENZ (Hg.), Theologie, die hört und sieht [FS Josef

Bommer], Würzburg 1998, 177.



352 Werden wir das Feuer hüten können?

tung Schmerz und Trauer — über bisher nicht gelebtes Leben, über erfahrene
Verletzungen durch jene, die Versuche, das Neue zu leben, lächerlich
machen und bekämpfen - nicht vermeiden lassen.39 Mit der nötigen Distanz
zum überwiegend männlich geprägten System formulieren Frauen dann aber
ihr Befremden über Abläufe, Vorgehensweisen, Beschlüsse, die sich als

plausibel oder einzige Möglichkeit gebärden, über Denkweisen, die sich für
objektiv halten, doch in den Augen von Frauen begrenzt und
ergänzungsbedürftig und in ihrer Einseitigkeit manchmal gar lebensgefährdend
erscheinen.

Wenn Frauen bewußt wird, welche Strukturen und Normen der Kirche
auf kulturellen und religiösen Ideen basieren, die ihnen Selbstverwirklichung
und Selbsttranszendenz vorenthalten, und wie Kirche immer wieder blind
und nicht wach genug ist für die Beziehungen der Menschen untereinander,
müssen sie es als ihre Berufung ansehen, nicht nur skeptisch zu reagieren
oder sich in Ohnmacht zu begeben, sondern Verantwortung zu übernehmen
und für lebenserhaltende Veränderung Sorge zu tragen. Letztlich mündet sie

in die Forderung des Evangeliums an Frauen und Männer, sich als Kirche zu
erneuern und zu einer Kirche zu werden, in der Menschen alles daran
setzen, sich zu hören und sich gerecht zu werden, um so die Wahrheit Gottes
mehr und mehr spürbar werden zu lassen.40

Frauen, die sich trotz so mancher Hindernisse, die ihnen begegneten,
treu geblieben (oder geworden) sind, können zu «Anwältinnen» für andere
Frauen werden. Entmutigungen, die in derartigen Begleitungsprozessen zur
Sprache kommen, können analysiert und in Ermutigungen verwandelt werden.
Doch sollte bei der Begleitung Einzelner nicht stehen gebüeben werden.
Wenn Frauen ihre gottgegebenen Fähigkeiten nutzen und ihr Licht nicht
mehr unter den Scheffel stellen, wird sich durch sie die Struktur der Kirche
und Gesellschaft wandeln. Ihr erlöster und erlösender, ununterworfener,
authentischer Beitrag ist nicht nur eine freundliche Zugabe, nicht nur ein
Beitrag, der das Gesamtbild bunter macht, sondern ist wesentlicher Teil
jener Grundlage, die uns unseren Glauben hüten und weitergeben läßt und —

39 Hier allerdings im Beklagen ausbleibender Bestätigung eigener Erkenntnisse
stecken zu bleiben, kann zur Sackgasse werden, denn dies würde in vielen Fällen
Bestätigung von jenen erwarten, die noch und oft, ohne es zu merken, in patriarchalen
Gefügen verhaftet sind.

40 Jene, die die Kirche nur in ihrer patriarchalen Ausprägung für unterstützungswürdig

halten, werden die Arbeit von Frauen nur dann als effektiv und sinnvoll
bezeichnen, wenn sie das entsprechende System der Kirche bestätigt und ausbaut.
Systembedingte Konflikte sollten demnach nicht als Ende, sondern als Anfang und
Ansatzpunkt für die Erneuerung des Systems Kirche und der Kirche überhaupt gesehen
werden.



Werden wir das Feuer hüten können? 353

insofern dies uns unsere Lebenshoffnung hüten läßt — Grundlage unseres
gemeinsamen Uberlebens.41

Frauen, die darauf hinweisen, daß sie Kirche als ein patriarchales System
empfinden, wenn es sie nur wahrnimmt, so sie sich in dieses System einfügen,

verweisen noch einmal42 auf den notwendigen Zusammenhang von —

die menschliche Würde achtender — gegenseitiger Wahrnehmung und der Struktur

der Kirche. Die Aufforderung Papst Johannes' XXIII. in seiner
Eröffnungsrede des II. Vaticanums, die Erfahrungen heutiger Menschen ernstzu-
nehmen, die schließlich in den Konzilstexten eine zentrale Rolle spielt, ist
als wesentlicher Anstoß in diese Richtung zu sehen.

In der Frage nach den Strukturen ständig auf Weisungen von «oben» zu
warten, versetzt in einen unerwachsenen Lähmungszustand, der dringend
notwendige Charismen unentwickelt und uneingesetzt läßt und so der
jeweils in der Taufe gegebenen Geistzusage nicht entspricht. Diesen
Lähmungszustand werden wir erst verlassen, wenn Getaufte und Menschen guten

Willens bereit sind, selbst Verantwortung zu übernehmen.
Sollen die bisherigen Überlegungen grundsätzlicher Art nicht folgenlos

bleiben, muß sich deshalb nun dem Nachdenken über bestehende ein
Vorschlagen notwendiger (konkreter) kirchlicher Strukturen anschließen. Das
sollte ein Prozeß sein, der sowohl auf den Wahrnehmungen aller, wie im
Bewußtsein der gemeinsamen — also nicht nur amtlicher — Verantwortung
geschieht. Nur so kann daraus ein gemeinsamer Weg als Kirche werden, der
mit heutigen Menschen tatsächlich etwas zu tun hat.

V. Die Bedeutung eigenständiger Strukturen für die Weitergabe des Glaubens

In der Bundesrepublik Deutschland wurde seit Ende der 60er Jahre die
Kirchenzugehörigkeit offensichtlich immer weniger selbstverständlich. Die
Gründe dafür sind nicht nur innerkirchlicher, sondern hauptsächlich
gesellschaftlicher Art.

Karl Rahners Überlegungen anläßlich der Vorbereitungen zur Würzburger

Synode wie die Überlegungen von Franz-Xaver Kaufmann und Michael
N. Ebertz setzen bei der viel zu geringen Wahrnehmung heutiger Menschen
an und entwickeln von dort aus ihre jeweiligen Überlegungen zur Struktur
der Kirche.

41 Daß es überlebensnotwendig ist, Hoffnung zu haben, spüren wir spätestens an
den fatalen Folgen, wenn sie Menschen ausgeht, wenn beispielsweise Kranke nicht
mehr gesund werden wollen oder Menschen angesichts schwieriger Lebenssituationen
nicht mehr leben wollen.

42 Dieser Zusammenhang wird bereits oben erwähnt in den Kapiteln zur Theologie
der Beziehung (I.), zur Erfahrungsdimension (II.) und zur Biographie als Ort der
Theologie (III.).



354 Werden wir das Feuer hüten können?

Karl Kahner beklagte bereits Anfang der siebziger Jahre die fehlende
Wahrnehmung der geschichtlichen und gesellschaftliche Situation und deren

theologischer Deutung unter Bischöfen und Priestern. Sie sei die Voraussetzung,

sich den aktuellen Aufgaben zu stellen.43 Ein gesellschaftlich verfaßtes
Christentum, das nur im Verborgenen und entgegen gefährlichem Protest
öffentlich abgelehnt werden konnte, so Rahner, sei nur mehr in Restbeständen

zu finden. Doch war die «homogene Christlichkeit der früheren Kultur
und Gesellschaft [...] einfach ein Stück der Homogenität der Kultur und
Gesellschaft profaner Art»44. Sobald diese profane homogene Gesellschaft
verschwindet, verschwindet auch das von ihm gestützte traditionelle Christentum.

In gewissem Sinne stand es immer im Gegensatz zum eigentlichen Wesen

des Glaubens. Christlicher Glaube im eigentlichen Sinne bedeutet nämlich

eine Entscheidung für Gott und seinen Anruf. Wird eine solche
Entscheidung der Gesellschaft übergeben und nicht in kritischem Abstand zu
ihr gefällt, läßt sich nicht von einer eigenen Entscheidung reden.45

Haben sich also Kirchenmitglieder nie ausdrücklich für den christlichen
Glauben entschieden, sich aber auch nicht gegen ihn gewehrt, haben sie sich
oft weit weniger, als wir es wahr haben wollen, existentiell mit der christlichen

Botschaft auseinandergesetzt. Sie sind dann jedoch meist weniger, als

uns bewußt ist, von der Hoffnung und Geborgenheit dieser Botschaft
tatsächlich getragen.

Wir befinden uns — so Rahner — in einer Übergangszeit von einer mit
der homogenen profanen Gesellschaft korrespondierenden Volkskirche zu
einer Kirche, die getragen ist von einer Gemeinschaft der Glaubenden. Letztere
haben sich in kritischer Distanz zu dem allgemeinen Glauben und Meinen
ihrer Umwelt für Glaube und Kirchenzugehörigkeit entschieden.46 Wird
Kirche nicht mehr von der Gesellschaft getragen, ist sie wesentlich nur
mehr da zu finden, wo sich Menschen aus eigenen Stücken für Glaube und
Kirche entscheiden und auf solch eine Entscheidung vorbereit sind.47 Die
veränderte Gesellschaft verlangt also eine veränderte Weise hauptamtlicher

43 Vgl. Karl RAHNER, Strukturwandel der Kirche als Chance und Aufgabe
[Neuausgabe mit einer Einführung von Johann Baptist Metz], Freiburg i.Br.-Basel-Wien
1989, 29f.

44 Ebd. 34.
45 Dennoch läßt sich festhalten, daß in den letzten Jahrhunderten einer

profanhomogenen Gesellschaft auch überzeugendes Glaubensengagement und echtes
Lebensbeispiel zu finden waren und Glaubensweitergabe nie ausschließlich ein profan
soziologisches Phänomen war. Vgl. ebd. 44.

46 Vgl. ebd. 35.
47 Immer ist Rahner dabei der Geschenkcharakter des Glaubens bewußt. Denn

bevor sich der Mensch für den Glauben entscheiden kann, erging der Ruf Gottes an ihn
als vorausgehende Gnade. Vgl. Karl RAHNER, Grundkurs des Glaubens, Einführung in
den Begriff des Christentums [8. Aufl. der Sonderaufl. von 1984, 1. Aufl. 1976], 122£,
bes. 124.



Werden wir das Feuer hüten können? 355

pastoraler Arbeit. Wesentliche Aufgabe von Priestern und allen Hauptamtlichen

ist es deshalb nicht, lediglich Menschen zu rekrutieren, sondern sie zu
solcher Entscheidungsfähigkeit zu begleiten.48

Ist das Handeln der Verantwortlichen49 nicht von der Übergangssituation

geprägt, konzentrieren sich beispielsweise Amtsträger auf jene
Menschen, die ihr Christsein noch in der traditionellen Weise verstehen und
leben wollen und sprechen von der «kleinen Herde» der noch Getreuen. Sie

übersehen dabei aber all die anderen Menschen, die längst Antworten auf
ganz neue und andere Fragen bräuchten, und die Notwendigkeit, andere

Verantwortungsstrukturen entstehen zu lassen. Allzu oft verteidigen und
rechtfertigen dann Amtsträger mit dem Bestehenden sich selbst, genauer
ihre Rolle und Position, die ihnen in einem traditionellen Christentum
vertraut geworden ist und in der sie sich eingerichtet haben.50

Um der heutigen Aufgabe gerecht zu werden, haben Amtsträger nicht
nur Überkommenes zu verteidigen, sondern «mindestens ebenso sehr das

Recht und die heilige Pflicht, Vorsorge dafür zu treffen, daß die Kirche in
einer kommenden Situation bestehen kann. Nehmen diese Träger des Amtes
und die sich mit diesen nur allzu leicht identifizierenden frommen Christen
diese ebenso wichtige, wenn nicht viel wichtigere Aufgabe der Vorsorge
genügend wahr? Fragen sie nicht fast instinktiv zuerst, wenn etwas Neues
vorgeschlagen und gefordert wird, ob und wie dieses mit der bisherigen Übung
und Überlieferung vereinbar sei?»51 Wenn deshalb Aussagen auf ihre
«Rechtgläubigkeit» hin überprüft werden, sollte bedacht werden, ob diese Verkündigung

vielleicht jene ist, die geboten ist, wenn christlicher Glaube nicht

48 Diese Notwendigkeit, sich entscheiden zu müssen, bringt heutzutage viele
Menschen in Bedrängnis. Manche bringt es dazu, sich fundamentalistischen Gruppierungen
anzuschließen. Denn von Priestern, die sie dort finden, erfahren sie, wie sie meinen,
«wo es lang geht». Das quälende eigene Nachdenken und die damit verbundene
Verunsicherung wird ihnen abgenommen. Siehe hierzu auch: Karl RAHNER, Strukturwandel
der Kirche als Chance und Aufgabe, 40ff. et passim (s. Anm. 43). Solche Befindlichkeiten

sind ernstzunehmen und warnen davor, Menschen in ihrer Entscheidungsfindung
im Stich zu lassen.

49 Nach LG 31 tragen alle Christgläubigen Verantwortung, hier aber sind die

hauptberuflich Verantwortlichen gemeint.
50 Was Rahner zu den Amtsträgern sagt, gilt heute auch für hauptamtlich und

selbst ehrenamtlich tätige Laien und Laiinnen. Wo man sich meist unbewußt noch in
einem alten Kirchenbild bewegt, übernehmen sie die Funktion besagter Amtsträger in
der Meinung, etwas ganz Neues und Anderes zu tun und meinen, sich ausschließlich
so in ihrem Beruf profilieren zu können. Doch erfolgt eine solche Profilierung auf
Kosten notwendiger Fortentwicklung der Kirche und Gemeinde. Vgl. hierzu auch: Paul
M. ZULEHNER et al., «Sie werden mein Volk sein». Grundkurs gemeindlichen Glaubens,

Düsseldorf 1985, 39ff. Zulehner spricht in diesem Zusammenhang immer wieder
vom «pastoralen Grundschisma» vgl. ebd. 40 et passim.

51 Karl RAHNER, Strukturwandel der Kirche als Chance und Aufgabe, 38f. (s.

Anm. 43).



356 Werden wir das Feuer hüten können?

mehr gesellschaftlich abgestützt sein wird. Noch immer scheint es aber so
zu sein, daß das Gewohnte als das Orthodoxe gilt und Erprobtes mehr
überzeugt als das «unerprobte Neue».

Für die Kirche ist es wichtiger, einen «Menschen von morgen für den
Glauben zu gewinnen, als zwei von gestern im Glauben zu bewahren, die
Gott mit seiner Gnade auch dann retten wird, wenn eine heutige und morgige

Weise der Glaubensverkündigung sie eher verunsichert.»52 Es genügt
deshalb nicht, beschwichtigend zu sagen, das eine sei zu tun, ohne das
andere zu lassen, denn durch die bewahrende Defensive werden Kräfte
verbraucht, die für offensives Zugehen auf Menschen und Neuaufbrüche, und
seien sie nur im bescheidenen Umfang, dringend benötigt werden.

Da ein solcher Weg großen Widerspruch erfahren wird und viel Mut erfordert,

muß auch das Profil derjenigen, die Verantwortung in pastoraler
Arbeit übernehmen, entsprechend sein. «Wenn man in nächster Zukunft unter
mehreren Männern einen tüchtigen Pfarrer oder Bischof suchen will, müßte
man nicht so sehr fragen, ob der Kandidat sich sehr reibungslos in den
herkömmlichen Betrieb der Kirche eingefügt hat, ob er gut das geleistet hat,
was man von den herkömmlichen Verhaltensmustern eines kirchlichen
Amtsträgers her von ihm zu erwarten pflegt, man müßte vielmehr fragen,
ob es ihm schon einmal gelungen sei, sich bei <Neuheiden> Gehör zu
verschaffen und wenigstens einen oder zwei solcher <Neuheiden> zu Christen
zu machen [...].»53

Glaube und Kirche werden in Zukunft nicht durch das Bestehen eines
Amtes da sein und nicht mehr von der Gesellschaft getragen sein. Kinder
werden nicht mehr einfach den Lebensstil ihrer Eltern übernehmen, was

zur Folge hat, daß auch durch Religionsunterricht der Glaube nicht an Kinder

herangetragen werden kann. Glaube und Kirche werden darum sehr
wesentlich von der Glaubensentscheidung Einzelner abhängig sein. Karl Rahner

schlußfolgert deshalb: «Die Kirche der Zukunft wird eine Kirche sein,
die sich von unten her durch Basisgemeinden freier Initiative und Assoziation

aufbaut. Wir sollten alles tun, um diese Entwicklung nicht zu unterbinden,

sondern zu fördern und sie in die richtigen Bahnen zu leiten.»54

Christlicher Glaube wird nur weitergegeben werden können, wenn es
konkrete christliche Gemeinden gibt, die vorleben, was mit Christentum
gemeint ist. Es braucht diese Basisgemeinschaften, weil in ihnen der «Raum
für jene Liebe zum fernen Nächsten, die weder bloß spontane Sympathie
noch die institutionalisierbare Gerechtigkeit ist.»55

52 Ebd. 65.
53 Ebd. 46.
54 Ebd. 129.
55 Ebd. 153.



Werden wir das Feuer hüten können? 357

Fran^-Xaver Kaufmann sieht unter der immer noch ansehnlichen Oberfläche

der Kirche in Deutschland eine «Tradierungskrise des Glaubens»56.

Kirchliche Bindungen wie religiöses Wissen und «die Gebetsfähigkeit als

Gottes- und Selbstannahme»57 sind in einer Weise rückläufig, die das Reden

von einem «Traditionsabbruch» nicht übertrieben erscheinen lassen. Hier
von «Säkularisierung» zu sprechen, erscheint Franz-Xaver Kaufmann als

Verharmlosung der in den letzten Jahrzehnten beobachtbaren Entwicklung.
«Der Begriff der Säkularisierung beinhaltet eine Verselbständigung und
thematische Reinigung des religiösen Bereichs, bei gleichzeitiger Freisetzung
der übrigen Gesellschaftsbereiche vom Kontrollanspruch der kirchlich
verfaßten Religion.»58 Die Sozialisationsbedingungen der gegenwärtigen Gesellschaft

verhindern die «festere Identifikation mit irgendwelchen Werten»59

und gefährden damit auch die Tradierung des Christentums.
Gegenwärtige Seelsorge geht weitgehend an der nachwachsenden Generation

vorbei. «Aktivitäten mit Erlebniswert» (soziale Engagements,
Wallfahrten, Bauprojekte) haben einen großen Stellenwert, wenn es darum geht,
Jugendliche an qualifizierte religiöse Erfahrungen heranzuführen.
Niederschwellige Angebote, wie «Stadtkirchen» und auch Initiativen mit
Bewegungscharakter (Kirchenvolksbegehren) sind durchaus positiv zu bewerten.
Manche Theologen und Soziologen erkennen in ihnen eine wesentliche
Richtung für die Gegenwart und Zukunft der Kirche. Für Franz-Xaver
Kaufmann jedoch haben derartige «lebensweltliche» Erfahrungen lediglich
propädeutischen Charakter. Sie sind nicht bereits als Glaubenserfahrung im
christlichen Sinne zu werten, sondern können zu einer bedeutsamen Vorbereitung

dessen werden, was zu folgen hat, damit das zur Tradierung des Glaubens

Notwendige geschehen kann.

«Die Tradierung von Sinngehalten setzt aus soziologischer Sicht personalisierte

soziale Beziehungen voraus. Wertübernahme erfolgt in der Regel
durch Identifikation mit als vorbildhaft erlebten Personen oder Gruppen.
Die Tradierung christlicher Sinngehalte ist somit an näher zu bestimmende
kommunikative Voraussetzungen gebunden, welche in der Regel am ehesten

in kleingruppenhaften Gebilden herstellbar sind. Bereits Schulklassen
dürften hierfür in der Regel zu groß sein. Es zeigt sich also, daß die Tradierung

des Christentums an die nachfolgende Generation auf die Bildung
sozialer Gruppen angewiesen ist, innerhalb deren christliches Gedankengut als

sinnstiftend erfahren wird. Spätestens an dieser Stelle wird deutlich, daß

hier jeder bürokratische Kontrollanspruch versagt und sich eine Notwen-

56 Franz-Xaver KAUFMANN, «Über die Schwierigkeit des Christen in der modernen
Kultur», in: Nikolaus KLEIN et al. (Hgg.), Biotope der Hoffnung, Ölten 1988, 113.

57Ebd. 114.
58 Franz-Xaver KAUFMANN, Wie überlebt das Christentum, Freiburg i.Br. 2000, 11.
59 DERS., Über die Schwierigkeit des Christen in der modernen Kultur, 126, (s.

Anm. 56).



358 Werden wir das Feuer hüten können?

digkeit von Eigeninitiativen <an der Basis> ergibt, wobei mit den religiösen
Sozialisationsleistungen der Familie aus mancherlei Gründen immer weniger

gerechnet werden kann.»60

Jene, die mit Christentum etwas im Sinn haben, stehen deshalb vor der
entscheidenden Aufgabe «Erfahrungsräume des Christlichen» 61 herzustellen.
Vornehmlich sei dies - so Kaufmann — Aufgabe der Laien, denn sie wirken
in den für die Erfahrung des Christlichen entscheidenden Bereichen des

implizit christlichen Zusammenlebens.62
Für die Weitergabe der christlichen Botschaft ist Verbindlichkeit

notwendig, die gesellschaftlich nicht eingefordert wird. Die Weitergabe des
Glaubens wird demnach nur dort gelingen, wo Menschen widerstandsfähig
sind gegen die herrschenden Tendenzen der Gesellschaft. Eine Kirche, die
auf diese Weise Gestalt gewinnt, schafft für Unentschlossene und Suchende
Raum, christliche Werte und christliche Hoffnung zu erfahren und kann
«Zeichen und Werkzeug» für die Einheit der Menschen und die intensive
Beziehung zwischen Gott und Mensch werden.63

Auch ganz andere Schlußfolgerungen aus der gegenwärtigen kirchlichen
und gesellschaftlichen Situation sind zu vernehmen. Michael N. Ebert£
beispielsweise gibt einen Denkanstoß für kirchlich Verantwortliche.64 Darin
empfiehlt er, auf die erschwerenden Umstände, die er als «Gegenwind»
bezeichnet, zu reagieren und Kirche als «Kommunikation und Organisation
der christlichen Botschaft» neu zu orientieren. Näherhin bedeutet dies, sie

solle sich nicht einigeln, d. h. alles beim Alten lassen, allenfalls Änderungen
an der Peripherie vornehmen, und sie solle sich nicht «durchwursteln»,
indem sie es allen recht mache, ohne Konzept spontan sich ergebende Chancen

nutze und sich mit dem gesellschaftlichen Kontext arrangiere. Vielmehr
sollte man eine Option zur Selbsterneuerung fällen. Der Gegenwind wird als

Aufwind genutzt, indem man sich durch die gesellschaftlichen Veränderungen

nicht zum Rückzug zwingen läßt. Es sei Abstand zu nehmen von der
Vorstellung von einem nomozentrischen Modell von Religion, das

gesamtgesellschaftlich verbindlich ist. Dies tut man, indem man sich wegbewegt
von einer Gemeindepastoral hin zu einer «Kommunikationspastoral der

60 DERS., Kirche begreifen. Analysen und Thesen zur gesellschaftlichen Verfassung
des Christentums, Freiburg i.Br. 1979, 142f.

61 DERS., Über die Schwierigkeit des Christen in der modernen Kultur, 128, (s.
Anm. 56).

62 In Deutschland hat sich ein stark verrechtlichtes Kirchenverständnis, in dem die
Hauptamtlichen — ob Kleriker oder nicht — das Sagen haben, durchgesetzt. Gerade das,
was öffentlich repräsentiert wird, ist aber für das Ergriffenwerden durch die christliche
Botschaft nicht förderlich.

63 Vgl. LG 1.
64 Siehe hierzu: Michael N. EBERTZ, Kirche im Gegenwind. Zum Umbruch der

religiösen Landschaft, Freiburg i.Br. 1997, 140-145.



Werden wir das Feuer hüten können? 359

Zwischenräume»65. Diejenigen, die sich die Basis der Kirche nicht anders
vorstellen können «denn in der Sozialgestalt einer flächendeckenden paro-
chialen Gemeinde der konzentrischen Kreise» führten Kirche in eine
Milieuverengung. Sie seien weiterzuentwickeln zu einer Kommunikationspasto-
ral in Ebenen zwischen oder jenseits der Grenzen der Kirchgemeinden.
Diese neuen pastoralen Orte sollten niederschwellige Angebote machen für
unterschiedliche Milieus. Die Biographie und Lebenslage der Einzelnen sollte

ernst genommen werden.
Die niederschwelligen Angebote als Kontaktmöglichkeiten mit der

christlichen Botschaft und mit der Kirche sind ohne Zweifel notwendig.
Doch scheint mir Ebertz' Denkanstoß die Verantwortlichen dazu zu ermutigen,

sich in eine Angebotsorganisation zu verwandeln, die von Hauptamtlichen

und Spezialisten und Spezialistinnen aufrecht erhalten wird. Kirche
wird so zu einem Konsumgegenstand, zu einem Dienstleistungsbetrieb für
die Sinnfindung. Sie würde dann nicht mehr von jenen, die dazu gehören,
gelebt, sondern von jenen, die ihr meist unverbindlich oder nicht angehören,
befahlt. Sie bezahlen ein Produkt, das einige wenige Kirchenspezialisten und
-Spezialistinnen anbieten. So würde aber das Schisma, wie es vor dem II.
Vaticanum bestand, das zwischen Klerikern, die die Heilsgüter verwalten,
und Laien und Laiinnen, die sie empfangen, in anderer Weise fortgesetzt.
Wir würden nicht den entscheidenden Fortschritt machen, sondern einen
Rückschritt, der die Tradierbarkeit des Glaubens ernsthaft gefährden würde.

Ebertz stellt ein Bild von Gemeinde dar, wie es in der Realität zu häufig
existiert und sicher keine Antwort auf heute bedrängende Fragen ist. Indem
er diese Form der Gemeinde ablehnt, lehnt er Gemeinde an sich ab. Damit
lehnt er aber auch die Entwicklungsfähigkeit von Gemeinde ab, wie sie für
die Tradierung des Glaubens unabdingbar wäre. Eine solche Gemeinde sollte,

wenn irgend möglich, einerseits ein plurales offenes Gebilde sein mit
Räumen für selbstgewählte Nähe oder Distanz, und sie sollte andererseits
die Entstehung freiwillig in verbindlicher Gemeinschaft gelebter Kirche
ermöglichen.

Hauptamtlichen und Spezialistinnen und Spezialisten, die in den
zweifelsohne notwendigen «Passagen» wirken sollen, steht ihre Kraft ja nicht
einfach zur Verefügung, sie können sie nicht einfach aus Prinzip oder aus
Freundlichkeit zu «Kunden und Kundinnen» anwenden. Sie brauchen sie

nicht nur in einem Moment, sondern in den verschiedensten Lebenssituationen.

Sie sind deshalb auf permanente Erfahrungsquellen angewiesen, die
aus Meditation, Gebet und verbindlichen Beziehungen stammen.

65 Ebd. 141. Beispiele für innerkirchliche Zwischenräume sind für ihn Autobahnkirchen,

kirchliche Verbände, Akademien, Exerzitienhäuser, Klöster und Ordenshäuser,

City-Pastoral, Passantenpastoral, Kindergärten; Beispiele außerkirchlicher
Zwischenräume: Pastoral bei Gefangenen, Campenden, bei den Medien, bei Touristen,
Kranken, Schülern, in der Kur usw.



360 Werden wir das Feuer hüten können?

In Ebertz' Darstellung scheint es, als könnten nur mehr Professionelle
im Vollsinne Kirche sein. Die anderen leben nicht etwa, sondern konsumieren

Kirche. Gibt es diese gelebte Kirche als metanoia-geprägte, in freiwilliger

Verbindlichkeit gelebte Glaubensgemeinschaft aber nicht mehr, wird das

«Personal» über kurz oder lang nichts mehr zu geben haben, und dann würden

auch die Menschen, denen die Angebote gelten, verkümmern.
Menschen systematisch mit Glaubenszusage und Lebensbewältigung zu bedienen,

könnte die Unselbständigkeit zum System machen und damit Menschen
demütigen mit ihrer angeblichen Unfähigkeit und dem angeblichen Fehlen
ihrer — ihnen doch in der Taufe zugesagten — Geistbegabung.

Kirche wird es in Zukunft nicht deshalb geben, weil die Ansprüche an
sie klar und unmißverständlich formuliert wurden. Ansprüche, mögen sie

auch noch so evangeliumsbezogen sein, erdrücken und machen mutlos, ja,
sind sinnlos, wenn sie nicht verbunden sind mit der Erfahrung von Gemeinschaft,

die lebensfördernde Gottesbeziehung lebt. Wo kein entschiedener
Einsatz für die Regeneration und Neuentstehung solch gemeinschaftlicher
Substanz der Kirche geleistet wird, wird sie in Zukunft nicht mehr existieren
und werden alle Ansprüche an sie ins Leere gerufen werden. Mit einem
derartigen Einsatz ist nicht gemeint, eine vergangene Sozialform von Kirche
wieder neu zu beleben, es ist nicht eine zentralistische, eine fundamentali-
stisch-evangelikale Kirche oder eine enge Milieu-Gemeinde gemeint.
Vielmehr ist nun eine Gestalt von Kirche gefragt, die weitaus mehr von der
aufeinander bezogenen und miteinander vernetzten Eigenständigkeit ihrer Mitglieder

lebt. Es geht um eine weitsichtige, gesunde, vielfältige, großherzige,
lebenspraktische und zutiefst spirituelle Weise, Kirche und Gemeinde zu sein
— für sich und für andere. Es geht um eine Kirche, die widerstandsfähig ist,
wenn Leben in jeglicher Form bedroht ist, und die zu Kommunikation und
Handeln mit der heutigen Welt tauglich ist, weil sich ihre Mitglieder aus
gemeinsamer Verbindung zur Mitte gegenseitig tragen. So kann sie Sakrament
sein für den Gott, der mit uns geht und dem wir am Herzen liegen.

VI. Kirchliche Existen^ in Gegensätzen

Auf dem Weg zu einer solchen Kirche müssen wir uns immer wieder in —

auf den ersten Blick — gegensätzlichem Tun bewegen. So wurde in den
bisherigen Ausführungen z. B. einerseits von der Notwendigkeit der Entstehung

verbindlicher Gemeinschaften für die Tradierbarkeit des Glaubens
gesprochen. Sie sind erforderlich, um dort für sich und andere «das Feuer zu
hüten». Andererseits sollte es in den Gemeinden und außerhalb von ihnen
aber auch Raum für jene geben, die sich in anderer Weise, in unterschiedlicher

Distanz und Nähe an Kirche beteiligen, Kirche sein wollen oder sie

auch nur für den Moment brauchen. Ob Kirche an einem Ort gelingen
kann, hängt also einerseits davon ab, ob verbindliche, «das Feuer hütende»
Gemeinschaften entstehen, andererseits davon, ob wir es schaffen, in einer



Werden wir das Feuer hüten können? 361

pluralen Gesellschaft plurale, untereinander «vernetzte» und für alle, die da

suchen und fragen, offene Kirche zu sein. Nur so werden Menschen und
ihre Entscheidungen in der heute erforderlichen Weise ernst genommen. Nur
so können in Menschen die ihnen zugesagten Geistbegabungen auftauchen
und sich entfalten.

Wenn Kirche nicht mehr gesellschaftlich getragen ist, gibt es die
Möglichkeit, sich für sie zu entscheiden, allerdings nur mehr dort, wo verbindlich
Kirche gelebt wird, dort also, wo «das Feuer gehütet» wird. Andere können
dann zunächst unverbindlich hinzukommen, sich wärmen und entscheiden,
in welcher Nähe oder Distanz zur Kirche sie sich aufhalten wollen. Gibt es

indes niemanden mehr, der Glaube verbindlich lebt, «hütet also niemand das

Feuer», haben noch Unentschiedene nicht mehr die Möglichkeit, sich je
nach Lebenssituation und Glaubensentwicklung für die jeweilige Nähe oder
Distanz zu etwas zu entscheiden, das nicht mehr da ist. So notwendig also
die Möglichkeit ist, sich frei entscheiden zu können für den eigenen Weg
innerhalb und mit der Kirche: sie setzt das Vorhandensein verbindlicher Kirche

voraus. Zu ihr kann man dann auch aus der Entfernung wieder
hinzustoßen.

All das, was zu pluraler und verbindlicher Kirche gesagt wurde, verweist
auf einen weiteren Gegensatz, in dem man sich zu bewegen hat: Hauptamtliche

in der Pastoral haben zwar einerseits einzelne Menschen zu begleiten,
andererseits aber auch die Entstehung von Strukturen heutiger — möglichst
eigenständiger — Kirche. In der Begleitung einzelner Menschen sollten diese, wenn
möglich, nicht nur «versorgt» werden, das ist bereits die Voraussetzung zur
Entstehung eigenständiger Strukturen. Begegnungen sollten unter anderem
allen Beteiligten ermöglichen, zu entdecken, was Gott mit ihnen vorhat.
Dies gilt nicht nur für die Begleiteten, sondern auch für die Begleitenden.

Gelingt es glaubenden Menschen, sich in verschiedensten Formen
zusammenzutun, um sich in geeigneter Weise auf einen verbindlichen Weg als

Kirche zu machen, entlastet das Hauptamtliche zwar, doch sind die Anfänge
solcher Kirchenentwicklung zarte Pflanzen, die zu hegen und pflegen sind.
Meist sind sie für alle Beteiligten Neuland, in dem viel Hoffnungsvolles zu
erleben ist. Doch tauchen immer auch Schwierigkeiten auf, die zu bewältigen

sind, um nicht nur zu beginnen, sondern auch auf dem Weg bleiben zu
können. Die Begleitung neuer Strukturen ist somit für alle Beteiligten ein
intensiver Lernprozeß, der zusätzliches Fachwissen, viel Umsichtigkeit,
gesunden Menschenverstand und tiefe Spiritualität erfordert.66

66 Zu solchem Fachwissen zählen beispielsweise Grundkenntnisse in systemischer
Psychologie wie in Gruppendynamik, Kenntnisse von Erfahrungen anderer in
basiskirchlicher Entwicklung, Kenntnisse und Erfahrungen in der gemeinschaftlichen
Weise, die Bibel auf dem Hintergrund des eigenen Lebens zu meditieren. Vgl. zu
letzterem auch: Oswald HlRMER/Georg STEINS, Gemeinschaft im Wort (s. Anm. 28).
Oswald HIRMER, Sie werden auf meine Stimme hören, München et al. 1991 [H.l-5];



362 Werden wir das Feuer hüten können?

All das und noch mehr, als in solch einem Artikel anzuführen ist, wird
eine Rolle spielen, wenn Bewußtseinsbildung für heutige und morgige Kirche

geplant und angegangen wird.

VII. Bewußtseinsbildung

So groß bei einigen Menschen die Sehnsucht danach ist, Zugang zu geisdi-
cher Nahrung zu bekommen, etwas von der letzten Geborgenheit zu erfahren,

sich mit Gleichgesinnten auszutauschen, es bleibt für die meisten nicht
formulierbar und unvorstellbar, wie und wo sie Zugang zu diesen ersehnten

Dingen bekommen könnten. In den Gottesdiensten ist zwar immer wieder
die Rede von ihnen. Die Atmosphäre und die große Entfernung von ihrer
tatsächlichen Lebenserfahrung läßt den «Mitfeiernden» Schrifttexte, Gebete
und Predigten jedoch oft nicht zur «Nahrung» werden. Um Kirche nicht wie
ein Theaterstück zu empfinden, in dem man selbst keine Rolle - außer allenfalls

der zuschauenden — zu spielen hat, ist wohl eine Extra-Anstrengung
notwendig. Sie sollte helfen, eine Brücke zu schlagen, über die die Einzelnen
gehen können, wenn sie wollen. Gemeint ist beispielsweise die bereits
genannte «Bewußtseinsbildung», die den Gläubigen die Gelegenheit zu
verschaffen hätte, ihre Kompetenzen, ihre damit verbundene Verantwortung,
das Miteinander und den eigenen Zugang zu Gottes ausgestreckter Hand zu
entdecken.

Hauptamtliche können die Verantwortung und Kreativität der Gläubigen

nur stärken, wenn sie sie diese Verantwortung tatsächlich übernehmen
lassen und ihnen mit ihrer HaupfamtYichkeit nicht im Wege stehen. Ergreifen
Hauptamtliche für alles selbst die Initiative, behalten sie alle Fäden in der
Hand bei Durchführung und Planung, sprechen sie Gläubigen ihre Fähigkeiten

ab, ja lassen ihre Charismen gar nicht erst auftauchen.
Pastoralarbeit wie praktisch-theologische Forschung sollten all ihre

differenzierte Wahrnehmung der Menschen nicht betreiben, um sie dann um
so besser zu «versorgen» oder gar zu manipulieren, sondern möglichst, um
besser eine Menschen- und Kirchenentwicklung ermöglichende Selbstdisziplin

üben zu können. Intensivere Wahrnehmung der Menschen, ihrer
Fähigkeiten und der Zusammenhänge ihres Lebens als Einzelne und in ihren
Beziehungen kann dann auch dazu führen, daß ich als Hauptamtliche nun
sehe, wo meine Arbeit gar nicht notwendig ist, ja wo gar andere für manches
viel geeigneter sind, als ich es wäre. Die intensivere Wahrnehmung der
Menschen kann zur Weise werden, herauszufinden, welchen Weg Gott mit uns
gehen will, und schließlich zu einer Weise, Gott zu inkarnieren.

James O'HALLORAN SDB, Small Christian Communities. Vision and Practicalities,
Dublin 2002; Monica GRÄFIN VON BALLESTREM, Schreiben gegen das Überhören,
533ff. (s. Anm. 1).



Werden wir das Feuer hüten können? 363

Konrad Baumgartner betont, daß geistgeschenkte Charismen uns die
entscheidenden Impulse zur Evangelisierung der heutigen und morgigen Welt
geben.67 «Gemeindeaufbau und Gemeindeerneuerung müßten überhaupt
viel mehr bei den vorfindlichen Charismen ansetzen und nicht bloß bei
(vorhandenen Aufgaben), für die jemand gefunden werden muß. [...] Welch
eine ganz anders geartete Vitalität und Echtheit würde sich da entwickeln,
vor allem auch ein je unterschiedliches, eigenes Profil der verschiedenen
Gemeinden aufgrund der unterschiedlichen Charismen.»68

Die hier gemeinte Bewußtseinsbildung betrifft also nicht nur die Laien,
sondern auch die Priester und alle Hauptamtlichen. Sie kann nicht einfach
verordnet, nicht als eine dann anwendbare Technik erworben werden, sondern
hat etwas mit aufrechter Gottes- und Menschenbeziehung, mit Berufung,
Kirchenvision und Herzenswandlung zu tun.

Bewußtseinsbildung ist notwendig, weil die Rede des II. Vaticanums von
der «gemeinsamen Verantwortung aller Gläubigen»69 ohne sie Papier bleibt
und in Kirche und Gesellschaft keine Früchte tragen kann. Einmal gemachte
Kirchenerfahrungen haben sich nahezu immer so tief in Menschenseelen
eingegraben, daß eine neue Perspektive von Menschen kaum wahrgenommen
und schon gar nicht realisiert werden kann. Immer wieder gleitet man in die
alten Kirchenbilder zurück, immer wieder wird jede weitere Beurteilung und
Planung mit Wahrnehmungsrastern vorgenommen, die dem alten Bild
entstammen, indem man sich von Priestern und Ordensleuten versorgen und
sie die Verantwortung für die Kirche mehr oder weniger alleine tragen ließ.
Dabei geht es ja nicht darum, um jeden Preis etwas Neues zu beginnen,
sondern darum, die Kirche zu werden, die für die heutige Zeit geeignet ist, die
es uns ermöglicht, in heutiger Zeit und in heutigen Bedingungen Glaube,
Hoffnung und Liebe zu leben und zu verkünden. Wo Strukturen, Weisen
der Verkündigung, VerantwortungsVerteilung dies verhindern, sind sie zu
verändern, um ihre Funktion wieder erfüllen zu können. Kirche sollte
jeweils zu ihrer Kenntlichkeit verändert werden. Eine nur vage Unzufriedenheit

mit überkommenen Weisen Kirche zu sein, die nicht in die konkrete
Suche nach neuen Kirchenbilder und das konkrete Experimentieren neuer
Formen, Kirche zu leben, mündet (dort können dann auch die nun erforderlichen

Fähigkeiten eingeübt werden), landet mangels Alternativen
unwillkürlich immer wieder bei den alten Bildern, Verhaltensweisen, Rollen und
den alten Verantwortungsverteilungen. Manche wird gar eine mangelnde
Kirchen-Perspektive dazu bringen, in Distanz zur Kirche zu gehen und sie zu

67 Vgl. Konrad BAUMGARTNER, «Charismen in der Gemeinde — Apostolat für die
Welt», in: Alois SCHIFFERLE (Hg.), Pfarrei in der Postmoderne? Gemeindebildung in
nachchristlicher Zeit [FS Leo Karrer], Freiburg i.Br. et al. 1997, 63.

68 DERS., Diakonie im Geist. Charismen und ehrenamtliche Dienste in der Kirche,
in: DERS. (Hg.), Gemeinde gestalten, Regensburg 1999, 45.

69 Vgl. LG 32.



364 Werden wir das Feuer hüten können?

belassen wie sie ist, ohne den Versuch gemacht zu haben, an einer positiven
Veränderung mitzuwirken.70

Bewußtseinsbildung ist also notwendig, weil Kirche sich in ihrer Sozialgestalt

nicht «einfach» entwickeln wird. Ohne unsere Optionen, ohne unseren

entschiedenen Einsatz für das, was heute geboten ist, wird Kirche nicht
den notwendige Entwicklungsweg einschlagen.71

Zu denken ist an implizite Bewußtseinsbildung, die nicht ausdrücklich
organisiert wird, sondern in den ohnehin stattfindenden Veranstaltungen,
Alltags-Begegnungen, Sitzungen, Gottesdiensten und Predigten möglich ist.
Wenn ein Gemeindemitglied sich etwa beklagt, «die Kirche soll sich endlich
um die neu angekommenen Asylanten kümmern» und mit «Kirche»
ausschließlich die Hauptamtlichen meint, läßt sich antworten: «Wer ist für Sie

diese Kirche, die reagieren soll? Sind wir das nicht alle, die wir getauft sind?»

Mit expliziter Bewußtseinsbildung sind Veranstaltungen gemeint, die in
Diözesen, Dekanaten, Seelsorgeeinheiten, Gemeinden eigens für jene
organisiert werden, die sich dazu entschieden haben, sich zu informieren oder
auch bereits dazu, einen neuen Weg einzuschlagen und sich dafür stärken
und informieren wollen. Es sollte allerdings nicht erwartet werden, daß
Menschen nach derartigen Wegen fragen, wenn die Möglichkeit solcher Wege

nicht in ihren Vorstellungen sind.
Da Kirchenwerdung zwar auch Organisation erfordert, sich aber nicht

einfach nur organisieren läßt, bestehen Veranstaltungen zur Bewußtseinbildung

nie nur aus Planen und Informieren. Letztlich ist Bewußtseinbildung
ein Weg, der nur hörend genommen werden kann, hörend auf die Menschen
und auf Gott, der uns versprochen hat, mit uns auf dem Weg zu sein, und
besonders da bei uns ist, wo wir uns in seinem Namen versammeln (vgl. Mt
18,20).

70 Vgl. Ottmar FUCHS, Vorwort, in: Anselm PRIOR, Kirche als Gemeinschaft von
Gemeinschaften. Unterwegs zur Pfarrgemeinde der Zukunft, in: MISSIO Internationales

Katholisches Missionswerk (Hg.) [Erfahrungen aus den Jungen Kirchen; Bd. 5],
7. (Original: Anselm PRIOR, Towards a Communty Church. A Way for Today's Parish.
[Training for Community Ministries; No 28], Lumko-Germiston 1990).

71 Die Dringlichkeit für eine Fortentwicklung der Kirche drückte Johannes XXIII.
in seiner Eröffnungsrede für das II. Vatikanische Konzil mit dem oft zitierten Bild
vom «Sprung nach vorwärts» (balzo innanzi) aus. In der von ihm selbst stammenden
italienischen Fassung und der deutschen Übersetzung kommt das Bild vor, nicht
jedoch im lateinischen Text, den der Papst schließlich vortrug. Dort ist von einem
«neuen Bemühen» (novo studio) die Rede. Vgl. Helmut KRÄTZL, Im Sprung gehemmt,
Mödling 1998 (3. Auf.), 19, Anm. 10. Es ist wie bei einem Menschen, der physisch
grundsätzlich die Möglichkeit und Fähigkeit hätte, eine Bewegung auszuführen, diese

Fähigkeit aber verliert, wenn er sie lange Zeit nicht ausgeübt hat. Dieser Mensch
braucht besonderes Training, um die Bewegung tatsächlich und nicht nur theoretisch
ausführen zu können.


	Werden wir das Feuer hüten können?

