
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Max Stirner : possessiver Nihilismus : die Selbstaufhebung einer
radikalen Philosophie des Habens

Autor: Fetz, Reto Luzius

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reto Luzius Fetz

Max Stirner: Possessiver Nihilismus
Die Selbstaufhebung einer radikalen Philosophie des

Habens

Seit 1844 sein Hauptwerk Der Einzige und sein Eigentum erschien, ist Max
Stirner sehr unterschiedlichen Bewegungen und Geistesrichtungen zugeordnet

worden.1 Betrachtet man zunächst das unmittelbare geschichtliche Umfeld,

so gehört Stirner in die Reihe jener nachhegelschen Denker des

Vormärz, die mit Feuerbach die Kritik des Idealismus und mit Marx und Engels
die Wende zum Materialismus vollzogen haben.2 In diesem Umfeld nimmt
Stirner eine eigene Position ein, was sich schon darin zeigt, daß er vehement
Feuerbach kritisiert hat, aber auch selbst einer nicht minder heftigen Kritik
von Seiten von Marx und Engels unterzogen wurde. Da sich die beiden
Letztgenannten in der Deutschen Ideologie ausführlich mit Stirner auseinandersetzten,

hat Stirner in der Entstehungsgeschichte des historischen Materialismus

einen festen Platz.3 Der zwar revolutionär gesinnte, aber antikommunistisch

eingestellte «Kleinbürger» Stirner, wie er von Marx und Engels
verächtlich genannt wurde, kann darüber hinaus als der erste Exponent jener
bürgerlichen Protestbewegungen angesehen werden, die bis hin zu Marcuse
reichen.4 Innerhalb dieser Geistesrichtung zählt Stirner mit Bakunin zu den

1 Für Stimers Leben ist man immer noch auf die enthusiastische, aber nicht immer
zuverlässige Biographie von MACfCAY, J.H., Max Stirner. Sein Leben und sein Werk,
Freiburg 1977 (Reprint der 3. Ausg. von 1914) angewiesen. Die jüngste Einführung in
Stirner bietet KORFMACHER, W., Max Stirner und der Einzige, Wien-Leipzig 2001.

2 Vgl. HOGREBE, W., Deutsche Philosophie im 19. Jh. Kritik der idealistischen
Vernunft: Schelling, Schleiermacher, Schopenhauer, Stirner, Kierkegaard, Engels, Marx, Dilt-
hey, Nietzsche, München 1987.

3 Vgl. MACLELLAN, D., Die Junghegelianer und Karl Marx. Bauer, Feuerbach, Stirner,

Fless, München 1974; ESSBACH, W., Die Bedeutung Max Stirners für die Genese
des historischen Materialismus. Zur Rekonstruktion der Kontroverse zwischen Karl
Marx, Friedrich Engels und Max Stirner, Göttingen 1978 (Univ. Diss.); SCHAEFER, A.,
Der Staat und das Reservat der Eigenheit. Hegel-Marx-Stirner, Berlin 1989; SUREN, P.,
Max Stirner über Nutzen und Schaden der Wahrheit, Frankfurt/M.1991.

4 Vgl. HOLZ, H.H., Die abenteuerliche Rebellion. Bürgerliche Protestbewegungen
in der Philosophie. Stirner, Nietzsche, Sartre, Marcuse, Neue Linke, Darmstadt 1976.



308 Max Stimer: Possessiver Nihilismus

Klassikern des Anarchismus und Nihilismus.5 Als einer der ersten Verkündiger

des Todes Gottes und des Willens zur Macht läßt sich Sürner aber auch
als Vorläufer Nietzsches betrachten.6 Schließlich kann man in Stirner einen
der Väter der Existenzphilosophie erblicken, da Stirner ähnlich wie Heidegger

und Sartre die menschliche Existenz als eine ständige Aktualisierung des

Daseins aus dem Nichts und in ein Nichts betrachtet.7
Diese unterschiedlichen Zuordnungen haben das Eine gemeinsam, daß

sie Stirner als einen Denker von äußerster Radikalität werten. Wer Stirner
liest, wird in der Tat bald feststellen, daß es sich hier um einen Philosophen
handelt, der die Frage nach dem Menschen konsequent einer Extremlösung
zuführt. Für diese «Radikalisierung der anthropologischen Fragestellung»8
hat Stirner den Begriff des «Eigners» entwickelt, der sich als «Einziger»
versteht und alles zu seinem «Eigentum» macht, wie der Titel des Hauptwerkes
andeutet. Damit können wir nun nach den historischen Zuordnungen eine

systematische Charakterisierung der Philosophie Stirners vornehmen. Bei
ihm handelt es sich um eine radikale Philosophie des Habens, die den Bezug
des Menschen zur Welt, zu den Mitmenschen und zu sich selbst ausschließlich

in den Kategorien der Besitzergreifung denkt — bis hin zum fatalen
Ende, daß das Ergriffene zu nichts zerrinnt und der Eigner auch sich selbst
verzehrt. «Possessiver Nihilismus» lautet darum die Bezeichnung, die wir für
die Philosophie Stirners gewählt haben.

Damit ist auch die Thematik dieser Untersuchung umrissen. Sie verfolgt
die Absicht, die Stirnersche Philosophie als eine radikale Habensphilosophie
von ihrem Ansatz bis zu ihren letzten Konsequenzen zu verfolgen und auf
ihre innere Stringenz hin zu befragen. Der erhoffte Erkenntnisgewinn ist
dabei nicht nur ein historischer, sondern auch ein systematischer: Es gilt zu
verstehen, warum der Mensch seiner Selbstauflösung zutreibt, wenn er
seinen Welt- und Selbstbezug radikal und ausschließlich in der Form des
Habens lebt.

Das «Haben» ruft seit Erich Fromms 1976 erschienenem Bestseller To

Have or to Be? das «Sein» als Gegenbegriff auf den Plan (dt.: Haben oder Sein.

Die seelischen Grundlagen einer neuen Gesellschaft, München 1979). Für Fromm

Vgl. SENFT, G., Der Schatten des Einzigen. Die Geschichte des Stirnerschen In-
dividual-Anarchismus, Wien 1988; PRÉPOSIET, J., Histoire de l'anarchisme, Paris 1993;
BONANNO, A., Max Stirner und der Anarchismus, Hilterfingen 1996; GUÉRIN, D.
(Hg.), Ni Dieu ni maître. Anthologie de l'anarchisme, Paris 1999.

6 Vgl. FERRANTE, F., Come parlé Zarathustra. Un retore per tutti e per nessuno,
Nietzsche-Stirner, Neapel 1996; MÜNSTER, A., Nietzsche et Stirner. Enquête sur les motifs

libertaires dans la pensée nietzschéenne, Paris 1999.
7 Vgl. ARVON, H., Aux sources de l'existentialisme. Max Stirner, Paris 1954. Vgl.

auch SCHEIT, H./Timm, U./Schäfer, A. u.a., Ich hab' Mein' Sach' auf Nichts gestellt.
Texte zur Aktualität von Max Stirner, Berlin 1996.

8 Vgl. KAST, B., Die Thematik des Eigners in der Philosophie Max Stirners. Sein

Beitrag zur Radikalisierung der anthropogischen Fragestellung, Bonn 1979.



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 309

ist das «Haben» die in der Konsumgesellschaft vorherrschende Geisteshaltung,

der er die auf dem «Sein» beruhende Lebensform entgegenstellt, die
sich vom Besitzdenken löst und das Vertrauen auf das eigene Selbstsein in
den Vordergrund rückt. Historische Vorbilder für das Loslassen des Besitzes
und die «Gelassenheit» allem Haben gegenüber sind für Fromm biblische
Gestalten, dann vor allem Meister Eckhart sowie der frühe Marx. Fromm
übersieht jedoch, daß das Verhältnis von Haben und Sein in der europäischen

Geistesgeschichte die verschiedensten Deutungen und Bestimmungen
erfahren hat. Schon antike Philosophenschulen, insbesondere der Platonis-
mus und die Stoa, dann das Christentum mit Meister Eckhart, aber auch
neuzeitliche Denker von Montaigne bis hin zu Marcel und Sartre haben mit
diesem Begriffspaar gearbeitet und dabei die Differenz von Haben und Sein
sehr unterschiedlich ausgelegt. Divergierende Lebensformen sind damit
begründet worden.9

In die Reihe dieser Gestalten gehört auch Max Stirner. So kann nun der

Interpretationsansatz verdeutlicht werden, von dem sich die folgende Darlegung

leiten läßt. Sie geht davon aus, daß die bisherigen, eingangs aufgezählten

historischen Einordnungen Stirners seine geschichtliche und systematische

Bedeutung nicht ausschöpfen. Diese wird erst voll erkannt, wenn man
Stirner als eine Extremposition in der geschichtlichen Abfolge der
Verhältnisbestimmungen von Sein und Haben begreift: Er stellt die wohl radikalste
Form einer Philosophie des Habens dar. Auch wenn Stirner nicht zu den
Großen der Philosophiegeschichte zählt, kommt ihm in dieser Hinsicht eine

außergewöhnliche Bedeutung zu. Der von ihm propagierte Eigner repräsentiert

den äußersten Gegensatz zu allen Positionen, die dem Sein vor dem
Haben den Vorzug geben und das Haben als etwas Zweitrangiges zurückstufen.

Dazu gehören der Piatonismus und die Stoa sowie die gesamte
jüdischchristliche Tradition. Die größtmögliche Distanz zum Haben wird bei Meister

Eckhart mit seiner Lehre von der Gelassenheit und dem Sein ohne
«Eigenschaft» erreicht. Bei Stirner hingegen schlägt das Pendel voll nach der

entgegengesetzten Seite aus: Alles und jedes wird nun vom Eigner in Besitz

genommen, dessen einzige Bestimmung darin besteht, daß er der «Eigenheit»

nachlebt. Stirner versteht sich wie Feuerbach und Marx als Kritiker des

Christentums. Seine Destruktion des Christentums hat nicht die religionskritische

Sprengkraft von Feuerbach und die gesellschaftspolitische Rele-

9 Die Idee einer solchen historischen Betrachtung der Differenz von Sein und Haben

wurde erstmals vorgelegt und an drei Gestalten erprobt in FETZ, R.L., Dialektik
der Subjektivität. Die Bestimmung des Selbst aus der Differenz von Ich und Mein,
Sein und Haben. Alkibiades I, Epiktet, Meister Eckhart. In: FETZ, R.L./HAGENBÜCH-
LE, R./SCHULZ, P. (Hgg.), Geschichte und Vorgeschichte der modernen Subjektivität,
Bd. 1. Berlin-New York 1998, 177-203. Vgl. auch FETZ, R.L., Das Tun des Eigenen.
Lebenskunst und Selbstidentität bei Michel de Montaigne. In: RUDOLPH, E. (Hg.), Die
Renaissance und die Entdeckung des Individuums in der Kunst (Die Renaissance als

erste Aufklärung II), Tübingen 1998, 167-212. Weitere Studien sind in Vorbereitung.



310 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

vanz von Marx. Stirners Besonderheit liegt jedoch darin, daß er als einziger
unter diesen dreien sozusagen die Herzmitte christlichen Lebens trifft: Er
verkündet einen radikalen Einstellungswandel, der genau das, was die
gesamte christliche Spiritualität im Namen der Selbstverleugnung verworfen
hatte, nämlich das possessive egoistische Selbst, zum allein rechtmäßigen und
authentischen menschlichen Subjekt erklärt.

Wir beginnen unsere Darlegung mit der Geschichtsphilosophie Stirners,
befassen uns dann mit dem Eigner als «Einzigem» und seinem «Eigentum»
und verfolgen schließlich seine Selbstauflösung. Im Schlußteil setzen wir uns
kritisch mit dieser Denkfigur auseinander.

I. Das Kommen des Eigners als Anbruch einer neuen Menschheitsepoche

Stirner proklamiert mit der Heraufkunft des von ihm beschworenen Eigners
eine eigentliche Zeitenwende: «Wir stehen an der Grenzscheide einer Periode»

(358).10 Was dem Untergang entgegen geht, ist nicht bloß das Zeitalter
des Christentums, dessen Gottesidee von Feuerbach als eine menschliche
Projektion durchschaut und damit als eine Illusion aufgelöst wurde. Ebenso
zum Untergang verurteilt ist Feuerbachs kryptotheologische Idee vom
Menschen, die er an die Stelle der Gottesidee setzte. Auch sie muß verworfen
werden, damit endlich der leibhaftige Einzelne in sein Recht eingesetzt werden

kann, d. h. der Eigner zu seiner Eigenheit und seinem Eigentum
kommt.

1. Abkehr vom Christentum: seine Verfremdung des Eigenen

Wie Feuerbach wirft Stirner einer jeden Religion vor, daß sie den Menschen
entzweie und von sich selbst trenne, mit Stirners Worten: daß sie «das Meinige

zu einem Jenseitigen» (192) mache. Stärker noch als vom Heidentum
soll dies vom Christentum gelten, weil hier «das Göttliche zum Außerweltlichen»

(409) werde. Der Gott des Christentums selbst wird von Stirner zu
jenen «großen Egoisten» (5) gezählt, denen er fortan nicht mehr dienen will,
um «lieber selber der Egoist» (5) zu sein. Was Metaphysik und Theologie seit
Aristoteles als den absoluten Selbstbezug Gottes gedacht haben, wird nun
von Stirner als absoluter Egoismus Gottes hingestellt — eines Gottes, der

genau das tut, was er dem Menschen verwehrt: «Gott bekümmert sich nur
um's Seine, beschäftigt sich nur mit sich, denkt nur an sich und hat nur sich
im Auge» (3£).

10 Wir zitieren im folgenden Stirner durch die bloße Angabe der Seitenzahl, und
zwar nach der Reclam-Ausgabe: STIRNER, M., Der Einzige und sein Eigentum. Mit
einem Nachwort hrsg. von A. MEYER. Durchgesehene und verbesserte Ausgabe, Stuttgart

1981, wobei wir auch die — auf Stirner zurückgehende — exzessive Großschreibung
beibehalten.



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 311

Wie für Feuerbach hat auch für Stirner die Zuschreibung alles Positiven
an Gott die Selbstentleerung des Menschen zur Folge: Das notwendige Pendant

der Gottesverehrung ist die Selbstverachtung (vgl. 179). «Unsere
Sache» kann nur «klein und verächtlich» erscheinen (3). Die vom Christentum
vollzogene Entwertung menschlicher Selbstansprüche läßt sich am besten an
der Sprachentwicklung ablesen. Im Christentum mußte «alles <Eigene> in
ärgsten Verruf kommen: Eigennutz, Eigensinn, Eigenwille, Eigenheit,
Eigenliebe usw.» (186). Mit dieser Verwerfung alles Eigenen offenbart die
christliche Reügion ihren bestimmenden Grundzug, den Stirner mit einer

von ihm oft benützten, dem bürgerlichen Vokabular entlehnten Metapher
drastisch zum Ausdruck bringt: «Eigentumslosigkeit oder Lumperei, das ist
also das <Wesen des Christentums), wie es das Wesen aller Religiosität [...]
ist» (353).

Stirner glaubt feststellen zu können, daß sich die Sprache «so ziemlich
auf den christlichen Standpunkt eingerichtet» (186) habe, und darum schrek-
ke auch das allgemeine Bewußtsein davor zurück, Besitzansprüche offen
geltend zu machen. Genau das aber will Stirner nun tun, wenn er den
Menschen — genauer: den jeweiligen Einzelnen — als Eigner faßt, dem es erstlich
und letztlich um nichts als um seine Eigenheit geht. Was mit dem Eigner
genauer gemeint ist, wird später zum Thema werden. Vorläufig gilt es nur
festzuhalten, daß der Ausdruck «Eigenheit», der von Stirner als «Beschreibung»

(188) des Eigners verwendet wird, die radikale Aufwertung dessen

ankündigt, was in den christlichen Komposita mit «Eigen-» negativ besetzt

war: «Die Eigenheit schließt jedes Eigene in sich und bringt wieder zu
Ehren, was die christliche Sprache verunehrte» (188).

Man kann unschwer erkennen, daß der Stirnersche Ausdruck «Eigenheit»

dem Ausdruck «Eigenschaft» in seiner Verwendung durch Meister Eckhart

entspricht, auch wenn kein direkter Zusammenhang nachweisbar ist.
Aber während für Meister Eckhart die «Eigenschaft», d. h. das Besitzdenken
und -streben in all seinen Formen, das in der «Gelassenheit» Aufzugebende
ist11, bezeichnet die «Eigenheit» das, was der «Einzelne» ergreifen und
verwirklichen soll. Das macht deutlich, daß Stirner tatsächlich historisch und
systematisch als der Antipode jener christlichen Haltung betrachtet werden
kann, welche in Meister Eckhart ihren ausgeprägtesten Vertreter fand.

Das Zurückfordern des Eigenen vom Christentum, anders gesagt die
offene Verkündigung des Egoismus, ist für Stirner allerdings ein Akt, der bloß
den verkappten Egoismus des Christentums aufdeckt und zurecht biegt.
Egoismus ist das Christentum für Stirner deshalb, weil auch die Christen die
Gebote ihrer Religion nur «um ihres Seelenheiles willen» befolgen, «also aus

Egoismus oder Eigenheit» (179). Ein selbstloses Tun, ein Gutes um des Guten

willen, kann es für Stirner grundsätzlich nicht geben; das menschliche

11 Vgl. FETZ, Dialektik der Subjektivität (s. Anm. 9), 195f.



312 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

Treiben ist entweder ein «offenkundiger» oder ein «uneingestandener,
heimlicher, verdeckter und versteckter Egoismus» (182). Den Christen schreibt
Stirner aber nicht bloß einen «unbewußten», sondern auch einen «betrogenen

Egoismus» zu (182), insofern das Glückseligkeitsstreben die Christen
dazu führt, auf die Befriedigung ihrer natürlichen Begierden zu verzichten.
Und die eigentliche Perversion besteht darin, daß die Christen ihren Egoismus

in der Form der Selbstverleugnung, des Dienstes und der Knechtschaft
leben.

Der gegen die Religion vorgetragene Anspruch auf das Eigene bedeutet
für Stirner die Profanierung des Heiligen: «Wage den Sprung und stürze hinein

durch die Pforten in das Heiligtum selber» (106). Dann folgt ein Satz,
den man nur blasphemisch nennen kann: «Wenn Du das Heilige vermehrst,

hast Du's %um Eigenen gemacht! Verdaue die Hostie und Du bist sie los»!

(106). Der Essensmetapher werden wir bei Stirner noch wiederholt begegnen,

und es ist kein Zufall, sondern innere Logik, daß aus diesem Verzehr
des Heiligen ein Eigner hervorgeht, der am Ende (im Schlußsatz von Stirners

Einziger) auch «sich selbst verzehrt» (412) und sich so in Nichts auflöst.

2. Kritik an Feuerbach: die Fremdheit der Idee «Mensch»

Feuerbach hat laut Stirner die Aufklärung vollendet, indem er die «Befreiung»

(349) vom außerweltlichen Gott des Christentums brachte; im Hinblick
auf ihn kann Stirner, Nietzsche vorwegnehmend, sagen, daß «der Mensch
den Gott getötet hat» (34). Der Projektionstheorie Feuerbachs zufolge ist
der Gott der Religionen und insbesondere des Christentums nichts anderes
als das nach außen projizierte, gegenständlich betrachtete Wesen des
Menschen. Folglich muß der Mensch, um seine Entfremdung aufzuheben und
wahrhaft er selbst zu werden, dieses vergegenständlichte Wesen wieder in
sich zurücknehmen und die dem Gott zugesprochenen Attribute erneut zu
den seinen, genauer: zu Idealen der Menschheit machen, damit «nicht mehr
Gott als Gott, sondern der Mensch als Gott» (35) erscheinen kann.

Die Anthropologie, die Feuerbach an die Stelle der Theologie setzen,
und überhaupt die «Befreiung», die Feuerbach dem Menschen bringen will,
bleibt aber in den Augen Stirners «durchaus theologisch» (34), ist nur
verkappte, in den Menschen zurückversetzte Theologie: «Das Jenseits außer Uns
ist allerdings weggefegt, und das große Unternehmen der Aufklärer
vollbracht; allein das Jenseits in Uns ist ein neuer Himmel geworden und ruft Uns
zu erneuten Himmelsstürmen auf: der Gott hat Platz machen müssen, aber
nicht Uns, sondern — dem Menschen» (170). Denn der Mensch ist eine
abstrakte Idee, «keine Person, sondern ein Ideal, ein Spuk» (85; vgl. 202),
genauso wie die «Idee der Menschheit» oder «die Menschlichkeit» ein Götze ist
(361). Wir haben es hier — wie früher in der Religion — wieder mit einem
«Wesen über Uns» (40) zu tun, anders gesagt: mit etwas Fremdem (ebd.). Das
abstrakte «Wesen des Menschen» oder «der Mensch» steht in der gleichen
Differenz zum jeweiligen konkreten Menschen wie der Gott der Religion.



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 313

Mit der Abhebung des «Wesens» des Menschen vom konkreten Einzelnen
wird wiederum das Ich in «ein wesentliches und ein unwesentliches» gespalten,

kehrt «das traurige Elend zurück, aus Uns selbst Uns verbannt zu
sehen» (34).

Wie schon angedeutet, liegt der eigentliche philosophische Grund,
warum Stirner Feuerbach so radikal ablehnt, darin, daß er die Idee «des»
Menschen als eine bloße Abstraktion und damit als etwas realiter Nichtexistentes
betrachtet. Stirner vertritt, wenn nicht dem Namen, so doch der Sache nach,
einen radikalen Nominalismus. Wirkliche Existenz kommt allein dem
einzelnen Menschen, dem jeweiligen konkreten Ich zu: «Der Mensch ist nur
etwas als meine Eigenschaft (Eigentum)» (199). Der Grundfehler Feuerbachs
und der meisten Philosophen ist die naheliegende Meinung, «daß Mensch
und Ich dasselbe sagen» (199f.). Aber «der Mensch ist nur ein Ideal, die
Gattung nur ein Gedachtes» (200). Wir brauchen uns nicht damit aufzuhalten,
daß Stirner in diesem Satz offenbar den Allgemeinbegriff «der Mensch» und
den Kollektivbegriff «die Menschheit» durcheinanderwirft. Entscheidend ist,
daß es für ihn nur den Menschen in der Einzahl gibt, den «Einzelnen», der
dann, weil absolut genommen, zum «Einzigen» wird. Das ist, wie wir immer
wieder sehen werden, mehr als eine bloße Neubetonung des Individuellen,
wie sie Stirner mit dem Satz ausdrückt: «Ich aber lege den Akzent auf Mich,
nicht darauf, daß ich Mensch bin» (199). Stirner läßt den Menschen völlig im
Ich des «Einzelnen» aufgehen. «Wer ist nun der Mensch? Ich bin es» (198).

Mit der Auflösung der Idee des Menschen fällt für Stirner auch jede
«Bestimmung» dahin, welcher «der» Mensch nachleben soll. Eine solche
Bestimmung, deren Verwirklichung grundsätzlich in der Zukunft liegt und die
damit ein «unerreichbarer Gegenstand der Sehnsucht» (367) bleibt, ist
genauso etwas vom Einzelnen Abgehobenes, Fremdes, wie die «Idee» des
Menschen überhaupt, das Humanitätsideal und dergleichen (103). Ein solches
Streben richtet sich auf ein leeres Nichts. Es verkennt, daß der Mensch wie
jedes Lebewesen schon «von Haus «wahrer Mensch») ist, von seinem ersten
Lebenszeichen bis zum letzten Atemzug (367). Die Herrschaft der Ideale ist
die Dominanz einer leeren Abstraktion, die «nicht meine Welt ist» (197). Der
«christliche Zauberkreis» ist nach Stirner so lange nicht durchbrochen, als

man meint, «Mir eine außerhalb Meiner liegenden Bestimmung geben zu
müssen» (406) — die Idee des Menschen ist nur die letzte dieser
Bestimmungen. Ihr tritt Stirner mit der ebenso lapidaren wie radikalen Formel
entgegen: «Nicht als Mensch und nicht den Menschen entwickle Ich, sondern
als Ich entwickle Ich — Mich. Dies ist der Sinn des — Einzigen» (406).

Die politische Form der Feuerbachschen Kryptotheologie, die «Gott»
durch «den Menschen» ersetzt, erblickt Stirner im Liberalismus. In ihm wird
der Mensch ebenso erhöht, wie in den Religionen Gott oder ein Götze, mit
der Folge, daß der Liberalismus «Mich unter den Menschen stellte (193).
Das liberale Leitbild einer «menschlichen Gesellschaft» (193) ist aber nur
eine Maske, unter der der Einzelne das Seinige niemals zu erlangen vermag,



314 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

weil er im liberalen Staat nicht als Einzelner zu seinem Recht kommt,
sondern nur als Mensch, und das heißt wiederum: als eine abstrakte Entität, die
nichts mit der einzelnen Person in ihrer jeweiligen konkreten Situation zu
tun hat (vgl. 352). Und sobald sich der Einzelne weigert, ein «Mensch» im
Sinne des Liberalismus zu sein, degradiert ihn der liberale Staat zu einem
«Unmenschen», schließt ihn aus, «verwandelt ihn aus einem Staatsgenossen
in einen Gefängnisgenossen» (194).

Nicht besser als der Liberalismus kommt bei Stirner der Kommunismus
weg, der für ihn nur eine Sonderform des Liberalismus darstellt, nämlich
den «sozialen Liberalismus» (vgl. 127—135). In ihm sollen «Alle nichts haben,
damit <Alle> haben» (127). Diese «Alle» aber werden wiederum mit der
«Gesellschaft» identifiziert, d. h. mit einem Abstraktum, einer Unperson (vgl.
127). Die vom Kommunismus angestrebte Abschaffung des persönlichen
Eigentums erweist sich somit als ein «Raub am (Persönlichen») im scheinbaren
«Interesse der (Menschlichkeit)» (129).

Eine Zusammenfassung der Geschichstphilosophie Stirners macht nun
die Stellung deutlich, die er selbst in ihr einnehmen will. Stirner versteht sich
als der Denker einer Zeitenwende. Die Menschheitsepoche, die verabschiedet

wird, ist jene des Christentums: ((An dem Eingang der neuen Zeit steht
der (Gottmensch)» (170). Die Verabschiedung dieser Epoche wird durch die
«Überwindung des Gottes» eingeleitet, die das «Werk der Aufklärung» ist
und mit Feuerbachs Religionskritik «zu einem siegreichen Ende» geführt
wurde (170). Aber der Gottmensch ist nicht wirklich tot, so lange «der
Mensch» als «Wesen über Uns» (40) weiterlebt. Das ist der springende Punkt,
an den jene, die «den Gott getötet» haben, nicht dachten (170). Der
Gottmensch ist erst gestorben, wenn «außer dem Gott auch der Mensch gestorben

ist» (170).
Den entscheidenden letzten Schritt zu gehen: «den Menschen» durch

den «Einzelnen» zu ersetzen, der erstmals wirklich «Eigner seiner selbst»
werden soll, ist nun die revolutionäre Tat, die Stirner vollbringen will. Der
damit erhobene weltgeschichtliche Anspruch ist nicht weniger absolut als

jener Hegels. Auch Stirner sieht sich auf seine Weise als der Denker, in dem
sich die Geschichte erfüllt und endlich an ihr Ziel kommt (vgl. 271).

3. Die Selbstfindung in der Entwicklung des Individuums

Ähnlich wie in Hegels Phänomenologie des Geistes hat auch bei Stirner die
menschheitsgeschichtliche Entwicklung ihre Entsprechung in der indivi-
dualgeschichtlichen. Die Individualgeschichte bildet bei Stirner unter dem
Titel «Ein Menschenleben» (9) sogar den Einstieg in seine Gedankenwelt, an
den sich mit der Betrachtung der «Menschen der alten und neuen Zeit» (15)
die Erörterung der Menschheitsgeschichte anschließt.

Stirner unterscheidet mit der AlltagsSprache drei Entwicklungsstufen
des Individuums: den Knaben, den Jüngling und den Mann. Diese drei Stufen

stehen — wie bei Hegel — zueinander in einem dialektischen Verhältnis,



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 315

und die ganze Entwicklung wird als ein «Kampf der Selbstbehauptung» (9)

gesehen, bei dem es darum geht, aus dem «Wirrwarr» der Welt «sich

herauszufinden und sich zu gewinnen» (9).
Das Kind und der Knabe sind laut Stirner realistisch auf die Weltdinge

bezogen. Fehlt dem Kind ein Gegenstand, mit dem es sich abgeben kann,
spürt es Langeweile (14£). Sein Geist entwickelt sich mit der List und der

Klugheit, dem Mut und dem Trotz, mit denen es dem Widerstand der Dinge
und der Autorität der Erwachsenen zu begegnen lernt (11 f.). Der Jüngling
unterscheidet sich vom Knaben durch sein geistiges Verhalten. Er versucht
nun die hinter den Dingen verborgenen Gedanken und Ideen zu ergründen,
und statt sich nach den Eltern zu richten, folgt er der «Einrede des Geistes»

(11) in der Form des eigenen Gewissens. Er begeistert sich für alle «Lichtgestalten

der Gedankenwelt», insbesondere für die Idee des Menschen (12). Die
«erste Selbstfindung» (10) des sich entwickelnden Individuums besteht somit
darin, daß der Jüngling sich «als Geist» (13f.) findet.

Dieser vom Jüngling gefundene Geist ist aber nur auf den ersten Blick
ein Gewinn. Denn er ist als ein in seiner Idealität erfaßter Geist etwas
Unvollendetes, erst zu Suchendes, das sich jenseits der Person situiert. Der
Gewinn schlägt damit dialektisch in sein Gegenteil um, wird zum Verlust.
Man kann unschwer erkennen, wie Stirner hier Feuerbachs Auffassung der
Gottesidee als eine Selbstprojektion und damit Selbstentfremdung des
Menschen übernommen und in eine dialektische Theorie der Individualentwicklung

umgesetzt hat.
Für Feuerbach wird diese Selbstentfremdung dadurch beendet, daß der

Mensch sein in Gott projiziertes Wesen wieder in sich zurücknimmt. Wir
haben bereits gesehen, wie Stirner diese Zurücknahme der Gottesidee in
«den» Menschen als eine kryptotheologische Illusion kritisiert, weil sie an die
Stelle Gottes eine Abstraktion und damit eine leeres Ideal setzt. Marx hat
bekanntlich, über Feuerbach hinausgehend, die eigentliche Ursache der in
der Religion auftretenden Selbstentfremdung in der auf der Ausbeutung
beruhenden Gesellschaft erblickt und entsprechend die kommunistische
Revolution als Abhilfe propagiert. Aber auch der Kommunismus ist für Stirner,

wie oben dargelegt, kein Heilmittel, weil er das Eigentum einer neuen
Gesellschaft — und damit einer ideologischen Abstraktion — statt einem wirklich

persönlichen Eigner überantwortet.
Welchen Weg geht nun Stirner selbst? Er behebt die das Jünglingsalter

charakterisierende Leere und Jenseitigkeit des Geistes dadurch, daß er auf
der nächsten (und letzten) Entwicklungsstufe, nämlich im Mann, eine «zweite

Selbstfindung» sich vollziehen läßt. «Der Jüngling fand sich als Geist und
verlor sich wieder an den allgemeinen Geist, den vollkommenen, heiligen
Geist, den Menschen, die Menschheit, kurz alle Ideale; der Mann findet sich
als leibhaftigen Geiste (14). Die Leibhaftigkeit des Geistes ist also das
entscheidend Neue, das den entfremdeten Idealismus des Jünglings im Mann



316 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

aufhebt. Die damit postulierte Entwicklungsstufe ist, Feuerbach und Marx
gegenüber, auch das Neue und Originale von Stirners Theorie.

Diese Leibhaftigkeit des Geistes äußert sich zunächst in einem neuen
Verhältnis zur Welt. Während der Jüngling wähnt, die im argen liegende Welt
nach seinen Idealen umgestalten zu müssen, nimmt der Mann die Welt so,
wie sie ist, und verfährt mit ihr nach seinem Eigennutz, der auf die «Befriedigung

des ganzen Kerls» (13) abzielt. Die exzentrische Haltung des Jünglings,

der für ichfremde Ideale schwärmte, wird durch die egozentrische
Einstellung des Mannes abgelöst, der «sich selbst zum Mittelpunkt macht» (14).

Auch das Verhältnis zu den Gedanken erfährt nun eine entscheidende

Neubestimmung. Der Knabe verhielt sich zu den Dingen, der Jüngling
hingegen fand sich als Geist «hinter den Dingen» (14), nämlich bei den Gedanken

oder Idealen. Der Mann geht nochmals einen Schritt weiter. «Hinter den
Gedanken» findet er sich selbst, indem er sich «als ihr Schöpfer und Eigner»
(14) begreift. Damit ist der dialektische Dreischritt vollzogen, der die Person
von den Dingen über die Gedanken zu sich selbst zurückführt. Hatten beim
Jüngling die Gedanken sich über die Welt erhoben und fälschlich ein Eigenwesen

gewonnen, so durchschaut und zerstört der Mann diese Illusionen. Mit
der grundsätzlichen Erklärung: «Ich allein bin leibhaftig» (14) fordert Stirner
am Ende alles als Eigentum des leibhaftigen Ichs ein. Mit dieser absoluten
Besitzergreifung schließt der von Stirner konstruierte Entwicklungsgang,
der, auf Stirners eigene Kurzformel gebracht, vom «egoistischen» Kind über
den «idealistischen» Jüngling zum «egoistischen» Mann führt (vgl. 15).

II. Der Egoist als Eigner und «Einziger»

1. Der Primat des Eeibes vor dem Geist

Stirner entwickelt eine dem traditionell metaphysischen Menschenbild
gegenüber radikal neue Anthropologie. Das Umwälzende dieser Anthropologie
drückt sich am schärfsten in seinem Anticartesianismus, in seiner Abkehr
von Descartes aus. Descartes steht bei Stirner für die gesamte platonisch-
augustinische Tradition, die in der Geistseele den «eigentlichen Menschen»
erblickte. Er ist laut Stirner jener Denker, welcher den dem Christentum
eigenen «Geist-Enthusiasmus» (33), nämlich das Sehnen nach Vergeistigung
unter Verachtung alles Leiblichen und Irdischen (vgl. 33 und 21 f.), philosophisch

am klarsten auf den Begriff gebracht hat. Weil die im Christentum
propagierte religiöse und philosophische «Beschäftigung mit Geistigem»
immer ein Denken ist und alles menschliche Tun darauf hinausläuft, «konnte
Cartesius, dem dies endlich ganz klar geworden war, den Satz aufstellen: <Ich

denke, das heißt: — Ich bin>» (22). Stirner deutet diesen Satz im Sinne einer
Gleichsetzung von Denken und menschlichem Sein. Das aber bedeutet, daß
der Mensch auf seinen Geist reduziert wird.

Man erkennt unschwer, wie Stirner hier über Descartes hinaus die
gesamte spiritualistische Tradition im Blick hat. Für die platonisch-augustini-



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 317

sehe Denkrichtung ist die Unterscheidung zwischen Geistseele und Leib
bestimmend geworden, die im (pseudo-)platonischen Dialog Alkibiades I
getroffen wird: Der Mensch ist seine Geistseele, die das Eigentliche an ihm
ausmacht; er hat bloß seinen Leib, zu dem die Geistseele in einem
Eigentumsverhältnis steht und den sie in ihren Dienst nimmt.12 Genau diese

Verhältnisbestimmung von Geist und Leib kehrt Stirner um, wenn er gegen
Descartes einwendet: «Ich habe wohl Geist, existiere aber nicht bloß als Geist,
sondern bin ein leibhaftiger Mensch» (31). Die Zielrichtung dieser Umkehrung

wird deutlich, wenn Stirner sich gegen eine verharmlosende Interpretation

dieses Satzes ausspricht, gemäß der der Geist immer noch «Dein besser

Teil» sein könnte (31). Von einer solchen spiritualistischen Rückzugsposition

hebt sich der Stirnersche «Egoist» nochmals ab: «Ihr unterscheidet
Euch darin, daß Du [der Spiritualist] den Geist, er [der Egoist] aber Sich

zum Mittelpunkt gemacht, oder daß Du Dein Ich entzweist und Dein
(eigentliches Ich>, den Geist, zum Gebieter des wertlosen Restes erhebst, während

er von dieser Entzweiung nichts wissen will» (32). Mit dieser «Entzweiung»

ist offensichtlich der Cartesische Dualismus gemeint, bei dem der Geist
als eigenständige Realität und als das «eigentliche Ich» (191) neben dem

Körper existiert. Aber Stirner negiert nicht bloß, daß der Geist das Wesentliche

am Menschen sei (76), er will grundsätzlich «den Geist in sein Nichts
auflösen» (77), in dem er ihn, nun ganz im Gegensatz zur gesamten plato-
nisch-augustinischen Tradition, zum «Eigentum des leibhaftigen Ich's» (191)
erklärt.

Die Stirnersche Umkehrung des Geist-Leib-Verhältnisses läuft somit
darauf hinaus, daß nicht der Geist uns, d. h. das leibhaftige Ich, besitzen soll,
sondern vielmehr wir den Geist (vgl. 48). Die Inbesitznahme durch den Geist
bezeichnet Stirner geradezu als «Besessenheit». Er hat diesen Ausdruck wohl
aus zwei Gründen gewählt. Erstens ist das Besessensein sprachlich die passive

Form für das Besitzen. Zweitens — und das ist nun das Entscheidende —

meint das Besessensein insbesondere einen pathologischen religiösen
Zustand. In der Bibel gelten jene als besessen, die unter der Macht und dem
Einfluß eines «bösen Geistes» oder des Teufels stehen. Diese Bedeutung
wird nun von Stirner verallgemeinert. Unter den Besessenen (vgl. 36)
versteht er alle Menschen, die sich in irgendeiner Form vom «Geist» einnehmen
lassen — vom «Geist Gottes» bis hin zu allen «geistigen» Idealen. Die vom
«Geist-Enthusiasmus» (33) Ergriffenen unterscheiden sich bloß insofern von
den vom Teufel Besessenen, als sie «entgegengesetzte Besessene» sind, «die

vom Guten, von der Tugend, Sittlichkeit, dem Gesetze oder irgendwelchem
(Prinzip) besessen sind» (47). Gegen diese Besessenheit gibt es nur eine
Abhilfe: die «Eigenheit», die den Geist, diesen «Sparren» (46) in unserem Kopf,

12 Vgl. ebd. 182-186.



318 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

als einen Spuk entlarvt, in sein Nichts auflöst und den Eigner zu sich selbst
kommen läßt (vgl. 181).

2. Der zentrale Begriff der «Eigenheit»

Versuchen wir nun zum Kern von Stirners Theorie vorzudringen. Vier
Begriffe stehen im Mittelpunkt seines Denkens: der gängige, üblicherweise
negativ besetzte, von Stirner aber entschieden positiv gewendete Begriff des

Egoismus oder des Egoisten-, der von Stirner radikal und generell gefaßte, im
Deutschen eher unübliche Begriff des Eigners, der das Wesen des Stirner-
schen Egoisten ausdrückt; der Begriff der Eigenheit, der als Abstraktum das

Wesen des Eigners formal definiert; schließlich der Begriff des Einzigen, der
den Eigner in den Rang eines absoluten Einzelwesens erhebt. Der Egoist,
der Eigner und der Einzige sind äquivalente und damit vertauschbare
Ausdrücke, die bloß unterschiedliche Aspekte des Menschen, wie ihn Stirner
denken will, herausheben. Entsprechend werden auch wir gemäß der jeweiligen

Akzentsetzung in der Regel nur einen dieser Ausdrücke verwenden,
wobei die anderen Aspekte natürlich mitgedacht sind.

Vergegenwärtigen wir uns zuerst den geschichtlichen Stellenwert des

Eigners. In ihm wird das gefunden, was in der Menschheitsgeschichte bisher
vergeblich gesucht wurde. Diese suchte unter den Namen eines angeblich
Absoluten — zuerst «Gott», dann «der Mensch» — nach einem «mysteriösen
Wesen» (271), das es als Abstraktum gar nicht geben kann; finden läßt sich
der Mensch nur als Konkretum, «als der Einzelne, der Endliche, der
Einzige» (271). Zugleich aber nimmt nun dieser Einzige als Eigner alles in sich
auf, was bisher der Menschheit zugeteilt wurde: «Ich bin Eigner der Menschheit,

bin die Menschheit» (271). «Was man der Idee der Menschheit
zuschrieb, das gehört Mir» (367). Das gilt auch für den individuellen Prozeß der
Selbstfmdung. Wenn ich den Menschen in mir selbst finde, dann «ist auch
alles <wahrhaft Menschliche) mein eigen» (367).

Der Eigner ist somit das eigentliche Ziel aller menschlichen Entwicklung.

Dieses Ziel darf jedoch nicht als etwas Ausstehendes, erst Kommendes
betrachten werden, wie es die Religion und nach ihr alle menschlichen
Ideologien tun (367). Die «Eigenheit» ist aber nicht etwas Faktisches, immer schon
Vorhandenes. Es braucht vielmehr «den Entschluß des <Egoismus>, der
(Eigenheit)» (180), den Mut, sich selbst «wirklich ganz und gar zum Mittelpunkt
und zur Hauptsache zu machen» (177). Damit berühren wir jenen Punkt, wo
Stirner zum Vorläufer der Existenzphilosophie wird. Stirner nimmt hier auf
seine Weise das vorweg, was später Heidegger als die «Entschlossenheit» zur
«Eigentlichkeit» beschrieben hat. Aber auch Stirners Begründung für die

Notwendigkeit eines solchen «Entschlusses» lautet ähnlich wie bei Heidegger.

Dieser erklärt die «Uneigentlichkeit» des Daseins durch die «Verlorenheit

in das Man», die die «Abständigkeit», die «Durchschnittlichkeit» und die



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 319

«Einebnung» zur Folge hat.13 Aber schon Stirner schreibt: «Meine Eigenheit
verleugne Ich, wenn Ich Mich selbst — angesichts des Anderen — aufgebe,
d. h. nachgebe, abstehe, Mich ergebe, also durch Ergebenheit, Ergebungj» (183).
Wie das religiös geprägte Stichwort «Ergebung» anzeigt, sind es bei Stirner —

anders als bei Heidegger, der mit dem «Man» die moderne Massenkultur im
Auge hat — hauptsächlich die «Jahrtausende der Kultur» (181) des Christentums,

die den Weg zur Eigenheit versperrt haben.

Heidegger hat bekanntlich im Gewissen jene Instanz erblickt, die das im
Man verlorene Dasein zu sich selbst zurückruft, und damit zum eigentlichen
Selbstsein, zur «Eigentlichkeit» aufruft. Genau diese Funktion schreibt nun
schon Stirner der «Eigenheit» zu: «Die Eigenheit aber ruft Euch zu Euch
selbst zurück, sie spricht: (Komm zu Dir!>» (181). Sie realisiert damit das,

was wir von Grund auf sein wollen, denn «unbewußt und unwillkürlich streben

Wir alle der Eigenheit zu» (403). Der Weg zurück zu sich selbst ist
jedoch kein einmaliger Schritt, sondern eine immer wieder zu vollziehende
«natürliche Tat» (368).

Aber was ist diese Eigenheit, zu der wir uns entschließen sollen, um
Eigner zu werden? Das Wort «Eigenheit» wird von Stirner synonym mit dem
Ausdruck «Egoismus» verwendet (vgl. 141, 180), ebenso wie für ihn auch
«Egoist» und «Eignen> äquivalente Ausdrücke sind. Daraus kann man schließen,

daß die Eigenheit nichts anderes als die Stirnersche Fassung für den

Begriff des Egoismus ist, und entsprechend ist die Eigenheit das formale
Definiens des Eigners oder Egoisten (vgl. 188).

Damit ist jedoch noch nicht entschieden, was inhaltlich mit der Eigenheit

gemeint ist. Es versteht sich von selbst, daß Stirner diesen Ausdruck
nicht in seiner üblichen umgangssprachlichen Bedeutung verwendet, wo
Eigenheit soviel wie «Eigenart» oder «Besonderheit» besagt. Die Eigenheit
wird bei Stirner vielmehr zu einem ganz persönlich geprägten Grundwort
seiner Anschauung; sie ist, wenn man so will, das Privatwort seiner Philosophie.

Stirner — auch hierin ein Vorgänger Heideggers — denkt stark von der
Sprache her, in dem er auf die Urbedeutungen von Wörtern zurückgeht oder
diese neu zum Tragen bringt. Das ist auch bei seiner Verwendung des Wortes

«Eigenheit» der Fall. Die Eigenheit ist für ihn eine menschliche
Grundeinstellung oder -haltung, bei der es grundsätzlich um das «Eigene» geht:
«Die Eigenheit schließt jedes Eigene in sich» (188). Sie wird — durch die
Erhebung des Eigners zum «Einzigen», d. h. zum absoluten Mittelpunkt — zu
einem Verhaltensprinzip, gemäß dem «Ich Mir Alles zu eigen» (406) nehme.
Nun wird deutlich, warum die «Eigenheit» im Denken Stirners eine alles
beherrschende Stellung einnimmt: Sie ist es, durch die der «Einzelne» zum
Eigner des «Eigenen» wird. Sie ist es auch, die aus Stirners Denken eine
radikale Habensphilosophie macht.

13 Vgl. HEIDEGGER, M., Sein und Zeit, 10. Aufl. Tübingen 1963, 126f.



?20 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

3. Macht und Eigentum

Wie werde ich nun durch die «Eigenheit» zum Eigner des «Eigenen», wie
verschafft sie mir das Meinige? Stirner benützt verschiedene Ausdrücke, die
aber alle dem gleichen Sprachregister angehören; im wesentlichen sind es die
Ausdrücke: Macht, Gewalt, Kraft (vgl. 173, 406, 412). Sie demonstrieren,
daß Stirners Eigner als die Verkörperung eines radikalen Machtmenschen zu
verstehen ist, und daß die «Eigenheit» nichts anderes als expliziter, bewußt
gemachter und bewußt aufgenommener «Wille zur Macht» ist. Das findet
seine Bestätigung darin, daß Stirner auch das, was in seinem Sinne «Eigentum»

heißt, nur in der Macht und in der Gewalt begründet sieht, die ich über
es habe: «Was ist also mein Eigentum? Nichts als was in meiner Gewalt ist!
Zu welchem Eigentum bin Ich berechtigt? Zu jedem, zu welchem Ich Mich

- ermächtige.» (284). Entscheidend ist, daß Stirner das «Eigentum» rein und
ausschließlich als die Machtsphäre des Eigners definiert: «Mein Eigentum
aber ist kein Ding, da dieses eine von Mir unabhängige Existenz hat; mein
eigen ist nur meine Gewalt. Nicht dieser Baum, sondern meine Gewalt oder
Verfügung über ihn ist die meinige» (307). So wird die Macht zu dem Stirner-
schen Grundprinzip, das in eins die «Eigenheit» des Eigners erklärt und sein

«Eigentum» begründet. Diese Macht ist selbst das ursprünglichste Eigentum,
das der Eigner schon immer besitzt (203). Sie ist jenes Prinzip, durch das er
sich Eigentum verschafft und macht so das Selbstsein des Eigners qua Eigner

aus, in dem alles Eigene seinen Grund hat: «Meine Macht hin Ich selbst
und bin durch sie mein Eigentum» (ebd.).

Versuchen wir Stirners Gleichsetzung der «Eigenheit» mit «Kraft»,
«Gewalt», «Macht» historisch einzuordnen. Daß Stirner damit Nietzsche antizipiert,

braucht in unserem Kontext nicht weiter erörtert zu werden. Bedeutsamer

ist die Verbindung, die man zur Stoa herstellen kann. Auch in der
stoischen Philosophie geht es radikal um die Frage, was ich wirklich als mein
Eigenes ansprechen kann. Und eine — zumindest vordergründige — Ähnlichkeit

mit Stirner liegt nun darin, daß auch die Stoa und namentlich Epiktet
das «Eigene» als das faßt, was «bei mir» steht, oder, wie das meistens im
Deutschen wiedergegeben wird, was «in meiner Gewalt» steht. Das «bei mir»
Epiktets hat allerdings einen sehr präzisen, eingeschränkten Sinn: Es meint
den Herrschaftsbereich des willentlichen Selbst, in der Sprache Epiktets: der
Prohairesis, die sich der Allvernunft oder Gott unterstellt.14 Bei Stirner steht
nicht zu erwarten, daß die von ihm beschworene Macht sich vor einem
Vernunftgesetz oder Gott beugt. Umso aufschlußreicher wird es sein, die

Konsequenzen zu verfolgen, die sich aus dem Machtanspruch des Stirnerschen
Eigners ergeben.

Stirners Denken kulminiert in seinem Begriff des Einzigen. Er ist nicht
leicht zu bestimmen, weil bei Stirner nur Anspielungen zu finden sind. Der

14 Vgl. FETZ, Dialektik der Subjektivität (s. Anm. 9), 187-193.



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 321

Begriff schließt das mit ein, was man für gewöhnlich die Individualität und
Singularität einer Person nennt. Auch der Stirnersche Einzelne ist ein
Einzelwesen, das einmalige Züge trägt und somit einzigartig und unverwechselbar

ist (vgl. 153). Aber die Stirnersche Einzigkeit meint mehr als bloße
Einzigartigkeit. Als einzigartig können alle Menschen gelten, aber der Stirnersche

Einzelne duldet keine Mitmenschen von gleicher Wertigkeit neben sich.
Er ist auf seine Weise einzig, wie Gott traditionell als einzig gilt. Wie kann
man das verstehen?

Wie bei jedem Philosophen, der neue Wege geht, erhellen auch bei Stirner

die Grundbegriffe sich wechselseitig. Der «Einzelne» muß sich somit
von dem her verstehen lassen, daß er Eigner ist. Einen Ansatzpunkt für eine
solche Interpretation bildet die folgende Passage: «In der Tat bin Ich
unvergleichlich, einzig. Mein Fleisch ist nicht ihr Fleisch, mein Geist ist nicht ihr
Geist» (153). Solchen Aussagen kann man zumindest den guten Sinn geben,
daß ich als Individuum der einzige Bezugspunkt für alle Sätze mit «mein» bin.
Wann immer ich «mein» sage, kann ich nur mich meinen, und in diesem Sinn
bin ich tatsächlich einzig. Diesen unbedingten Ausschließlichkeitsanspruch
des Possessivums der ersten Person würden auch heutige Sprachanalytiker
gelten lassen. Aber Stirner geht nun viel weiter, wenn er aus dieser Exklusivität

des Possessivums ein sich über Alles erhebendes Absolutes macht, wie
das in der folgenden Aussage zum Ausdruck kommt: «Dir kommt mehr zu,
als das Göttliche, das Menschliche usw.; Dir kommt das Deinige zu» (406).
Damit duldet der Stirnersche Einzelne nichts Höheres mehr (vgl. 412). Als
«Einzigen> erfährt sich so der Eigner zugleich als exklusiv und absolut; er
weist jeden Fremdanspruch zurück und betreibt nur das «Seinige»: «Meine
Sache ist [...] allein das Meinige, und sie ist [...] — einzig, wie Ich einzig bin. Mir
geht nichts über Mich!» (5).

III. Die Sphären der «Eigenheit»

1. Der Selbstbesitz a^s Primärbereich der «Eigenheit»

Was ist oder wird dem Stirnerschen Eigner zu eigen? Wir gehen die Frage
am besten so an, daß wir zunächst klären, ob es einen privilegierten Bereich
gibt, der sozusagen von Haus aus zum Besitz des Eigners gehört. Einen
solchen Bereich gibt es tatsächlich, und die Fortsetzung wird zeigen, daß er der
eigentliche Grund ist, auf dem und von dem der Stirnersche Eigner lebt, bis

er mit dem Dahinschwinden dieses Grundes sich selbst auflöst. Dieser
Grundbereich ist das eigene Ich, das eigene Leben.

Stirner identifiziert die Eigenheit mit dem Selbstsein des Eigners.
Darum kann er schreiben: «Eigenheit, das ist mein ganzes Wesen und Dasein»

(173). Diesen Satz kann man nun auch umgekehrt lesen: Mein Wesen und
Dasein ist es, das primär und in einem ganz bevorzugten Sinn mein eigen
ist. Die Eigenheit als Besitzverhältnis meint in der Tat für Stirner in erster
Linie die Inbesitzname seiner selbst. Der Selbstbesitz ist die unbedingte Be-



322 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

sit2form, die grundsätzlich immer verwirklicht werden kann: «Mein eigen bin
Ich jederzeit und unter allen Umständen, wenn Ich Mich zu haben verstehe
und nicht an andere wegwerfe» (173). Stirner faßt also das Verhalten zu sich
selbst als ein Sich-Haben, womit deutlich wird, daß Stirner auch im
Innenbereich der Person nichts anderes als eine Philosophie des Habens betreibt.
Dieses Sich-Haben jedoch ist nicht etwas automatisch Gegebenes, sondern
ein Besitz, der im Konkurrenzkampf mit den andern errungen werden muß.

Stirner hat allerdings auch erkannt, daß es im Innenraum der Person
einen Bereich gibt, der grundsätzlich ihr zugehörig ist, nämlich der Bereich
des Psychischen, der Gedanken und Gefühle. Seit Sartre haben moderne
Bewußtseinstheoretiker immer wieder herausgearbeitet, daß psychische
Zustände konstitutiv an die jeweilige Person gebunden sind: Meine Gedanken
Und Gefühle sind nur, weil ich sie habe; sie existieren nur, wenn sie für mich

existieren, d. h. innerhalb meines Bewußtseins.15 Sie können darum gar nicht
sein, ohne meine Gedanken und Gefühle zu sein. Eben diese Einsicht nimmt
Stirner vorweg, wenn er die «Gewalt über Mich selbst» pointiert fast als die
Gewalt «über alles, was nur Mir eignet und nur ist, in dem es mein Eigen ist»

(284). Wohl nicht zufällig wird dies an der gleichen Stelle auf die Gedanken
bezogen: «An meinen Gedanken [...] habe ich mein wirkliches Eigentum [...].
Denn als das Meine sind sie meine Geschöpfe» (284). Deutlicher noch
demonstriert Stirner am Schmerz diese nicht aufzuhebende Zugehörigkeit des

Psychischen zur Person. Als Beispiel wählt er eine Folterszene. Der Gefolterte

ist dem Folterer ausgeliefert, erlebt eine qualvolle Fremdbestimmung.
Und dennoch behauptet Stirner, daß ich auch in dieser Situation noch «mein

Eigen» bleibe. Denn «meine Knochen sind es, welche unter der Tortur ächzen,

meine Fibern zucken unter den Schlägen, und Ich ächze, weil mein Leib
ächzt. Daß Ich seufze und erzittere, beweist, daß Ich noch bei Mir, daß Ich
noch mein eigen bin» (174). Stirner geht aber noch einen Schritt weiter,
indem er nun mit der Möglichkeit rechnet, daß der Folterer dem Gefolterten
ein Bein ausreißt. Auch eine solche Extremsituation hält Stirner jedoch nicht
von der Behauptung ab: «Es ist mein Bein und ist unentreißbar.» Denn: «Er
reiße Mir's aus und sehe zu, ob er noch mein Bein hat! Nichts behält er in
der Hand als den — Leichnam meines Beines, der so wenig mein Bein ist, als

ein toter Hund noch ein Hund ist» (174).
Wir haben diese Passage ausführlich zitiert, weil sie ein klassisches Thema

der stoischen Philosophie aufgreift und variiert, und zwar anhand des

gleichen Beispiels, so daß man sich fragen kann, ob Stirner hier nicht
bewußt oder unbewußt mit einer Reminiszenz spielt. Epiktet — wir haben
schon darauf hingewiesen — arbeitet mit der Unterscheidung zwischen dem,
was «bei uns» beziehungsweise «nicht bei uns» steht, um herauszufinden,

15 Vgl. FRANK, M., Selbstbewußtsein und Selbsterkenntnis. Essays zur analytischen
Philosophie der Subjektivität, Stuttgart 1991, 228-230.



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 323

was wirklich «das Unsrige» ist — eine Unterscheidung, die auf den ersten
Blick der Stirnerschen Bestimmung des Eigenen nicht unähnlich sieht,
zumal wenn man mit vielen Übersetzern das «bei uns» mit «in unserer Gewalt»
wieder gibt. Aber Epiktet identifiziert das «Unsrige» strikt mit dem willentlichen

Selbst. Gerade der Körper und die Körperglieder können nach Epiktet
nicht wirklich «mein» sein, weil sie in der Gewalt eines jeden stehen, der
stärker ist als ich. So deutet Epiktet das von Stirner angeführte Beispiel völlig

anders, weil er in der Möglichkeit, daß mir das Bein entrissen werden
kann, just das Argument dafür sieht, daß mein Bein nicht wirklich mein ist.

Stirner geht einen anderen Weg. Nicht die Herrschaft über den Körper
ist für ihn das Entscheidende, sondern die Kötpetgefühle, die auch dann
noch mein sind und ausschließlich mir gehören, wenn mein Körper einem
Anderen ausgeliefert ist. Für Stirner steht also im Unterschied zu Epiktet die
Binnen- und nicht die Außenperspektive im Vordergrund, wobei er,
wiederum anders als der Stoiker, nicht strikt zwischen den von außen
hervorgerufenen Affekten und Emotionen und den aus der Vernunft aufsteigenden,

willensgeprägten Bewußtseinsregungen trennt. Diese Argumentationslinie
wird beim ausgerissenen Bein konsequent weitergeführt. Mein Bein

bleibt überhaupt nur so lange Bein, als es ein Glied meines Organismus und
des ihn durchströmenden Lebens ist, woraus folgt, daß «Bein» und «mein
Bein» letztlich das gleiche besagen. Stirner bewegt sich damit auf einer
genuin aristotelischen Argumentationsebene, war es doch Aristoteles, der als

erster hervorhob, daß ein abgestorbenes Auge, dessen eigentümliches
Vermögen, die Sehkraft, erloschen ist, nur in einem äquivoken und nicht mehr
im vollen Sinn als Auge gelten kann.

2. Die äußeren Besit^verhältnisse und das Recht

Kommen wir nun zu den äußeren Besitzverhältnissen, zu dem, was man die
«äußeren Güter», die «Habe» oder einfach das «Eigentum» nennt. Die
«Eigentumsfrage» (274) war in den Jahren des Vormärz, in denen Stirners Der
Einzige entstand, das zentrale Thema in der politischen Debatte zwischen
Konservativen, Liberalen, Sozialisten und Kommunisten. Stirner greift in
seinem Werk mit Vehemenz in diesen Streit ein, glaubt er doch dafür den
entscheidenden Ansatzpunkt gefunden zu haben: «Vom Eigner hängt das

Eigentum ab» (274). Wurde bisher der Wert des Eigentums noch nicht wirklich

erkannt, so soll sich das nun grundsätzlich ändern, weil mit dem «Wert
der Eigenheit» erstmals auch das Eigentum voll valorisiert werden kann (279).

Stirners Ausführungen zum Thema «Eigentum» bewegen sich vorwiegend

auf einer kritischen Linie, die seine schon bekannte generelle Kritik an
absolut gesetzten abstrakten Größen fortführt. Auch das Eigentum soll nun
«gespenstischen Händen entrissen und mein Eigentum werden» (287).
«Eigentum eines Gespenstes» (279) war und ist das Eigentum so lange, als es

einem absoluten Machthaber, dem Volke, dem Staat oder der Gesellschaft
zugeschrieben wird, aber nicht dem konkreten Ich. Die Enteignung des Ein-



324 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

zelnen zugunsten einer abstrakten Gesamtheit erreicht laut Stirner ihren
Höhepunkt in der kommunistischen Forderung nach Aufhebung des

Privateigentums. Im Unterschied zum Volkseigentum oder zum Staatseigentum ist
es hier die «Menschheit, diese große Sozietät, die den Einzelnen von ihrem
Eigentum ausschließt» (276). Der Kommunismus setzt damit, Feuerbach
weiterführend, die Menschheit an die Stelle Gottes als des alleinigen wahren
Eigentümers.

Nicht besser als der Kommunismus kommt bei Stirner die bürgerliche
Auffassung, der Liberalismus weg. Dem Liberalismus ist das Eigentum heilig,

er proklamiert den «Respekt vor dem Eigentum» (274). Alle Bürger sollen

ihr Eigentum besitzen, was zur Parzellierung des Eigentumsführt. Damit
wird der «bürgerliche Eigentümer» in den allermeisten Fällen zum «kleinen

Eigentümer» (275). Dieser registriert aber nicht, daß er letztlich «nichts als

ein Eigentumsloser, ein überall Ausgeschlossener ist» (275). Im liberalen
Sinn das «Eigentum» zu respektieren läuft somit darauf hinaus, daß «Ich die
Fremdheit respektieren» (309) muß.

Welche Haltung nimmt nun der Eigner ein? Er muß dem bürgerlichen
Eigentum den «Geist der Fremdheit» (309) abstreifen, der ihm einen
falschen Respekt einflößt. Die «kleinen Eigentümer» müssen erkennen, daß
«auch das große Eigentum das ihrige» ist (275). Sie dürfen keine Scheu

tragen, es sich mit Gewalt anzueignen (309, 274). An diesem Punkt spricht
Stirner nun alle bereits oben zitierten Sätze aus, die die Macht, d. h. die
Kraft in der Form der Gewalt, zu dem Prinzip erheben, das über das

Eigentum entscheiden soll (284). Was Stirner damit sanktioniert, ist das

«Zugreifen» als die «reine Tat des mit sich einigen Egoisten» (286). Hier erhebt
sich natürlich sofort die Frage, ob Stirner denn kein Recht kennt, das der
Gewalt des Einzelnen Schranken setzt. Sehen wir uns darum als Nächstes
Stirners Rechtsauffassung an.

Für Stirner ist das Recht selbst nichts anderes als veräußerlichte Gewalt.
Eigentum wird laut Stirner ursprünglich immer durch Gewalt erworben. Die
Sicherung dieses Eigentums geschieht nun dadurch, daß die Gewalt «zu
einem Fürsichseienden erhoben» (307) wird, das auch dann noch Bestand und
Geltung hat, wenn die Gewalt des Einzelnen erlischt. «Derart in ein
Gespenst verwandelt, ist die Gewalt das — Recht» (307). So hat das Recht
seinen Ursprung im Einzelnen, wird aber zu einer «fixen Idee» (220), sobald es

sich verselbständigt. «Absolut» ist das Recht nur, weil es das «von Mir
absolvierte oder abgelöste» Recht ist (226). Damit ist das Recht zu etwas
Fremdem geworden, und entsprechend heißt es nun, daß man das Recht
«mir gibt», «mir widerfahren läßt» (204).

Ist das Recht als eigene Instanz wesentlich das Ergebnis einer Entfremdung,

so erstaunt nicht mehr, daß der für Stirner angezeigte Umgang mit
dem Recht nur im Rückgängigmachen dieser Entfremdung liegen kann. Der
dazu führende entscheidende Schritt besteht darin, daß ich «keine andere

Rechtsquelle als — Mich» (225) anerkenne. Dadurch schaffe ich das «egoisti-



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 325

sehe Recht», dessen Grundsatz Stirner — wie so oft — in die Form eines

Wortspiels kleidet: «Mir ist's so recht, darum ist es Rechte (209). Da es einzig

darauf ankommt, daß ich in einem absoluten Sinn «Recht habe», wird das

Ich zum einzigen Richter in Rechtsfragen (205). Durch die Ablehnung einer
jeden vermittelnden Außeninstanz und die alleinige Bindung von Recht und
Unrecht an das Ich wird das Recht am Ende zu einer bloßen Frage der
Macht, was Stirner wiederum mit einem seiner typischen Wortspiele
ausdrückt: «Bin Ich nur mächtig, so bin Ich schon von selbst ermächtigt und
bedarf keiner anderen Ermächtigung oder Berechtigung» (230). Oder, knapper
und direkter: «Gewalt geht vor Recht, und zwar - mit vollem Rechte» (208).

3. Die geistigen Werte: Denken und Wahrheit

Am Eigentum und am Recht hat sich gezeigt, daß der Stirnersche Eigner
nichts Vorgegebenes respektiert, das für ihn wie für andere irgendwie
verpflichtend wäre. Sind wir damit auf eine Haltung gestoßen, die der Eigner
gegenüber allen Werten einnimmt? Eine pointierte Stellung hat Stirner in
dieser Frage vor allem bezüglich des Denkens und der Wahrheit bezogen.

Stirner betrachtet auch das Denken ausschließlich unter dem Gesichtspunkt,

ob und unter welchen Bedingen Gedanken zum Eigentum des Eigners

werden können. Das setzt voraus, daß Gedanken im Allgemeinen
gerade nicht etwas dem Einzelnen Eigenes sind. Laut Stirner ist das tatsächlich
der Fall, und zwar immer dann, wenn das Denken «bloß ein fortgesponnener

Gedanke» (389) ist, der ursprünglich von einer «Hierarchie» von amtlich
bestellten Wahrheitsverkündern stammt, die mit der «Herrschaft der Theorien

und Prinzipien» die «Oberherrlichkeit des Geistes» repräsentieren (393).
Wenn der Einzelne diesem Denken folgt, unterstellt er sich fremden Regeln
und Gesetzen, wird er zu einem «Dienstmann» (391) im Geiste. «Mein Denken»

(389) hingegen kann das Denken nur werden, wenn nicht mein Ich
dem Gedanken erliegt, sondern umgekehrt ich den Gedanken in meiner
Gewalt habe (385, 388).

Wie ist nun die Aufhebung der Entfremdung des Gedankens, oder,
positiv gewendet: die Herstellung des «Gedankeneigentums» (385) möglich?
Die Entscheidung fällt für Stirner mit dem, was man als den «Anfang» oder
die «Voraussetzung» des Denkens betrachtet. Wird ein Gedanke vorausgesetzt,

der nicht aus mir entsprungen ist, so ist das Denken notwendigerweise
fremdbestimmt. Wird hingegen das Ich zur einzigen und ausschließlichen
Voraussetzung des Denkens erhoben, so ist auch das Denken selbst von
Anfang an etwas dem Denkenden Eigenes. Stirner polemisiert dabei nicht
bloß gegen jene, die sich die Prinzipien ihres Denkens von anderen vorgeben

lassen, sondern auch gegen Philosophen wie Hegel, die das Denken
personifizieren und den «denkenden Geist» wie eine selbständige Macht behandeln,

die die Gedanken aus sich selbst entwickelt (vgl. 394). Ihnen stellt er
den lapidaren Satz entgegen: «Dein Denken hat nicht <das Denkern zur
Voraussetzung, sondern Dich» (395). Aus dieser «Voraussetzung», die keine in-



326 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

haltliche, sondern nur eine existentielle ist, resultiert das Eigentum des

Eigners an seinen Gedanken: «Die Voraussetzung, welche ich für mein Denken
bin, ist keine vom Denken gemachte, keine gedachte, sondern ist das gesetzte
Denken seihst, ist der Eigner des Denkens, und beweist nur, daß das Denken
nichts weiter ist, als — Eigentum» (395).

Genauso wie mit dem Denken verfährt Stirner auch mit dem, was seit
Kant innerhalb des Denkens einen besonderen Stellenwert hat: die Kritik. In
Entsprechung zum Denken unterscheidet er zwischen «dienstbarer» und
«eigener Kritik» (393). Letztere kritisiert nicht im Namen von Vernunftprinzipien,

der Menschheit, einer Gottes- oder Staatsidee, d. h. letztlich eines Dogmas,

sondern im Ausgang vom jeweiligen Ich, seinem Befinden und seinen
Bedürfnissen (393, 396). Und dem Ganzen wird nun dadurch ein «bündiger
Ausdruck» verliehen, daß Stirner den bekannten homo-mensura-S&tz des

Protagoras umformuliert (übrigens ganz im Sinne des Protagoras) und behauptet,

«daß nicht der Mensch das Maß von allem, sondern das Ich dieses Maß
sei» (395).

Welche Folgen ergeben sich daraus, daß Stirner das Denken in diesem
radikalen Sinn zum Eigentum des Eigners macht? Die Konsequenzen zeigen
sich am deutlichsten an Stirners Umdeutung des Wahrheitsbegriffs. Daß es

«.die Wahrheit» als etwas Absolutes geben soll, ist nach Stirner selbst nur ein
Gedanke, allerdings «der Gedanke selbst, der alle anderen erst heiligt, [...] die
Weihe der Gedanken, der <absolute>, der <heilige> Gedanke» (396). Diese
absolut gefaßte Wahrheit ist ein Relikt der Religion; in ihr haben die Götterwelt

und Gott nach ihrem Sturz ihr Weiterleben gefunden (396). Eben
darum ist die Verehrung der Wahrheit ein quasi religiöser Akt, durch den der
Mensch seine Ohnmacht bekennt und sich vor etwas Mächtigerem beugt.
«Solange Du an die Wahrheit glaubt, glaubst Du nicht an Dich und bist ein
— Diener, ein — religiöser Menscht (397). Gegen die so verstandene Wahrheit
richtet nun Stirner seine schon bekannte und sich immer wiederholende
Kritik, daß sie trotz ihrer scheinbaren Absolutheit und Selbständigkeit etwas
sehr Relatives sei, nämlich bloß ein gedankliches Konstrukt, eine «Kreatur»
(399) des Denkens. «Wahrheit erwartet und empfängt alles von Dir und ist
selbst nur durch Dich: denn sie existiert nur in — deinem Kopfe» (396).

Damit glaubt Stirner die «Wahrheit für sich» (398) als etwas Nichtiges
und Totes erwiesen zu haben; lebendig ist die Wahrheit nur, soweit sie an
meiner eigenen Lebendigkeit teil hat. Zugleich setzt er damit jede Wahrheit
im Sinne eines höheren normativen Prinzips außer Kraft. Als Eigentum
betrachtet, stehen die Gedanken und Wahrheiten für Stirner auf der gleichen
Stufe wie ein Material, über das der Eigner nach Belieben verfügen kann
(398). Und der Stirnersche Eigner tritt nun vor sich selbst den Beweis seiner
Kraft gerade dadurch an, daß er sein Spiel nicht bloß mit den «Kleinlichkeiten

der Menschen» treibt, sondern seinen Geist «mit allen <großen Gedanken,

erhabenen Gefühlen, edler Begeisterung und heiligem Glauben») spielen

läßt, um zu zeigen, daß er «Eigner von Allem» ist (403).



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 327

So versteht sich Stirners Einzelner am Ende auf die gleiche Weise als

«Eigner der Gedanken» (403), wie er sich als «Eigner der Dinge» (403) sieht.

Entsprechend ist auch der Umgang mit ihnen auf das Gleiche gerichtet,
nämlich auf ihre Vereinnahmung und den daraus zu ziehenden Genuß. So

dominieren schließlich krude Essensmetaphern: Die Wahrheit «ist Mir nur
ein Nahrungsmittel für meinen denkenden Kopf, wie die Kartoffel für meinen

verdauenden Magen» (398). Was Stirner bezüglich der Wahrheit sagt,
bestimmt generell sein Verhältnis zu geistigen Werten. Es gibt keine eigene
Welt des Denkens, des Fühlens, des Glaubens, die einen unantastbaren
Charakter hätte. Uberall haben wir nur ein «veräußerliches Eigentum» (402),
das der Eigner nach Belieben behalten oder abstoßen kann.

4. Die mitmenschlichen Beziehungen: die hiebe und der «Verein»

Stirners Eigner kennt somit im Bereich der Werte keine verpflichtenden
Vorgaben. Wie aber steht es im Bereich des Zwischenmenschlichen? Vermag

der Eigner einer anderen Person ohne Vereinnahmung zu begegnen?
Die stärkste Form mitmenschlicher Beziehungen, bei der gemeinhin

dem anderen die Gleichwertigkeit oder sogar der Primat eingeräumt wird, ist
die Liebe. Stirner hat in seinem Werk Der Einzige dem Phänomen der Liebe
einen größeren Abschnitt (319—332) gewidmet. Er greift das Problem in der
für ihn typischen Perspektive auf, wie die Liebe wirklich mein eigen sein könne

(vgl. 327f.), obwohl der Geliebte und sein Wohl dabei im Vordergrund
stehen (vgl. 323). Wie immer geht er das Problem zunächst kritisch an,
indem er sich mit dem traditionellen Christentum und seiner säkularisierten
Form auseinandersetzt, die beide laut Stirner dem «Gesetz der Liebe» (319)
— sei es als Gebot Gottes, sei es als Gebot der Menschlichkeit — einen
zentralen Platz einräumen.

Die Kritik am christlichen Liebesgebot folgt schon bekannten Linien;
im wesentlichen geht es auch hier um die Rückgängigmachung einer
Entfremdung. Richten wir uns nach dem «Gesetz der Liebe», so befolgen wir
laut Stirner «Urteile der Uns beherrschenden Liebe», die «nicht unsere eigenen,

mithin gar nicht wirkliche Urteile» (320) sind. Wenn es heißt: «Wer in
der Liebe bleibet, der bleibet in Gott und Gott in ihm» (ljoh 4,16), so ist
damit nach Stirner recht eigentlich unser entfremdetes Dasein ausgesprochen:
«Er bleibet in Gott, kommt nicht zu sich und in seine eigene Heimat» (320).
Der Liebesgott des Christentums duldet keine autonomen Personen neben
sich; «Seine väterliche Fürsorge bringt uns um alle Selbständigkeit» (321).

Nicht besser als das christliche kommt das säkularisierte Liebesgebot
weg, das im Namen des Menschen oder der Menschheit aufgestellt wird. Ist
die Liebe als natürliche Regung ursprünglich mein, so wird die Liebe als

Gebot zu etwas Fremdem, weil sie nun «dem Menschen als solchem, nicht
Mir» gehört (323). Die entfremdende Instanz ist nun nicht mehr Gott,
sondern ein Abstraktum: «Der Mensch, d. h. die Menschlichkeit stellt jene Forderung

an mich» (323). Als jemand, der lieben soll, werde ich nun «Lehnsmann



328 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

der Menschheit» (323), denn die von mir geforderte Liebe ist
Menschheitseigentum, ist nicht die Liebe als meinige. Genaugesehen liegt sogar eine

doppelte Entfremdung vor. Denn einerseits bin ich zur Liebe verpflichtet
«nicht als Ich, sondern als Mensch, als Menschenexemplar» (323). Andererseits

soll aber auch meine Liebe nicht dem Einzelnen, sondern dem
Menschen oder der Menschheit gelten. Wer jedoch so liebt, der «liebt nur den

Spuk, den «wahren Menschern, und verfolgt mit dumpfer Unbarmherzigkeit
den einzelnen, den wirklichen Menschen» (321). Stirner nimmt hier mit aller
Schärfe die Kritik vorweg, die Scheler und andere an der «Menschheitsliebe»
des 19. Jahrhunderts geübt haben, die sich ein unerreichbares Ideal
vornimmt und sich konkret in ihr Gegenteil pervertiert (vgl. 325).

Stirners Kritik an der abstrakten Idee einer Liebe des Menschen zu dem

Menschen mündet in die Forderung, die Liebe wieder in der konkreten Person

zu verankern: «Folglich muß ich die Liebe Mir wieder vindizieren und
sie aus der Macht des Menschen erlösen» (323). Damit stellt sich aber die
entscheidende Frage, wie sich Stirner die Liebe des Einzelnen zum Einzelnen

denkt. Vermag der Stirnersche Eigner seine Liebe, die sich im Zeichen
der Eigenheit vollziehen soll, einem Anderen darzubringen?

Stirner beginnt seine Ausführungen zu diesem verfänglichen Thema mit
einer rhetorischen Frage, die genau darauf angelegt scheint, den Verdacht zu
entkräften, ihm ginge es in der Liebe primär um das eigene Ich und nicht
vornehmlich um den Andern: «Soll ich etwa an der Person des Anderen
keine lebendige Teilnahme haben, soll seine Freude und sein Wohl Mir nicht
am Herzen liegen, soll der Genuß, den Ich ihm bereite, mir nicht über
andere eigene Genüße gehen?» (323). Keineswegs soll es so sein, daß der
Andere vor dem Ich zurückzutreten hat: «Im Gegenteil, unzählige Genüße
kann Ich ihm mitfreuden opfern, Unzähliges kann Ich Mir zur Erhöhung
seiner Lust versagen, und was Mir ohne ihm das Teuerste wäre, das kann Ich
für ihn in die Schanze schlagen, mein Leben, meine Wohlfahrt, meine
Freiheit» (33f.). Dieser Satz scheint auf unüberbietbare Weise den Primat des

Anderen und die Hingabe an ihn zu behaupten. Aber nun folgt gleich eine

Aussage, die das alles insofern wieder rückgängig macht, als das eigene Ich
als der eigentliche Nutznießer dieses scheinbar selbstlosen Tuns hingestellt
wird: «Es macht ja meine Lust und mein Glück aus, Mich an seinem Glücke
und an seiner Lust zu laben» (324). Die Hingabe an den Anderen hat damit
ihre innere Grenze, die genau dort beginnt, wo das eigene Ich und sein
Genuß tangiert sind: «Aber Mich, Mich selbst opfere Ich ihm nicht, sondern
bleibe Egoist und — genieße ihn» (324). Damit bleibt der Egoismus auch in
der Liebe die einzige und alleinige wirkliche Bewegkraft (324).

Stirner untermauert die ausschließliche Rolle des Egoismus als moyens

der Liebe durch eine Emotionstheorie. Auch wenn ich dem Geliebten alles

opfere, beweist das nicht, daß er mir wichtiger ist als ich mir selbst; «es
beweist nichts weiter, als daß diese eine Leidenschaft in Mir mächtiger ist, als

alle übrigen» (324). Das Opfer, das ich dem Anderen darbringe, gilt damit



Max Stimer: Possessiver Nihilismus 329

nur scheinbar ihm; in Wirklichkeit bringe ich das Opfer meiner eigenen
Leidenschaft dar, die ich für den Anderen hege. Damit ist laut Stirner erneut
erwiesen, daß ich in der Aufopferung für den anderen «nicht Mich» opfere;
«ich opfere nichts von dem, wodurch Ich wahrhaft Ich selber bin, nicht meinen

eigentlichen Wert, meine Eigenheit» (324). Entsprechend kann dann auch

jedes «Gefühl» für den Anderen nur «Mitgefühl» sein, und als «Mitgefühl»
beweist es wiederum, «daß das Gefühl der Fühlenden auch das meinige,
mein Eigentum, ist» (324f.).

Im Gefühl glaubt nun Stirner das entscheidende Moment gefunden zu
haben, an dem sich die Liebe als Eigentum festmachen läßt. Die Liebe als

Gebot oder Pflicht, als ein Sollen oder Müssen, bedeutet die Anerkennung
einer höheren Macht, bedeutet somit Fremdbestimmung und ist eine Form
dessen, was Stirner die «Besessenheit» nennt. Aber «als mein Gefühl ist sie
mein» (328), ist sie, «wie jedes meiner Gefühle, mein Eigentum» (326). Dem
Eigner muß es darum in der Liebe vor allem um das eigene Gefühl gehen.
Dieses Abzielen auf das eigene Gefühl entwertet nun aber vollends den
geliebten Andern, weil er zum bloßen Mittel für die Erzeugung dieses Gefühls
degradiert wird. Stirner sagt es explizit: «Wie sollte Ich's nicht auszusprechen

wagen? Ja, Ich benutze die Welt und die Menschen! [...] Ich kann
lieben, mit voller Seele lieben und die verzehrendste Glut der Leidenschaft in
meinem Herzen brennen lassen, ohne den Geliebten für etwas anderes zu
nehmen, als für die Nahrung meiner Leidenschaft, an der sie immer von
Neuem sich erfrischt» (330). Das Wort «Nahrung» steht hier nicht von ungefähr,

denn wie schon bei der «Vereinnahmung» der Wahrheit, wird nun am
Ende auch bei der Liebe das Essen zur dominierenden Metapher. «Du bist
für Mich nichts als — meine Speise» (331). Und die letzte Konsequenz dieser
als Essensakt gedachten Aneignung des Anderen ist dessen Auflösung in
und durch den eigenen Verbrauch. Die so verstandene Liebe hebt sich damit
am Ende selbst auf, weil sie ihren Gegenstand zunichte macht: «Sagte Ich
erst, Ich liebe die Welt, so setzte Ich jetzt ebenso hinzu: Ich liebe sie nicht,
denn Ich vernichte sie, wie Ich Mich vernichte: Ich löse sie aufi> (330).

Dem Nihilismus, in dem die Stirnersche Liebe endet, wollen wir uns im
nächsten und letzten Kapitel zuwenden. Befassen wir uns aber vorher noch
kurz mit der Frage, wie Stirner sich die allgemein menschlichen Beziehungen
denkt. Für Stirner ist die «Liebe des Egoisten» durchgängig eine Sache des

Eigennutzes (vgl. 328). Was von der Liebe als der höchsten und engsten
Form mitmenschlicher Beziehungen gilt, trifft auch auf die anderen
Sozialformen zu. Im Stirnerschen Denken, das den Anderen wie jeden Gegenstand

nur als ein Eigentum sieht, das vereinnahmt und verbraucht wird, ist
kein Platz für unterschiedliche Beziehungsformen: «Wir haben zueinander
nur Eine Beziehung, die der Brauchbarkeit, der Nutzbarkeit, des Nutzens»
(331). Alles reduziert sich somit auf die Frage, ob ich die Anderen gebrauche
und benütze, oder umgekehrt von ihnen benützt und verbraucht werde. Die
passive Form wird für Stirner durch die Gesellschaft repräsentiert, die aktive



330 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

Form durch das, was er den «Verein» nennt. «Die Gesellschaft verbraucht
Dich, den Verein brauchst Du» (351). Eigner kann nur werden, wer die
Macht der Gesellschaft abschüttelt, die den Einzelnen als Arbeitskraft
verwendet (vgl. 350), und mit Gleichgesinnten einen Verein bildet. Dieser Verein

ist aber gemäß den Stirnerschen Kategorien eine bloße Zweckgemeinschaft,

die nur den einen Sinn hat, als «Multiplikation meiner Kraft» (349) zu
wirken und so meine Eigentumsmacht zu vergrößern. Erfüllt der Verein diese

Funktion nicht mehr, wird er hinfällig (vgl. 350f.). Der «Verein» macht
somit vollends deutlich, was der Andere generell für Stirner ist: keine
«Respektsperson», «sondern lediglich wie andere Wesen ein Gegenstand, für den
ich Teilnahme habe oder auch nicht, ein interessanter oder uninteressanter
Gegenstand, ein brauchbares oder unbrauchbares Subjekt» (349).

IV. Die Auflösung des Eigners im «schöpferischen Nichts»

Als wir im vorangehenden Abschnitt Stirners Liebesauffassung nachgingen,
stießen wir am Ende auf die ungeheure Behauptung, daß der Liebende sich
und die Welt vernichtet, d. h. in ein Nichts auflöst. Damit haben wir das

berührt, was man mit Recht als Stirners Nihilismus bezeichnet. Denn Behauptungen

wie die eben in Erinnerung gerufene stehen bei Stirner nicht isoliert
da; sie bilden vielmehr den Auftakt und den Schlußpunkt seines Werkes.
«Ich hab' Mein Sach' auf Nichts gestellt», lautet das Motto, mit dem Stirner
in Anlehnung an ein berühmtes Gedicht Goethes sein Buch beginnen und
enden läßt. Vom Eigner heißt es eingangs, er sei «das schöpferische Nichts»
(5), und «in sein schöpferisches Nichts [...], aus welchem er geboren wird»
(412), läßt Stirner den Eigner in den Schlußsätzen seines Buches zurückkehren.

Was besagt es, daß Stirner den Eigner mit einem Nichts identifiziert,
ihn aus dem Nichts kommen und dem Nichts zutreiben läßt? Das ist die

Schlußfrage, vor die sich jede Deutung Stirners gestellt sieht. Für unsere
Interpretation ist diese Frage von besonderer Bedeutung, weil sich hier
erweist, warum eine radikale Habensphilosophie im Nichts endet.

7. Der Selhstbesit^ als Selbstver^ehr

Der Eigner will aus der Eigenheit heraus leben, d. h. seine Existenz zu seiner

eigenen machen. Warum treibt eine so verstandene Existenz nach Stirner

dem Nichts zu? Folgt die Selbstauflösung des Eigners einer inneren
Notwendigkeit? Eine solche ließe sich dann behaupten, wenn man zeigen
könnte, daß diese Selbstauflösung ganz auf der Linie und in der Konsequenz
des Stirnerschen Ansatzes liegt. Um diese Frage zu klären, beginnen wir am
besten mit einer Analyse der Sprache, mit der Stirner die Selbstauflösung
des Eigners beschreibt. Am Ende seines Buches sagt Stirner vom Eigner,
daß er «sich selbst verzehrt» (412). Verdeutlicht wird diese Redeweise in
dem mit «Mein Selbstgenuß» betitelten vorletzten Abschnitt, wo es heißt:



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 331

«Man nutzt das Leben und mithin sich, den Lebendigen, in dem man es und
sich vermehrt. Lebensgenuß ist Verbrauch des Lebens» (359).

Der Zusammenhang mit den vorangehenden Darlegungen stellt sich

nun von selbst her. Am Ende des letzten Abschnitts hat sich gezeigt, daß

Stirner die Beziehung des Eigners zur Welt und zu den Mitmenschen
ausschließlich in den Kategorien des Gebrauchens und Benützens denkt, das im
verbrauchenden Genießen gipfelt. Das Gleiche gilt nun auch für den Selbstbezug

des Eigners. Denn der zentrale Satz lautet hier: «Ich habe Mich,
darum brauche und genieße Ich Mich» (359). Wie schon in der Beziehung zum
Anderen nimmt dieses «Brauchen» auch in der Beziehung zu sich selbst die
radikale Form des «Verbrauchens» an: «Wie aber nutzt man das Leben?
Indem man's verbraucht, gleich dem Lichte, das man nutzt, in dem man's
verbrennt» (358). Und Stirner, der auch hier vor keiner Provokation zurückscheut,

zögert nicht, statt von einem «Verbrauchen» von einem «Vertun»
(359) zu reden. Auch der im bürgerlichen Vokabular ebenso pejorativ besetzte

Ausdruck «sich ausleben» wird herangezogen und an den Ausdruck «sich
auflösen» gekoppelt, um ihn über den üblichen Sinn hinaus mit dem Tod —

und so für Stirner mit dem Nichts — zu verbinden: «Von jetzt an lautet die

Frage, nicht wie man das Leben erwerben, sondern wie man's vertun,
genießen könne, [...] wie man sich aufzulösen, sich auszuleben habe» (359).

Stirner denkt somit die Beziehung des Eigners zu sich selbst in den
gleichen Kategorien, die er für die Beziehung zur Welt und zu den Mitmenschen

benutzt, und zwar mit dem gleichen Effekt: sowohl die Welt und die
Mitmenschen als auch der Eigner selbst werden verbraucht, aufgelöst,
vernichtet. Warum aber nimmt das Leben des Eigners diesen Verlauf? Die
Antwort ist im schon zitierten Satz vorgezeichnet: «Ich habe Mich, darum brauche

und genieße Ich Mich.» Das «Verbrauchen» und «Vertun» des eigenen
Lebens ist also für Stirner die direkte Folge davon, daß der Eigner sich «hat»,
d. h. in einem Besitzverhältnis zu sich selbst steht. Wir stoßen hier auf die
letzte Konsequenz, die Stirners Habensphilosophie für den Habenden selbst
hat. Diese ist absolut nihilistisch in dem Sinne, daß sie aus dem Eigner selbst
ein Nichts macht. Wie ist dieser offenbar innere Zusammenhang von Sich-
Haben und Sich-Verbrauchen, bis hin zum Sich-Vernichten, zu verstehen?

Für Stirner ist dieser Zusammenhang an eine Voraussetzung geknüpft,
die er pathetisch vorträgt. Wieder geht es um den entscheidenden Neuansatz,

der sein Denken radikal von allem Bisherigen scheiden soll. Er will sich

von der Anschauung trennen, die von der christlichen Religion geprägt ist,
aber auch in der säkularisierten Form der Menschheitsreligion weiter lebt.
Für sie ist der Mensch grundsätzlich ein Wesen, das sich erst suchen muß.
Das «wahre Ich» ist etwas Ausstehendes, das noch nicht verwirklicht ist; es

ist immer das Andere der jetzigen Existenz. Das zeigt sich für Stirner in der
Lebenseinstellung der Christen, die «nur sterben, um aufzuerstehen, nur leben,
um zu sterben, nur leben, um das wahre Leben zu finden» (359). Es zeigt



332 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

sich aber auch in säkularisierter Form in allen Ideologien, die nach dem
«wahren Menschen» als etwas Zukünftigem streben.

Für Stirner bedeutet diese Ausrichtung auf einen zukünftigen
Menschen, daß man etwas Unwirklichem nachjagt (367). Diese Zukunftsbezo-
genheit bedeutet aber vor allem — und das ist nun in unserem Kontext der
entscheidende Punkt -, daß man sich nicht wirklich besitzt. Der Mensch,
der erst im Kommen ist, kann nicht mein eigen sein; «erst dann, wenn Ich
Meiner gewiß bin und Mich nicht mehr suche, bin ich wahrhaft mein
Eigentum» (359). Eigentum ist aber für Stirner grundsätzlich etwas, daß man
brauchen und genießend verbrauchen kann. Auch das eigene Leben ist
somit in dem Maße, in dem man es «hat», etwas zu Genießendes und zu
Verbrauchendes. Ein «ungeheurer Abstand» soll deshalb seine neue
Anschauungsweise von der früheren trennen: «In der alten gehe Ich auf Mich zu, in
der neuen gehe Ich von Mir aus, in jener sehne Ich Mich nach Mir, in dieser
habe Ich Mich und mache es mit Mir, wie man's mit jedem anderen Eigentum

macht, — Ich genieße Mich nach meinem Wohlgefallen» (359). Der
entscheidende Unterschied liegt somit darin, «ob Ich Mich zum Ausgangs- oder
zum Zielpunkt mache» (368). Betrachte ich mich als Zielpunkt, sehe ich
mein «Wesen» als etwas in der Zukunft Liegendes, so «habe Ich Mich nicht,
bin Mir mithin noch fremd» (368). Damit zeigt sich indirekt, was Stirner
unter dem Sich-Haben versteht: es meint den aktuellen Besitz dessen, was
der Einzelne immer schon ist, und zwar einen Besitz, der sich dadurch als

solcher ausweist, daß man über ihn verfügen kann.

Sprach Stirner im eben zitierten Text davon, daß der Mensch sich zum
«Ausgangspunkt» machen soll, so gibt er an anderer Stelle dem gleichen
Gedanken dadurch Ausdruck, daß er den Menschen als die eigentliche
«Voraussetzung» seines Ansatzes bezeichnet. Die Pointe dieser Bezeichnung ist,
daß damit nicht ein abstraktes Prinzip, sondern der jeweilige konkrete
Mensch gemeint ist: «Ich Meinesteils gehe von einer Voraussetzung aus, in
dem Ich Mich voraussetze» (167). Unterstrichen wird wiederum, daß damit
der Mensch in seinem faktischen Zustand und nicht als ein angestrebtes
Ideal gemeint ist. Welche Funktion schreibt nun Stirner dieser Voraussetzung

zu? Sie «dient Mir nur dazu, sie zu genießen und zu verzehren» (167).
Wieder benützt Stirner die Essensmetapher, und diese macht deutlich, daß

die «Voraussetzung» so etwas wie ein Vorrat auf Zeit ist. Das Leben, wie
Stirner es versteht, besteht dann folgerichtig in nichts anderem als im Verzehr

dieses Vorrats. «Ich zehre gerade an meiner Voraussetzung allein und
bin nur, in dem Ich sie verzehre» (167). Aus der Identität von Existenz und
Verzehr folgt für Stirner auch der Umkehrschluß: «Daß Ich Mich verzehre,
heißt nur, daß Ich bin» (167). Wir haben damit die entscheidenden
Gleichsetzungen beisammen, die Stirners existentiellen Nihilismus bestimmen:
Sein, Leben ist Selbstgenuß, und Selbstgenuß ist Selbstverzehr.

Will man sich die Bedeutung der von Stirner getroffenen Unterscheidungen

mit klassischen Begriffen vor Augen führen, so bietet sich hierfür



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 333

das Begriffspaar Materie/Form an. Statt wesentlich ein Gestaltprozeß zu
sein, sinkt das Leben für Stirner zu einem bloßen Material herab, das sein
Besitzer — der Eigner — nach Belieben verbraucht. Leben als Verbrauchsmaterial

für den Selbstgenuß — das ist in der Tat die Lebensauffassung
Stirners (vgl. 402). Einem solchen Gesinnungswandel mißt er die Bedeutung
eines epochalen Umbruchs zu. «Über der Pforte unserer Zeit steht nicht jenes
apollinische: <Erkenne Dich selbst>, sondern ein: Verwerte Dich» (353).

Es wäre verlockend, den von Stirner progagierten Einstellungswechsel
auf seine gesellschafts- und kulturgeschichtliche Relevanz hin zu prüfen.
Unschwer kann man in der das genießende Verbrauchen betonenden
Haltung Stirners eine Vorform dessen erkennen, was die Kritiker des 20.
Jahrhunderts, insbesondere Erich Fromm in seinem Buch Haben oder Sein, als

«Konsumdenken» bezeichnet haben. Aber das Genießen und Verbrauchen
hatte in einer Gesellschaft, die wie jene des Vormärz mehrheitlich aus wenig
Bemittelten oder aus Armen bestand, einen viel eingeschränkteren Stellenwert

als in einer modernen Überflußgesellschaft, zumindest was die verfügbaren

und für die breite Maße erschwinglichen Konsumgüter betrifft. Im
Mangel an Gebrauchs- und Konsumgütern für die Mehrheit der Menschen
könnte nicht zuletzt die zeitgeschichtliche Erklärung dafür liegen, warum
der Welt- und Lebensgenuß bei Stirner so unvermittelt und so schnell zum
Selbstverzehr mutiert.

2. Das Ich als ein Nichts

Aus der Gleichsetzung von Leben mit Selbstgenuß und von Selbstgenuß mit
Selbstverzehr folgt am Ende Stirners Identifizierung des eigenen Ichs mit
einem Nichts. Stirners Rede vom Nichts ist nicht leicht zu fassen, da sie
äußerst knapp und mehrdeutig ist, viele Anspielungen enthält und sich auch in
Wortspielen ergeht. Dennoch zeichnet sich eine Grundlinie ab, die die
verschiedenen Bedeutungen des Nichts miteinander verbindet.

Am faßbarsten und im Gesamtdukturs des Stirnerschen Denkens auch
am einleuchtendsten ist der dem «Nichts» verliehene Sinn dort, wo das Wort
für das steht, was nach dem Selbstverzehr des Eigners übrig bleibt. Das
Nichts in dieser Bedeutung ist gleichsam die Chiffre für die in ihrem
Endeffekt betrachtete Selbstauflösung des Eigners. Dieser Sinn von Nichts
kommt vor allem im Schlußsatz von Stirners Werk zum Ausdruck: «Stell Ich
auf Mich, den Einzigen, meine Sache, dann steht sie auf dem Vergänglichen,
dem sterblichen Schöpfer seiner, der sich selbst verzehrt, und Ich darf
sagen: Ich hab' mein' Sach' auf Nichts gestellt» (412). Hier läuft die Aussage
unmißverständlich darauf hinaus, daß das Leben des sich selbst verzehrenden

Einzigen oder Eigners in der Bodenlosigkeit des Nichts endet.
Aber das Nichts steht bei Stirner nicht nur für das Ende, sondern auch

für den Anfang des Eigners: Er kehrt «in sein schöpferisches Nichts zu-
rückfkehrt], aus welchem er geboren wird» (412). Wie ist dieses «schöpferische

Nichts» zu verstehen, das am Ursprung des Eigners steht? Der Kontext



334 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

legt nahe, daß mit dem Nichts zunächst die Negation eines jeden höheren
Prinzips ausgesprochen ist, aus dem der Eigner entsprungen wäre. «Jedes
höhere Wesen über Mir, sei es Gott, sei es der Mensch, schwächt das Gefühl
meiner Einzigkeit und erbleicht erst vor der Sonne dieses Bewußtseins»
(412). Aber was ist zusätzlich gemeint, wenn dieses anfängliche «Nichts» als

«schöpferisch» qualifiziert wird? Stirner spielt hier offenbar auf eine «Schöpfung»

des Eigners an, die aus dem «Nichts» hervorgehen soll. Nun ist die

«Schöpfung aus dem Nichts» — creatio ex nihilo — ein klassischer theologischer
Begriff, und wir gehen kaum fehl, wenn wir Stirners Rede vom Hervorgang
des Eigners aus seinem schöpferischen Nichts als eine Umformung des

theologischen Schöpfungsbegriffs deuten.
Wie eben dargelegt, bedeutet für Stirner das uranfängliche Nichts

zunächst die Negation eines Schöpfergottes. «Schöpferisch» aber kann das

durch diese Negation entstandene «Nichts» nun insofern heißen, als es dem

Eigner die Möglichkeit gibt, sich zum eigenen Schöpfer seiner selbst
emporzuschwingen. Stirner denkt in der Tat das bewußte Leben des Ichs als eine

ständig fortgesetzte Schöpfung, für die er den Fichteschen Begriff der

Setzung verwendet. Weil das Leben absolut voraussetzungslos ist, es auch kein

vorausgesetztes Ich gibt, ist die Setzung ein stets zu wiederholender Akt.
«Ich setze Mich nicht voraus, weil Ich Mich jeden Augenblick überhaupt
erst setze oder schaffe» (167). Nur dadurch bin ich laut Stirner Ich, daß ich
mich in eben diesem Moment setze, was sich auch so formulieren läßt, daß
ich in eben diesem Moment von mir gesetzt bin (vgl. 167). Daraus aber folgt
für Stirner: «Ich bin Schöpfer und Geschöpf in Einem» (167), der «sterbliche
Schöpfer seiner» (412), wie Stirner es in dem schon zitierten Schlußsatz
ausdrückt.

Erst innerhalb dieses sich ständig fortsetzenden Selbstschöpfungsprozesses

des Ichs gewinnt nun die Rede vom «schöpferischen Nichts» ihren
eigentlichen Sinn. Der Selbstgenuß geht laut Stirner aus dem Selbstverzehr
hervor. Selbstverzehr aber bedeutet Auflösung der eigenen Substanz. Das
schöpferische Nichts, aus dem das Ich entsteht, läßt sich damit als die in
diesem Schaffungsprozeß zunichte werdende Lebenssubstanz deuten. Einen
Beleg hier für kann man darin sehen, daß Stirner den Eigner aus seinem

schöpferischen Nichts (vgl. 412) geboren werden läßt. Damit wird nun klar,
in welchem Sinne Stirner den theologischen Begriff der «Schöpfung aus dem
Nichts» umdeutet: Das Ich erschafft sich selbst aus dem Nichts — mit
Heidegger gesprochen: aus der «Nichtung» seiner eigenen Lebensgrundlage. Zur
Verdeutlichung des Gemeinten sei Stirners Bild von der Flamme, die ihre
eigene materielle Grundlage verzehrt, in Erinnerung gerufen. Vielleicht können

wir in diesem Bild auch den Widerschein der sich im 19. Jahrhundert
entwickelnden Biologie erblicken, die das Leben allgemein als einen Ver-



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 335

brennungsprozeß auffaßt. Bei Nietzsche schließlich finden wir im Gedicht
Ecce homoxb die vollendete Form für das von Stirner verwendete Bild.

Das Nichts gilt gemeinhin als ein leerer Begriff, als eine reine Negation,
da man es mit «nicht irgend etwas» wiedergeben kann. Entgeht das schöpferische

Nichts dem Leerheitsverdacht? Stirner wehrt ihn mit der Behauptung
ab: «Ich [werde] über meine <Leerheit> keine Klage zu führen haben» (5). Als
Begründung wird angeführt: «Ich bin [nicht] Nichts im Sinne der Leerheit,
sondern das schöpferische Nichts, das Nichts, aus welchem Ich selbst als

Schöpfer alles schaffe» (5).
«Alles schaffe»: Das tönt wie die absolute Fülle, wird aber schon

aufgrund des Vorangehenden relativiert, wenn Stirner von sich sagt: «der Ich
mein Alles, der Ich der Einzige bin» (5). Das Alles reduziert sich damit auf
das Ich des Einzigen. Der Stirnersche Einzige hat zwar wie Gott das Gefühl,
«sich Alles in Allem zu sein» (5). Aber wie Gott ist er gleichzeitig «das Nichts
von allem Andern» (5). Stirner greift damit wohl die traditionelle Bestimmung

Gottes auf, die Gott durch die Negation alles Endlichen von allem
Geschaffenen abgrenzt. Aber der so bestimmte Gott ist in sich selbst nicht
Nichts, sondern von eminentem Sein. Das Ich des Einzigen hingegen ist als

das «Nichts von allem andern» zugleich selbst «auf Nichts gestellt». Es ist
nicht auszumachen, wodurch das Ich als das schöpferische Nichts sich im
Endeffekt von einem leeren Nichts unterscheidet.

V. Zusammenfassung und Kritik

1. Vom radikalen Haben ^um Nichts: die innere Folgerichtigkeit von Stirners
Philosophie

Eingangs haben wir die Philosophie Stirners als eine radikale Philosophie
des Habens eingestuft. Zum Schluß stellt sich als erstes die Frage, ob diese

Einstufung berechtigt war.
Unsere Darstellung hat gezeigt, daß Stirner tatsächlich alle wesentlichen

menschlichen Bezüge — die Beziehung zur Welt, zu den Mitmenschen, zu
den geistigen Wertbereichen, vor allem aber auch die Beziehung zu sich
selbst — primär und ausschließlich unter die Kategorie des Habens faßt. Das
Haben wird dabei als eine Beziehung verstanden, die es erlaubt, über etwas
zu verfügen, es zu gebrauchen und zu verbrauchen und daraus einen Genuß
zu ziehen. Das Paradigma für dieses auf dem Haben beruhende verbrauchende

Genießen ist für Stirner das Verzehren einer Speise. Die Wiederkehr
der Essensmetapher in den verschiedensten Bereichen ist das eindeutige In-

16
«Ja! Ich weiß, woher ich stammeS/Ungesättigt gleich der Flamme/Glühe und

verzehr ich mich/Licht wird alles, was ich fasse,/Kohle alles, was ich lasse:/Flamme
bin ich sicherlich!», NIETZSCHE, F., Die fröhliche Wissenschaft, 62. Sämtliche Werke,
Kritische Studienausgabe Bd. 3, München 1980, 367.



336 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

diz dafür, daß diese Bereiche dem im Sinne der Vereinnahmung verstandenen

Haben unterstellt werden.
Diese Habensbeziehung schließt ein, daß ihr Objekt, das, was gehabt

wird, wesentlich als ein im Genuß zu verbrauchendes Material gesehen wird.
Dem Subjekt aber wird entsprechend primär die Macht zugesprochen, sich
etwas anzueignen und es genießend zu verbrauchen. Die Subjektivität des

Subjekts besteht geradezu in der Macht, die es als Kraft und Gewalt über
anderes ausspielt. Das so verstandene Subjekt ist der Stirnersche Eigner, der
sich aufgrund des ihn definierenden Wesenszuges, der Eigenheit, alles
gemäß dem Machtprinzip zu eigen macht. Dieser Eigner ist der konsequente
Egoist, weil er alles auf sich bezieht und es ihm dabei nur um den eigenen
Nutzen und Genuß geht. Seine Absolutheit manifestiert sich darin, daß er
sich als den Einzigen betrachtet, d. h. als den exklusiven Mittelpunkt einer
Welt, die grundsätzlich sein Eigentum ist.

Habensbeziehungen im angegebenen Sinn, die ausdrücklich als solche
charakterisiert werden, unterhält der Stirnersche Eigner zur Welt mit ihren
materiellen Sachgütern, aber auch zur geistigen Wertewelt, und sie bestimmen

ebenso sein Verhältnis zu den Mitmenschen wie sein Verhältnis zu sich
selbst. Dabei kommt dem intrapersonalen Sich-Haben, d. h. dem Selbstbesitz

des Ichs, eine tragende Funktion zu. Das ist zunächst darin begründet,
daß die Selbstaneignung des Ichs, oder, negativ formuliert, die Abwehr jeglicher

Besitzansprüche anderer, jeglicher «Besessenheit», das Konstituens der
Eigenheit ist, mit dem sie steht und fällt. Dem Sich-Haben kommt aber auch

deswegen die Bedeutung einer Basisbeziehung zu, weil alle Habensbeziehungen

zu anderem nur im Selbstgenuß des Ichs als genußvoll erlebt werden
können, jeder Genuß also einschlußweise Selbstgenuß ist. Wie das Haben
für Stirner primär eine Einverleibung ist, so ist auch das Ich primär ein
«leibhaftiges Ich», das den Geist «hat», ohne von ihm «besessen» zu sein. Dieses
Ich hat an seinen Gedanken und Gefühlen sein ureigenstes und unentreiß-
bares Eigentum, weil diese überhaupt nur als vom Ich gedachte und gefühlte,

d. h. als «seine» existieren können. Aus all dem resultiert, daß der «Selbstgenuß»

das A und O der Stirnerschen Philosophie ist: das Movens aller
Vereinnahmungen von anderem, aber auch - als «Selbstverzehr» — das Finale
des auf sich zurückgeworfenen Ichs.

Die Reduktion auf das Haben und damit auf das Gebrauchen und
Verbrauchen um des eigenen Genusses willen zieht sich wie ein roter Faden
durch alle Stirnerschen Bestimmungen bereichsspezifischer Beziehungen.
Welche äußeren Güter man besitzt, entscheidet allein die Macht, mit der

man zugreift, und entsprechend geht auch Gewalt vor Recht. Ebenso kann
man nur Gedanken sein eigen nennen, wenn man sich nicht nach Autoritäten

oder Prinzipien richtet, sondern allein nach dem Belieben des Ichs und
sich die Wahrheiten «mundgerecht» macht. Bei den mitmenschlichen
Beziehungen und besonders bei der Liebe hört die Hingabe an den Anderen dort
auf, wo mein Selbstgenuß endet, der auch hier als mein Gefühl und meine



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 337

Leidenschaft der bestimmende Antrieb bleibt, für den der gehebte Andere
nur «Nahrung» ist.

Es hegt in der Konsequenz dieses absolut gesetzten genießenden
Verbrauchens, daß es auch vor dem genießenden Ich nicht halt macht, sondern
dieses selbst als etwas zu Verbrauchendes betrachtet und in den Strudel des

Selbstgenusses hineinzieht. Das muß umso stärker der Fall sein, je mehr der
Genießende sich am Widerstand der Welt stößt, die Macht über die Anderen
verliert und auf sich selbst als einziges «Verbrauchsmaterial» zurückgeworfen

wird. Stirner hat diese Konsequenz in aller Radikalität gezogen und den
Selbstgenuß pathetisch und zynisch zugleich als Selbstverzehr propagiert,
bei dem die eigene Lebenssubstanz in den Genuß umgesetzt wird, bis hin zu
deren Auflösung im Nichts. Seine Rede vom schöpferischen Nichts kann
nicht darüber hinweg täuschen, daß der Eigner mit dem Verzehr seiner
selbst am Ende in einem bodenlosen Nichts versinkt.

Unsere Analyse Stirners hat somit zu dem doppelten Ergebnis geführt,
daß seine Philosophie eine radikale Habensphilosophie darstellt, die aus
inneren Gründen dem Nihilismus zutreibt. Diese inneren Gründe Hegen
erstens in der Auffassung des Habens als Vereinnahmung in der Form des

verbrauchenden Geniessens. Zweitens sind sie in der Absolutheit dieser
Vereinnahmung zu finden, die auch vor dem genießenden Ich nicht innehält,
sondern es mit in das Verbrauchen hineinnimmt, an dessen Ende dann
folgerichtig nur das Nichts steht.

Die innere Folgerichtigkeit von Stirners Philosophie kann damit als
erwiesen gelten. Anders steht es mit den Voraussetzungen, von denen Stirner
ausgeht. Die Zurückführung des Menschen auf das Leib-Ich und aller seiner

Beziehungen auf die Einverleibung sind Reduktionen, die alles andere als

selbstverständlich sind. Wie kommt es bei Stirner zur ausschließHchen
Herrschaft dieser Denkfigur? Können wir, nach dem wir bisher vorwiegend der
Philosophie Stirners als einem bereits konstituierten Denken nachgegangen
sind, die Konstitution dieses Denkens selbst ergründen? Das ist die Schlußfrage,

die sich im Zusammenhang einer Kritik Stirners stellt.

2. Die Konstitution des Stimerseben Ichs als Kritikpunkt
Oft wurde und wird die Meinung vertreten, Stirners Philosophie sei so
extrem und einseitig, daß sie sich selbst diskreditiere und sich somit eine ernsthafte

Auseinandersetzung mit ihr gar nicht aufdränge, geschweige denn lohne.

Dazu kommt der schon im neunzehnten Jahrhundert geäußerte
Pathologieverdacht, demzufolge Stirners Philosophie als die krankhafte Ausgeburt
eines gescheiterten Außenseiters zu betrachten wäre, der erblich belastet war
(seine Mutter endete in einer Irrenanstalt) — und für Pathologien erklärt sich
die Philosophie im allgemeinen nicht zuständig, sondern überläßt sie andern

Disziplinen. Ein kritischer philosophischer Umgang mit Stirner steht also in
der Notlage, sich selbst kritisch rechtfertigen zu müssen.



338 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

Wie immer man die Philosophie Stirners ein- oder herabstufen mag,
eines kann man ihr nicht nehmen: ihre innere Geschlossenheit. Stirner bezieht
eine radikale Position, entwickelt seinen Ansatz mit System und denkt ihn
konsequent zu Ende. Damit stehen einer Kritik mehrere Wege offen. Ähnlich

wie bei der verwandten Extremposition des Solipsismus, als dessen
praktische Variante Stirner oft betrachtet wird, kann man sich fragen, ob sich
Stirner mit seiner Absolutsetzung des «Einzigen», der einer sein will, aber
nicht nur vielen begegnet, sondern auch für viele propagiert wird, nicht in
unlösbare performative Selbstwidersprüche verwickelt. Ein anderer Weg
besteht darin, daß man die Stirnersche Reduktion aller menschlichen Bezüge
auf das vereinnahmende Haben durchbricht, indem man durch eine erweiterte

Phänomenanalyse die Inadäquatheit dieser Reduktionen aufzeigt. Ein
dritter Weg schließlich — und den halten wir nun für den aufschlußreichsten

- hegt im Versuch, Stirners Philosophie als ein systematisches Ganzes tiefer
zu begreifen, indem man nach seinem Stellenwert im Entwicklungsgefüge
der menschlichen Person fragt. Wenn es möglich ist, das Stirnersche Denken

von der Entwicklung der menschlichen Person her zu begreifen, dann
kann auch die vorhin gestellte Frage nach den konstitutiven Hintergründen
dieser Figur einer Antwort zugeführt werden. Dies scheint uns somit ein

Vorgehen zu sein, das für eine Kritik Stirners Priorität hat, zumal es auch
die Frage klären kann, ob und inwiefern wir es hier mit einer pathologischen
Erscheinungsform der Philosophie zu tun haben.

Symptomatisch für die Philosophie Stirners ist die ständige Verwendung
der Essensmetapher, die insofern mehr als eine bloße Metapher ist, als die
im Essen vereinigten Momente der Vereinnahmung und des Genusses
genau das vergegenwärtigen, was bei Stirner in den ausschließlich im Modus
des Habens konkretisierten Bezügen zu allem im Vordergrund steht: das

verbrauchende Genießen. Nun markiert seit Freud die orale Phase, in der die

«Einverleibung» als Lustverhalten dominiert, das erste Stadium der menschlichen

Entwicklung, nämlich das Säuglingsalter.17 Freud versteht dieses
Stadium als die erste Phase des Sexualverhaltens, und man kann ihm darin nur
bedingt folgen. Aber es gehört über Freuds Sexualtheorie hinaus zum
Gemeingut der Entwicklungspsychologie, den Greif- und den Saugreflex als die

konstitutiven, am Anfang der menschlichen Entwicklung stehenden
Verhaltensschemata zu betrachten. Dabei ist besonders anzumerken, daß diese
Verhaltensschemata generell angewendet werden. Der Säugling säugt nicht
nur an der Mutterbrust, sondern greift nach jedem, auch dem ungeeigneten
Gegenstand, um ihn an den Mund zu führen und daran zu lutschen, wobei
Daumen und Schnuller zum permanenten — körpereigenen oder körperfremden

— Ersatz für die Mutterbrust werden.

17 Vgl. FREUD, S., Drei Abhandlungen zur Sexualtheorie (1905). In: Gesammelte
Werke, Bd. 5, Frankfurt/M. 1961, 80-85.



Max Stirner: Possessiver Nihilismus 339

Diese Kurzbeschreibung dürfte genügen, um die Behauptung zu
rechtfertigen, daß zwischen dem frühkindlichen und dem von Stirner propagierten

Verhalten fundamentale Entsprechungen bestehen. Piaget spricht
bezüglich des Kleinkindes von der «verallgemeinernden Assimilation» oder An-
gleichung aller Gegenstände an den Greif- und Saugreflex.18 Es läßt sich
nicht bestreiten, daß auch Stirner alle menschlichen Bezüge dem einen und
gleichen kategorialen Schema des Zugreifens und vereinnahmenden Geniessens

unterstellt und dieses gewissermaßen zum Systemprinzip seiner
Philosophie erhebt. Die Behauptung eines solchen Entsprechungsverhältnisses
kommt jedoch keineswegs der Annahme gleich, der Stirnseite Eigner agiere
rundweg wie ein Kleinkind; das hieße alle qualitativen Unterschiede
mißachten, die zwischen dem Kleinkind und einem Erwachsenen bestehen. Welcher

Sinn läßt sich dann dem behaupteten Entsprechungsverhältnis geben?
Die Antwort darauf kann nur tentativ sein, und im Folgenden sollen nur

Vermutungen ausgesprochen werden, welchen Ort eine solche Extremposition
wie die Stirnersche in dem einnehmen würde, was man — in Anknüpfung

an Jaspers' bedeutendem und originalem Frühwerk — als eine um die

genetische Dimension erweiterte Psychologie der Weltanschauungen betrachten
könnte.

Stirner setzt sich vehement von allen Ansprüchen einer traditionellen
Geistphilosophie ab, um das «leibhaftige Ich» zum allein authentischen und
rechtmäßigen Subjekt zu erheben. Blickt man auf die Durchführung dieser
leibzentrierten Subjektphilosophie und vor allem auf das sie beherrschende
Vorstellungs- und Denkmuster, so muß man sich fragen, ob die Wende zum
«leibhaftigen Ich» nicht einer Regression auf die frühkindliche (nicht einseitig
sexuell gedeutete) orale Phase der Einverleibung mit ihrer allgemeinen
Dominanz des Greif- und Saugreflexes gleichkommt. Einer Regression
allerdings, die, weil sie von einem Erwachsenen mit philosophischen Mitteln und
mit äußerster Konsequenz vollzogen wird, gleichzeitig zu einer Emporstilisierung

und Radikalisierung dieses frühkindlichen Verhaltensmusters führt, wie
sie auf der Ebene des Kleinkindes undenkbar sind: Das «Zugreifen» als die
«reine Tat des mit sich einigen Egoisten» (286), die absolute Dominanz der

Selbstgefühle im Umgang mit jedem Anderen, der «Selbstgenuß» bis hin
zum «Selbstverzehr» u. ä. sind reflektierte Verhaltensformen, die sich soweit
über Verhaltensreflexe erheben, wie das bewußte Denken des Erwachsenen
über die Sensomotorik des Kleinkindes. Aber sie sind, tendenziell und strukturell

betrachtet, zumindest partiell isomorph und somit wesensverwandt.
Trifft eine solche Einschätzung zu, dann kann der Stirnerschen

Philosophie das Verdikt nicht erspart bleiben, sie sei infantilistisch. Infantil kann
man sie nicht nennen, weil sie sich auf einer bewußten Denkebene bewegt,

18 Vgl. PIAGET, J./INHELDER, B., Die Psychologie des Kindes, Frankfurt/M. 1977,
13.



340 Max Stirner: Possessiver Nihilismus

die dem Kind unzugänglich ist. Wohl aber kann sie als infantilistisch
bezeichnet werden, insofern sie auf dieser Denkebene eine ursprünglich infantile

Verhaltensweise absolut setzt, ohne ihre Herrschaft auch nur im geringsten

kritisch einzuschränken. Im Hinblick auf diese unhinterfragte
Durchsetzung eines Ichs, das, genetisch betrachtet, nicht das Ich eines Erwachsenen

mit seiner Selbsteinschränkung ist, sondern das Ich eines Kleinkindes
widerspiegelt, sind dann auch jene nicht im Unrecht, die in Stirners Philosophie

eine pathologische Erscheinung sehen.19

Welchen zusätzlichen Erkenntnisgewinn bringt eine solche Erklärung
der Stirnerschen Philosophie für deren Verständnis als radikale Habensphilosophie?

Sie vermag vor allem den aggressiven und zerstörerischen
Charakter des Eigners, der sich am Ende gegen diesen selbst richtet, in ein neues

Licht zu rücken. Der kindliche Egozentrismus und seine Weise des Zu-
greifens sind harmlos, sofern sie nur der Erfüllung begrenzter natürlicher
Bedürfnisse dienen. Wird der gleiche egozentrische Impuls auf der
Denkebene, wo die natürlichen Schranken entfallen, zum absoluten Verhaltensprinzip

erhoben, mutiert er zum unbegrenzten Zugriff auf alles und jedes.
Und mit der Reflexions form des Bewußtseins ergibt sich die Konsequenz,
daß die schrankenlose Vereinnahmung von allem zum eigenen Genuß auch
die Person des Genießenden in den gleichen Sog genießenden Verbrauchens
hineinzieht. Aus dem Selbstgenuß wird der Selbstverzehr bis hin zum Nichts.
Dieses Ende kommt aber nicht von ungefähr. Einem Possessiwerhalten,
das sich an der materiellen Vereinnahmung orientiert, aber mit den Mitteln
des Geistes vollzogen wird, ist der Nihilismus von Anfang an eingeschrieben.

Das animal rationale wird zur bête humaine, die schließlich auch sich
selbst verschlingt.

19 Eine ähnliche Kritik findet sich schon bei Eduard von Hartmann, der Stirner
vorwirft, er habe seine «Idee des Ichs» nicht kritisch geprüft. Dieses Ich sei nur «das

Stichwort eines allgemeinen Instinkts, des Egoismus», der — gemäß Hartmanns «Philosophie

des Unbewußten» und im Anschluß an Schopenhauer — als «Wille» gar nicht
bewußt werden könne, aber immer unbefriedigt bleibe. «Diese Einsicht fehlt Stirner
gänzlich; sie ist aber das sicherste Heilmittel gegen die Großtuerei mit dem Standpunkte

des Ichs» (HARTMANN, E. von, Philosophie des Unbewußten, Teil 2, Leipzig 1913,
204 [Erstausgabe 1869]). Zur Geschichte der Stirner-Kritik vgl. allgemein SIMON, U.,
Zur Kritik der Philosophie Max Stirners, Frankfurt/M. 1982 (Univ. Diss.), bes. 4-38.


	Max Stirner : possessiver Nihilismus : die Selbstaufhebung einer radikalen Philosophie des Habens

