Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Nikolaus von Kues in der neueren theologisch-philosophischen
Forschung : Cusanus - Reprasentant der Theologie?

Autor: Winkler, Norbert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761189

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NORBERT WINKLER

Nikolaus von Kues in der neueren

theologisch-philosophischen Forschung

Cusanus — Reprasentant der Theologie?

Harald Schwaetzer (Hg.): Nikolans von Kues. Vis creativa. Grundlagen eines moder-
nen Menschenbildes. Eine lateinische Auswahl, eingeleitet, erldutert und heraus-
gegeben von H. Schwaetzer, mit Beitrigen von A. M. Gehlen, G. Neusius, und
St. Méller. Minster: Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung 2000, 144 Seiten.
ISBN: 3-402-02308-3 (Aschendorffs Lesehefte zu Aschendorffs Sammlung latei-
nischer und griechischer Klassiker).

Harald Schwaetzer: Aequalitas. Erkenntnistheoretische und soziale Implika-
tionen eines christologischen Begriffs bei Nikolaus von Kues. Eine Studie zu
seiner Schrift «De aequalitate». Hildesheim-Ziirich-New York: Georg Olms Ver-
lag 2000, 197 Seiten. ISBN 3-487-11195-0 (Studien und Materialien zur Ge-
schichte der Philosophie, Bd. 56).

Martin Thurner: Go#t als das offenbare Gebeimnis nach Nikolaus von Kues. Berlin:
Akademie Verlag 2001, 500 Seiten. ISBN 3-05-003582-X (Veroffentlichungen
des Grabmann-Institutes, Bd. 45).

Martin Thurner (Hg.): Nicolaus Cusanus wischen Dentschland und Italien. Bei-

trige eines deutsch-italienischen Symposiums in der Villa Vigoni. Berlin: Akade-
mie Verlag 2002, 691 Seiten. ISBN 3-05-003583-8 (Veroffentlichungen des Grab-
mann-Institutes, Bd. 48).

Die Cusanusforschung in Deutschland hat eine Zisur erlebt. Mit Kurt
Flaschs Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung (Frankfurt/M. 1998)
ist der Kampf um die Deutungshoheit hinsichtlich des cusanischen Werkes
neu entbrannt. Dies hat mindestens zwei Griinde: Zum einen interpretiert
Flasch alle theologisch-philosophischen Werke des NvK im Zusammen-
hang, zum anderen bewerkstelligt er dies, indem er das Werk dieses Denkers
unter Anwendung einer historisch-genetischen Methode rekonstruiert.
Flaschs Darstellung ist historisch ausgreifend — will sich weder auf Problem-
geschichte noch auf punktuelle Rezeption reduzieren lassen — und rational-
philosophisch durchgefihrt. So nimmt es nicht wunder, dall neuere Arbei-
ten zu NvK sich im- oder explizit gegentiber diesem Buch positionieren
miissen. Dies gilt besonders fiir jene Analysen, die sich verpflichtet fiihlen,
die theologischen Implikationen im Werk des NvK herauszustellen.



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 291

Die Autoren der hier aufgefithrten Arbeiten sehen sich in dieser Ver-
pflichtung. Drei Beobachtungen sind zunichst zu machen: Zum einen ist zu
sehen, wie im Disput mit Flasch Positionen der élteren Theologengeneration
vorsichtig korrigiert werden, ohne jedoch deren grundlegende Interpretati-
onsziele aufzugeben. Im Falle Schwaetzers und Thurners fillt die neuschola-
stisch-thomistische Tradition (R. Haubst u. a.) der Kritik anheim. Das Werk
des NvK ist fiir beide nicht linger mit den Begriffsmitteln thomasischer
Seinsphilosophie zu erschliefen. Resultate der Forschungen Flaschs werden
dabei, wie bei Schwaetzer, wenn auch scharf kritisiert, zu Teilen in den eige-
nen Entwurf integriert. Zum anderen bleibt die philosophische Deutung der
theologischen strikt untergeordnet. Angelpunkt ist in beiden Fillen, daf3 die
Intention des NvK eine rein theologische gewesen und demgemil auch als
solche zu behandeln sei. Zweitens: Thurners Interpretation, im Denken des
NvK eine theologisch bestimmte Philosophie der Offenbarung zu sehen,
geht konsequent diesen Weg. Seine Erkliarungslogik ist weitgehend immuni-
siert gegen den methodischen Zugriff, wie Flasch ihn praktiziert. Ihre fu-
genlose Geschlossenheit 1dBt sie zunichst stark erscheinen. Thurners Sicht-
weise folgt dabei konsequent dem von ihm gewihlten hermeneutischen Im-
manentismus. Sie findet ihre Grundlage in einem existenziellen Glaubenser-
lebnis, einer unverriickbaren biblisch gestiitzten Dogmatik und im freigebi-
gen Offenbarungswillen eines christlich-trinitarischen Gottes, der in seiner
menschheitszugewandten Offenbarung dann doch ritselhaft anziehendes
Geheimnis bleibt. Diese Methode hat aber den Nachteil, daf} sie begriin-
dungstheoretisch ganz in sich selbst kreist und sich an den beigezogenen Be-
legtexten lediglich permanent selbst bewahrheiten will. Man kann nur fiir sie
oder gegen sie sein — ein Mittelweg ist nicht gangbar. Drittens: Die histo-
risch-kritische Edition des Predigtwerks des NvK nihert sich ihrem Ende.
Von det philosophisch orientierten Forschung bislang kaum beachtet, avan-
ciert die Interpretation des Predigtkorpus allmihlich zum Statzpfeiler theo-
logischer Interpretation. Bereits Schwaetzer setzt auf die Belegkraft der Pre-
digttexte. Bei Thurner findet dieses Bemithen zu einer argumentationstech-
nischen Stufe von neuer Qualitit. Es scheint, als wiren die Vorteile des
theologischen Zugriffs gegeniiber dem philosophischen an Hand der Pre-
digten in exzellenter Weise demonstrabel.

Mit dem Aschendorffschen Leseheft ist dem Herausgeber Harald Schwaetger und
den Verfassern eine fachdidaktisch aufbereitete Ausgabe von Texten des
NvK gelungen, die im Fach Latein in Oberstufenkursen an Gymnasien eben-
so Verwendung finden kann wie in Proseminaren. Hier wird ein gut aufbe-
reitetes Textkorpus geboten, was den Lateinunterricht unbedingt bereichert.
Das Heft ist in die thematischen Blécke «Docta ignorantia: Denken des Jen-
seits»; «Idiota — oder: was ist Geist?»; «Gottesschau und Weltfrieden»; «Ho-
mo — imago Dei. Kreativitit und Geschopflichkeit» unterteilt. Wahrend das
Konzept der anleitenden Ubersetzungs- und Verstehenshilfe sich ausgefeilt
zeigt und tUberzeugt, wirkt der polemische Teil, der NvK und den Philoso-



292 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

phen Giinther Anders aufeinander bezieht, Giberanstrengt. Die Behauptung
von der Aktualitit des NvK reduziert sich auf die Bekriftigung theologi-
scher Grundsatzaussagen. Der aufgeficherte Problemhorizont ist davon do-
miniert.

Niheren Aufschlufl bekommt der Leser auch nicht aus dem letzten Ka-
pitel in Schwaetzers Arbeit De aequnalitate. Exr geht hier niher auf die Philo-
sophie von Anders ein, kontrastiert sie mit Heidegger und Buber, aber die
Darlegung ist seltsam unverbunden, zuweilen zerfasert sie ganz. Man fragt
sich: Warum gerade Anders?, dessen metaphysisch-psychologische Kon-
strukte kaum mehr als schlagende Analyseprodukte angesehen werden? Hit-
te nicht die Auseinandersetzung mit einem wirkmichtigeren Philosophen
mehr Ertrag erbracht? Aber um Anders geht es gar nicht, sondern um die
Kritik am philosophischen Denkeinsatz schlechthin, dem nach Schwaetzers
Meinung per se der christlich-theologische Transzendenzbezug (167) fir
den wertefesten homo europaens fehlt. Der «gegliickte Transzendenzbezugy»
(170) kann dagegen an NvK aufgezeigt werden, denn: «Ethisches Handeln
ist fir Nikolaus von Kues immer ein Verhiltnis des einzelnen zu Gott»
(176). Intellektualitit als docta ignorantia beschreibt «den Ort einer auf dem
Denken grindenden, aber tber es hinausweisenden Transzendenzerfah-
rung.» Sie ist «Erfahrungsraum ... notwendiger Transzendenzerfahrung als
einem Erlebnis der «docta ignorantiam (172). Wenn die Komplexitit des
Problems derart reduziert ist, dann wird es ein Leichtes, jeden Philosophen
antiquiert und NvK modern erscheinen zu lassen. Das Resultat bleibt jedoch
im Ganzen matt und ganz von der Beweisabsicht des Autors vorbestimmit.
Schwaetzer sieht sich frei davon, seinen Zentralbegriff «IT'ranszendenzerfah-
rungy, das religiose «Erleben» oder den Begriff einer wertkonservativen Ethik
witrklicher Diskussion auszusetzen. Religiése Erfahrung und religiéses Etle-
ben werden wie unmittelbar einsichtige Existenzbestimmungen gebraucht.
Sie sind jedoch als Interpretationsverankerungen in keiner Weise selbsterkli-
rend, was bereits daraus erhellt, daf3 zur Explikation des mit thnen Gemein-
ten philosophische Bemuhung erforderlich ist.

Der erste Teil des Buches ist der Untersuchung des Begriffs «aequalitas»
innerhalb der cusanischen Werkabfolge gewidmet. Das miindet in eine Text-
analyse von De aequalitate ein. Im Kern geht es Schwaetzer darum, die rein
trinitits-theologischen Grundlagen von «aequalitas» zu explizieren. Sein Ver-
weis auf Lull st6f3t leider ins Leere und der Einflu3 Meister Eckharts ist un-
terschitzt, aber der Vergleich mit der Trinititslehre Augustins erbringt die
Klarstellung, dal NvK Introspektion #nd Welterkenntnis denkt, denn Er-
kenntnis «in se» mul3 zur Erkenntnis «in aliis» werden. Immer wieder stoBt
sich der Autor von der Lesart Flaschs ab. Indes — seltsam genug —, stets
wird er von ihr eingeholt, muB sie, freilich mit einschrinkendem «aber» ver-
sehen, letztlich zu guten Teilen bestehen lassen. Kernpunkt seiner Polemik
bleibt: Flasch habe den Theologen NvK zugunsten des Philosophen abge-
wertet, was sich an der Werktreue der Interpretation richt. Die nun versucht



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 293

Schwaetzer fiir den Begriff «aequalitas» zu liefern. (Uberaus stérend muf3 da-
bei der mitgeschleppte, ausufernde Zweitdiskurs in den FuBnoten wirken.)
Schwaetzer will nicht, wie Flasch, den Denkweg des NvK nachzeichnen,
sondern pladiert fir eine «Genese der Denkfihigkeit» (13), deren Durchfiih-
rung jedoch dunkel bleibt. Im Kern vermif3t Schwaetzer am philosophischen
Zugriff den Rekurs auf «secundum datam gratiamy» (29).

Den Begriff der Gleichheit untersucht er im Hinblick auf drei Problem-
kreise: den ethischen, trinititstheologischen und erkenntnistheoretischen. Er-
kennendes und Erkanntes sind insoweit eins (non alia), als das, was der In-
tellekt im Anderen erkennt, er in sich (in der Schau) «sine alteritate» erfaf3t.
Schwaetzer deckt hier implizit eine Ungenauigkeit in Flaschs Text auf, wo es
hief3: «Der Intellekt will sowohl sich selbst erkennen als auch von anderen
erkannt werden» (4806), was sich auf die in De beryllo vorgetragene These «der
gottliche Intellekt wolle erkannt werden» (485) bezieht. Etwas diffus dann
der Nachsatz: «Er will selbst erkennen, und will, dal3 andere erkennen.» Die
Irritation entsteht wohl aus einem Riickgriff, der ungiinstig plaziert ist. Spa-
ter dann: «Das geistige Sehen bezieht sich zugleich auf sich selbst und auf
das Gesehene» (486).! Schwaetzer bezieht die Stelle vom intellectus, det sich
und Anderes erkennen will, in der Hauptsache auf die Auflenerkenntnis, die
zur Innenerkenntnis werden soll, womit er diesem Textstiick niher sein
durfte. Die fragliche Stelle lautet: «Legisti in Bery/lo nostro, quomodo intel-
lectus vult cognosci. Dico nunc hoc verum a se et aliis; et hoc non est aliud
nisi quod se et alia vult cognoscere ...».2

Ob man freilich mit Schwaetzer sagen kann, dall NvK in De aequalitate
erstmals die Aullen- mit der Innenerkenntnis derart verbindet, ist im Ange-
sicht von dessen vorgingigen Bemihungen um die welterschlieBende Funk-
tion der Zahl — etwa in De coniecturis — zu bezweifeln. Zudem: NvK dringt ja
auch hier nicht zur wirklichen Welt vor. Flasch sieht noch, dal NvK mit
«aequalitas» die Philosophie der Zahl iberwinden will — was Schwaetzer erst
gar nicht in den Blick bekommt. Aber Flasch fal3t allein, dal NvK das
«Zahlenmoment zu beseitigen» (497) trachtet, nicht jedoch, dafl sich NvK in
seiner Gleichheitsspekulation immer noch im Bannkreis des GroBenbegriffs
befindet. Die von Flasch diagnostizierte Entwicklung bleibt also eine, in der
der GroBBenbegriff lediglich hinsichtlich seiner relationalen Momente ausein-
ander gelegt wird. Sie ibersteigt den Horizont der Zahl also nicht wirklich.

Es ist auch ein Schwachpunkt in Flaschs Analyse, daB} er die Problema-
tik der ungedeckten Wendungen innerhalb der cusanischen Begriffsdialektik
nicht aufgreift. Sie kénnen heute nicht mehr zum Nennwert genommen
werden. Dieser Mangel zeigt sich u. a. an der Darstellung des Begriffs «non

T K. FLASCH: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, Frankfurt/M. 1998,

2 De aequalitate, n. 3, 1-3, in: NICOLAI DE CUSA, Opera omnia, Vol. X, ed. H.G.
SENGER, Hamburg 2001, S. 6.



294 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

aliud».?> Schwaetzer bleibt nun vollig einer philologisch-nachspekulierenden
Denkweise verhaftet, die sich darin gentgt, den Theologen NvK gegentiber
ungerechtfertigter philosophischer Inanspruchnahme zu rehabilitieren. Wir
lesen: «Mit De aequalitate hat Nikolaus von Kues also eine theologische Et-
kenntnislehre vorgelegt, die auf der Inkarnation basiert und Auflenerkennt-
nis als koinzidentale Methode der Geisterkenntnis inauguriert. ... Das philo-
sophische Gebiet der Welterkenntnis wird theologisch — christologisch —
eingeholt» (113). «Wenn mit De aequalitate eine Aufwertung der Philosophie
erfolgt, dann geschieht dies aus dem Grunde, weil Philosophie selbst zu ei-
nem theologisch konstituierten Bereich wird» (114).

Wo die Andersheit/Materie wegfillt, wird die Bestimmung zur absolu-
ten Identitit eine, die bereits bei Meister Eckhart zu finden ist. Wenn Flasch
vom «Beseitigen der alteritas» (487) durch den Intellekt spricht, dann ist das
ungenau, denn NvK streift damit nicht nur das Konkurrenzprinzip zum
unum exaltatum ab, sondern er verdringt alteritas/materia aus der Rolle ei-
nes Individuationsprinzips. Was vermag er dafiir einzusetzen? Er kann den
seinsmifligen wie begrifflichen Ursprung von Welt als genetische Selbstun-
terscheider einfithren. Um diese Griindungsdynamik erklirbar werden zu
lassen, mulB} freilich die Logos- und Trinititsmetaphysik herangezogen und
paBgerecht umgebaut werden. Der Intellekt geht dabei aus sich heraus, er-
kennt das AuBere «sine alteritate» als «consubstantalis» identisch mit sich.
Begriff und Welt entsprechen einander, da die Welt in ihrer Grundstruktur
Logos ist. Die Logosstruktur der Welt wird zur Funktion des sich zeigenden
Intellekts. (Diesen Aspekt haben St. Otto und M. Stadler stets hervorgeho-
ben, M. Thurner tut dies auch.) Aber mit der Vergeistigung der Weltstruktur
reduziert sich das weltlich Qualitative auf den unwesentlichen Schein der
Vereinzelung, wihrend in einer Art «ontologischer Quantifizierung» (nach
D. Henrich) das mit sich selbstgleiche Singulire als Modalitdt des Nicht-An-
deren erscheint. Von «oben» als Modus der Gleichheit aufgefal3t, von «un-
ten» als ungleich teil-habend begriffen. Der benannte Zwiespalt erhilt sich
nicht zufillig, denn beide Bestandteile weisen in dieser Art monadologischer
Singularititsbetrachtung stets aufeinander. Lost nun das aequalitas-Modell,
wie Schwaetzer es will, den Teilhabebegriff wirklich ab (S. 45, Anm. 35)? Es
verstirkt zwar den Aspekt der Modalitit, hebt Partizipation indes niemals
auf, was im letzten Teil von De aequalitate denn auch studiert werden kann.

Fir einen Philosophichistoriker ist schwer nachzuvollziehen, dal3 der
Autor Trinititsdenken und Logoslehre umstandslos als rein theologische
Gebiete reklamiert, begriindungstheoretisch aber nur einem ihm genehmen
common sense folgt. Er unterschligt, dal3 die Tradierung des ternarischen
Denkens der Neuplatoniker entscheidenden Anteil daran hatte, wie W. Bei-

3 Ich habe versucht, die Verwendung dieses Begriffs einer kritisch-verstehenden
Analyse zu unterziehen. Vgl. N. WINKLER: Nikolaus von Kues zur Einfiihrung, Ham-
burg 2001, S. 761f.



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 295

erwaltes sichtbar gemacht hat. Auch die spitstoische Logosspekulation blieb
fir die Schriften der Kirchenviter nicht folgenlos. Solche Differenzierungen
fallen weg. Sie passen nicht ins angenommene Raster.

Nach Schwaetzer erkennt die Seele alles Auflere durch das consubstan-
tiale Innere (73), Intellekt- und AuBlenerkenntnis sind gleich (75): «Consub-
stantialis, das ist eine dogmatische Formel; sie erklirt den Logos als dem
Vater wesensgleich» (74). «Consubstantialis» taucht sowohl als «christologi-
sches» (75) wie als «ontologisches Pridikat» (96) auf, soll aber immer nur als
defizitire «consubstantialis similitudo» (111) begriffen sein. Meister Eckhart
vermag hingegen zu zeigen, dal3 Uber «consubstantialis» zwischen Gott-Va-
ter und Gott-Sohn die Einheit mit dem «gerechten Menschen» hergestellt
werden konnte. Dies blieb NvK — bei aller Intellektuellenfaszination an Eck-
harts Werk — fremd. Ihm diente dieses Konstrukt immerhin zur Nobilitie-
rung des Intellekts. Mit De aequalitate sollte in die Sermones theologici einge-
fihrt werden, auf dal das Evangelium richtig verstanden werde. NvK wen-
det sich an Leute, deren abstraktive Kraft des Intellekts auf das Hoéchste ge-
bt ist. Der Intellektualismus des NvK bestimmt ganz wesentlich die Form
seiner theologischen Aussagen.

Schwaetzers Buch ist sicherlich fiir die Klirung des Begriffs «aequali-
tate» von Wert. In der philosophischen Methodik verfihrt der Autor aber
nicht wirklich souverin. Sowenig man damit zufrieden sein kann, sowenig
kann man es mit der Bindequalitit des Buchs sein, das nach der Erstlektiire
einfach auseinander fiel. Dies nun ist dem Autor allerdings nicht anzulasten.

Martin Thurners Interpretation cusanischer Texte hat den Vorzug, aus einem
GuB zu sein. Auch sie weil} sich mit der Grundintention des NvK eins, den
gottlichen Offenbarungsvorgang, der sich in der Inkarnation Christi vollen-
det, entlang theologisch-dogmatischer Festsetzungen philosophisch-speku-
lativ aufzuschlieBen. Man kann schwer leugnen, dall NvK sich in seiner
Frithzeit innerhalb dieses Selbstverstindnisses bewegte. Daher mul} einge-
raumt werden, dal} eine Interpretation, die das Denken des NvK als offen-
barungsphilosophisches Konstrukt thematisiert, nicht ungeprift verworfen
werden kann. Wenn es unter Philosophen Brauch geworden ist, von De docta
ignorantia lediglich Buch I und IT zur Kenntnis zu nehmen, so baut Thurners
Interpretation dem gegentiber ganz auf Buch III auf, wo u. a. im Kap. 11 zu
lesen ist: «Dirigitur ... intellectus per fidem, et fides per intellectum extendi-
tur.» Auf dieses Kapitel stitzt sich Thurner ganz ausdriicklich. Thurner folgt
strikt den uberkommenen theologischen Weichenstellungen, interpretiert
vom Erstling aus, erweitert hauptsichlich um die kleinen Schriften der Mit-
telzeit, um De visione dei und ausgewahlte Predigttexte. NvK ist in der Dar-
stellung Thurners zu jeder Zeit auf der Hohe der theologischen Fragestel-
lungen; wenn NvK philosophisch verindert, vertieft er in theologischer
Hinsicht. Wechselnde Werkmotive, Reaktionen auf Zeitumstinde, konzep-
tionelle Aufbriiche, Abdnderungen, gar Ricknahmen kommen hier nicht vor.



296 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

In Thurners Arbeit schlie3t, anders als beim spiten Schelling, die christ-
liche Theologie die positive Philosophie ein. Drei Schwerpunkte ergeben
sich: 1. Die Aufhebung des Gegensatzes von philosophischer und theologi-
scher Gotteslehre; 2. die gottliche Offenbarung soll zu einem Inhalt werden,
der durch Vernunftargumente erschlossen wird, ohne die Offenbarung um
die gnadenhafte VerfaBtheit gottlich freiwilligen Gebens und ihre eschatolo-
gische Vollendung in Jesus Christus zu bringen; 3. Weltentstehung, das Ge-
schenk des Erkenntnislichts, die biblische Offenbarung mit der Erftllung in
Jesus Christus sowie die eschatologische Vollendung werden als Teilaspekte
des Offenbarungsgeschehens begriffen und philosophisch aus der Grunder-
fahrung des Glaubens interpretiert. Thurner zu seinem Ansatz: «Die Auf-
gabe des Denkens im Dienste des Glaubens besteht ... in der Konzeption
eines philosophischen Gottesbegriffs, in dem der im Glauben erfahrene Zu-
sammenfall von Verborgenheit und Allgegenwart aus der Wesensbestim-
mung Gottes selbst heraus als notwendig begriffen werden kann. Das Offen-
bare Geheimnis ist jener urspringlich von der Glaubenserfahrung der Refle-
xion des Denkens geschenkte Gottesbegriff. Die Annahme dieser Vor-Gabe
beantwortet das Denken damit, daBl es dem Glauben einen Weg aus seiner
Ausgangsaporie weist ... indem es die in diesem Gottesbegriff implizit ent-
haltenen Bestimmungen ausdriicklich als solche thematisiert» (25). Philoso-
phie geniigt sich in diesem Kontext in der Rekonstruktion von Glaubensin-
halten, sie ist in jeder Zeile reflektierter Gottes-Dienst. Dies kommt einer
schneidenden Absage an jede philosophische De-Konstruktion gleich, die
meint, cusanische Denkgehalte zunichst ibersetzen zu miissen, um sie aus
500jahriger Distanz rational nachvollziehbar zu machen. Thurner mif3t der
historischen Differenz keine Bedeutung zu, da die durch NvK spekulativ be-
festigten Glaubensinhalte fiir ithn einer ewigen Wahrheit angehéren. Inso-
weit ist das cusanische Textkorpus nur noch so anzuordnen, daB3 es von der
Entfaltung dieser Wahrheit etappenweise «erzihlt». Mit der spekulativen Ein-
holung des theologisch abgesteckten Rahmens ist der Zweck erfiillt. Wenn
das fiir die wesentlichen Punkte der heute giiltigen Dogmatik gezeigt werden
kann, wird einsichtig, dafl NvK diese Vor-Gaben exemplarisch (fast!) ein-
l16st. Unter diesem Blickwinkel ist «die cusanische Philosophie der Offenba-
rung ... prinzipiell unibertreffbar» (484). Mindestens zwei geheime Positivis-
men schleichen sich hier allerdings ein: Zum einen wird suggeriert, dal NvK
nicht anders hat denken kdnnen, als er dachte, zum anderen wird NvK zum
exemplarischen Theologen-Philosophen erhoben. Die Individualitit einer
Denkweise verschwindet. Indem nun aber NvK auf die Beispielfunktion re-
duziert erscheint, die Theologie in vollendeter Weise philosophisch beglau-
bigt zu haben, wird eine Historisierung im Sinne der Frage: In welcher Wei-
se unterschied er sich von zeitgendssischen Theologen-Philosophen, und in-
wiefern wies sein Denken tiber sie hinaus? zu einem Problem, das aus dieser
methodischen Engfihrung heraus nicht entwickelt werden kann. Solche Dif-



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 297

ferenzierungen miissen, werden sie trotzdem eingefihrt, methodenfremd ein-
gefithrt werden.

Was aber ist, so mochte man fragen, die Theologie, was der zeitlos erfah-
rene Glaubensvollzug, der ihr den Grund abgibt? Thurner begreift das Phi-
losophieren einzig als «SinnerschlieBung einer der gesamten christlichen
Tradition gemeinsamen Grundiiberzeugung» (221). Letztere erscheint in sei-
ner Darstellung als unmittelbar einsichtige, universal gegebene Erfahrungs-
konstante, die nicht weiter zu hinterfragen ist, denn vor einer solchen muf}
alles Rasonieren ohnehin kapitulieren. (Indes: «Innerlichkeit ist unbelehrbar,
sie kennt keine Epochen», H. M. Enzensberger.) Die allein singuldr zu ma-
chende Glaubenserfabrung vermag jedoch keinen Gottesbegriff zu schenken,
wie Thurner unterstellt. Sie kann nur mitteilen, was sie ist: eine Erfahrung.
Eine solche 1Bt sich nicht «notwendigerweise» rationalisieren oder univer-
salisieren. Das ist auch nicht Uber eine gemeinschaftsbezogene Grundiber-
geugung zu leisten, denn die setzt Wissen voraus. Zudem mul3 dann unter-
stellt sein, dal das Geglaubte rational zu rekonstruieren ist. Eine solche An-
nahme hitte NvK teilen kénnen. Nur war im Mittelalter unter den Theolo-
gen umstritten, wie weit man hier gehen konnte. Dies ist es noch heute.*

Strittig ist, ob und inwieweit der rechtgliubige NvK in seinem theolo-
gisch fundierten Denksystem Gedanken in der philosophischen Durchfih-
rung zum Klingen brachte, die iber diejenigen seiner Zeitgenossen hinaus-
wiesen. Thurners Interpretation legt nahe, seine «Kiithnheiten» lediglich als
ein besseres Durchdringen der Glaubenswahrheit anzusehen, womit das Neue-
rungsmoment sogleich absorbiert ist. So sucht er fortlaufend nach Schnitt-
punkten, die belegen, dal NvK streng im theologischen Rahmen philoso-
phiert. Da verwundert es kaum, dal3 der Text zyklisch wiederkehrende Ver-
sicherungen enthilt, wonach eben das der Fall ist. Das aber hat thematische
Selektion zur Folge, deren Griinde sich in den Texten des NvK in zufrie-
denstellender Weise nicht finden lassen.

Bei Thurner ist unterstellt, dal3 man von der Theologie ausgehen kann,
von der aus sich alles, das sich historisch ereignet hat, vermessen lieBe. Eine
solche Annahme ist nicht stabil, denn der Historiker wird im Riickblick auf
das Mittelalter vielfach diversifizierte Theologien ausmachen. Die Kélner
Albertisten waren intellektuell anders strukturiert als die Anhinger des Duns
Scotus oder des Thomas von Aquin; in Italien wurden die Theologen im 15.
Jahrhundert anders beeinfluBlt als um Koln, Erfurt, Lowen oder Oxford
herum. Es gab die Theologie nicht, fir die NvK hitte stehen kénnen. Es gab
freilich einen theologisch-dogmatischen Grundbestand, den niemand infrage
stellte. Aber in der Explikation der hei3 diskutierten Sachthemen wurden
gro3e Unterschiede deutlich, so daf} sich in zentralen Fragen sehr unter-

*W.]. HOJE etwa setzt sich dezidiert von Thurners Diktum einer «Glaubenserfah-
rung des offenbaren Geheimnisses» kritisch ab. Vgl. Die mystische Theologie des Ni-
colaus Cusanus, Freiburg-Basel-Wien 2004, S. 54.



298 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

schiedlich denkende Schulen gegentiberstanden. Indem diese Form der hi-
storischen Betrachtung abgeblockt ist, zieht die Gefahr herauf, in NvK nur
ein gut beschreibbares Exempel fiir jene Theologie vorgefihrt zu bekom-
men, die allein den Vorzug hat, mit derjenigen Uberein zu stimmen, die der
Autor fiir akzeptabel hilt. In gleicher Weise lieB3e sich freilich auch mit Tho-
mas von Aquin, Meister Eckhart oder Wilhelm von Ockham verfahren. Sie
alle bestitigen im weitesten Sinne dz¢ Theologie. Aber was ist damit theore-
tisch gewonnen? Haben deren Denkresultate denn nicht auch ihre Theo-
logien umgestaltet? Ist eigentlich die heute gelehrte Theologie, die ja auch
ithre Schulen kennt, umstandslos mit der im 15. Jahrhundert herrschenden
Deutungsvielfalt in eins zu setzen? Man kann das nur unter mancherlei Ein-
schrinkungen bejahen, und auf diese zeitgebundenen Schranken, in denen
sich Entwicklungsprozesse widerspiegeln, kommt es hier ganz wesentlich an.

Die Interpretation Thurners gewinnt in ihrem Fortgang schlieB3lich selbst
den Charakter einer Offenbarung. Sie wird zu einer an wenigen Interpreta-
tionsprinzipien ausgerichteten Nacherzidhlung rechtgliubiger Denkungsart.
Die Differenz zwischen Interpreten und Interpretiertem lost sich dabei fast
auf. Hier ist eben jenes hermeneutische Prinzip bis zur unbedingten Identi-
fikation am Werke, das besagt, nur derjenige ist der rechte Interpret, der der
christlich motivierten Intention des NvK unverstellt nachfolgt. Die intuitive
Quasiidentifikation 1iBt jeden Zweifel an dieser Form gemeinsamen Nach-
Denkens abprallen. «<Unverstell» heil3t hier, den Ursprung des Denkens als
ein im Glauben erfahrenes Offenbarungsgeschehen anzuerkennen. Mit dem
Hineindenken in einen Denker ist das freilich so eine Sache, denn erstens
tragen nicht selten mehrere Intentionen einen Text (Flasch u. a. haben das
fir NvK mehrfach gezeigt), und zweitens kann die gegenwirtige Weise, den
Text aufzufassen, nicht umstandslos mit der des NvK ibereinstimmen, da
ein solcher Text heute unter ganz anderen Voraussetzungen rezipiert wer-
den muB3. Wird z. B. der Frage nachgegangen, inwieweit NvK Grundlagen-
probleme der neuplatonischen Hen-Panta-Philosophie gelost hat, so kann
der zu konstatierende Fortschritt nur schwerlich damit erklirt werden, dal3
NvK das Problem vom katholischen Standpunkt aus anging. Der war histo-
risch immerhin einigen Wandlungen unterworfen. Auch z6ge das die Frage
nach sich, wieso die Theologen des Mittelalters tiberhaupt philosophische
Elemente haben implementieren missen? Diese «Gegebenheit» deckt nicht
nur die Insuffizienzen des einfachen Biblizismus auf, sondern riickt die Vor-
ginge des Erkliren- und Beweisenkénnens in ein ganz und gar philosophi-
sches Licht, das mal platonisch, mal aristotelisch, mal stoisch eingefirbt sein
konnte. Die offenbarungsphilosophische Interpretation Thurners integriert
wie selbstverstindlich Teile der in die mittelalterliche Theologie eingedrun-
genen Hen-Pantha-Philosophie, ohne die interne Spannung zu reflektieren,
die doch immer bemerkbar blieb. Wo aber sind die Kriterien verankert, die
die eine Spekulation als wahrhaft, die andere jedoch als irrtiimlich auswei-
sen? Das Buch der Biicher hilt zur Klirung solcher Fragen keine eindeuti-



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 299

gen Muster bereit, was sich schon daran zeigt, dal dieselben Bibelstellen
von den Theologen des Mittelalters sehr verschieden kontextualisiert und in-
terpretiert wurden.

Der offenbarungsphilosophische Interpretationsansatz, wie ihn Thurner
vertritt, bewahrt freilich eine der cusanischen Intentionen in der Tat, nim-
lich die, die Glaubensbestimmungen rationaler Einsicht zuginglich zu ma-
chen, auch um ihre Universalisierbarkeit demonstrieren zu konnen. Der
Friede unter den Religionen, wie er NvK vorschwebte, war allein auf dieser
Grundlage zu realisieren. Da aber Thurners Ansatz den Umstand nicht ins
Kalkil zieht, daB3 eine solche Rationalisierungsanstrengung auch die theolo-
gischen Begriindungszusammenhinge reguliert, also nicht allein theologi-
sche Setzungen re-formuliert, sondern diese ebenso begrifflich durchdringt,
umformt, re-formiert, ist er genotigt, alles das auszublenden, was auf diese
Verinderungen hindeutet. Auch verkennt er, daf3 sich der Theologe NvK
der Vernunft gegeniiber nicht in dem MaBle in der Defensive wihnte, wie
dies heute fallweise zu sein scheint. Insgesamt entsteht bei Thurner der Ein-
druck, die Metaphysik des NvK oszilliert um die Konstante einer ewig giilti-
gen Normaltheologie, wobei dessen philosophischen «Kihnheiten» diese le-
diglich «kiihn» bestitigen.

Doch das Konzept geht nicht auf. Thurner selbst hat die Bruchstelle
benannt: Platonismus und theologischer Wunderglaube lieBen sich fir NvK
nicht vermitteln. So kommt die «platonische Metaphysik» — oder besser: der
Intellektualismus des NvK — ganz entschieden den «Lebensmysterien Jesu»
ins Gehege, «verfremdet» diese nun gar. In den Augen Thurners «iber-
schreitet» NvK somit «die Grenzen seiner Offenbarungsphilosophie». (Ist es
wirklich die des NvK? Er kann die Grenzen seiner Offenbarungsphilosophie
gar nicht Uberschreiten, weil nur er sie absteckt!) Thurner sieht sich plétzlich
zu dem Schlul} gezwungen: «Zu seiner threm Wesen nach rein geistig-allge-
meinen Wahrheitsoffenbarung ist eine Wiirdigung der konkreten Lebens-
momente Jesu als selbstindiger Offenbarungsgehalte nicht méglich» (431).
Die Vollkommenbheit Jesu besteht nach De docta ignorantia 111, 4 in seinem
Intellekt. Damit aber geht NvK nun «entschieden uber den genuinen Aussa-
gegehalt der biblischen Vorgabe hinaus, denn dort wird nicht nur von her-
vorragenden Rationalititsakten Jesu nichts berichtet, vielmehr fehlt die ent-
sprechende Begrifflichkeit im Horizont der Autoren wie Jesu selbst vollig»
(235; s. auch 410).

Die aufgenétigte Kritik an NvK, zunichst verhalten, dann aber massiv
vorgetragen, schligt in das Interpretationsgebdude ein wie ein Blitz. Es wird
jetzt offenkundig, dal3 die bislang unterstellte Einigkeit in der theologischen
Zielvorgabe eine Differenz birgt, die sich nicht harmonisieren 143t. Der Au-
tor spiirt das, will kriaftigeren Einwinden wohl auch vorbauen, wenn er an-
gelegentlich festhilt, eine «vorschnell-unreflektierte(n) Gleichschaltung un-
terschiedlicher Sinnhorizonte» sei zu vermeiden, um umgehend zu versi-
chern, «dal} Cusanus Glauben und Denken mit Hilfe einer Zuordnungslogik



300 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

einander verfligt, die zugleich ihre Zugehorigkeit zu unterschiedlichen Ebe-
nen wahrt. Dies gelingt ..., indem er den Glaubensvollzug urspringlich in
der Begrindungsdimension des Denkens gegeben sicht» (247). Die in der
Interpretation spiirbare Erschiitterung zieht jedoch Kreise, ist nicht zu iso-
lieren, 1aBt das Konstrukt insgesamt briichig werden. Der entscheidende
Einwand gegen Thurners Interpretation ist — dies mul3 erinnert werden —
von theologischer Natur!

Wenn nidmlich Thurners Kritik an NvK zutrifft, dann ist schlieBlich
auch mit der «heilsgeschichtlichen Dimension der Offenbarung» (53) vor-
sichtig umzugehen, denn des NvK Art, Heilsgeschichte aufzufassen, kann in
der Folge nur hochst entsinnlicht erfolgen, ja eine eigentliche Opferungsge-
schichte ist aus dessen platonischem Fokus verschwunden. Von der biblisch
verbiirgten Geschichte des Jesus von Nazareth bleibt nur das Vor- oder Ut-
Bild bestehen, der nachzuahmende Leidensweg Christi sinkt zur Marginalie
herab. Es ist nun so, dal3 dasselbe «Defizit» von Bardo Weiss im Werk Mei-
ster Eckharts aufgezeigt worden ist, was einen weiteren Fingerzeig auf die
Geistesverwandtschaft beider Theologen-Philosophen gibt. Diese Tradition
zu integrieren, erweist sich offenkundig als tiberaus problembehaftet.

Es zeigt sich nun, daBl — ganz gegen die bisherigen Versicherungen
Thurners — der Platoniker NvK die theologischen Stutzpfeiler seines Den-
kens unter intellektualistischen Primissen geformt hat. Christus ist ihm der
hochste Lehrer der Menschheit, die héchste Vernunft, an der anzuhangen
die Gotteskindschaft — er leitet sie von «theosis» ab — ausmacht (244f.).
Wenn, so schreibt NvK in De filiatione dei, wir den Logos, die ratio aeterna
aufgenommen haben, dann entsteht im vernunfthaften Geist der Glaubigen
die Macht der Gotteskindschaft (s. bei Thurner auch 311). Dal} der Glaube
die Aufnahmefihigkeit des Menschen fiir Gottes vernunft-lichtes Wort dis-
ponierte, war traditionell unterlegtes Allgemeingut, wenngleich auch bereits
wieder aristotelisch uberformt. Thurner versucht, der AnstoBnahme an der
intellektbestimmten Gotteskindschaft zuvorzukommen, indem er auf «eine
spirituelle Gottesgeburt in uns» (253) abhebt. Das hinzuerfundene Attribut
«spirituell» erméglicht es ihm, den Intellektualismus an den Glauben riick-
zubinden und somit in seinem Sinne zu «organisierenx».

Das aber funktioniert nur sehr bedingt. Spitestens ab Seite 431 wird der
Rif3, der durch die Interpretation geht, offenkundig, in dessen Folge die von
Thurner sorgsam gezogenen Grenzziehungen durch eine imaginire Durch-
schnittstheologie («SinnerschlieBung einer der gesamten christlichen Tradi-
tion gemeinsamen Grundiberzeugung» 221) mindestens in Frage gestellt
werden. Hatte nicht NvK innerhalb der Theologie die Gewichtung deutlich
auf den Intellekt verlegt, was schon Zeitgenossen wie Vinzenz von Aggs-
bach oder Johannes Wenck auffiel? Das waren kundige Theologen, die man
in ihrem Widerstand durchaus ernstnehmen sollte. Stellte das cusanische
Konzept eines vernlinftig rekonstruierbaren Glaubensartikels nicht in der
Tat eine reflektierte Verlingerung des albertschen Intellectus-adeptus-Kon-



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 301

zepts dar, dessen Vernunftoptimismus zwar schwer in die Kritik geraten war
— und NvK hatte diese Kritik in Form der docta ignorantia in das Intellekt-
konzept mit hineingenommen —, dessen Grundanliegen er aber durchaus
noch teilte? Seine Mens-Philosophie und die Kunstgestalt des antiautoritir
intellektualisierten Laien sprechen hierfir. Insofern stehen NvK und Mei-
ster Eckhart sich nahe, was Thurners Darstellung lieber unbehandelt 14Bt.
Wenck lag in seiner Annahme, NvK liege auf der Linie des verurteilten Thii-
ringer Meisters, so falsch nicht. NvK hat das im Kern auch nie dementiert;
er hat sich in der Apologia kliger verteidigt. Zudem sprechen die Randbe-
merkungen zum Kodex 21 der Kueser Bibliothek eine deutliche Sprache.

Thurner hat zwar durchaus Recht, wenn er NvK eine totalere Form der
Verschmelzung von Glaube und Wissen zuspricht als Thomas von Aquin.
Nur nivelliert er die sich daran kniipfenden «Kiithnheiten» sogleich, wenn er
NvK allein unter dem Blickwinkel des Durchschnittstheologen vorstellt.
DaBl NvK die Wundertaten Jesu fir nicht wesentlich ansieht, palit da nun
nicht ins Konzept. Ob das Problem zu losen ist, indem wahrhaft schola-
stisch dekretiert wird, das «iiberverniinftige Wunder» sei «als in sich nicht
widervernunftig» (420) anzusehen, stehe dahin. Fest steht: Mit NvK ist im
herkdmmlichen Sinne keine Theologie des Kreuzes zu gewinnen. Nicht al-
lein seine Aussagen zum Hollenfeuer wirken «kurios», nein, er falit wesentli-
che Glaubenstatsachen anders, wenn er «die Verklirung als vollstindige Auf-
hebung der Materie in den Geist versteht». Thurner muf} vielfach umdeuten,
um den Stachel der Intellektzentriertheit in der Gluckseligkeitslehre abzu-
stumpfen, wonach «das Evangelium lediglich die vernunfthafte Glickselig-
keit verheil3t» (450).

Daf} philosophische Kiihnheiten nicht allein als Vertiefungen der Glau-
benstatsachen anzusehen sind, verdeutlicht ein Blick auf das Renaissance-
papsttum der Zeit, wo disparate Theologieentwiirfe in der Zeit der erodie-
renden Universalkirche durchaus iiblich waren (von Torquemada tiber Bes-
sarion bis zu den Basler Konzilsvitern). NvK stellt die Philosophen neben
die Propheten und Apostel (398), wie Petrus Abaelardus. Eben das ist der
Punkt, daB3 die gliubige Vernunft sich auch zum Vernunftglauben auf-
schwingt, einen Intellektualismus in der Theologie forcierend, den bereits ei-
nige Zeitgenossen des NvK und schlieBlich vehement die Reformatoren als
ganz und gar uberstiegen verwarfen. Dies erschlief3t sich freilich nur der hi-
storisierenden Analyse.

Denkt man die auf den Seiten 431-435 eingeschaltete Kritik, die Thur-
ner gegen NVK vortragt, weiter, so ist zu fragen, ob nicht am Ende das
Schichtenmodell des Thomas von Aquin theologisch deutlich im Vorteil ist?
Dann aber stiinde der ganze offenbarungsphilosophische Ansatz zur Dispo-
sition, der doch die rationale Rekonstruktion in der Totale fiir origindr und
zukunftstrichtig ansieht. Thurners eigener Theologiebegriff ist damit infi-
ziert, steht er doch dafiir, den Glauben als etwas anzusehen, das den «Krite-
rien der Rationalitit» standhilt. Glaube ist fiir ihn weder mit «fiir wahr ge-



302 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

haltener Meinung» noch mit einer «nicht verniinftig begriindbaren Annahme
autoritativ verbiirgter Inhalte» (255) gleichzusetzen. Wiirde also Thurner der
hier getibten Kritik auf ganzer Linie nachgeben, wire nicht zuletzt sein Anlie-
gen, den metaphysischen Intellektualismus in den Grenzen der Theologie zu
rehabilitieren, gescheitert. Das aber ist ein innovativer Ansatz. Nur zeigt sich
hinter dem zwangsliufig a/les erklirenden Deduktionsprinzip, wie unent-
schieden Thurners Ausgangspunkt bleibt. Denn was soll es sein, wenn dem
Menschen in der Offenbarung «keine Uberverniinftigen Inhalte, sondern
vielmehr der begrifflich uneinholbare Voraussetzungsgrund des natiirlichen
Intellektvollzugs selbst innetlich mitgeteilt» (343) werden? Was soll es genau
heiBBen, wenn der Begriff des Geheimnisses in einem «transrationalen Be-
reich verortet» (360) wird? Was ist das, wenn die docta ignorantia als «philo-
sophische Vermittlungsgestalt der Glaubenserfahrung Gottes» (339) anzuse-
hen ist? Kann die innere Zielvollendung des philosophischen Denkens tat-
sichlich ihr Gentigen daran finden, das «undurchdringlich bleibende Ge-
heimnis Gottes durchlichtet» (473) zu sehen? NvK selbst redet davon an-
ders. Und ist hier nicht doch jenes abgelehnte Schichtenmodell impliziert,
jene «Zuordnungslogik», worin der Glaube das Wissen sich unterordnet?
Thurner behauptet im Gegenzug, dafl das im Glauben Offenbarte alles zu
Wissende immer schon einschlieit. Aber immer dann, wenn NvK so philo-
sophisch-intellektualistisch argumentiert, dal es in die Glaubenssphire hin-
einragt, beeilt Thurner sich zu versichern, eine anzunehmende Uberfrem-
dung sei auszuschlieBen. Da nun, wo sie nicht zu leugnen ist, stellt er sie als
isoliert aufzufassende Uberspitzung dar, der er auch sogleich die Gefolg-
schaft versagt. Das macht es nicht leicht, in Thurner einen jener Interpreten
zu erkennen, die sich um «Wertungsfreiheit» (405) bemihen. Die Frage be-
ginnt sich abzuzeichnen, inwieweit innerhalb des offenbarungsphilosophi-
schen Ansatzes die «Glaubensannahmen mit rein rationalen Argumenten als
in sich denknotwendig» (430) erwiesen werden kénnen? Offenkundig kann
das nur begrenzt geschehen. So dringt sich denn der Eindruck auf, daf3 das
Einordnungsverhiltnis, das Thurner favorisiert, nur eine besonders kluge
Form jenes Unterordnungsverhiltnisses reprisentiert. Gegeniiber dem Schich-
tenmodell befindet er sich in der komfortablen Lage, feste Grenzziehungen
entbehren zu kénnen. Die suggerierte Flexibilitit hebt indes die grundlegen-
de Zuordnung nicht auf. Da nun, wo die Vermittlungsleistung des Kon-
strukts Verwerfungen nicht verdecken kann, rettet sich Thurner in die Para-
doxie. Ob die kontextuale Einbettung es erlaubt, von einer denkproduktiven
Paradoxie zu reden, bleibt unerértert, so dal3 jede gegensitzliche Rede in ei-
ne beliebige Form von «Dialektik» Gberfithrt werden kann. Alles findet darin
seine Erkliarung im Sinne des vorausgesetzten Interpretationsprinzips.

Ganz wesentlich hatte sich die Annahme von der Unterordnung der
Metaphysik unter die Theologie auf Predigttexte gestiitzt. Nun aber, da dert
intellektualistische Theologe NvK — und eigentlich Thurners ganzes Theo-
logiekonzept — auch vor fundamentaltheologischen Kritikern in Schutz zu



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 303

nehmen ist, fihtt Thurner zur Abwehr eine «Funktionsdifferenz» zwischen
Predigten und theoretischen Schriften ein, um das Zuriicktreten der Le-
bensmysterien Jesu vor dem Logos-Christus halbwegs plausibel zu machen.
Die hier «vorgetragenen gedanklichen Positionen [in den Werken, bilden]
den Interpretationsschliissel fiir die Intention in den Predigtaussagen und
nicht umgekehrt» (433). Eine solche Differenzierung, wie sie von der ger-
manistischen Medidvistik schon lange angemahnt wird, ist zweifellos gebo-
ten. Allein, Thurners Interpretationsmethode verfuhr bislang danach eben
nicht.

Thurner tibersetzt in seinen Ubertragungen «ostendere» konsequent mit
«offenbaren». Dies ist programmatisch gemeint. «Ostendere» weist aber
noch weitere Bedeutungsvarianten auf, so z. B. «sehen lassen, hinzeigen auf,
kundgeben». Diese wiren nicht weiter von Belang, wenn nicht seit dem Auf-
kommen des Gnostizismus hinter dem Begriff der gottlichen Offenbarung
das Problem lauerte, wie sie denn nun genau zu fassen sei. Wie P. Koslowski
hetvorhebt, ist dabei die Differenz von «AuBerung» und «EntiuBerungy sehr
wichtig.®> Ist die Schépfung Gottes AuBerung nach dem MaBe seiner Voll-
kommenheit oder ist sie als sich selbst aufhebender Abfall von dieser Voll-
kommenheit zu begreifen? Da diese Problematik bei Thurner nicht reflek-
tiert ist, wird es leicht, mal die eine, mal die andere Position ungesehen in
Anspruch zu nehmen. Es wird zugleich klar, dafl Thurner mit dem Begriff
«Geheimnis» eine operationable Unschirfe im von ithm favorisierten Gottes-
verstindnis beliBt, worin einmal das theologisch Unaufgebbare verankert
ist, ein andermal die hochst intelligible «Durchlichtungy» hervorgezogen wer-
den kann. Die «Dialektik» von Offenbarkeit und Geheimnis begriff man fri-
her als das Verhiltnis von Transzendenz und Immanenz, was freilich niher
an der Philosophie war. Das eher bildhafte Moment des Verhillens im Sich-
zeigen und des Sichzeigens im Verhiillen tritt nun dazu, ohne freilich inhalt-
lich tber das Obige hinauszukommen. Eine solche «Begriffsdialektik» erklart
freilich nur, was man ihr zu erkliren aufgibt.

Thurner hebt zu Recht hervor, «dall Cusanus die Differenz zwischen
Gott und Welt nicht in der Kategorie der Substanz, sondern derjenigen der
Modalitit denkt» (63, 111). Es ist die «Seinsweise» (64), in der Gott auf an-
dere Weise der Welt und den Einzelseienden gibt. Allerdings entgeht das
Problem, das NvK mit der Materie als zweitem, aufnehmendem Prinzip hat,
nach Schwaetzer auch Thurner. Dall die Mitteilung géttlicher Seinsvoll-
kommenheit nur begrenzt aufgenommen werden kann, weil die Welt kon-
tingent verfal3t ist, diese Tautologie erklirt in Wahrheit nichts und 1i3t ge-
fihrlicherweise das Be-Grenzungssetzende immer «auflen». Indem NvK
schlieBlich das Nichts in den Gottesbegriff aufnimmt, was Thurner zu Recht

5 P. KOSLOWSKI: Philosophien der Offenbarung. Antiker Gnostizismus, Franz von
Baader, Schelling, Paderborn-Miinchen-Wien-Ziirich 2001, S. 9.



304 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

hervorhebt, scheint er das Problem des zweiten Grundprinzips und somit
auch der gnostischen Herausforderung zwar in den Griff bekommen zu ha-
ben, mull nun aber die geschopflichen Differenzierungen ganz aus der Em-
pirie aufnehmen, wenn seine Begriffsdialektik nicht véllig leer laufen soll.
Metaphysik soll ja die Weltphinomene nicht nur er-grinden, sie muf} deren
Dasein auch erkliren kénnen. Immer dann, wenn NvK auf den Teilhabege-
danken zuriickfillt, ist er erneut mit der Materie als Differenzierungsprinzip
konfrontiert. Auch im Werk des NvK kann das Modalititskonzept «Teilha-
bedenken» nur einschrinken, bestenfalls modifizieren, nicht aber im Kern
obsolet machen. Teilhabedenken stellt zwar dem Modalititskonzept einige
Vorbestimmungen bereit, bleibt aber letzen Endes der starren Teil-Ganzes-
Unterteilung verhaftet. Das Modalititskonzept bringt diese Unterteilung in
der Reflexion zum FlieBen. Ausgangspunkt ist, dal NvK «die platonische
Partizipationsmetaphysik im Gedanken der Disproportionalitit von Prinzip
und Prinzipiiertem ... radikalisiert» (142). Thurner reduziert den anerkannten
Vorstof3 darauf, daBl es NvK nur darum gegangen sei, die biblische Rede
vom verborgenen Gott durch «entsprechende philosophische Kategorien zu
entfalten» (142). In der Bemerkung, mit Hilfe der Kategorie Modalitit kénne
NvK «Identitit und Differenz Gottes und seiner Erscheinungen zugleich den-
ken» (213), ist sie ersichtlich unterbestimmt.

Es gibe weitere Punkte, die hier zu erdrtern wiren. So, dal3 Thurner
von der Verschiedenheit, die Koinzidenz zu denken bei NvK keine Notiz
nimmt, von der Unterbestimmung der intellekttheoretischen Implikationen,
der Marginalisierung der Idiota-Dialoge etc. Aber es mul3 mit diesen Finger-
zeigen sein Bewenden haben.

Trotz allem: Thurners Buch verkérpert im Grunde den achtenswerten
Versuch, uber die Darstellung des Denkens von NvK einer rationalititssta-
bilen Theologie in der heutigen Zeit nachdricklich das Wort zu reden. Wenn
auch das Konzept wesentlichen Einwinden ausgesetzt werden muflte, wenn
auch eingewandt werden mufl}, daB3 es in so manchen Punkten dem hi-
storisch zu verortenden Denken des NvK nicht gerecht wird, so soll dieses
Grundanliegen hier durchaus respektiert werden. In gewisser Weise steht
NvK tatsichlich fiir eine solches Konzept. Zu der Freiheit des Denkens je-
doch, zu der sich der Kardinal einst erhob, konnte oder wollte sich die in
Rede stehende Interpretation nicht verstehen.

Die Zeiten, als NvK als singulir deutsches Ereignis gefeiert werden konnte,
dirfen inzwischen als Giberwunden angesehen werden. Dies belegt erneut
der umfangreiche Band Nikolans Cusanus wischen Deutschland und Italien. Seit
E. Cassirer wird der Denker als ein europiisches Phinomen begriffen — ent-
lang der spannungsreichen und das 15. Jahrhundert prigenden «Moderni-
sierungsachse» Oberitalien — Heiliges rémisches Reich deutscher Nation. E.
Garin hat gegen die nur schwach belegten Thesen Cassirers dann auch Ein-
spruch erhoben und die Wirkung cusanischen Denkens auf die italienischen
Humanisten des Quattrocento fiir kaum gegeben angesehen. K. Flasch u. a.



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 305

fanden heraus, dal NvK dank seiner italienischen Kontakte, die Intellekt-
lehre bis an das Niveau der Humanisten heranfiihren konnte. Seine Rezep-
tion im Medicikreis scheint iber P. Toscanelli und den Arzt P. da Spoleto
bezeugt. C. Vasoli schloB sich auf der Tagung dieser Sichtweise an, deren
Teilnehmer zwar keine spektakulir neuen Rezeptionslinien herauspriparie-
ren konnten, die bekannten aber durch Feinarbeit ausdifferenzierten und
starkten.

In welcher Weise der Boden fiir die vertiefte Betrachtung sowohl der
deutschen als auch der italienischen Einflisse auf NvK bereitet war, fihrte
zu Beginn des hier in Rede stehenden Bandes M. Thurner aus. Die kundige
Uberschau ist mit einer weiterfithrenden Bibliographie untersetzt, die gewi3
recht nutzlich sein diirfte. Daf3 hier deutsche und italienische Experten nicht
tiber-, sondern miteinander redeten, macht den unbestrittenen Wert dieses
Tagungsbandes aus, der sein Entstehen ganz wesentlich dem Engagement
von M. Thurner verdankt.

Um finf Themenkreise zentrieren sich die 24 abgedruckten Beitrige: Es
wird zunichst den Einflissen nachgegangen, die NvK sowohl aus der deut-
schen als auch italienischen Kultur empfing, sodann der Fragestellung, wie
prisent sein Werk vornehmlich in den italienischen Bibliotheken des 15.
Jahrhunderts war und inwieweit die Personlichkeit des NvK und sein Denk-
stil auf die deutschen und italienischen Zeitgenossen zurickwirkte, und
schlieBlich, welche Bedeutung man ihm innerhalb der Gesamtperspektive
der deutsch-italienischen Philosophie vom Spitmittelalter zur friihen Neu-
zeit zumessen kann. Zwei Problemkreise seien weiterfithrend herausgegrif-
fen.

So wird fir G. F. Vescovini vor dem italienischen Hintergrund klar, dal
NvK den neuphythagoriischen Zuschnitt seiner frithen theologisch-philo-
sophischen Werke (De docta ignorantia, De coniecturis) nicht zuletzt seiner Pa-
duaner Studien zur Mathematik verdankt. Vescovini sieht sogar dessen Ma-
ximititsprinzip — die Grundlage der Lehre vom Zusammenfall der Gegen-
sitze in Gott — hier grundgelegt. Diese These ist freilich nicht sonderlich
fest, vermochte doch bereits H. Wackerzapp® die Abkunft dieses Prinzips
von Meister Eckhart nachzuweisen. Es fand jedoch seine eigentliche
Grundlegung in der deutschen Albertschule, wie M. F. Hoenen erst jiingst
wieder zeigen konnte.” Vescovini geht dankenswerter Weise auch auf die
Fassung des Intellekts durch NvK als «proportio aequalitatis» ein, ein ver-
nachlissigtes Problem, dem sich H. Schwaetzer in seiner Studie angenom-
men hat.

6 H. WACKERZAPP: Der EinfluB Meister Eckharts auf die ersten philosophischen
Schriften des Nikolaus von Kues (1440-1450), Munster 1962, S. 146f.

7 M.F. HOENEN: Glaube und Vernunft. Die Trinititstheologie des Albertus Magnus,
in: W. SENNER (Hg.), Albertus Magnus. Zum Gedenken nach 800 Jahren: Neue Zu-
ginge, Aspekte und Perspektiven, Berlin 2001, S. 483.



306 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

P. Arté widmet sich einem sehr interessanten Stoff: Er sieht das Denken
des NvK deutlich vom Koélner Albertismus abhingig, was er Uberzeugend an
der Interpretation des pseudohermetischen Asclepius zu zeigen vermag. Auf
dieser Linie bewegt sich auch M. Thurner, der in einem zweiten Beitrag die
Philosophie der Gabe fir Meister Eckhart und Cusanus konturiert. Er
kommt zu dem Resultat, dal} der «radikale Bruch mit Metaphysik und Or-
thodoxie», wie thn Meister Eckhart ins Werk setzte — dies wurde pépstli-
cherseits 1329 verurteilt — «von Cusanus» bei aller sonstigen metaphysischen
Nihe, «nicht mitvollzogen» (181) wurde. Bei aller vorzunehmenden Diffe-
renzierung bleibt jedoch die tbergreifende These weiterhin gultig, dall ganz
wesentliche Bezugspunkte cusanischen Denkens sich aus der Kélner Alber-
tistenschule herleiten, von der Meister Eckhart eben auch ein — wenngleich
radikaler — Reprisentant ist. Diese Zusammenhinge werden derzeit intensi-
ver erforscht.

Man kann nur spekulieren, weshalb Ruedi Imbachs Beitrag iiber Heyme-
ricus de Campo in dem Tagungsband nicht abgedruckt wurde, findet Im-
bach doch in der methodischen Vorgehensweise des Heymericus einen Ge-
genpol zum Koinzidenzdenken des NvK. Heymericus, der in der Kolner
Zeit NvK den Albertismus nahe brachte, suchte das gesamte menschliche
Wissen aus dem Prinzip vom ausgeschlossenen Widerspruch abzuleiten. In
die Forschung zu Heymericus ist in letzter Zeit einige Bewegung gekom-
men, verbesserte Texteditionen sind in Vorbereitung. Es ist schade, daf3 die-
ser wichtige Beitrag im Buch fehlt.

Insgesamt kann man sagen: Die hochst interessanten Resultate des Sym-
posions diirften in nicht unwesentlicher Weise die Ausrichtung der kiinfti-
gen Cusanus-Forschung bestimmen.



	Nikolaus von Kues in der neueren theologisch-philosophischen Forschung : Cusanus - Repräsentant der Theologie?

