
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Nikolaus von Kues in der neueren theologisch-philosophischen
Forschung : Cusanus - Repräsentant der Theologie?

Autor: Winkler, Norbert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Norbert Winkler

Nikolaus von Kues in der neueren
theologisch-philosophischen Forschung

Cusanus — Repräsentant der Theologie?

Harald Schwaetzer (Hg.): Nikolaus von Kues. Vis creativa. Grundlagen eines modernen

Menschenbildes. Eine lateinische Auswahl, eingeleitet, erläutert und
herausgegeben von H. Schwaetzer, mit Beiträgen von A. M. Gehlen, G. Neusius, und
St. Möller. Münster: Aschendorffsche Verlagsbuchhandlung 2000, 144 Seiten.
ISBN: 3-402-02308-3 (Aschendorffs Lesehefte zu Aschendorffs Sammlung
lateinischer und griechischer Klassiker).
Harald Schwaetzer: Aequalitas. Erkenntnistheoretische und soziale Implikationen

eines christologischen Begriffs bei Nikolaus von Kues. Eine Studie zu
seiner Schrift «De aequalitate». Hildesheim-Zürich-New York: Georg Olms Verlag

2000, 197 Seiten. ISBN 3-487-11195-0 (Studien und Materialien zur
Geschichte der Philosophie, Bd. 56).
Martin Thurner: Gott als das offenbare Geheimnis nach Nikolaus von Kues. Berlin:
Akademie Verlag 2001, 500 Seiten. ISBN 3-05-003582-X (Veröffentlichungen
des Grabmann-Institutes, Bd. 45).
Martin Thurner (Hg.): Nicolaus Cusanus \wischen Deutschland und Italien.
Beiträge eines deutsch-italienischen Symposiums in der Villa Vigoni. Berlin: Akademie

Verlag 2002, 691 Seiten. ISBN 3-05-003583-8 (Veröffentlichungen des

Grabmann-Institutes, Bd. 48).

Die Cusanusforschung in Deutschland hat eine Zäsur erlebt. Mit Kurt
Flaschs Nikolaus von Kues. Geschichte einer KLntwicklung (Frankfurt/M. 1998)
ist der Kampf um die Deutungshoheit hinsichtlich des cusanischen Werkes
neu entbrannt. Dies hat mindestens zwei Gründe: Zum einen interpretiert
Flasch alle theologisch-philosophischen Werke des NvK im Zusammenhang;

zum anderen bewerkstelligt er dies, indem er das Werk dieses Denkers
unter Anwendung einer historisch-genetischen Methode rekonstruiert.
Flaschs Darstellung ist historisch ausgreifend — will sich weder auf
Problemgeschichte noch auf punktuelle Rezeption reduzieren lassen — und
rationalphilosophisch durchgeführt. So nimmt es nicht wunder, daß neuere Arbeiten

zu NvK sich im- oder explizit gegenüber diesem Buch positionieren
müssen. Dies gilt besonders für jene Analysen, die sich verpflichtet fühlen,
die theologischen Implikationen im Werk des NvK herauszustellen.



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 291

Die Autoren der hier aufgeführten Arbeiten sehen sich in dieser
Verpflichtung. Drei Beobachtungen sind zunächst zu machen: Zum einen ist zu
sehen, wie im Disput mit Flasch Positionen der älteren Theologengeneration
vorsichtig korrigiert werden, ohne jedoch deren grundlegende Interpretationsziele

aufzugeben. Im Falle Schwaetzers und Thurners fällt die neuschola-
stisch-thomistische Tradition (R. Haubst u. a.) der Kritik anheim. Das Werk
des NvK ist für beide nicht länger mit den Begriffsmitteln thomasischer
Seinsphilosophie zu erschließen. Resultate der Forschungen Flaschs werden
dabei, wie bei Schwaetzer, wenn auch scharf kritisiert, zu Teilen in den eigenen

Entwurf integriert. Zum anderen bleibt die philosophische Deutung der
theologischen strikt untergeordnet. Angelpunkt ist in beiden Fällen, daß die
Intention des NvK eine rein theologische gewesen und demgemäß auch als

solche zu behandeln sei. Zweitens: Thurners Interpretation, im Denken des

NvK eine theologisch bestimmte Philosophie der Offenbarung zu sehen,

geht konsequent diesen Weg. Seine Erklärungslogik ist weitgehend immunisiert

gegen den methodischen Zugriff, wie Flasch ihn praktiziert. Ihre
fugenlose Geschlossenheit läßt sie zunächst stark erscheinen. Thurners Sichtweise

folgt dabei konsequent dem von ihm gewählten hermeneutischen
Immanentismus. Sie findet ihre Grundlage in einem existenziellen Glaubenserlebnis,

einer unverrückbaren biblisch gestützten Dogmatik und im freigebigen

Offenbarungswillen eines christhch-trinitarischen Gottes, der in seiner

menschheitszugewandten Offenbarung dann doch rätselhaft anziehendes
Geheimnis bleibt. Diese Methode hat aber den Nachteil, daß sie

begründungstheoretisch ganz in sich selbst kreist und sich an den beigezogenen
Belegtexten lediglich permanent selbst bewahrheiten will. Man kann nur für sie

oder gegen sie sein — ein Mittelweg ist nicht gangbar. Drittens: Die
historisch-kritische Edition des Predigtwerks des NvK nähert sich ihrem Ende.
Von der philosophisch orientierten Forschung bislang kaum beachtet, avanciert

die Interpretation des Predigtkorpus allmählich zum Stützpfeiler
theologischer Interpretation. Bereits Schwaetzer setzt auf die Belegkraft der
Predigttexte. Bei Thurner findet dieses Bemühen zu einer argumentationstechnischen

Stufe von neuer Qualität. Es scheint, als wären die Vorteile des

theologischen Zugriffs gegenüber dem philosophischen an Hand der
Predigten in exzellenter Weise demonstrabel.

Mit dem Aschendoiffseben Leseheft ist dem Herausgeber Harald Schwaetzer und
den Verfassern eine fachdidaktisch aufbereitete Ausgabe von Texten des

NvK gelungen, die im Fach Latein in Oberstufenkursen an Gymnasien ebenso

Verwendung finden kann wie in Proseminaren. Hier wird ein gut
aufbereitetes Textkorpus geboten, was den Lateinunterricht unbedingt bereichert.
Das Heft ist in die thematischen Blöcke «Docta ignorantia: Denken des
Jenseits»; «Idiota — oder: was ist Geist?»; «Gottesschau und Weltfrieden»; «Homo

— imago Dei. Kreativität und Geschöpflichkeit» unterteilt. Während das

Konzept der anleitenden Übersetzungs- und Verstehenshilfe sich ausgefeilt
zeigt und überzeugt, wirkt der polemische Teil, der NvK und den Philoso-



292 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

phen Günther Anders aufeinander bezieht, überanstrengt. Die Behauptung
von der Aktualität des NvK reduziert sich auf die Bekräftigung theologischer

Grundsatzaussagen. Der aufgefächerte Problemhorizont ist davon
dominiert.

Näheren Aufschluß bekommt der Leser auch nicht aus dem letzten
Kapitel in Schwaetzers Arbeit De aequalitate. Er geht hier näher auf die
Philosophie von Anders ein, kontrastiert sie mit Heidegger und Buber, aber die

Darlegung ist seltsam unverbunden, zuweilen zerfasert sie ganz. Man fragt
sich: Warum gerade Anders?, dessen metaphysisch-psychologische Kon-
strukte kaum mehr als schlagende Analyseprodukte angesehen werden? Hätte

nicht die Auseinandersetzung mit einem wirkmächtigeren Philosophen
mehr Ertrag erbracht? Aber um Anders geht es gar nicht, sondern um die
Kritik am philosophischen Denkeinsatz schlechthin, dem nach Schwaetzers

Meinung per se der christlich-theologische Transzendenzbezug (167) für
den wertefesten homo europaeus fehlt. Der «geglückte Transzendenzbezug»
(170) kann dagegen an NvK aufgezeigt werden, denn: «Ethisches Handeln
ist für Nikolaus von Kues immer ein Verhältnis des einzelnen zu Gott»
(176). Intellektualität als docta ignorantia beschreibt «den Ort einer auf dem
Denken gründenden, aber über es hinausweisenden Transzendenzerfahrung.»

Sie ist «Erfahrungsraum notwendiger Transzendenzerfahrung als

einem Erlebnis der <docta ignorantia>» (172). Wenn die Komplexität des

Problems derart reduziert ist, dann wird es ein Leichtes, jeden Philosophen
antiquiert und NvK modern erscheinen zu lassen. Das Resultat bleibt jedoch
im Ganzen matt und ganz von der Beweisabsieht des Autors vorbestimmt.
Schwaetzer sieht sich frei davon, seinen Zentralbegriff «Transzendenzerfahrung»,

das religiöse «Erleben» oder den Begriff einer wertkonservativen Ethik
wirklicher Diskussion auszusetzen. Religiöse Erfahrung und religiöses Erleben

werden wie unmittelbar einsichtige Existenzbestimmungen gebraucht.
Sie sind jedoch als Interpretationsverankerungen in keiner Weise selbsterklärend,

was bereits daraus erhellt, daß zur Explikation des mit ihnen Gemeinten

philosophische Bemühung erforderlich ist.
Der erste Teil des Buches ist der Untersuchung des Begriffs «aequalitas»

innerhalb der cusanischen Werkabfolge gewidmet. Das mündet in eine
Textanalyse von De aequalitate ein. Im Kern geht es Schwaetzer darum, die rein
trinitäts-theologischen Grundlagen von «aequalitas» zu explizieren. Sein Verweis

auf Lull stößt leider ins Leere und der Einfluß Meister Eckharts ist
unterschätzt, aber der Vergleich mit der Trinitätslehre Augustins erbringt die

Klarstellung, daß NvK Introspektion und Welterkenntnis denkt, denn
Erkenntnis «in se» muß zur Erkenntnis «in aliis» werden. Immer wieder stößt
sich der Autor von der Lesart Flaschs ab. Indes — seltsam genug —, stets
wird er von ihr eingeholt, muß sie, freilich mit einschränkendem «aber»
versehen, letztlich zu guten Teilen bestehen lassen. Kernpunkt seiner Polemik
bleibt: Flasch habe den Theologen NvK zugunsten des Philosophen
abgewertet, was sich an der Werktreue der Interpretation rächt. Die nun versucht



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 293

Schwaetzer für den Begriff «aequalitas» zu liefern. (Überaus störend muß
dabei der mitgeschleppte, ausufernde Zweitdiskurs in den Fußnoten wirken.)
Schwaetzer will nicht, wie Flasch, den Denkweg des NvK nachzeichnen,
sondern plädiert für eine «Genese der Denkfähigkeit» (13), deren Durchführung

jedoch dunkel bleibt. Im Kern vermißt Schwaetzer am philosophischen
Zugriff den Rekurs auf «secundum datam gratiam» (29).

Den Begriff der Gleichheit untersucht er im Hinbück auf drei Problemkreise:

den ethischen, trinitätstheologischen und erkenntnistheoretischen.
Erkennendes und Erkanntes sind insoweit eins (non aüa), als das, was der
Intellekt im Anderen erkennt, er in sich (in der Schau) «sine alteritate» erfaßt.
Schwaetzer deckt hier impüzit eine Ungenauigkeit in Flaschs Text auf, wo es

hieß: «Der Intellekt will sowohl sich selbst erkennen als auch von anderen
erkannt werden» (486), was sich auf die in De beryllo vorgetragene These «der

göttliche Intellekt wolle erkannt werden» (485) bezieht. Etwas diffus dann
der Nachsatz: «Er will selbst erkennen, und will, daß andere erkennen.» Die
Irritation entsteht wohl aus einem Rückgriff, der ungünstig plaziert ist. Später

dann: «Das geistige Sehen bezieht sich zugleich auf sich selbst und auf
das Gesehene» (486).1 Schwaetzer bezieht die Stelle vom intellectus, der sich
und Anderes erkennen will, in der Hauptsache auf die Außenerkenntnis, die

zur Innenerkenntnis werden soll, womit er diesem Textstück näher sein
dürfte. Die fragliche Stelle lautet: «Legisti in beryllo nostro, quomodo
intellectus vult cognosci. Dico nunc hoc verum a se et aliis; et hoc non est aliud
nisi quod se et aüa vult cognoscere ...».2

Ob man freiüch mit Schwaetzer sagen kann, daß NvK in De aequalitate
erstmals die Außen- mit der Innenerkenntnis derart verbindet, ist im Angesicht

von dessen vorgängigen Bemühungen um die welterschließende Funktion

der Zahl — etwa in De coniecturis — zu bezweifeln. Zudem: NvK dringt ja
auch hier nicht zur wirklichen Welt vor. Flasch sieht noch, daß NvK mit
«aequalitas» die Philosophie der Zahl überwinden wiü — was Schwaetzer erst

gar nicht in den Bück bekommt. Aber Flasch faßt aüein, daß NvK das

«Zahlenmoment zu beseitigen» (497) trachtet, nicht jedoch, daß sich NvK in
seiner Gleichheitsspekulation immer noch im Bannkreis des Größenbegriffs
befindet. Die von Flasch diagnostizierte Entwicklung bleibt also eine, in der
der Größenbegriff ledigüch hinsichtüch seiner relationalen Momente auseinander

gelegt wird. Sie übersteigt den Horizont der Zahl also nicht wirklich.
Es ist auch ein Schwachpunkt in Flaschs Analyse, daß er die Problematik

der ungedeckten Wendungen innerhalb der cusanischen Begriffsdialektik
nicht aufgreift. Sie können heute nicht mehr zum Nennwert genommen
werden. Dieser Mangel zeigt sich u. a. an der Darstellung des Begriffs «non

1 K. FLASCH: Nikolaus von Kues. Geschichte einer Entwicklung, Frankfurt/M. 1998.
2 De aequalitate, n. 3, 1-3, in: NICOLAI DE CUSA, Opera omnia, Vol. X, ed. H.G.

SENGER, Hamburg 2001, S. 6.



294 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

aliud».3 Schwaetzer bleibt nun völlig einer philologisch-nachspekuüerenden
Denkweise verhaftet, die sich darin genügt, den Theologen NvK gegenüber
ungerechtfertigter philosophischer Inanspruchnahme zu rehabilitieren. Wir
lesen: «Mit De aequalitate hat Nikolaus von Kues also eine theologische
Erkenntnislehre vorgelegt, die auf der Inkarnation basiert und Außenerkenntnis

als koinzidentale Methode der Geisterkenntnis inauguriert. Das
philosophische Gebiet der Welterkenntnis wird theologisch — christologisch —

eingeholt» (113). «Wenn mit De aequalitate eine Aufwertung der Philosophie
erfolgt, dann geschieht dies aus dem Grunde, weil Philosophie selbst zu
einem theologisch konstituierten Bereich wird» (114).

Wo die Andersheit/Materie wegfällt, wird die Bestimmung zur absoluten

Identität eine, die bereits bei Meister Eckhart zu finden ist. Wenn Flasch

vom «Beseitigen der alteritas» (487) durch den Intellekt spricht, dann ist das

ungenau, denn NvK streift damit nicht nur das Konkurrenzprinzip zum
unum exaltatum ab, sondern er verdrängt alteritas/materia aus der Rolle
eines Individuationsprinzips. Was vermag er dafür einzusetzen? Er kann den

seinsmäßigen wie begrifflichen Ursprung von Welt als genetische Selbstun-
terscheider einführen. Um diese Gründungsdynamik erklärbar werden zu
lassen, muß freilich die Logos- und Trinitätsmetaphysik herangezogen und
paßgerecht umgebaut werden. Der Intellekt geht dabei aus sich heraus,
erkennt das Äußere «sine alteritate» als «consubstantalis» identisch mit sich.

Begriff und Welt entsprechen einander, da die Welt in ihrer Grundstruktur
Logos ist. Die Logosstruktur der Welt wird zur Funktion des sich zeigenden
Intellekts. (Diesen Aspekt haben St. Otto und M. Stadler stets hervorgehoben,

M. Thurner tut dies auch.) Aber mit der Vergeistigung der Weltstruktur
reduziert sich das weltlich Qualitative auf den unwesentlichen Schein der

Vereinzelung, während in einer Art «ontologischer Quantifizierung» (nach
D. Henrich) das mit sich selbstgleiche Singuläre als Modalität des Nicht-Anderen

erscheint. Von «oben» als Modus der Gleichheit aufgefaßt, von «unten»

als ungleich teil-habend begriffen. Der benannte Zwiespalt erhält sich
nicht zufällig, denn beide Bestandteile weisen in dieser Art monadologischer
Singularitätsbetrachtung stets aufeinander. Löst nun das aequalitas-Modell,
wie Schwaetzer es will, den Teilhabebegriff wirklich ab (S. 45, Anm. 35)? Es
verstärkt zwar den Aspekt der Modalität, hebt Partizipation indes niemals
auf, was im letzten Teil von De aequalitate denn auch studiert werden kann.

Für einen Philosophiehistoriker ist schwer nachzuvollziehen, daß der
Autor Trinitätsdenken und Logoslehre umstandslos als rein theologische
Gebiete reklamiert, begründungstheoretisch aber nur einem ihm genehmen
common sense folgt. Er unterschlägt, daß die Tradierung des ternarischen
Denkens der Neuplatoniker entscheidenden Anteil daran hatte, wie W. Bei-

3 Ich habe versucht, die Verwendung dieses Begriffs einer kritisch-verstehenden
Analyse zu unterziehen. Vgl. N. WINKLER: Nikolaus von Kues zur Einführung, Hamburg

2001, S. 76ff.



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 295

erwaltes sichtbar gemacht hat. Auch die spätstoische Logosspekulation blieb
für die Schriften der Kirchenväter nicht folgenlos. Solche Differenzierungen
fallen weg. Sie passen nicht ins angenommene Raster.

Nach Schwaetzer erkennt die Seele alles Äußere durch das consubstan-
tiale Innere (73), Intellekt- und Außenerkenntnis sind gleich (75): «Consub-

stantialis, das ist eine dogmatische Formel; sie erklärt den Logos als dem
Vater wesensgleich» (74). «Consubstantialis» taucht sowohl als «christologi-
sches» (75) wie als «ontologisches Prädikat» (96) auf, soll aber immer nur als

defizitäre «consubstantialis similitudo» (111) begriffen sein. Meister Eckhart
vermag hingegen zu zeigen, daß über «consubstantialis» zwischen Gott-Vater

und Gott-Sohn die Einheit mit dem «gerechten Menschen» hergestellt
werden konnte. Dies blieb NvK — bei aller Intellektuellenfaszination an Eck-
harts Werk — fremd. Ihm diente dieses Konstrukt immerhin zur Nobilitie-
rung des Intellekts. Mit De aequalitate sollte in die Sermones theologici eingeführt

werden, auf daß das Evangelium richtig verstanden werde. NvK wendet

sich an Leute, deren abstraktive Kraft des Intellekts auf das Höchste
geübt ist. Der Intellektualismus des NvK bestimmt ganz wesentlich die Form
seiner theologischen Aussagen.

Schwaetzers Buch ist sicherlich für die Klärung des Begriffs «aequalitate»

von Wert. In der philosophischen Methodik verfährt der Autor aber
nicht wirklich souverän. Sowenig man damit zufrieden sein kann, sowenig
kann man es mit der Bindequalität des Buchs sein, das nach der Erstlektüre
einfach auseinander fiel. Dies nun ist dem Autor allerdings nicht anzulasten.

Martin Thurners Interpretation cusanischer Texte hat den Vorzug, aus einem
Guß zu sein. Auch sie weiß sich mit der Grundintention des NvK eins, den

göttlichen Offenbarungsvorgang, der sich in der Inkarnation Christi vollendet,

entlang theologisch-dogmatischer Festsetzungen philosophisch-spekulativ
aufzuschließen. Man kann schwer leugnen, daß NvK sich in seiner

Frühzeit innerhalb dieses Selbstverständnisses bewegte. Daher muß
eingeräumt werden, daß eine Interpretation, die das Denken des NvK als

offenbarungsphilosophisches Konstrukt thematisiert, nicht ungeprüft verworfen
werden kann. Wenn es unter Philosophen Brauch geworden ist, von De docta

ignorantia lediglich Buch I und II zur Kenntnis zu nehmen, so baut Thurners
Interpretation dem gegenüber ganz auf Buch III auf, wo u. a. im Kap. 11 zu
lesen ist: «Dirigitur intellectus per fidem, et fides per intellectum extendi-
tur.» Auf dieses Kapitel stützt sich Thurner ganz ausdrücklich. Thurner folgt
strikt den überkommenen theologischen Weichenstellungen, interpretiert
vom Erstling aus, erweitert hauptsächlich um die kleinen Schriften der
Mittelzeit, um De visione dei und ausgewählte Predigttexte. NvK ist in der
Darstellung Thurners zu jeder Zeit auf der Höhe der theologischen Fragestellungen;

wenn NvK philosophisch verändert, vertieft er in theologischer
Hinsicht. Wechselnde Werkmotive, Reaktionen auf Zeitumstände, konzeptionelle

Aufbrüche, Abänderungen, gar Rücknahmen kommen hier nicht vor.



296 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

In Thurners Arbeit schließt, anders als beim späten Schelling, die christliche

Theologie die positive Philosophie ein. Drei Schwerpunkte ergeben
sich: 1. Die Aufhebung des Gegensatzes von philosophischer und theologischer

Gotteslehre; 2. die göttliche Offenbarung soll zu einem Inhalt werden,
der durch Vernunftargumente erschlossen wird, ohne die Offenbarung um
die gnadenhafte Verfaßtheit göttlich freiwilligen Gebens und ihre eschatolo-
gische Vollendung in Jesus Christus zu bringen; 3. Weltentstehung, das
Geschenk des Erkenntnislichts, die biblische Offenbarung mit der Erfüllung in
Jesus Christus sowie die eschatologische Vollendung werden als Teilaspekte
des Offenbarungsgeschehens begriffen und philosophisch aus der Grunderfahrung

des Glaubens interpretiert. Thurner zu seinem Ansatz: «Die Aufgabe

des Denkens im Dienste des Glaubens besteht in der Konzeption
eines philosophischen Gottesbegriffs, in dem der im Glauben erfahrene
Zusammenfall von Verborgenheit und Allgegenwart aus der Wesensbestimmung

Gottes selbst heraus als notwendig begriffen werden kann. Das Offenbare

Geheimnis ist jener ursprünglich von der Glaubenserfahrung der Reflexion

des Denkens geschenkte Gottesbegriff. Die Annahme dieser Vor-Gabe
beantwortet das Denken damit, daß es dem Glauben einen Weg aus seiner
Ausgangsaporie weist indem es die in diesem Gottesbegriff implizit
enthaltenen Bestimmungen ausdrücklich als solche thematisierte (25). Philosophie

genügt sich in diesem Kontext in der Rekonstruktion von Glaubensinhalten,

sie ist in jeder Zeile reflektierter Gottes-Dienst. Dies kommt einer
schneidenden Absage an jede philosophische De-Konstruktion gleich, die

meint, cusanische Denkgehalte zunächst übersetzen zu müssen, um sie aus

500jähriger Distanz rational nachvollziehbar zu machen. Thurner mißt der
historischen Differenz keine Bedeutung zu, da die durch NvK spekulativ
befestigten Glaubensinhalte für ihn einer ewigen Wahrheit angehören. Insoweit

ist das cusanische Textkorpus nur noch so anzuordnen, daß es von der

Entfaltung dieser Wahrheit etappenweise «erzählt». Mit der spekulativen
Einholung des theologisch abgesteckten Rahmens ist der Zweck erfüllt. Wenn
das für die wesentlichen Punkte der heute gültigen Dogmatik gezeigt werden
kann, wird einsichtig, daß NvK diese Vor-Gaben exemplarisch (fast!)
einlöst. Unter diesem Blickwinkel ist «die cusanische Philosophie der Offenbarung

prinzipiell unübertreffbar» (484). Mindestens zwei geheime Positivismen

schleichen sich hier allerdings ein: Zum einen wird suggeriert, daß NvK
nicht anders hat denken können, als er dachte, zum anderen wird NvK zum
exemplarischen Theologen-Philosophen erhoben. Die Individualität einer
Denkweise verschwindet. Indem nun aber NvK auf die Beispielfunktion
reduziert erscheint, die Theologie in vollendeter Weise philosophisch beglaubigt

zu haben, wird eine Historisierung im Sinne der Frage: In welcher Weise

unterschied er sich von zeitgenössischen Theologen-Philosophen, und
inwiefern wies sein Denken über sie hinaus? zu einem Problem, das aus dieser
methodischen Engführung heraus nicht entwickelt werden kann. Solche Dif-



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 297

ferenzierungen müssen, werden sie trotzdem eingeführt, methodenfremd
eingeführt werden.

Was aber ist, so möchte man fragen, die Theologie, was der zeitlos erfahrene

Glaubensvollzug, der ihr den Grund abgibt? Thurner begreift das

Philosophieren einzig als «Sinnerschließung einer der gesamten christlichen
Tradition gemeinsamen Grundüberzeugung» (221). Letztere erscheint in seiner

Darstellung als unmittelbar einsichtige, universal gegebene Erfahrungskonstante,

die nicht weiter zu hinterfragen ist, denn vor einer solchen muß
alles Räsonieren ohnehin kapitulieren. (Indes: «Innerlichkeit ist unbelehrbar,
sie kennt keine Epochen», H. M. Enzensberger.) Die allein singular zu
machende GXmbtnserfahrung vermag jedoch keinen Gottes begriff zu schenken,
wie Thurner unterstellt. Sie kann nur mitteilen, was sie ist: eine Erfahrung.
Eine solche läßt sich nicht «notwendigerweise» rationalisieren oder univer-
salisieren. Das ist auch nicht über eine gemeinschaftsbezogene Gtxsnàiiber-

tçeugung zu leisten, denn die setzt Wissen voraus. Zudem muß dann unterstellt

sein, daß das Geglaubte rational zu rekonstruieren ist. Eine solche
Annahme hätte NvK teilen können. Nur war im Mittelalter unter den Theologen

umstritten, wie weit man hier gehen konnte. Dies ist es noch heute.4

Strittig ist, ob und inwieweit der rechtgläubige NvK in seinem theologisch

fundierten Denksystem Gedanken in der philosophischen Durchführung

zum Klingen brachte, die über diejenigen seiner Zeitgenossen
hinauswiesen. Thurners Interpretation legt nahe, seine «Kühnheiten» lediglich als

ein besseres Durchdringen der Glaubenswahrheit anzusehen, womit das

Neuerungsmoment sogleich absorbiert ist. So sucht er fortlaufend nach
Schnittpunkten, die belegen, daß NvK streng im theologischen Rahmen philosophiert.

Da verwundert es kaum, daß der Text zyklisch wiederkehrende
Versicherungen enthält, wonach eben das der Fall ist. Das aber hat thematische
Selektion zur Folge, deren Gründe sich in den Texten des NvK in
zufriedenstellender Weise nicht finden lassen.

Bei Thurner ist unterstellt, daß man von der Theologie ausgehen kann,
von der aus sich alles, das sich historisch ereignet hat, vermessen ließe. Eine
solche Annahme ist nicht stabil, denn der Historiker wird im Rückblick auf
das Mittelalter vielfach diversifizierte Theologien ausmachen. Die Kölner
Albertisten waren intellektuell anders strukturiert als die Anhänger des Duns
Scotus oder des Thomas von Aquin; in Italien wurden die Theologen im 15.

Jahrhundert anders beeinflußt als um Köln, Erfurt, Löwen oder Oxford
herum. Es gab die Theologie nicht, für die NvK hätte stehen können. Es gab
freilich einen theologisch-dogmatischen Grundbestand, den niemand infrage
stellte. Aber in der Explikation der heiß diskutierten Sachthemen wurden
große Unterschiede deutüch, so daß sich in zentralen Fragen sehr unter-

4 W.J. HOJE etwa setzt sich dezidiert von Thurners Diktum einer «Glaubenserfahrung

des offenbaren Geheimnisses» kritisch ab. Vgl. Die mystische Theologie des
Nicolaus Cusanus, Freiburg-Basel-Wien 2004, S. 54.



298 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

schiedlich denkende Schulen gegenüberstanden. Indem diese Form der
historischen Betrachtung abgeblockt ist, zieht die Gefahr herauf, in NvK nur
ein gut beschreibbares Exempel für jene Theologie vorgeführt zu bekommen,

die allein den Vorzug hat, mit derjenigen überein zu stimmen, die der
Autor für akzeptabel hält. In gleicher Weise ließe sich freilich auch mit Thomas

von Aquin, Meister Eckhart oder Wilhelm von Ockham verfahren. Sie

alle bestätigen im weitesten Sinne die Theologie. Aber was ist damit theoretisch

gewonnen? Haben deren Denkresultate denn nicht auch ihre
Theologien umgestaltet? Ist eigentlich die heute gelehrte Theologie, die ja auch
ihre Schulen kennt, umstandslos mit der im 15. Jahrhundert herrschenden
Deutungsvielfalt in eins zu setzen? Man kann das nur unter mancherlei
Einschränkungen bejahen, und auf diese zeitgebundenen Schranken, in denen
sich Entwicklungsprozesse widerspiegeln, kommt es hier ganz wesentlich an.

Die Interpretation Thurners gewinnt in ihrem Fortgang schließlich selbst
den Charakter einer Offenbarung. Sie wird zu einer an wenigen
Interpretationsprinzipien ausgerichteten Nacherzählung rechtgläubiger Denkungsart.
Die Differenz zwischen Interpreten und Interpretiertem löst sich dabei fast
auf. Hier ist eben jenes hermeneutische Prinzip bis zur unbedingten
Identifikation am Werke, das besagt, nur derjenige ist der rechte Interpret, der der
christlich motivierten Intention des NvK unverstellt nachfolgt. Die intuitive
Quasiidentifikation läßt jeden Zweifel an dieser Form gemeinsamen Nach-
Denkens abprallen. «Unverstellt» heißt hier, den Ursprung des Denkens als

ein im Glauben erfahrenes Offenbarungsgeschehen anzuerkennen. Mit dem
Hineindenken in einen Denker ist das freilich so eine Sache, denn erstens

tragen nicht selten mehrere Intentionen einen Text (Flasch u. a. haben das

für NvK mehrfach gezeigt), und zweitens kann die gegenwärtige Weise, den
Text aufzufassen, nicht umstandslos mit der des NvK übereinstimmen, da

ein solcher Text heute unter ganz anderen Voraussetzungen rezipiert werden

muß. Wird z. B. der Frage nachgegangen, inwieweit NvK Grundlagenprobleme

der neuplatonischen Hen-Panta-Philosophie gelöst hat, so kann
der zu konstatierende Fortschritt nur schwerlich damit erklärt werden, daß

NvK das Problem vom katholischen Standpunkt aus anging. Der war historisch

immerhin einigen Wandlungen unterworfen. Auch zöge das die Frage
nach sich, wieso die Theologen des Mittelalters überhaupt philosophische
Elemente haben implementieren müssen? Diese «Gegebenheit» deckt nicht
nur die Insuffizienzen des einfachen Biblizismus auf, sondern rückt die
Vorgänge des Erklären- und Beweisenkönnens in ein ganz und gar philosophisches

Licht, das mal platonisch, mal aristotelisch, mal stoisch eingefärbt sein
konnte. Die offenbarungsphilosophische Interpretation Thurners integriert
wie selbstverständlich Teile der in die mittelalterliche Theologie eingedrungenen

Hen-Pantha-Philosophie, ohne die interne Spannung zu reflektieren,
die doch immer bemerkbar blieb. Wo aber sind die Kriterien verankert, die
die eine Spekulation als wahrhaft, die andere jedoch als irrtümlich ausweisen?

Das Buch der Bücher hält zur Klärung solcher Fragen keine eindeuti-



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 299

gen Muster bereit, was sich schon daran zeigt, daß dieselben Bibelstellen
von den Theologen des Mittelalters sehr verschieden kontextualisiert und
interpretiert wurden.

Der offenbarungsphilosophische Interpretationsansatz, wie ihn Thurner
vertritt, bewahrt freilich eine der cusanischen Intentionen in der Tat, nämlich

die, die Glaubensbestimmungen rationaler Einsicht zugänglich zu
machen, auch um ihre Universalisierbarkeit demonstrieren zu können. Der
Friede unter den Religionen, wie er NvK vorschwebte, war allein auf dieser

Grundlage zu realisieren. Da aber Thurners Ansatz den Umstand nicht ins
Kalkül zieht, daß eine solche Rationalisierungsanstrengung auch die
theologischen Begründungszusammenhänge reguliert, also nicht allein theologische

Setzungen re-formuliert, sondern diese ebenso begrifflich durchdringt,
umformt, re-formiert, ist er genötigt, alles das auszublenden, was auf diese

Veränderungen hindeutet. Auch verkennt er, daß sich der Theologe NvK
der Vernunft gegenüber nicht in dem Maße in der Defensive wähnte, wie
dies heute fallweise zu sein scheint. Insgesamt entsteht bei Thurner der
Eindruck, die Metaphysik des NvK oszilliert um die Konstante einer ewig gültigen

Normaltheologie, wobei dessen philosophischen «Kühnheiten» diese

lediglich «kühn» bestätigen.
Doch das Konzept geht nicht auf. Thurner selbst hat die Bruchstelle

benannt: Piatonismus und theologischer Wunderglaube ließen sich für NvK
nicht vermitteln. So kommt die «platonische Metaphysik» — oder besser: der
Intellektualismus des NvK — ganz entschieden den «Lebensmysterien Jesu»
ins Gehege, «verfremdet» diese nun gar. In den Augen Thurners
«überschreitet» NvK somit «die Grenzen seiner Offenbarungsphilosophie». (Ist es

wirklich die des NvK? Er kann die Grenzen seiner Offenbarungsphilosophie
gar nicht überschreiten, weil nur er sie absteckt!) Thurner sieht sich plötzlich
zu dem Schluß gezwungen: «Zu seiner ihrem Wesen nach rein geistig-allgemeinen

Wahrheitsoffenbarung ist eine Würdigung der konkreten
Lebensmomente Jesu als selbständiger Offenbarungsgehalte nicht möglich» (431).
Die Vollkommenheit Jesu besteht nach De docta ignorantia III, 4 in seinem
Intellekt. Damit aber geht NvK nun «entschieden über den genuinen
Aussagegehalt der biblischen Vorgabe hinaus, denn dort wird nicht nur von
hervorragenden Rationalitätsakten Jesu nichts berichtet, vielmehr fehlt die
entsprechende Begrifflichkeit im Horizont der Autoren wie Jesu selbst völlig»
(235; s. auch 410).

Die aufgenötigte Kritik an NvK, zunächst verhalten, dann aber massiv

vorgetragen, schlägt in das Interpretationsgebäude ein wie ein Blitz. Es wird
jetzt offenkundig, daß die bislang unterstellte Einigkeit in der theologischen
Zielvorgabe eine Differenz birgt, die sich nicht harmonisieren läßt. Der Autor

spürt das, will kräftigeren Einwänden wohl auch vorbauen, wenn er
angelegentlich festhält, eine «vorschnell-unreflektierte(n) Gleichschaltung
unterschiedlicher Sinnhorizonte» sei zu vermeiden, um umgehend zu
versichern, «daß Cusanus Glauben und Denken mit Hilfe einer Zuordnungslogik



300 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

einander verfügt, die zugleich ihre Zugehörigkeit zu unterschiedlichen Ebenen

wahrt. Dies gelingt indem er den Glaubensvollzug ursprünglich in
der Begründungsdimension des Denkens gegeben sieht» (247). Die in der
Interpretation spürbare Erschütterung zieht jedoch Kreise, ist nicht zu
isolieren, läßt das Konstrukt insgesamt brüchig werden. Der entscheidende
Einwand gegen Thurners Interpretation ist — dies muß erinnert werden —

von theologischer Natur!
Wenn nämlich Thurners Kritik an NvK zutrifft, dann ist schließlich

auch mit der «heilsgeschichtlichen Dimension der Offenbarung» (53)
vorsichtig umzugehen, denn des NvK Art, Heilsgeschichte aufzufassen, kann in
der Folge nur höchst entsinnlicht erfolgen, ja eine eigentliche Opferungsgeschichte

ist aus dessen platonischem Fokus verschwunden. Von der biblisch
verbürgten Geschichte des Jesus von Nazareth bleibt nur das Vor- oder Ur-
Bild bestehen, der nachzuahmende Leidensweg Christi sinkt zur Marginalie
herab. Es ist nun so, daß dasselbe «Defizit» von Bardo Weiss im Werk Meister

Eckharts aufgezeigt worden ist, was einen weiteren Fingerzeig auf die
Geistesverwandtschaft beider Theologen-Philosophen gibt. Diese Tradition
zu integrieren, erweist sich offenkundig als überaus problembehaftet.

Es zeigt sich nun, daß — ganz gegen die bisherigen Versicherungen
Thurners — der Platoniker NvK die theologischen Stützpfeiler seines Denkens

unter intellektualistischen Prämissen geformt hat. Christus ist ihm der
höchste Lehrer der Menschheit, die höchste Vernunft, an der anzuhangen
die Gotteskindschaft — er leitet sie von «theosis» ab — ausmacht (244f.).
Wenn, so schreibt NvK in De filiatione dei, wir den Logos, die ratio aeterna
aufgenommen haben, dann entsteht im vernunfthaften Geist der Gläubigen
die Macht der Gotteskindschaft (s. bei Thurner auch 311). Daß der Glaube
die Aufnahmefähigkeit des Menschen für Gottes vernunft-lichtes Wort
disponierte, war traditionell unterlegtes Allgemeingut, wenngleich auch bereits
wieder aristotelisch überformt. Thurner versucht, der Anstoßnahme an der
intellektbestimmten Gotteskindschaft zuvorzukommen, indem er auf «eine

spirituelle Gottesgeburt in uns» (253) abhebt. Das hinzuerfundene Attribut
«spirituell» ermöglicht es ihm, den Intellektualismus an den Glauben
rückzubinden und somit in seinem Sinne zu «organisieren».

Das aber funktioniert nur sehr bedingt. Spätestens ab Seite 431 wird der
Riß, der durch die Interpretation geht, offenkundig, in dessen Folge die von
Thurner sorgsam gezogenen Grenzziehungen durch eine imaginäre
Durchschnittstheologie («Sinnerschließung einer der gesamten christlichen Tradition

gemeinsamen Grundüberzeugung» 221) mindestens in Frage gestellt
werden. Hatte nicht NvK innerhalb der Theologie die Gewichtung deutlich
auf den Intellekt verlegt, was schon Zeitgenossen wie Vinzenz von Aggsbach

oder Johannes Wenck auffiel? Das waren kundige Theologen, die man
in ihrem Widerstand durchaus ernstnehmen sollte. Stellte das cusanische

Konzept eines vernünftig rekonstruierbaren Glaubensartikels nicht in der
Tat eine reflektierte Verlängerung des albertschen Intellectus-adeptus-Kon-



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 301

zepts dar, dessen Vernunftoptimismus zwar schwer in die Kritik geraten war
— und NvK hatte diese Kritik in Form der docta ignorantia in das Intellektkonzept

mit hineingenommen —, dessen Grundanliegen er aber durchaus
noch teilte? Seine Mens-Philosophie und die Kunstgestalt des antiautoritär
intellektualisierten Laien sprechen hierfür. Insofern stehen NvK und Meister

Eckhart sich nahe, was Thurners Darstellung Heber unbehandelt läßt.
Wenck lag in seiner Annahme, NvK Hege auf der Linie des verurteilten
Thüringer Meisters, so falsch nicht. NvK hat das im Kern auch nie dementiert;
er hat sich in der Apologia klüger verteidigt. Zudem sprechen die
Randbemerkungen zum Kodex 21 der Kueser Bibliothek eine deutliche Sprache.

Thurner hat zwar durchaus Recht, wenn er NvK eine totalere Form der

Verschmelzung von Glaube und Wissen zuspricht als Thomas von Aquin.
Nur nivelliert er die sich daran knüpfenden «Kühnheiten» sogleich, wenn er
NvK allein unter dem BHckwinkel des Durchschnittstheologen vorstellt.
Daß NvK die Wundertaten Jesu für nicht wesentHch ansieht, paßt da nun
nicht ins Konzept. Ob das Problem zu lösen ist, indem wahrhaft scholastisch

dekretiert wird, das «übervernünftige Wunder» sei «als in sich nicht
widervernünftig» (420) anzusehen, stehe dahin. Fest steht: Mit NvK ist im
herkömmlichen Sinne keine Theologie des Kreuzes zu gewinnen. Nicht
allein seine Aussagen zum Höllenfeuer wirken «kurios», nein, er faßt wesentliche

Glaubenstatsachen anders, wenn er «die Verklärung als vollständige
Aufhebung der Materie in den Geist versteht». Thurner muß vielfach umdeuten,
um den Stachel der InteHektzentriertheit in der Glückseligkeitslehre
abzustumpfen, wonach «das Evangelium ledigHch die vernunfthafte Glückseligkeit

verheißt» (450).
Daß philosophische Kühnheiten nicht allein als Vertiefungen der

Glaubenstatsachen anzusehen sind, verdeutlicht ein Blick auf das Renaissancepapsttum

der Zeit, wo disparate Theologieentwürfe in der Zeit der
erodierenden Universalkirche durchaus üblich waren (von Torquemada über Bes-
sarion bis zu den Basler Konzilsvätern). NvK stellt die Philosophen neben
die Propheten und Apostel (398), wie Petrus Abaelardus. Eben das ist der
Punkt, daß die gläubige Vernunft sich auch zum Vernunftglauben
aufschwingt, einen InteHektuaHsmus in der Theologie forcierend, den bereits
einige Zeitgenossen des NvK und schließlich vehement die Reformatoren als

ganz und gar überstiegen verwarfen. Dies erschließt sich freilich nur der
historisierenden Analyse.

Denkt man die auf den Seiten 431—435 eingeschaltete Kritik, die Thurner

gegen NvK vorträgt, weiter, so ist zu fragen, ob nicht am Ende das

SchichtenmodeH des Thomas von Aquin theologisch deutlich im Vorteil ist?
Dann aber stünde der ganze offenbarungsphilosophische Ansatz zur Disposition,

der doch die rationale Rekonstruktion in der Totale für originär und
zukunftsträchtig ansieht. Thurners eigener Theologiebegriff ist damit
infiziert, steht er doch dafür, den Glauben als etwas anzusehen, das den «Kriterien

der RationaHtät» standhält. Glaube ist für ihn weder mit «für wahr ge-



302 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

haltener Meinung» noch mit einer «nicht vernünftig begründbaren Annahme
autoritativ verbürgter Inhalte» (255) gleichzusetzen. Würde also Thurner der
hier geübten Kritik aufganzer Linie nachgeben, wäre nicht zuletzt sein Anliegen,

den metaphysischen Intellektualismus in den Grenzen der Theologie zu
rehabilitieren, gescheitert. Das aber ist ein innovativer Ansatz. Nur zeigt sich
hinter dem zwangsläufig alles erklärenden Deduktionsprinzip, wie
unentschieden Thurners Ausgangspunkt bleibt. Denn was soll es sein, wenn dem
Menschen in der Offenbarung «keine übervernünftigen Inhalte, sondern
vielmehr der begrifflich uneinholbare Voraussetzungsgrund des natürlichen
Intellektvollzugs selbst innerlich mitgeteilt» (343) werden? Was soll es genau
heißen, wenn der Begriff des Geheimnisses in einem «transrationalen
Bereich verortet» (360) wird? Was ist das, wenn die docta ignorantia als

«philosophische Vermittlungsgestalt der Glaubenserfahrung Gottes» (339) anzusehen

ist? Kann die innere Zielvollendung des philosophischen Denkens
tatsächlich ihr Genügen daran finden, das «undurchdringlich bleibende
Geheimnis Gottes durchlichtet» (473) zu sehen? NvK selbst redet davon
anders. Und ist hier nicht doch jenes abgelehnte Schichtenmodell impliziert,
jene «Zuordnungslogik», worin der Glaube das Wissen sich unterordnet?
Thurner behauptet im Gegenzug, daß das im Glauben Offenbarte alles zu
Wissende immer schon einschließt. Aber immer dann, wenn NvK so philo-
sophisch-intellektualistisch argumentiert, daß es in die Glaubenssphäre
hineinragt, beeilt Thurner sich zu versichern, eine anzunehmende Überfremdung

sei auszuschließen. Da nun, wo sie nicht zu leugnen ist, stellt er sie als

isoliert aufzufassende Überspitzung dar, der er auch sogleich die Gefolgschaft

versagt. Das macht es nicht leicht, in Thurner einen jener Interpreten
zu erkennen, die sich um «Wertungsfreiheit» (405) bemühen. Die Frage
beginnt sich abzuzeichnen, inwieweit innerhalb des offenbarungsphilosophischen

Ansatzes die «Glaubensannahmen mit rein rationalen Argumenten als

in sich denknotwendig» (430) erwiesen werden können? Offenkundig kann
das nur begrenzt geschehen. So drängt sich denn der Eindruck auf, daß das

Einordnungsverhältnis, das Thurner favorisiert, nur eine besonders kluge
Form jenes Unterordnungsverhältnisses repräsentiert. Gegenüber dem
Schichtenmodell befindet er sich in der komfortablen Lage, feste Grenzziehungen
entbehren zu können. Die suggerierte Flexibilität hebt indes die grundlegende

Zuordnung nicht auf. Da nun, wo die Vermittlungsleistung des Kon-
strukts Verwerfungen nicht verdecken kann, rettet sich Thurner in die
Paradoxic. Ob die kontextuale Einbettung es erlaubt, von einer denkproduktiven
Paradoxie zu reden, bleibt unerörtert, so daß jede gegensätzliche Rede in eine

beliebige Form von «Dialektik» überführt werden kann. Alles findet darin
seine Erklärung im Sinne des vorausgesetzten Interpretationsprinzips.

Ganz wesentlich hatte sich die Annahme von der Unterordnung der
Metaphysik unter die Theologie auf Predigttexte gestützt. Nun aber, da der
intellektualistische Theologe NvK — und eigentlich Thurners ganzes
Theologiekonzept — auch vor fundamentaltheologischen Kritikern in Schutz zu



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 303

nehmen ist, führt Thurner zur Abwehr eine «Funktionsdifferenz» zwischen
Predigten und theoretischen Schriften ein, um das Zurücktreten der
Lebensmysterien Jesu vor dem Logos-Christus halbwegs plausibel zu machen.
Die hier «vorgetragenen gedanklichen Positionen [in den Werken, bilden]
den Interpretationsschlüssel für die Intention in den Predigtaussagen und
nicht umgekehrt» (433). Eine solche Differenzierung, wie sie von der
germanistischen Mediävistik schon lange angemahnt wird, ist zweifellos geboten.

Allein, Thurners Interpretationsmethode verfuhr bislang danach eben
nicht.

Thurner übersetzt in seinen Übertragungen «ostendere» konsequent mit
«offenbaren». Dies ist programmatisch gemeint. «Ostendere» weist aber
noch weitere Bedeutungsvarianten auf, so z. B. «sehen lassen, hinzeigen auf,
kundgeben». Diese wären nicht weiter von Belang, wenn nicht seit dem
Aufkommen des Gnostizismus hinter dem Begriff der göttlichen Offenbarung
das Problem lauerte, wie sie denn nun genau zu fassen sei. Wie P. Koslowski
hervorhebt, ist dabei die Differenz von «Äußerung» und «Entäußerung» sehr

wichtig.5 Ist die Schöpfung Gottes Äußerung nach dem Maße seiner
Vollkommenheit oder ist sie als sich selbst aufhebender Abfall von dieser
Vollkommenheit zu begreifen? Da diese Problematik bei Thurner nicht reflektiert

ist, wird es leicht, mal die eine, mal die andere Position ungesehen in
Anspruch zu nehmen. Es wird zugleich klar, daß Thurner mit dem Begriff
«Geheimnis» eine operationable Unschärfe im von ihm favorisierten
Gottesverständnis beläßt, worin einmal das theologisch Unaufgebbare verankert
ist, ein andermal die höchst intelligible «Durchlichtung» hervorgezogen werden

kann. Die «Dialektik» von Offenbarkeit und Geheimnis begriff man früher

als das Verhältnis von Transzendenz und Immanenz, was freilich näher
an der Philosophie war. Das eher bildhafte Moment des Verhüllens im
Sichzeigen und des Sichzeigens im Verhüllen tritt nun dazu, ohne freilich inhaltlich

über das Obige hinauszukommen. Eine solche «Begriffsdialektik» erklärt
freilich nur, was man ihr zu erklären aufgibt.

Thurner hebt zu Recht hervor, «daß Cusanus die Differenz zwischen
Gott und Welt nicht in der Kategorie der Substanz, sondern derjenigen der
Modalität denkt» (63, 111). Es ist die «Seinsweise» (64), in der Gott auf
andere Weise der Welt und den Einzelseienden gibt. Allerdings entgeht das

Problem, das NvK mit der Materie als zweitem, aufnehmendem Prinzip hat,
nach Schwaetzer auch Thurner. Daß die Mitteilung göttlicher
Seinsvollkommenheit nur begrenzt aufgenommen werden kann, weil die Welt kon-
tingent verfaßt ist, diese Tautologie erklärt in Wahrheit nichts und läßt
gefährlicherweise das Be-Grenzungssetzende immer «außen». Indem NvK
schließlich das Nichts in den Gottesbegriff aufnimmt, was Thurner zu Recht

5 P. KOSLOWSKI: Philosophien der Offenbarung. Antiker Gnostizismus, Franz von
Baader, Schelling, Paderborn-München-Wien-Zürich 2001, S. 9.



304 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

hervorhebt, scheint er das Problem des zweiten Grundprinzips und somit
auch der gnostischen Herausforderung zwar in den Griff bekommen zu
haben, muß nun aber die geschöpflichen Differenzierungen ganz aus der
Empirie aufnehmen, wenn seine Begriffsdialektik nicht völlig leer laufen soll.
Metaphysik soll ja die Weltphänomene nicht nur er-gründen, sie muß deren
Dasein auch erklären können. Immer dann, wenn NvK auf den Teilhabegedanken

zurückfällt, ist er erneut mit der Materie als Differenzierungsprinzip
konfrontiert. Auch im Werk des NvK kann das Modalitätskonzept
«Teilhabedenken» nur einschränken, bestenfalls modifizieren, nicht aber im Kern
obsolet machen. Teilhabedenken stellt zwar dem Modalitätskonzept einige
Vorbestimmungen bereit, bleibt aber letzen Endes der starren Teil-Ganzes-
Unterteilung verhaftet. Das Modalitätskonzept bringt diese Unterteilung in
der Reflexion zum Fließen. Ausgangspunkt ist, daß NvK «die platonische
Partizipationsmetaphysik im Gedanken der Disproportionalität von Prinzip
und Prinzipiiertem radikaüsiert» (142). Thurner reduziert den anerkannten
Vorstoß darauf, daß es NvK nur darum gegangen sei, die biblische Rede

vom verborgenen Gott durch «entsprechende philosophische Kategorien zu
entfalten» (142). In der Bemerkung, mit Hilfe der Kategorie Modalität könne
NvK «Identität und Differenz Gottes und seiner Erscheinungen zugleich
denken» (213), ist sie ersichtlich unterbestimmt.

Es gäbe weitere Punkte, die hier zu erörtern wären. So, daß Thurner
von der Verschiedenheit, die Koinzidenz zu denken bei NvK keine Notiz
nimmt, von der Unterbestimmung der intellekttheoretischen Implikationen,
der Marginalisierung der Idiota-Dialoge etc. Aber es muß mit diesen Fingerzeigen

sein Bewenden haben.
Trotz allem: Thurners Buch verkörpert im Grunde den achtenswerten

Versuch, über die Darstellung des Denkens von NvK einer rationalitätsstabilen

Theologie in der heutigen Zeit nachdrücklich das Wort zu reden. Wenn
auch das Konzept wesentlichen Einwänden ausgesetzt werden mußte, wenn
auch eingewandt werden muß, daß es in so manchen Punkten dem
historisch zu verortenden Denken des NvK nicht gerecht wird, so soll dieses

Grundanliegen hier durchaus respektiert werden. In gewisser Weise steht
NvK tatsächlich für eine solches Konzept. Zu der Freiheit des Denkens
jedoch, zu der sich der Kardinal einst erhob, konnte oder wollte sich die in
Rede stehende Interpretation nicht verstehen.

Die Zeiten, als NvK als singulär deutsches Ereignis gefeiert werden konnte,
dürfen inzwischen als überwunden angesehen werden. Dies belegt erneut
der umfangreiche Band Nikolaus Cusanus syrischen Deutschland und Italien. Seit
E. Cassirer wird der Denker als ein europäisches Phänomen begriffen —

entlang der spannungsreichen und das 15. Jahrhundert prägenden
«Modernisierungsachse» Oberitalien — Heiliges römisches Reich deutscher Nation. E.
Garin hat gegen die nur schwach belegten Thesen Cassirers dann auch
Einspruch erhoben und die Wirkung cusanischen Denkens auf die italienischen
Humanisten des Quattrocento für kaum gegeben angesehen. K. Flasch u. a.



Nikolaus von Kues in der neueren Forschung 305

fanden heraus, daß NvK dank seiner italienischen Kontakte, die Intellektlehre

bis an das Niveau der Humanisten heranführen konnte. Seine Rezeption

im Medicikreis scheint über P. Toscanelli und den Arzt P. da Spoleto
bezeugt. C. Vasoli schloß sich auf der Tagung dieser Sichtweise an, deren
Teilnehmer zwar keine spektakulär neuen Rezeptionslinien herauspräparieren

konnten, die bekannten aber durch Feinarbeit ausdifferenzierten und
stärkten.

In welcher Weise der Boden für die vertiefte Betrachtung sowohl der
deutschen als auch der italienischen Einflüsse auf NvK bereitet war, führte
zu Beginn des hier in Rede stehenden Bandes M. Thurner aus. Die kundige
Uberschau ist mit einer weiterführenden Bibliographie untersetzt, die gewiß
recht nützlich sein dürfte. Daß hier deutsche und italienische Experten nicht
über-, sondern miteinander redeten, macht den unbestrittenen Wert dieses

Tagungsbandes aus, der sein Entstehen ganz wesentlich dem Engagement
von M. Thurner verdankt.

Um fünf Themenkreise zentrieren sich die 24 abgedruckten Beiträge: Es
wird zunächst den Einflüssen nachgegangen, die NvK sowohl aus der
deutschen als auch italienischen Kultur empfing, sodann der Fragestellung, wie
präsent sein Werk vornehmlich in den italienischen Bibliotheken des 15.

Jahrhunderts war und inwieweit die Persönlichkeit des NvK und sein Denkstil

auf die deutschen und italienischen Zeitgenossen zurückwirkte, und
schließlich, welche Bedeutung man ihm innerhalb der Gesamtperspektive
der deutsch-italienischen Philosophie vom Spätmittelalter zur frühen Neuzeit

zumessen kann. Zwei Problemkreise seien weiterführend herausgegriffen.

So wird für G. F. Vescovini vor dem italienischen Hintergrund klar, daß

NvK den neuphythagoräischen Zuschnitt seiner frühen theologisch-philosophischen

Werke (De docta ignorantia, De coniecturis) nicht zuletzt seiner
Paduaner Studien zur Mathematik verdankt. Vescovini sieht sogar dessen Ma-
ximitätsprinzip — die Grundlage der Lehre vom Zusammenfall der Gegensätze

in Gott — hier grundgelegt. Diese These ist freilich nicht sonderlich
fest, vermochte doch bereits H. Wackerzapp6 die Abkunft dieses Prinzips
von Meister Eckhart nachzuweisen. Es fand jedoch seine eigentliche
Grundlegung in der deutschen Albertschule, wie M. F. Hoenen erst jüngst
wieder zeigen konnte.7 Vescovini geht dankenswerter Weise auch auf die

Fassung des Intellekts durch NvK als «proportio aequalitatis» ein, ein
vernachlässigtes Problem, dem sich H. Schwaetzer in seiner Studie angenommen

hat.

6 H. WACKERZAPP: Der Einfluß Meister Eckharts auf die ersten philosophischen
Schriften des Nikolaus von Kues (1440—1450), Münster 1962, S. 146f.

7 M.F. HOENEN: Glaube und Vernunft. Die Trinitätstheologie des Albertus Magnus,
in: W. SENNER (Hg.), Albertus Magnus. Zum Gedenken nach 800 Jahren: Neue
Zugänge, Aspekte und Perspektiven, Berlin 2001, S. 483.



306 Nikolaus von Kues in der neueren Forschung

P. Arfé widmet sich einem sehr interessanten Stoff: Er sieht das Denken
des NvK deutlich vom Kölner Albertismus abhängig, was er überzeugend an
der Interpretation des pseudohermetischen Asclepius zu zeigen vermag. Auf
dieser Linie bewegt sich auch M. Thurner, der in einem zweiten Beitrag die

Philosophie der Gabe für Meister Eckhart und Cusanus konturiert. Er
kommt zu dem Resultat, daß der «radikale Bruch mit Metaphysik und
Orthodoxie», wie ihn Meister Eckhart ins Werk setzte — dies wurde päpstli-
cherseits 1329 verurteilt — «von Cusanus» bei aller sonstigen metaphysischen
Nähe, «nicht mitvollzogen» (181) wurde. Bei aller vorzunehmenden
Differenzierung bleibt jedoch die übergreifende These weiterhin gültig, daß ganz
wesentliche Bezugspunkte cusanischen Denkens sich aus der Kölner Alber-
tistenschule herleiten, von der Meister Eckhart eben auch ein — wenngleich
radikaler — Repräsentant ist. Diese Zusammenhänge werden derzeit intensiver

erforscht.
Man kann nur spekulieren, weshalb Ruedi Imbachs Beitrag über Heyme-

ricus de Campo in dem Tagungsband nicht abgedruckt wurde, findet
Imbach doch in der methodischen Vorgehensweise des Heymericus einen
Gegenpol zum Koinzidenzdenken des NvK. Heymericus, der in der Kölner
Zeit NvK den Albertismus nahe brachte, suchte das gesamte menschliche
Wissen aus dem Prinzip vom ausgeschlossenen Widerspruch abzuleiten. In
die Forschung zu Heymericus ist in letzter Zeit einige Bewegung gekommen,

verbesserte Texteditionen sind in Vorbereitung. Es ist schade, daß dieser

wichtige Beitrag im Buch fehlt.
Insgesamt kann man sagen: Die höchst interessanten Resultate des

Symposions dürften in nicht unwesentlicher Weise die Ausrichtung der künftigen

Cusanus-Forschung bestimmen.


	Nikolaus von Kues in der neueren theologisch-philosophischen Forschung : Cusanus - Repräsentant der Theologie?

