Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Originalité et latinité de la philosophie de Boece : note bibliographique
Autor: Erismann, Christophe

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761188

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

CHRISTOPHE ERISMANN

Originalité et latinité de la philosophie de
Boece

Note bibliographique

On assiste, dans la littérature secondaire récente sur Boéce, 2 un nécessaire
recadrage, a une juste réévalution de l'apport origina/ a la philosophie du
penseur romain Anicius Manlius Severinus Boethius (~476—~525). Trop
longtemps cantonné au role, au demeurant primordial, de celui qui a «trans-
mis la philosophie grecque aux Latins», Bocce est de plus en plus étudié
pour lui-méme, et non pour ses sources, son influence, ou son réle de tra-
ducteur et d’intermédiaire. Il est abordé comme le premier grand commen-
tateur latinophone d’Aristote, comme I'inventeur d’une approche de la théo-
logie qui s’avérera déterminante. Dans un méme esprit, son ceuvre maitresse,
la Consolation de Philosophie, est lue certes pour sa richesse littéraire, mais
aussi pour sa contribution doctrinale; alors qu’un Pierre Courcelle, en 1967,
sous-titrait son ouvrage consacré a la Consolation de Philosophie, «Antécédents et
postérité de Boécer, les études récentes se recentrent, certes dans sa dimension
historique, sur la pensée boécienne propre.

La vaste synthése de Luca Obertello!, Severino Boegio, parue en 1974, et
le Congresso Internagionale di Studi Boegiani® dont les actes sont publiés en
1981, n’ayant été prolongés «que» par des publications thématiques?, 'année
2003 qui a vu paraitre plusieurs monographies a portée générale consacrées
a Boéce semble témoigner d’un regain d’actualité de la pensée boécienne.
Nous souhaitons présenter ici quatre ouvrages relatifs a 'auteur de la Conso-

1 OBERTELLO, L., Severino Boezio. Genova, Accademia Ligure di Scienze e Let-
tere, 1974.

2 OBERTELLO, L. (éd.), Congresso Internazionale di Studi Boeziani. Atti. Roma,
Herder, 1981. La méme année est paru le volume collectif GIBSON, M. (éd.), Boethius,
his Life, Thought and Influence. Oxford, 1981.

3 Cf. entre autres: MAGEE, J., Boethius on Signification and Mind. London-New
York, 1989. MICAELLI, C., Dio nel pensiero di Boezio. Napoli, 1995. SCHLAPKOHL,
C., Persona est naturae rationabilis individua substantia. Boethius und die Debatte iber
den Personbegriff. Marburg, 1999. NASH-MARSHALL, S., Participation and the Good.
A Study in Boethian Metaphysics. New York, 2000.



278 Originalité et latinité de la philosophie de Boéce

lation, afin d’examiner les termes actuels du débat et de tenter de cerner
quelques nouvelles tendances historiographiques. Ces quatre contributions
récentes qui, chacune a sa maniére, tentent de redonner a la philosophie de
Bocéce la place qu’elle mérite, sont:

1) Le portrait intellectuel de Boéce que vient de publier le spécialiste an-
glais de la philosophie du haut Moyen age, John Marenbon*, dans une collec-
tion dont le seul titre est déja programmatique, Great Medieval Thinkers. Ce
livte est une remarquable introduction générale a la vie, au milieu culturel,
au projet philosophique et a 'ceuvre de Boéce, mais constitue surtout un es-
sal novateur, d’une rare perspicacité, sous-tendu par de nombreuses pers-
pectives d’interprétation originales. Trente ans apres Pouvrage fondamental
de Luca Obertello, Marenbon, tirant parti des acquis de la recherche récente,
parvient a donner de Boe¢ce une image nouvelle; on peut dire sans crainte
que Boece sort grandi de ce livre: tant son originalité que la richesse et la
subtilité de ses ceuvres sont bien mises en lumicre.

2) Les actes volumineux du colloque Boéce ou la chaine des savoirs, édités
pat Alain Galonnier’, qui en prés de 800 pages offrent un status quaestionis des
sources, de la nature et de la postérité de 'ccuvre de Boece. Les 36 contri-
butions sont organisées en plusieurs sections, abordant tour a tour: la cul-
ture de Boéce, son écriture, le #ivium, le guadrivium, mais aussi des sections
thématiques «Philosophie et théologie», «Liberté, prescience et futurs con-
tingents» ainsi que la postérité de Boece. Par son ampleur et I’étendue du
champ d’investigation, ce volume s’imposera, sans aucun doute, comme une
étape importante des études boéciennes.

3) L’essai de Roberto Pingani®, La logica di Boegio. Cet ouvrage technique
est une présentation analytique de la philosophie du langage boécienne, tou-
chant aux questions de la prédication, de la quantification, des syllogistiques
catégorique et hypothétique. Ce livre qui prend en considération des extraits
des commentaires logiques de Boéce — abstraction faite de ’ensemble de
I'ceuvre, de ses sources et de son contexte historique — analyse, grace a des

4+ MARENBON, J., Boethius. Oxford, Oxford University Press, 2003, 252 pages. Le
propos se construit au fil des chapitres: «Life, intellectual milieu, and works», «Boe-
thius’s project: The logical translations and commentaries», «The logical textbooks and
topical reasoning: types of argument», «The Opuscula Sacra: metaphysics, theology and
logical method», «The Consolation: the argument of Books I-V.2», «The Consolation
V.3-6: Divine prescience, contingency, eternity», «Interpreting the Consolation», «Boe-
thius’s influence in the Middle Ages».

> GALONNIER, A. (éd.), Boéce ou la chaine des savoirs. Actes du colloque interna-
tional de la Fondation Singer-Polignac, présidée par Monsieur EDOUARD BONNE-
FOUS, Paris, 8—12 juin 1999. (Pour le contenu du volume, voir 'appendice de cet article.)

® PINZANI, R., La logica di Boezio. Milano, Franco Angeli, 2003, 206 pages. Les cing
chapitres de cet ouvrage sont: Linguaggio e significati; Predicazione e quantificazione;
Participatio terminorum; La sillogistica categorica; La sillogistica ipotetica, complétés
par un appendice La forma logica degli enunciati assertivi.



Originalité et latinité de la philosophie de Boéce 279

outils conceptuels contemporains, la portée et Particulation de la réflexion
logique boécienne.

4) L’ouvrage Varia Boethiana de Clandio Moreschini’. Ce volume rassem-
ble cinq articles de ce spécialiste de la pensée patristique. La thématique do-
minante est celle du rapport entre néoplatonisme et christianisme dans I’ceu-
vre de Boéce. L’étude du lexique® ontologique et métaphysique de Boece
(subsistentia, substantia, participatio, ipsum esse, ...) menée dans plusieurs arti-
cles s’avére particuliérement précieuse. Moreschini est également l'auteur
d’une nouvelle édition critique de la Consolation de Philosophie et des Traités de
théologie (Munich-Leipzig, 2000).

Il convient d’ajouter a cette liste le maitre-livte d’A/ain de Libera® sut les
théories de P'abstraction, I.’Art des généralités, ou Boéce tient, avec Alexandre
d’Aphrodise, Pierre Abélard et le Persan Avicenne 'un des roles principaux;
en effet, 'ouvrage de John Marenbon est, sur bien des points, une réponse a
celui d’Alain de Libera.

L’étendue des thémes abordés par ces ouvrages nous oblige, pour ce
«bulletin boécien», a restreindre le champ de la discussion et a privilégier
quatre thématiques: 1) l'originalité et la nature du projet philosophique boé-
cien, 2) les sources grecques de ’ceuvre logique de Boéce, 3) la solution boé-
cienne au probléme ontologique des universaux et 4) le néoplatonisme théo-
logique des Opuscula sacra.

L L originalité et la nature du projet philosophigue boécien

Alors que le propos des publications d’Alain de Libera et de John Marenbon
est divers — 'un se veut un essai d’archéologie philosophique de I'«épistémé
alexandrinienne», une étude de linfluence profonde de la théorie de
I'abstraction élaborée par le penseur d’Aphrodise, et ’autre est un ouvrage
d’introduction présentant ’ensemble de I’ceuvre du philosophe romain et de
son apport doctrinal —, les deux médiévistes partagent, en amont de leur tra-
vail, une méme conviction et un méme projet: ne pas réduire Boece a un

" MORESCHINI, C., Varia Boethiana. Napoli, M. d’Auria, 2003, 183 pages. Les cinq
études rassemblées sont: «Boezio e la tradizione del neoplatonismo latino» (p. 7-30),
«Neoplatonismo e cristianesimo: «partecipare a Dio» secondo Boezio e Agostino» (p.
31-46), «Filosofia pagana e teologia cristiana negli Opuscula theologica di Boezio» (p. 47
—76), «Sulla tradizione manoscritta della Consolatio e degli Opuscula theologica di Boezio:
proposte per una recension (p. 77-134), «Una traduzione artistica della Consolatio boe-
ziana: il volgarizzamento di Benedetto Varchi» (p. 135-178).

8 Pour sa trés riche interprétation des concepts boéciens de nature et de personne,
voir également le texte d’ANCA VASILIU dans le volume édité par Galonnier. Sont éga-
lement trés pertinentes les remarques relatives a 1’écho de la pensée boécienne dans
I'ceuvre théologique d’Alain de Lille.

7 DE LIBERA, A., L’art des généralités. Théories de I'abstraction. Paris, Aubier, 1999.
Le chapitre IT (p. 159-280) est intégralement consacré a Boéce.



280 Originalité et latinité de la philosophie de Boéce

role de passeur ou d’intermédiaire entre deux mondes, le monde grec et le
monde médiéval latin. Ainsi le postulat d’Alain de Libera: «Boéce est un azuc-
tor a part enticre de la scolastique du VIe siecle et c’est, a ce titre, une source
majeure de la philosophie occidentale, non un ersatz ou un substitut» (p.
160).

Cette these trouve un écho certain dans le livre de John Marenbon, vé-
ritable plaidoyer pour inscrire Boéce dans ce fameux cénacle des «grands
philosophes médiévaux». Cette inscription n’est cependant pas sans susciter
quelques objections; la principale a trait non au fait que Boéce soit un grand
philosophe — ce qui est difficilement contestable — mais qu’il soit un philo-
sophe médiéval. Pour Marenbon, Boéce est un philosophe du Moyen age,
mais d’un Moyen age aux contours adaptés pour correspondre au plus prés a
Ihistoire de la philosophie dont les limites chronologiques ne sont pas celles
de lhistoire événementielle. Pour lhistoire intellectuelle, une définition du
Moyen age allant de 600 a 1500 est trompeuse, elle sous-entend que la pen-
sée médiévale est une période distincte de I’histoire de la philosophie, com-
prise entre la philosophie tardo-antique et la philosophie de la Renaissance.
Selon Marenbon, il convient plutét d’adopter, pour cerner la philosophie
médiévale, une périodisation ad hoc d’un long Moyen 4ge qui débute avec les
écoles néoplatoniciennes dont apparition remonte au quatriéme sic¢cle et
s’étend, avec la seconde scolastique, jusqu’a la fin du dix-septiéme sic¢cle. Ce
séquengage permet de bien mettre en valeur le double ancrage chronologi-
que de Boece, a la fois héritier des écoles néoplatoniciennes grecques, mais
aussi philosophe du Moyen age latin; une telle périodisation fait apparaitre
Boéce comme un maillon trés important dans la chaine de la continuité
philosophique qu’un tel découpage suppose. Car par son horizon culturel,
Boéce appartient a la scolastique néoplatonicienne tardive, une scolastique
des cinquiéme et sixiéme siécles, grecque, mais aussi latine; il se concevait
comme un Romain, lisait le grec, et avait accés 4 une tradition vivante de
philosophie grecque basée sur Platon, Aristote et leurs commentateurs. Par
son influence, c’est un auteur clé non seulement du haut Moyen 4ge, mais
aussi de toute la scolastique. Boéce va déterminer la pratique philosophique
jusqu’au douziéme siecle, a tel point que 'on parlera pour cet age gréco-latin
de la métaphysique médiévale d’aetas boethiana. Mais bien au-dela du dou-
zieme sieécle, c’est 'ensemble de la philosophie médiévale que Boece va in-
fluencer, particuli¢rement, pour la tradition ontologique, par ses Opuscula
Sacra.

Marenbon s’emploie dans son livre, aprés une courte présentation des
données biographiques et du milieu intellectuel, 2 donner une image com-
pléte de I’ensemble de I'ceuvre de Bocce dans sa diversité: son vaste projet
de traduction, ses commentaires de 1’'Organon aristotélicien, ses monogra-
phies logiques consacrées a la syllogistique hypothétique et a la théorie des
inférences topiques, son ceuvre de théologien dans les Opuscula sacra, et



Originalité et latinité de la philosophie de Boéce 281

’aboutissement littéraire qu’est la Conmsolation, dont Marenbon veut montrer
I'importance philosophique.

Boéce a investi beaucoup de son énergie intellectuelle dans un grand
projet philosophique de traductions et de commentaires. Il envisage dans la
seconde édition de son commentaire au Peri Hermeneias d’ Aristote (ed. Mei-
ser 79:9-80:9) de traduire en latin toutes les ceuvres d’Aristote a sa disposi-
tion et ensemble des dialogues de Platon — de ce vaste programme, il n’a,
on le sait, accompli que le versant touchant a ’ceuvre logique d’Aristote et a
PIsagoge de Porphyre. Mais surtout, dans le méme texte, Boéce annonce vou-
loir rédiger un traité visant a2 monter I’accord de Platon et d’Aristote sur les
questions fondamentales de la philosophie. Cette lecture symphonique, cette
croyance en ’harmonie des deux philosophes antiques place le projet com-
mentariste boécien en étroite continuité avec 'esprit et la pratique du travail
entrepris dans I’école néoplatonicienne grecque par Porphyre. La nature
méme de son projet concordataire refléte son appartenance intellectuelle 2 la
scolastique néoplatonicienne.

L’esprit du projet boécien est également discuté dans un article récent
de Marco Zambon, paru dans le numéro de 2003 de la revue Medioevo, inti-
tulé «Aristotelis Platonisque sententias in unam revocare concordiam. 11 progetto
filosofico boeziano e le sue fonti»!’. Marco Zambon privilégie, quant a ’ana-
lyse des sources du projet boécien, non pas une dépendance directe a ’égard
du milieu alexandrinien ou athénien, mais une proximité de la perspective
potphyrienne!!. Il soutient ainsi que «il platonismo boeziano appare omo-
geneo a quello di autori piu antichi, come Potfirio, Calcidio e Vittotino, e
non implica, per essere compreso, la mediazione dei maestri suoi contem-
poranei, Proclo o Ammonio» (p. 18).

II. Les sonrces grecques de 'euvre logique de Boéce

Un bel exemple de discussion de I'originalité de la pensée de Boéce a trait a
son ceuvre logique, plus exactement 2 'importance des soutces grecques!?,
Dans sa présentation, Marenbon a soin de montrer que Boéce, dans ses trai-
tés de théologie, dans la Consolation, dans ses monographies logiques et, dans
une mesure moindre dans les commentaires de 1’Organon, est un penseur
original. La contribution personnelle de Boéce est mise en valeur, afin de

10 Medjoevo XX VIII (2003), p. 17-49.

11 Zambon insiste sur origine porphyrienne du platonisme de Boéce: «Credo che
anche un esame del contenuto filosofico della Consolatio possa offrire elementi per
concludere che il platonismo boeziano, dall’aspetto spesso singolarmente «arcaico», ab-
bia in Potfirio e non nei contemporanei, ateniesi o alessandrini, il suo principale ispira-
tore e la sua fonte letteraria pit importante» (p. 43).

12 Dans son article «Boezio e la tradizione del neoplatonismo latino», Moteschini
examine les liens qu’entretient Boéce avec la tradition philosophique latine.



282 Originalité et latinité de la philosophie de Boece

montrer comment Boéce, selon 'expression de Marenbon, est un znventive phi-
losopher. Cette démarche a des conséquences importantes dans la lecture qu’il
propose des textes boéciens. Soucieux de mettre en avant 'originalité de
Boéce, John Marenbon tente dans un méme geste interprétatif de réduire
I'influence grecque. Tout proportion gardée, on pourrait dire que Marenbon
applique a Boece la méme méthode qu’il a employée, il y a presque vingt
ans, avec le philosophe irlandais du neuviéme siécle Jean Scot Erigeéne. Dans
plusieurs travaux, il s’est employé a montrer comment Jean Scot, dont son
premier éditeur contemporain Sheldon-Williams disait qu’il était «as wholly
within the Greek tradition as if he had been a Byzantine writing in Greek»!?,
est aussi, et peut-Etre avant tout, un philosophe latin, un penseur carolingien,
marqué par Boéce et Augustin, par les Cafegoriae decems. Une excellente illu-
stration du travail similaire de démarcation — de latinisation — de la pensée
boécienne que propose Marenbon est fournie par sa lecture de la solution de
Boéce au probléme des universaux sur laquelle nous reviendrons.

Marenbon récuse la thése défendue par James Shiel'* selon laquelle
Boeéce a trouvé dans les scholies marginales de son original grec tous les élé-
ments de ses commentaires; cette thése est acceptée par Alain de Libera, mais
dans une version faible, selon laquelle les scholies ont transmis une part des
matériaux conceptuels utilisés par Boéce, notamment la part alexandrini-
enne. L’argument principal de Marenbon contre la thése de Shiel, outre
I’absence de témoins attestant ’existence a I’époque de Boece de tels manu-
scrits comportant des gloses marginales développées, concerne le commen-
taire de Boeéce aux Topigues de Cicéron. Selon Shiel, Boéce, pour ses com-
mentaires logiques n’a, sans inventivité propre, fait que résumer, compiler et
agencer des arguments contenus dans les marges de son manuscrit. Or le
commentaire aux Topigues de Cicéron, pour lequel il ne pouvait avoir de ma-
nuscrit grec annoté, est d’'une qualité pour le moins égale aux autres. Donc
Boeéce, la ou il a da travailler seul, n’a pas commis un ouvrage médiocre ou
inférieur a ses précédents travaux. Selon Marenbon, la méthode de travail de
Boeéce était plutot la suivante: «Boethius’ method was to base himself mainly
on an existing commentary, turning also to other commentaries, excercising
considerable personal judgement about how to proceed, though little origin-
ality in logical thought» (p. 20).

13 ARMSTRONG, A. H., Cambridge history of later Greek and eatly medieval philo-
sophy. Cambridge, 1979; p. 520.

14 SHIEL, J., «Boethius’s Commentaries on Aristotle», in: SORABJI, R. (éd.), Aristo-
tle Transformed. The Ancient Commentators and their Influence. London, 1990, p.
349-372. Cette thése est discutée par S. EBBESEN dans le méme volume dans un arti-
cle intitulé «Boethius as an Aristotelian Commentator», p. 373-391.



Originalité et latinité de la philosophie de Boéce 283

Une autre contribution au débat sur les sources grecques de 'ceuvre lo-
gique de Boéce est donnée par Monika Asztalos', dans un texte du volume
collectif édité par A. Galonnier. Asztalos, qui prépare actuellement une édi-
tion critique du commentaire de Boece aux Catégories, examine en détail le
rapport de Boéce au commentaire aux Cafégories par questions et réponses
de Porphyre, dont on le dit trés proche. Elle amende 'opinion commune se-
lon laquelle le commentaire de Porphyre serait la source principale du texte
boécien, une source dont Boece ne s’écarterait qu’occasionnellement. Elle
montre par 'exemple que I'usage du commentaire de Porphyre est nette-
ment moins massif que ce que 'on admet généralement. Ainsi, seul un cin-
quieme du commentaire boécien peut étre directement rapproché de celui de
Porphyre. La source principale du commentaire de Boéce est a chercher ail-
leurs; la cohérence doctrinale et 'homogénéité terminologique des passages
ne provenant pas de Porphyre permettent de penser a2 un commentaire uni-
que, dont 'auteur assume une position résolument aristotélicienne. Il s’agi-
rait d’un commentaire plus tardif, inspiré de celui de Jamblique et donc, par
I'intermédiaire de celui-ci, du commentaire ad Gedalium de Porphyre, aujour-
d’hui perdu mais fréquemment utilisé par Jamblique.

III. La solution boécienne au probléme ontologique des universanx

Ce point est important'®, car la solution défendue par Boéce a considéra-
blement déterminé I'exégese latine médiévale de Porphyre jusqu’a la fin du
douziéme siecle, mais elle est surtout I'une des principales et des plus com-
plexes tentatives de réponse a cette question fort débattue.

Jean Jolivet, dans son synthétique article «Quand Boece aborde Por-
phyre» du volume édité par Galonnier, montre bien que la pensée de Boece
sur ce point n’est aucunement figée, mais qu’elle a considérablement évolué
entre le premier et le second commentaire a I'Isagoge. En effet, avant d’en ar-
river a la solution complexe du second commentaire, Boéce, comme le rap-
pelle trés judicieusement Jolivet, a d’abord défendu une conception «vigou-
reusement réaliste de I’existence des universauxy» avec comme corollaire «une
conception aussi ferme de leur efficience» (p. 237). Dans son premier com-
mentaire a Porphyre, basé sur la traduction latine de I'Isagoge par Marius
Victorinus, Boéce, résolument néoplatonicien, admet un schéme de ’éma-
nation 4 partir de universel supérieur. Il en va tout autrement dans I’edizio
secunda: la thése qu’il soutient consiste a dire que les genres et les espéces

15.CE également ASZTALOS, M., «Boethius as a Transmitter of Greek Logic to the
Latin West: The Categories», in: Harvard Studies in Classical Philology 95 (1993), p. 367—
407.

16 Une présentation du versant sémantique du probléme est donnée dans le chapi-
tre «Linguaggio e significati» du livre La logica di Boezio de R. PINZANI.



284 Originalité et latinité de la philosophie de Boéce

sont dans les singuliers, mais sont pensés comme universels, c’est-a-dire
qu’ils subsistent sous un mode et sont pensés sous un autre.

Tout le travail d’Alain de Libera tend 42 montrer que la solution boéci-
enne est une reprise, quelque peu maladroite!’, de la pensée d’Alexandre
d’Aphrodise et que dans son interprétation de Porphyre, Boéce a assuré la
pérennité de P'«epistémé alexandrinienne» (p. 161). Cette thése s’appuie sur
le texte méme de Boéce qui se réclame d’Alexandre et sur les sources préci-
ses des théses boéciennes que, malgré les lacunes de la transmission textuelle
du penseur d’Aphrodise, de Libera a pu trouver. Pour Marenbon, dans sa
solution, Boéce est moins un sectateur d’Alexandre que ce qu’il prétend ou
que ce que défend de Libera. Son analyse de la principale formulation de la
position boécienne, celle du second commentaire a I’Isagoge, peut se résumer
ainsi.

Dans son commentaire au texte de Porphyre, Boéce expose d’abord un
argument métaphysique contre 'existence réelle des universaux. La pars con-
struens de son travail sera de montrer que la conclusion de cet argument est
fausse et qu’il faut défendre une existence réelle des universaux sous un
mode qu’il conviendra de préciser. L’argument contre les universaux est
simple: il commence par un syllogisme disjonctif, soit les genres et les espeé-
ces existent réellement, soit ils sont formés par l'intellect dans la pensée
seule. Le raisonnement suit: chaque chose qui existe réellement est une par
le nombre; aucune chose commune a plusieurs en méme temps ne peut étre
une par le nombre; les genres et les espéces sont communs a plusieurs en
méme temps; donc les genres et les especes n’existent pas réellement mais
sont connus dans la pensée seule. Comme les universaux n’existent pas dans
la réalité, ces pensées ne sont pas des pensées correspondantes (i.e. a des
choses réelles), mais des pensées vides ou fausses.

Pour répondre a cet argument, Boéce pourrait faire appel a la réponse
abstractionniste, qui est 'une des interprétations possibles de la position
d’Alexandre d’Aphrodise et pourrait étre celle du matériau alexandrinien
transmis a Boéce. Cette position est celle d’un abstractionnisme constructi-
viste (constructivist abstractionism, p. 28), car la pensée ne découvre pas des ob-
jets existants, mais construit des contenus de pensée. Chaque particulier qui
appartient 2 un genre naturel a une nature, par exemple, dans le cas de So-
crate, la nature d’homme. Il est possible par abstraction de saisir par la pen-
sée, en ne tenant pas compte des caractéres accidentels, la nature semblable
de plusieurs individus. Est alors formé le concept de cette nature de ’homme
qui est un universel dans la mesure ou il ne s’applique pas a un ou quelques
hommes mais a tous. Ce concept universel d’homme ne correspond donc
pas directement 2 une chose, puisqu’il n’existe pas d’homme universel, mais

7 Lart des généralités, p. 279: «Rien — ou presque — ne sépare donc les théories de
Boeéce de celles d’Alexandre, si ce n’est ce qui chez ce dernier, assure la cohérence re-
lative de sa doctrine: la notion d’indifférence de I’essence a 'universalité».



Originalité et latinité de la philosophie de Boéce 285

seulement des hommes individuels, chacun avec une nature humaine. Ce
concept n’est pourtant pas vide ou faux, car il est une facon de réfléchir par
abstraction au sujet des hommes particuliers et de leur nature.

Ce n’est pas cet abstractionnisme constructiviste que choisit Boéce, se-
lon Marenbon, mais une autre théorie de ’abstraction, originale, que 'auteur
nomme abstractionnisme réaliste (realist abstractionism, p. 31). Car Boéce ne
considere pas les pensées obtenues par abstraction comme étant simplement
non fausses ou non vides, mais bien plutot, qu’elles seules peuvent saisir la
nature incorporelle des genres et des espéces. Elles seules peuvent trouver
«ce qui est vrai dans sa forme distinctive (i proprietate)». Boéce suggére, se-
lon Marenbon, que les universaux existent réellement mais qu’ils sont tou-
jours attachés aux particuliers, de telle fagon qu’ils ne peuvent étre saisis
correctement que par abstraction. Cette version réaliste de I’abstraction-
nisme donne naissance a une vision parfaitement plausible des objets mathé-
matiques, et constitue une bonne méthode pour considérer les natures des
substances. La téponse de Boéce au questionnaire de Porphyre peut alors se
dérouler, en défendant ce que de Libera a appelé le principe du sujet unique,
a savoir que ce sont exactement les mémes choses qui sont particuliéres et
universelles: quand elles sont percues dans les choses particuliéres, elles sont
particuliéres, mais quand elles sont saisies par la pensée, elles sont univer-
selles. Les universaux existent donc réellement, bien que toujours rattachés
aux particuliers. L’abstraction réaliste permet de connaitre ces genres et ces
espéces.

Cela permet 2 Marenbon de conclure que la solution de Boéce quant au
statut ontologique des universaux comporte des éléments originaux: «Boe-
thius’discussion, though muddled, has an original thrust, to be found neither
in his Platonic contemporaries nor in Alexander and Porphyry» (p. 32). Di-
minuant I'importance d’Alexandre d’Aphrodise dans la solution boécienne
au probléme des universaux et affirmant 'originalité de Boéce, source de ses
propres doctrines, Marenbon rejette une autre thése de dépendance grecque.

Une autre perspective de lecture de cette question est fournie par le re-
marquable article «Boezio filosofo» de Giulio d’Onofrio'® dans le volume col-
lectif édité par Galonnier, qui s’interroge, entre autres, sur la portée du pro-

18 GIULIO D’ONOFRIO a récemment publié plusieurs contributions importantes sur
la philosophie de Boéce: «Cernens omnia notio (Cons., V, iv, 17). Boezio e il mutamento
dei modelli epistemologico-conoscitivi fra tarda antichita e alto medioevo», in: SILVES-
TRE, M.L., SQUILLANTE, M. (éds), Mutatio rerum. Letteratura Filosofia Scienza tra tar-
do antico e altomedievo. Napoli, 1997, p. 185-218; «L’errore dei vecchi filosofi (Boezio,
Cons. Phil. V, m. iv). Essere e conoscenza nel Medioevo pre-aristotelicon, Studi chieresi.
Rivista annuale dell’Istituto di Filosofia San Tommaso d’Aquino in Chieri (1997), p. 13
—50; «La scala ricamata. La philosophia divisio di Severino Boezio, tra essere e conosce-
re», in: D’ONOFRIO, G. (éd.), La divisione della filosofia e le sue ragioni. Salerno, 2001,
p. 11-61; «Boezio e I’essenza del Tempon, in: RUGGIU, L. (éd.), Il tempo in questione.
Paradigmi della temporalita nel pensiero occidentale. Milano, 1997, p. 119-129.



286 Originalité et latinité de la philosophie de Boece

bléme des universaux dans la perspective plus vaste de la signification de la
vétitable philosophie!®. Dans le cadre de I’analyse du rapport entre sapientia
et sczentia, d’Onofrio examine le réle dévolu par Boéce a la logique, en tant
qu’elle permet de déterminer zncorrupta veritas de 'étre. L’objet de la logique
est alors rapproché des essentiae primordiales de la connaissance desquelles
dérive celle des réalités successives en ordre de perfection ontologique
descendante. Mais ces essentiae ne s’identifient pas sans autre avec les dix
catégories. Restaurer I'identité entre les objets de la logique et de la science
et ceux de la sagesse — entre les concepts et la réalité des essences — est le
probléeme fondamental de la philosophie en tant que discipline de la vérité
des formulations mentales exprimant la réalité. La question de la nature et
de la réalité des universaux devient centrale puisque la question de la scienti-
ficité de la philosophie équivaut a s’interroger sur I'existence effective de tel-
les entités. La solution de Boéce repose sur une solution inspirée de la «gno-
seologia neoplatonican: «Il problema si risolve secondo Boezio spostandone
I'incidenza dal piano ontologico a quello gnoseologico. La differenza non ¢
tra essere pensabile dell’oggetto della logica e I'essere reale dell’oggetto de
la metafisica, ma tra conoscibilita della res e la sua effetiva realta» (p. 399).
La réalité des universaux est donc nécessairement dans les choses corpo-
relles, leur intellection séparée des choses sensibles. La portée du raisonne-
ment est, comme le montre d’Onofrio, plus vaste que le seul probléme des
genres et des especes; il permet en effet d’expliquer la différence irrémédia-
ble entre la simplicité de I’étre en soi et les modes complexes et différenciés
selon lesquels les 7es sont connues au moyen des différentes sciences.

IV, Le néoplatonisme théologique des Opuscula

La lecture des Opuscula sacra proposée par Marenbon tend a souligner que si
la métaphysique des traités théologiques est sans conteste néoplatonicienne,
elle se base toutefois sur la logique aristotélicienne. En terme de méthode
théologique, 'innovation introduite par Boéce est considérable. Reprenant
I'essentiel de la métaphysique néoplatonicienne dans une forme qui doit
beaucoup a Augustin, il estime que la logique aristotélicienne et méme la
physique du Stagirite sont un bon moyen pour réfuter I’hérésie, pour ré-
soudre des incohérences apparentes dans la foi chrétienne et pour expliquer
des mystéres doctrinaux dans la mesure ou ils peuvent I’étre. L’utilisation de
la tradition logique aristotélicienne — telle qu’elle est développée a I'intérieur

19 D’Onofrio insiste sur le fait que la sapientia, I'objectif de la philosophie, peut
étre atteinte: «con un ascensivo perfezionamento delle capacita conoscitive umane,
reso possibile dal contributo delle diverse scientiaen (p. 418) la philosophie est ainsi as-
similation au divin: «l vero compito della filosofia é orientare gli uomini ad una vita di
cosi alta perfezione conoscitiva e morale da renderli, per quanto possibile, simili a
Dio» (p. 412).



Originalité et latinité de la philosophie de Boéce 287

du néoplatonisme — pour traiter des problemes dogmatiques est le tournant
décisif que Boece fait prendre a la réflexion théologique. Ce qui permet 2a
Marenbon de conclure: «in this respect, the great medieval theologians look
back to Boethius mote than any Church Father» (p. 95).

Selon Marenbon, la métaphysique apparemment néoplatonicienne du De
Hebdomadibus repose sur une distinction interne a la logique aristotélicienne
congue par le néoplatonicien Porphyre. La problématique du De Hebdomadi-
bus est d’expliquer comment toute chose est bonne en ce qu’elle est, sans
étre substantiellement bonne. Devant expliquer comment un objet doit né-
cessairement posséder une propriété, c’est-a-dire comment un étant ne peut
étre que bon, Bocce utilise la distinction issue de la discussion sur les acci-
dents inséparables dans I'Isagoge entre I'impossibilité et 'inconcevabilité. Di-
vers états de choses sont concevables méme s’ils ne sont pas possibles. Un
corbeau blanc est impossible mais concevable. Puisqu’il est impossible que
le premier bien n’existe pas et puisqu’il est nécessaire que les créatures qui
en dérivent soient bonnes, il est impossible qu’une chose puisse exister sans
étre bonne. Ainsi alors qu’il est concevable qu'une chose puisse exister sans
¢tre bonne, il n’est absolument pas concevable que Dieu, le premier bien,
puisse exister et n’étre pas bon.

Ce méme De Hebdomadibus est 'objet de la contribution de Claudio Mi-
caelli®® dans le volume collectif de Galonnier. Pour Micaelli, ce texte peut
étre lu comme des «riflessioni di un platonico intorno ad un problema aris-
totelico» (p. 34), a savoir le rapport entre chaque chose singuliére et son es-
sence. Dans sa vaste analyse du rapport de ce traité a la pensée tardo-antique
— de Plotin, Porphyre et Syrianus 2 Marius Victorinus et Augustin — ressort
que 'absence de références explicitement chrétiennes est a relier avec un ho-
rizon culturel dans lequel une stricte démarcation entre philosophie et théo-
logie n’existe pas, les deux disciplines ayant comme objet supréme la con-
naissance de Dieu et de son rapport au monde. Micaelli conclut par un con-
stat que nous pouvons faire notre: 'une des caractéristiques principales du
philosophe romain est d’avoir élaboré une pensée originale sans exclure ’ap-
port des différentes traditions, d’avoir développé une construction spécula-
tive qui ne confine pas a I’éclectisme hétérogene, mais déploie sa cohérence
intrinséque. Ce n’est pas le moindre des mérites de ces diverses publications
que de I'avoir souligné.

2'CE, également MICAELLI, C., Studi sui trattati teologici di Boezio. Napoli, 1988;
voir aussi LUTZ-BACHMANN, M., «Metaphysik und Theologie. Epistemologische Pro-
bleme in den Opuscula Sacra des A. M. S. Boethius», in: LUTZ-BACHMANN, M., FIDO-
RA, A., NIEDERBERGER, A. (éds), Metaphysics in the Twelfth Century. On the Rela-
tionship among Philosophy, Science and Theology. Brepols, 2004, p. 1-16; OBERTEL-
LO, L., «I trattati teologici di Boezio», Filosofia (1991), p. 439—446.



288 Originalité et latinité de la philosophie de Boéce

Appendice (v. note 5)

GALONNIER, A. (éd.), Boéce ou la chaine des savoirs. Actes du colloque international de
la Fondation Singer-Polignac, présidée par Monsieur EDOUARD BONNEFOUS, Paris,
8—12 juin 1999. Préface de ROSHDI RASHED. Introduction de PIERRE MAGNARD.
Philosophes Médiévaux tome XLIV. Editions de I'Institut Supérieur de Philosophie
(Louvain-la-Neuve). Editions Peeters. Louvain-Paris-Dudley, 2003.

BEATRICE BAKHOUCHE, «Boéce et le Timéen (p. 5—22); UMBERTO TODINI, «Boe-
zio piu «paganoy di Lucrezio?» (p. 23-31); CLAUDIO MICAELLI, «Il De Hebdomadibus
di Boezio nel panorama del pensiero tardo-antico» (p. 33—53); JEAN-LUC SOLERE,
«Bien, cercles et hebdomades: formes et raisonnements chez Boéce et Proclus» (p.
55-110); GAELLE JEANMART, «Boéce ou les silences de la philosophie» (p. 113-129);
THOMAS RICKLIN, «Femme-philosophie et hommes-animaux: essai d’une lecture sa-
tirique de la Consolatio Philosophiae de Boéce» (p. 131-146); JOHN MAGEE, «Boethius’
Anapestic Dimeters (Acatalectic), with regard to the Structure and Argument of the
Consolation (p. 147-169); MICHEL LAMBERT, «Nouveaux éléments pour une étude de
l'authenticité boécienne des Opuscula Sacra» (p. 171-191); MONIKA ASZTALOS, «Boe-
thius on the Categories» (p. 195—205); LAMBERT-MARIE DE RIJK, «Boethius on De In-
terpretatione (ch. 3): Is he a reliable guide?» (p. 207-227); JEAN JOLIVET, «Quand
Boéce aborde Porphyre» (p. 229-240); VALENTIN OMELYANTCHIK, «Boéce et Am-
monius sur la question d’Alexandre d’Aphrodise (Peri hermeneias, 16 a 1-2)» (p. 241—
256); STEN EBBESEN, «Boethius and the Metaphysics of Words» (p. 257-275); LAU-
RENT MITSAKIS, «Enquéte sur un vrai-faux Décret: le traité des Lacédémoniens con-
tre Timothée de Milet cité par Boéce dans le De Institutione musica, 1, 1» (p. 279-299);
MAxX LEJBOWICZ, «Cassiodorii Euclides»: éléments de bibliographie boécienne» (p.
301-339); JEAN-YVES GUILLAUMIN, «Boeéce traducteur de Nicomaque: gnomons et
pythénes dans UInstitution Arithmétigues (p. 341-355); UBALDO PIZZANI, «Du rapport
entre le De musica de S. Augustin et le De Institutione musica de Boece» (p. 357-377);
GIULIO D’ONOFRIO, «Boezio filosofo» (p. 381-419); FABIO TRONCARELLI, «Le ra-
dice del cielo. Boezio, la Filosofia, la Sapienza» (p. 421-434); AXEL TISSERAND, «Mé-
taphore et translatio in dininis: la théorie de la prédication et de la conversion des ca-
tégories chez Boece» (p. 435-463); LUCA OBERTELLO, «Ammonius of Hermias, Za-
charias Scholasticus and Boethius: eternity of God and/or time?» (p. 465-479);
ANCA VASILIU, «Nature, personne et image dans les traités théologiques de Boéce ou
Personne dans le creux du visage» (p. 481-503); ALESSANDRA D1 PILLA, «L’elemento
della preghiera nella discussione su prescienza e liberta nella Consolatio philosophiae di
Boezio» (p. 507-529); JOHN MARENBON, «Le temps, la prescience et le déterminisme
dans la Consolation de Philosophie de Boéce» (p. 531-546); FRANCOIS BEETS, «Boc¢ce et
la sémantique du regard» (p. 547-569); ALAIN GALONNIER, «Bocce et la connais-
sance divine des futurs contingents» (p. 571-597); MICHAEL BERNHARD, «Die Re-
zeption der Institutio musica des Boethius im frithen Mittelalter» (p. 601-612); MI-
CHEL LEMOINE, «Boéce modéle du philosophe?» (p. 613—624); AGNESZKA KISEWS-
KA, «Mathematics as a preparation for theology: Boethius, Eriugena, Thierry of
Chartres» (p. 625—647); VERA RODRIGUES, «Thierry de Chartres, lecteur du De
Trinitate de Boece» (p. 649-663); CHRISTIAN MEYER, «Lectures et lecteurs du De
institutione musica de Boéce au XITTe siéclen (p. 665—677); DOMINIQUE BERTRAND,
«Sur le fondement de la différence dans le De #rinitate. Thomas d’Aquin interpréte de
Boéce» (p. 679-696); GRAZIELLA FEDERICI VESCOVINI, «L.’exorde de I’ Arithmetica de
Boéce et le commentaire de P'averroiste Thaddée de Parme (1318)» (p. 697-711);



Originalité et latinité de la philosophie de Boéce 289

C.H. KNEEPKENS, «The Reception of Boethius’ De consolatione in the Later Middle
Ages: The Wolfenbiittel Quaestiones and Buridan’s Quaestiones on the Ethics» (p.
713-739); MARYVONNE SPIESSER, «L’arithmétique de Boéce dans le contexte de la
formation mathématique des marchands au XVe siecle» (p. 741-765); LODI NAUTA,
«Some Aspects of Boethius® Consolatio philosophiae in the Renaissance» (p. 767-778).



	Originalité et latinité de la philosophie de Boèce : note bibliographique

