
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Originalité et latinité de la philosophie de Boèce : note bibliographique

Autor: Erismann, Christophe

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761188

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761188
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Christophe Erismann

Originalité et latinité de la philosophie de

Boèce

Note bibliographique

On assiste, dans la littérature secondaire récente sur Boèce, à un nécessaire

recadrage, à une juste réévalution de l'apport original à la philosophie du

penseur romain Anicius Manlius Severinus Boethius (-476—-525). Trop
longtemps cantonné au rôle, au demeurant primordial, de celui qui a «transmis

la philosophie grecque aux Latins», Boèce est de plus en plus étudié

pour lui-même, et non pour ses sources, son influence, ou son rôle de
traducteur et d'intermédiaire. Il est abordé comme le premier grand commentateur

latinophone d'Aristote, comme l'inventeur d'une approche de la théologie

qui s'avérera déterminante. Dans un même esprit, son œuvre maîtresse,
la Consolation de Philosophie, est lue certes pour sa richesse littéraire, mais
aussi pour sa contribution doctrinale; alors qu'un Pierre Courcelle, en 1967,
sous-titrait son ouvrage consacré à la Consolation de Philosophie, «Antécédents et

postérité de Boèce», les études récentes se recentrent, certes dans sa dimension
historique, sur la pensée boécienne propre.

La vaste synthèse de Luca Obertello1, Severino Boezio, parue en 1974, et
le Congresso Internationale di Studi Boetjani2 dont les actes sont publiés en
1981, n'ayant été prolongés «que» par des publications thématiques3, l'année
2003 qui a vu paraître plusieurs monographies à portée générale consacrées
à Boèce semble témoigner d'un regain d'actualité de la pensée boécienne.
Nous souhaitons présenter ici quatre ouvrages relatifs à l'auteur de la Conso-

1 OBERTELLO, L., Severino Boezio. Genova, Accademia Ligure di Scienze e Let-
tere, 1974.

2 OBERTELLO, L. (éd.), Congresso Internazionale di Studi Boeziani. Atti. Roma,
Herder, 1981. La même année est paru le volume collectif GIBSON, M. (éd.), Boethius,
his Life, Thought and Influence. Oxford, 1981.

3 Cf. entre autres: MAGEE, J., Boethius on Signification and Mind. London-New
York, 1989. MlCAELLI, C., Dio nel pensiero di Boezio. Napoli, 1995. SCHLAPKOHL,
C., Persona est naturae rationahilis individua substantia. Boethius und die Debatte über
den Personbegriff. Marburg, 1999. NASH-MARSHALL, S., Participation and the Good.
A Study in Boethian Metaphysics. New York, 2000.



278 Originalité et latinité de la philosophie de Boèce

lation, afin d'examiner les termes actuels du débat et de tenter de cerner
quelques nouvelles tendances historiographiques. Ces quatre contributions
récentes qui, chacune à sa manière, tentent de redonner à la philosophie de

Boèce la place qu'elle mérite, sont:
1) Le portrait intellectuel de Boèce que vient de publier le spécialiste

anglais de la philosophie du haut Moyen âge, John Marenhon4, dans une collection

dont le seul titre est déjà programmatique, Great Medieval Thinkers. Ce
livre est une remarquable introduction générale à la vie, au milieu culturel,
au projet philosophique et à l'œuvre de Boèce, mais constitue surtout un essai

novateur, d'une rare perspicacité, sous-tendu par de nombreuses
perspectives d'interprétation originales. Trente ans après l'ouvrage fondamental
de Luca Obertello, Marenbon, tirant parti des acquis de la recherche récente,
parvient à donner de Boèce une image nouvelle; on peut dire sans crainte

que Boèce sort grandi de ce livre: tant son originalité que la richesse et la
subtilité de ses œuvres sont bien mises en lumière.

2) Les actes volumineux du colloque Boèce ou la chaîne des savoirs, édités

par Alain Galonnier', qui en près de 800 pages offrent un status quaestionis des

sources, de la nature et de la postérité de l'œuvre de Boèce. Les 36
contributions sont organisées en plusieurs sections, abordant tour à tour: la
culture de Boèce, son écriture, le trivium, le quadrivium, mais aussi des sections

thématiques «Philosophie et théologie», «Liberté, prescience et futurs
contingents» ainsi que la postérité de Boèce. Par son ampleur et l'étendue du
champ d'investigation, ce volume s'imposera, sans aucun doute, comme une
étape importante des études boéciennes.

3) L'essai de Roberto Pin^ani6, La logica di Boe^io. Cet ouvrage technique
est une présentation analytique de la philosophie du langage boécienne,
touchant aux questions de la prédication, de la quantification, des syllogistiques
catégorique et hypothétique. Ce livre qui prend en considération des extraits
des commentaires logiques de Boèce — abstraction faite de l'ensemble de

l'œuvre, de ses sources et de son contexte historique — analyse, grâce à des

4 MARENBON, J., Boethius. Oxford, Oxford University Press, 2003, 252 pages. Le

propos se construit au fil des chapitres: «Life, intellectual milieu, and works», «Boe-
thius's project: The logical translations and commentaries», «The logical textbooks and

topical reasoning: types of argument», «The Opuscula Sacra', metaphysics, theology and

logical method», «The Consolation-, the argument of Books I-V.2», «The Consolation
V.3—6: Divine prescience, contingency, eternity», «Interpreting the Consolation», «Boe-
thius's influence in the Middle Ages».

5 GALONNIER, A. (éd.), Boèce ou la chaîne des savoirs. Actes du colloque international

de la Fondation Singer-Polignac, présidée par Monsieur EDOUARD BONNE-
FOUS, Paris, 8—12 juin 1999. (Pour le contenu du volume, voir l'appendice de cet article.)

6 PlNZANI, R., La logica di Boezio. Milano, Franco Angeli, 2003, 206 pages. Les cinq
chapitres de cet ouvrage sont: Linguaggio e signifïcati; Predicazione e quantifïcazione;
Participatio terminorum; La sillogistica categorica; La sillogistica ipotetica, complétés
par un appendice La forma logica degli enunciati assertivi.



Originalité et latinité de la philosophie de Boèce 279

outils conceptuels contemporains, la portée et l'articulation de la réflexion
logique boécienne.

4) L'ouvrage Varia Boethiana de Claudio Moreschinf. Ce volume rassemble

cinq articles de ce spécialiste de la pensée patristique. La thématique
dominante est celle du rapport entre néoplatonisme et christianisme dans l'œuvre

de Boèce. L'étude du lexique8 ontologique et métaphysique de Boèce
(subsistentia, substantia, participatio, ipsum esse, menée dans plusieurs articles

s'avère particulièrement précieuse. Moreschini est également l'auteur
d'une nouvelle édition critique de la Consolation de Philosophie et des Traités de

théologie (Munich-Leipzig, 2000).
Il convient d'ajouter à cette liste le maître-livre d''Alain de Libera'3 sur les

théories de l'abstraction, L'Art des généralités, où Boèce tient, avec Alexandre
d'Aphrodise, Pierre Abélard et le Persan Avicenne l'un des rôles principaux;
en effet, l'ouvrage de John Marenbon est, sur bien des points, une réponse à

celui d'Alain de Libera.
L'étendue des thèmes abordés par ces ouvrages nous oblige, pour ce

«bulletin boécien», à restreindre le champ de la discussion et à privilégier
quatre thématiques: 1) l'originalité et la nature du projet philosophique
boécien, 2) les sources grecques de l'œuvre logique de Boèce, 3) la solution
boécienne au problème ontologique des universaux et 4) le néoplatonisme
théologique des Opuscula sacra.

I. L'originalité et la nature du projetphilosophique boécien

Alors que le propos des publications d'Alain de Libera et de John Marenbon
est divers — l'un se veut un essai d'archéologie philosophique de l'«épistémé
alexandrinienne», une étude de l'influence profonde de la théorie de
l'abstraction élaborée par le penseur d'Aphrodise, et l'autre est un ouvrage
d'introduction présentant l'ensemble de l'œuvre du philosophe romain et de

son apport doctrinal —, les deux médiévistes partagent, en amont de leur
travail, une même conviction et un même projet: ne pas réduire Boèce à un

7 MORESCHINI, C., Varia Boethiana. Napoli, M. d'Auria, 2003, 183 pages. Les cinq
études rassemblées sont: «Boezio e la tradizione del neoplatonismo latino» (p. 7-30),
«Neoplatonismo e cristianesimo: <partecipare a Dio> secondo Boezio e Agostino» (p.
31—46), «Filosofia pagana e teologia cristiana negli Opuscula theologica di Boezio» (p. 47
—76), «Sulla tradizione manoscritta délia Consolatio e degli Opuscula theologica di Boezio:

proposte per una recension (p. 77-134), «Una traduzione artistica della Consolatio boe-
ziana: il volgarizzamento di Benedetto Varchi» (p. 135—178).

8 Pour sa très riche interprétation des concepts boéciens de nature et de personne,
voir également le texte d'ANCA VASILIU dans le volume édité par Galonnier. Sont
également très pertinentes les remarques relatives à l'écho de la pensée boécienne dans
l'œuvre théologique d'Alain de Lille.

9 DE LIBERA, A., L'art des généralités. Théories de l'abstraction. Paris, Aubier, 1999.
Le chapitre II (p. 159—280) est intégralement consacré à Boèce.



280 Originalité et latinité de la philosophie de Boèce

rôle de passeur ou d'intermédiaire entre deux mondes, le monde grec et le
monde médiéval latin. Ainsi le postulat d'Alain de Libera: «Boèce est un auc-

tor à part entière de la scolastique du VIe siècle et c'est, à ce titre, une source
majeure de la philosophie occidentale, non un ersatz ou un substitut» (p.
160).

Cette thèse trouve un écho certain dans le livre de John Marenbon,
véritable plaidoyer pour inscrire Boèce dans ce fameux cénacle des «grands
philosophes médiévaux». Cette inscription n'est cependant pas sans susciter
quelques objections; la principale a trait non au fait que Boèce soit un grand
philosophe — ce qui est difficilement contestable — mais qu'il soit un philosophe

médiéval. Pour Marenbon, Boèce est un philosophe du Moyen âge,
mais d'un Moyen âge aux contours adaptés pour correspondre au plus près à

l'histoire de la philosophie dont les limites chronologiques ne sont pas celles
de l'histoire événementielle. Pour l'histoire intellectuelle, une définition du

Moyen âge allant de 600 à 1500 est trompeuse, elle sous-entend que la pensée

médiévale est une période distincte de l'histoire de la philosophie, comprise

entre la philosophie tardo-antique et la philosophie de la Renaissance.
Selon Marenbon, il convient plutôt d'adopter, pour cerner la philosophie
médiévale, une périodisation ad hoc d'un long Moyen âge qui débute avec les
écoles néoplatoniciennes dont l'apparition remonte au quatrième siècle et
s'étend, avec la seconde scolastique, jusqu'à la fin du dix-septième siècle. Ce

séquençage permet de bien mettre en valeur le double ancrage chronologique
de Boèce, à la fois héritier des écoles néoplatoniciennes grecques, mais

aussi philosophe du Moyen âge latin; une telle périodisation fait apparaître
Boèce comme un maillon très important dans la chaîne de la continuité
philosophique qu'un tel découpage suppose. Car par son horizon culturel,
Boèce appartient à la scolastique néoplatonicienne tardive, une scolastique
des cinquième et sixième siècles, grecque, mais aussi latine; il se concevait
comme un Romain, lisait le grec, et avait accès à une tradition vivante de

philosophie grecque basée sur Platon, Aristote et leurs commentateurs. Par

son influence, c'est un auteur clé non seulement du haut Moyen âge, mais
aussi de toute la scolastique. Boèce va déterminer la pratique philosophique
jusqu'au douzième siècle, à tel point que l'on parlera pour cet âge gréco-latin
de la métaphysique médiévale d,aetas hoethiana. Mais bien au-delà du
douzième siècle, c'est l'ensemble de la philosophie médiévale que Boèce va
influencer, particulièrement, pour la tradition ontologique, par ses Opuscula
Sacra.

Marenbon s'emploie dans son livre, après une courte présentation des

données biographiques et du milieu intellectuel, à donner une image complète

de l'ensemble de l'œuvre de Boèce dans sa diversité: son vaste projet
de traduction, ses commentaires de YOrganon aristotélicien, ses monographies

logiques consacrées à la syllogistique hypothétique et à la théorie des

inférences topiques, son œuvre de théologien dans les Opuscula sacra, et



Originalité et latinité de la philosophie de Boèce 281

l'aboutissement littéraire qu'est la Consolation, dont Marenbon veut montrer
l'importance philosophique.

Boèce a investi beaucoup de son énergie intellectuelle dans un grand
projet philosophique de traductions et de commentaires. Il envisage dans la
seconde édition de son commentaire au Péri Hermeneias d'Aristote (ed. Mei-
ser 79:9—80:9) de traduire en latin toutes les œuvres d'Aristote à sa disposition

et l'ensemble des dialogues de Platon — de ce vaste programme, il n'a,
on le sait, accompli que le versant touchant à l'œuvre logique d'Aristote et à

Ylsagoge de Porphyre. Mais surtout, dans le même texte, Boèce annonce vouloir

rédiger un traité visant à monter l'accord de Platon et d'Aristote sur les

questions fondamentales de la philosophie. Cette lecture symphonique, cette

croyance en l'harmonie des deux philosophes antiques place le projet com-
mentariste boécien en étroite continuité avec l'esprit et la pratique du travail
entrepris dans l'école néoplatonicienne grecque par Porphyre. La nature
même de son projet concordataire reflète son appartenance intellectuelle à la

scolastique néoplatonicienne.
L'esprit du projet boécien est également discuté dans un article récent

de Marco Zambon, paru dans le numéro de 2003 de la revue Medioevo, intitulé

«Aristotelis Platonisque sententias in unam revocare concordiam. Il progetto
fîlosofïco boeziano e le sue fonti»10. Marco Zambon privilégie, quant à l'analyse

des sources du projet boécien, non pas une dépendance directe à l'égard
du milieu alexandrinien ou athénien, mais une proximité de la perspective
porphyrienne11. Il soutient ainsi que «il platonismo boeziano appare omo-
geneo a quello di autori più antichi, corne Porfîrio, Calcidio e Vittorino, e

non implica, per essere compreso, la mediazione dei maestri suoi contem-
poranei, Proclo o Ammonio» (p. 18).

II. Ces sources grecques de l'œuvre logique de Boèce

Un bel exemple de discussion de l'originalité de la pensée de Boèce a trait à

son œuvre logique, plus exactement à l'importance des sources grecques12.
Dans sa présentation, Marenbon a soin de montrer que Boèce, dans ses traités

de théologie, dans la Consolation, dans ses monographies logiques et, dans

une mesure moindre dans les commentaires de YOrganon, est un penseur
original. La contribution personnelle de Boèce est mise en valeur, afin de

10 Medioevo XXVIII (2003), p. 17-49.
11 Zambon insiste sur l'origine porphyrienne du platonisme de Boèce: «Credo che

anche un esame del contenuto filosofico délia Consolatio possa offrire elementi per
concludere che il platonismo boeziano, dall'aspetto spesso singolarmente «arcaico», ab-
bia in Porfîrio e non nei contemporanei, ateniesi o alessandrini, il suo principale ispira-
tore e la sua fonte letteraria più importante» (p. 43).

12 Dans son article «Boezio e la tradizione del neoplatonismo latino», Moreschini
examine les liens qu'entretient Boèce avec la tradition philosophique latine.



282 Originalité et latinité de la philosophie de Boèce

montrer comment Boèce, selon l'expression de Marenbon, est un inventive

philosopher. Cette démarche a des conséquences importantes dans la lecture qu'il
propose des textes boéciens. Soucieux de mettre en avant l'originalité de

Boèce, John Marenbon tente dans un même geste interprétatif de réduire
l'influence grecque. Tout proportion gardée, on pourrait dire que Marenbon
applique à Boèce la même méthode qu'il a employée, il y a presque vingt
ans, avec le philosophe irlandais du neuvième siècle Jean Scot Erigène. Dans
plusieurs travaux, il s'est employé à montrer comment Jean Scot, dont son
premier éditeur contemporain Sheldon-Williams disait qu'il était «as wholly
within the Greek tradition as if he had been a Byzantine writing in Greek»13,

est aussi, et peut-être avant tout, un philosophe latin, un penseur carolingien,
marqué par Boèce et Augustin, par les Categoriae decern. Une excellente
illustration du travail similaire de démarcation — de latinisation — de la pensée
boécienne que propose Marenbon est fournie par sa lecture de la solution de

Boèce au problème des universaux sur laquelle nous reviendrons.
Marenbon récuse la thèse défendue par James Shiel14 selon laquelle

Boèce a trouvé dans les scholies marginales de son original grec tous les

éléments de ses commentaires; cette thèse est acceptée par Alain de Libera, mais
dans une version faible, selon laquelle les scholies ont transmis une part des

matériaux conceptuels utilisés par Boèce, notamment la part alexandrini-
enne. L'argument principal de Marenbon contre la thèse de Shiel, outre
l'absence de témoins attestant l'existence à l'époque de Boèce de tels manuscrits

comportant des gloses marginales développées, concerne le commentaire

de Boèce aux Topiques de Cicéron. Selon Shiel, Boèce, pour ses
commentaires logiques n'a, sans inventivité propre, fait que résumer, compiler et

agencer des arguments contenus dans les marges de son manuscrit. Or le

commentaire aux Topiques de Cicéron, pour lequel il ne pouvait avoir de
manuscrit grec annoté, est d'une qualité pour le moins égale aux autres. Donc
Boèce, là où il a dû travailler seul, n'a pas commis un ouvrage médiocre ou
inférieur à ses précédents travaux. Selon Marenbon, la méthode de travail de

Boèce était plutôt la suivante: «Boethius' method was to base himself mainly
on an existing commentary, turning also to other commentaries, excercising
considerable personal judgement about how to proceed, though little originality

in logical thought» (p. 20).

13 ARMSTRONG, A. H., Cambridge history of later Greek and early medieval
philosophy. Cambridge, 1979; p. 520.

14 SHIEL, J., «Boethius's Commentaries on Aristotle», in: SORABJI, R. (éd.), Aristotle

Transformed. The Ancient Commentators and their Influence. London, 1990, p.
349—372. Cette thèse est discutée par S. EBBESEN dans le même volume dans un article

intitulé «Boethius as an Aristotelian Commentator», p. 373-391.



Originalité et latinité de la philosophie de Boèce 283

Une autre contribution au débat sur les sources grecques de l'œuvre
logique de Boèce est donnée par Monika Asztalos15, dans un texte du volume
collectif édité par A. Galonnier. Asztalos, qui prépare actuellement une
édition critique du commentaire de Boèce aux Catégories, examine en détail le

rapport de Boèce au commentaire aux Catégories par questions et réponses
de Porphyre, dont on le dit très proche. Elle amende l'opinion commune
selon laquelle le commentaire de Porphyre serait la source principale du texte
boécien, une source dont Boèce ne s'écarterait qu'occasionnellement. Elle
montre par l'exemple que l'usage du commentaire de Porphyre est nettement

moins massif que ce que l'on admet généralement. Ainsi, seul un
cinquième du commentaire boécien peut être directement rapproché de celui de

Porphyre. La source principale du commentaire de Boèce est à chercher
ailleurs; la cohérence doctrinale et l'homogénéité terminologique des passages
ne provenant pas de Porphyre permettent de penser à un commentaire
unique, dont l'auteur assume une position résolument aristotélicienne. Il s'agirait

d'un commentaire plus tardif, inspiré de celui de Jamblique et donc, par
l'intermédiaire de celui-ci, du commentaire ad Gedalium de Porphyre, aujourd'hui

perdu mais fréquemment utilisé par Jamblique.

III. La solution boécienne au problème ontologique des universaux

Ce point est important16, car la solution défendue par Boèce a considérablement

déterminé l'exégèse latine médiévale de Porphyre jusqu'à la fin du
douzième siècle, mais elle est surtout l'une des principales et des plus
complexes tentatives de réponse à cette question fort débattue.

Jean Jolivet, dans son synthétique article «Quand Boèce aborde
Porphyre» du volume édité par Galonnier, montre bien que la pensée de Boèce

sur ce point n'est aucunement figée, mais qu'elle a considérablement évolué
entre le premier et le second commentaire à Ylsagoge. En effet, avant d'en
arriver à la solution complexe du second commentaire, Boèce, comme le
rappelle très judicieusement Jolivet, a d'abord défendu une conception
«vigoureusement réaliste de l'existence des universaux» avec comme corollaire «une

conception aussi ferme de leur efficience» (p. 237). Dans son premier
commentaire à Porphyre, basé sur la traduction latine de Ylsagoge par Marius
Victorinus, Boèce, résolument néoplatonicien, admet un schème de
l'émanation à partir de l'universel supérieur. Il en va tout autrement dans Yeditio
secunda: la thèse qu'il soutient consiste à dire que les genres et les espèces

15 Cf. également ASZTALOS, M., «Boethius as a Transmitter of Greek Logic to the
Latin West: The Categories», in: Harvard Studies in Classical Philology 95 (1993), p. 367-
407.

Une présentation du versant sémantique du problème est donnée dans le chapitre

«Linguaggio e significati» du livre La logica di Boezio de R. PlNZANI.



284 Originalité et latinité de la philosophie de Boèce

sont dans les singuliers, mais sont pensés comme universels, c'est-à-dire
qu'ils subsistent sous un mode et sont pensés sous un autre.

Tout le travail d'Alain de Libera tend à montrer que la solution boéci-
enne est une reprise, quelque peu maladroite17, de la pensée d'Alexandre
d'Aphrodise et que dans son interprétation de Porphyre, Boèce a assuré la

pérennité de l'«epistémé alexandrinienne» (p. 161). Cette thèse s'appuie sur
le texte même de Boèce qui se réclame d'Alexandre et sur les sources précises

des thèses boéciennes que, malgré les lacunes de la transmission textuelle
du penseur d'Aphrodise, de Libera a pu trouver. Pour Marenbon, dans sa

solution, Boèce est moins un sectateur d'Alexandre que ce qu'il prétend ou
que ce que défend de Libera. Son analyse de la principale formulation de la

position boécienne, celle du second commentaire à l'Isagoge, peut se résumer
ainsi.

Dans son commentaire au texte de Porphyre, Boèce expose d'abord un
argument métaphysique contre l'existence réelle des universaux. La pars con-

struens de son travail sera de montrer que la conclusion de cet argument est
fausse et qu'il faut défendre une existence réelle des universaux sous un
mode qu'il conviendra de préciser. L'argument contre les universaux est
simple: il commence par un syllogisme disjonctif, soit les genres et les espèces

existent réellement, soit ils sont formés par l'intellect dans la pensée
seule. Le raisonnement suit: chaque chose qui existe réellement est une par
le nombre; aucune chose commune à plusieurs en même temps ne peut être
une par le nombre; les genres et les espèces sont communs à plusieurs en
même temps; donc les genres et les espèces n'existent pas réellement mais

sont connus dans la pensée seule. Comme les universaux n'existent pas dans
la réalité, ces pensées ne sont pas des pensées correspondantes (i.e. à des

choses réelles), mais des pensées vides ou fausses.

Pour répondre à cet argument, Boèce pourrait faire appel à la réponse
abstractionniste, qui est l'une des interprétations possibles de la position
d'Alexandre d'Aphrodise et pourrait être celle du matériau alexandrinien
transmis à Boèce. Cette position est celle d'un abstractionnisme constructi-
viste (constructivist abstractionism, p. 28), car la pensée ne découvre pas des objets

existants, mais construit des contenus de pensée. Chaque particulier qui
appartient à un genre naturel a une nature, par exemple, dans le cas de So-

crate, la nature d'homme. Il est possible par abstraction de saisir par la pensée,

en ne tenant pas compte des caractères accidentels, la nature semblable
de plusieurs individus. Est alors formé le concept de cette nature de l'homme
qui est un universel dans la mesure où il ne s'applique pas à un ou quelques
hommes mais à tous. Ce concept universel d'homme ne correspond donc

pas directement à une chose, puisqu'il n'existe pas d'homme universel, mais

17 L'art des généralités, p. 279: «Rien — ou presque — ne sépare donc les théories de

Boèce de celles d'Alexandre, si ce n'est ce qui chez ce dernier, assure la cohérence
relative de sa doctrine: la notion d'indifférence de l'essence à l'universalité».



Originalité et latinité de la philosophie de Boèce 285

seulement des hommes individuels, chacun avec une nature humaine. Ce

concept n'est pourtant pas vide ou faux, car il est une façon de réfléchir par
abstraction au sujet des hommes particuliers et de leur nature.

Ce n'est pas cet abstractionnisme constructiviste que choisit Boèce,
selon Marenbon, mais une autre théorie de l'abstraction, originale, que l'auteur
nomme abstractionnisme réaliste (realist abstractionism, p. 31). Car Boèce ne
considère pas les pensées obtenues par abstraction comme étant simplement
non fausses ou non vides, mais bien plutôt, qu'elles seules peuvent saisir la

nature incorporelle des genres et des espèces. Elles seules peuvent trouver
«ce qui est vrai dans sa forme distinctive {in proprietatè)y>. Boèce suggère,
selon Marenbon, que les universaux existent réellement mais qu'ils sont
toujours attachés aux particuliers, de telle façon qu'ils ne peuvent être saisis

correctement que par abstraction. Cette version réaliste de l'abstraction-
nisme donne naissance à une vision parfaitement plausible des objets
mathématiques, et constitue une bonne méthode pour considérer les natures des

substances. La réponse de Boèce au questionnaire de Porphyre peut alors se

dérouler, en défendant ce que de Libera a appelé le principe du sujet unique,
à savoir que ce sont exactement les mêmes choses qui sont particulières et
universelles: quand elles sont perçues dans les choses particulières, elles sont
particulières, mais quand elles sont saisies par la pensée, elles sont universelles.

Les universaux existent donc réellement, bien que toujours rattachés

aux particuliers. L'abstraction réaliste permet de connaître ces genres et ces

espèces.
Cela permet à Marenbon de conclure que la solution de Boèce quant au

statut ontologique des universaux comporte des éléments originaux: «Boe-
thius'discussion, though muddled, has an original thrust, to be found neither
in his Platonic contemporaries nor in Alexander and Porphyry» (p. 32).
Diminuant l'importance d'Alexandre d'Aphrodise dans la solution boécienne
au problème des universaux et affirmant l'originalité de Boèce, source de ses

propres doctrines, Marenbon rejette une autre thèse de dépendance grecque.
Une autre perspective de lecture de cette question est fournie par le

remarquable article «Boezio filosofo» de Giulio d'Onofrio18 dans le volume
collectif édité par Galonnier, qui s'interroge, entre autres, sur la portée du pro-

18 GIULIO D'Onofrio a récemment publié plusieurs contributions importantes sur
la philosophie de Boèce: «Cernens omnia notio {Cons., V, iv, 17). Boezio e il mutamento
dei modelli epistemologico-conoscitivi fra tarda antichità e alto medioevo», in: SlLVES-

TRE, M.L., SQUILLANTE, M. (éds), Mutatio rerum. Letteratura Filosofïa Scienza tra tar-
do antico e altomedievo. Napoli, 1997, p. 185-218; «L'errore dei vecchi filosofï (Boezio,
Cons. Phil. V, m. iv). Essere e conoscenza nel Medioevo pre-aristotelico», Studi chieresi.

Rivista annuale dell'Istituto di Filosofia San Tommaso d'Aquino in Chieri (1997), p. 13
—50; «La scala ricamata. La philosophia divisio di Severino Boezio, tra essere e conosce-
re», in: D'ONOFRIO, G. (éd.), La divisione délia filosofia e le sue ragioni. Salerno, 2001,
p. 11-61; «Boezio e l'essenza del Tempo», in: RUGGIU, L. (éd.), Il tempo in questione.
Paradigmi délia temporalità nel pensiero occidentale. Milano, 1997, p. 119—129.



286 Originalité et latinité de la philosophie de Boèce

blême des universaux dans la perspective plus vaste de la signification de la
véritable philosophie19. Dans le cadre de l'analyse du rapport entre sapientia
et scientia, d'Onofrio examine le rôle dévolu par Boèce à la logique, en tant
qu'elle permet de déterminer Yincorrupta Veritas de l'être. L'objet de la logique
est alors rapproché des essentiae primordiales de la connaissance desquelles
dérive celle des réalités successives en ordre de perfection ontologique
descendante. Mais ces essentiae ne s'identifient pas sans autre avec les dix
catégories. Restaurer l'identité entre les objets de la logique et de la science

et ceux de la sagesse — entre les concepts et la réalité des essences — est le

problème fondamental de la philosophie en tant que discipline de la vérité
des formulations mentales exprimant la réalité. La question de la nature et
de la réalité des universaux devient centrale puisque la question de la scienti-
ficité de la philosophie équivaut à s'interroger sur l'existence effective de telles

entités. La solution de Boèce repose sur une solution inspirée de la «gno-
seologia neoplatonica»: «Il problema si risolve secondo Boezio spostandone
l'incidenza dal piano ontologico a quello gnoseologico. La differenza non è

tra l'essere pensabile dell'oggetto délia logica e l'essere reale dell'oggetto de

la metafisica, ma tra conoscibilità délia res e la sua effetiva realtà» (p. 399).
La réalité des universaux est donc nécessairement dans les choses corporelles,

leur intellection séparée des choses sensibles. La portée du raisonnement

est, comme le montre d'Onofrio, plus vaste que le seul problème des

genres et des espèces; il permet en effet d'expliquer la différence irrémédiable

entre la simplicité de l'être en soi et les modes complexes et différenciés
selon lesquels les res sont connues au moyen des différentes sciences.

IV. Ve néoplatonisme théologique des Opuscula

La lecture des Opuscula sacra proposée par Marenbon tend à souligner que si
la métaphysique des traités théologiques est sans conteste néoplatonicienne,
elle se base toutefois sur la logique aristotélicienne. En terme de méthode
théologique, l'innovation introduite par Boèce est considérable. Reprenant
l'essentiel de la métaphysique néoplatonicienne dans une forme qui doit
beaucoup à Augustin, il estime que la logique aristotélicienne et même la

physique du Stagirite sont un bon moyen pour réfuter l'hérésie, pour
résoudre des incohérences apparentes dans la foi chrétienne et pour expliquer
des mystères doctrinaux dans la mesure où ils peuvent l'être. L'utilisation de
la tradition logique aristotélicienne - telle qu'elle est développée à l'intérieur

19 D'Onofrio insiste sur le fait que la sapientia, l'objectif de la philosophie, peut
être atteinte: «con un ascensivo perfezionamento delle capacità conoscitive umane,
reso possibile dal contributo delle diverse scientiae» (p. 418) la philosophie est ainsi
assimilation au divin: «il vero compito délia filosofia è orientare gli uomini ad una vita di
cosi alta perfezione conoscitiva e morale da renderli, per quanto possibile, simili a

Dio» (p. 412).



Originalité et latinité de la philosophie de Boèce 287

du néoplatonisme — pour traiter des problèmes dogmatiques est le tournant
décisif que Boèce fait prendre à la réflexion théologique. Ce qui permet à

Marenbon de conclure: «in this respect, the great medieval theologians look
back to Boethius more than any Church Father» (p. 95).

Selon Marenbon, la métaphysique apparemment néoplatonicienne du De
Hebdomadibus repose sur une distinction interne à la logique aristotélicienne

conçue par le néoplatonicien Porphyre. La problématique du De Hebdomadibus

est d'expliquer comment toute chose est bonne en ce qu'elle est, sans
être substantiellement bonne. Devant expliquer comment un objet doit
nécessairement posséder une propriété, c'est-à-dire comment un étant ne peut
être que bon, Boèce utilise la distinction issue de la discussion sur les
accidents inséparables dans Ylsagoge entre l'impossibilité et l'inconcevabilité.
Divers états de choses sont concevables même s'ils ne sont pas possibles. Un
corbeau blanc est impossible mais concevable. Puisqu'il est impossible que
le premier bien n'existe pas et puisqu'il est nécessaire que les créatures qui
en dérivent soient bonnes, il est impossible qu'une chose puisse exister sans
être bonne. Ainsi alors qu'il est concevable qu'une chose puisse exister sans
être bonne, il n'est absolument pas concevable que Dieu, le premier bien,
puisse exister et n'être pas bon.

Ce même De Hebdomadibus est l'objet de la contribution de Claudio Mi-
caelli20 dans le volume collectif de Galonnier. Pour Micaelli, ce texte peut
être lu comme des «riflessioni di un platonico intorno ad un problema aris-
totelico» (p. 34), à savoir le rapport entre chaque chose singulière et son
essence. Dans sa vaste analyse du rapport de ce traité à la pensée tardo-antique
— de Plotin, Porphyre et Syrianus à Marius Victorinus et Augustin — ressort
que l'absence de références explicitement chrétiennes est à relier avec un
horizon culturel dans lequel une stricte démarcation entre philosophie et théologie

n'existe pas, les deux disciplines ayant comme objet suprême la
connaissance de Dieu et de son rapport au monde. Micaelli conclut par un constat

que nous pouvons faire nôtre: l'une des caractéristiques principales du
philosophe romain est d'avoir élaboré une pensée originale sans exclure
l'apport des différentes traditions, d'avoir développé une construction spéculative

qui ne confine pas à l'éclectisme hétérogène, mais déploie sa cohérence

intrinsèque. Ce n'est pas le moindre des mérites de ces diverses publications
que de l'avoir souligné.

20 Cf. également MICAELLI, C., Studi sui trattati teologici di Boezio. Napoli, 1988;
voir aussi LUTZ-BACHMANN, M., «Metaphysik und Theologie. Epistemologische
Probleme in den Opuscula Sacra des A. M. S. Boethius», in: LUTZ-BACHMANN, M., FlDO-
RA, A., NlEDERBERGER, A. (éds), Metaphysics in the Twelfth Century. On the
Relationship among Philosophy, Science and Theology. Brepols, 2004, p. 1—16; OBERTEL-
LO, L., «I trattati teologici di Boezio», Filosofia (1991), p. 439—446.



288 Originalité et latinité de la philosophie de Boèce

Appendice (v. note 5)

GALONNIER, A. (éd.), Boèce ou la chaîne des savoirs. Actes du colloque international de
la Fondation Singer-Polignac, présidée par Monsieur EDOUARD BONNEFOUS, Paris,
8-12 juin 1999. Préface de ROSHDI RASHED. Introduction de PIERRE MAGNARD.

Philosophes Médiévaux tome XLIV. Editions de l'Institut Supérieur de Philosophie
(Louvain-la-Neuve). Editions Peeters. Louvain-Paris-Dudley, 2003.

BÉATRICE BAKHOUCHE, «Boèce et le Timée.» (p. 5-22); UMBERTO TODINI, «Boe-
zio più <pagano> di Lucrezio?» (p. 23—31); CLAUDIO MlCAELLI, «Il De Debdomadibus
di Boezio nel panorama del pensiero tardo-antico» (p. 33—53); JEAN-LUC SOLÈRE,

«Bien, cercles et hebdomades: formes et raisonnements chez Boèce et Proclus» (p.
55-110); GAËLLE JEANMART, «Boèce ou les silences de la philosophie» (p. 113-129);
THOMAS RiCKLIN, «Femme-philosophie et hommes-animaux: essai d'une lecture
satirique de la Consolatio Philosophiae de Boèce» (p. 131—146); JOHN MAGEE, «Boethius'
Anapestic Dimeters (Acatalectic), with regard to the Structure and Argument of the
Consolatio» (p. 147—169); MICHEL LAMBERT, «Nouveaux éléments pour une étude de

l'authenticité boécienne des Opuscula Sacra.» (p. 171—191); MONIKA ASZTALOS, «Boethius

on the Categories» (p. 195—205); LAMBERT-MARIE De RlJK, «Boethius on De

Interpretations (ch. 3): Is he a reliable guide?» (p. 207—227); JEAN JOLIVET, «Quand
Boèce aborde Porphyre» (p. 229—240); VALENTIN OMELYANTCHIK, «Boèce et Am-
monius sur la question d'Alexandre d'Aphrodise (Péri hermeneias, 16 a 1—2)» (p. 241—

256); STEN EBBESEN, «Boethius and the Metaphysics of Words» (p. 257—275);
LAURENT MlTSAKIS, «Enquête sur un vrai-faux Décret: le traité des Lacédémoniens contre

Timothée de Milet cité par Boèce dans le De Institutione musica, I, 1» (p. 279—299);
MAX LEJBOWICZ, «Cassiodorii Euclides»: éléments de bibliographie boécienne» (p.
301-339); JEAN-YVES GuillAUMIN, «Boèce traducteur de Nicomaque: gnomons et
pythènes dans YInstitution Arithmétique» (p. 341-355); UBALDO PlZZANI, «Du rapport
entre le De musica de S. Augustin et le De Institutione musica de Boèce» (p. 357—377);
GlULIO D'Onofrio, «Boezio filosofo» (p. 381-419); FABIO TronCARELLI, «Le ra-
dice del cielo. Boezio, la Filosofia, la Sapienza» (p. 421—434); Axel TISSERAND,
«Métaphore et translatio in diuinis-, la théorie de la prédication et de la conversion des

catégories chez Boèce» (p. 435—463); LUCA OBERTELLO, «Ammonius of Hermias,
Zacharias Scholasticus and Boethius: eternity of God and/or time?» (p. 465-479);
AnCA VASILIU, «Nature, personne et image dans les traités théologiques de Boèce ou
Personne dans le creux du visage» (p. 481—503); ALESSANDRA Di PILLA, «L'elemento
délia preghiera nella discussione su prescienza e liberté nella Consolatio philosophiae di
Boezio» (p. 507—529); JOHN Marenbon, «Le temps, la prescience et le déterminisme
dans la Consolation de Philosophie de Boèce» (p. 531—546); FRANÇOIS BEETS, «Boèce et
la sémantique du regard» (p. 547—569); Alain GALONNIER, «Boèce et la connaissance

divine des futurs contingents» (p. 571—597); MICHAEL BERNHARD, «Die
Rezeption der Institutio musica des Boethius im frühen Mittelalter» (p. 601—612);
MICHEL LEMOINE, «Boèce modèle du philosophe?» (p. 613-624); AgneszkA KlSEWS-

KA, «Mathematics as a preparation for theology: Boethius, Eriugena, Thierry of
Chartres» (p. 625—647); VERA RODRIGUES, «Thierry de Chartres, lecteur du De
Trinitate de Boèce» (p. 649—663); CHRISTIAN MEYER, «Lectures et lecteurs du De
institutione musica de Boèce au XIIIe siècle» (p. 665—677); DOMINIQUE BERTRAND,
«Sur le fondement de la différence dans le De trinitate. Thomas d'Aquin interprète de
Boèce» (p. 679-696); Graziella Federici Vescovini, «L'exorde de YArithmetica de
Boèce et le commentaire de l'averroïste Thaddée de Parme (1318)» (p. 697—711);



Originalité et latinité de la philosophie de Boèce 289

C.H. KNEEPKENS, «The Reception of Boethius' De consolatione in the Later Middle
Ages: The Wolfenbüttel Quaestiones and Buridan's Quaestiones on the Ethics» (p.
713—739); MARYVONNE SPIESSER, «L'arithmétique de Boèce dans le contexte de la
formation mathématique des marchands au XVe siècle» (p. 741—765); LODI NAUTA,
«Some Aspects of Boethius' Consolatio philosophiae in the Renaissance» (p. 767-778).


	Originalité et latinité de la philosophie de Boèce : note bibliographique

