
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Unmittelbare Gegenwart Gottes? : Zur Theologie der Mystik bei
Bernard McGinn

Autor: Peng-Keller, Simon

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761187

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761187
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Simon Peng-Keller

Unmittelbare Gegenwart Gottes?

Zur Theologie der Mystik bei Bernard McGinn

In der Einleitung zu seiner mehrbändigen Geschichte der abendländischen

christlichen Mystik1 formuliert der in Chicago lehrende Kirchenhistoriker

Bernard McGinn die Hoffnung, «im Rahmen der Ausarbeitung
der noch vor mir liegenden Bände und mit Hilfe der Reaktionen von
Studenten, Lesern und Kritikern manches noch klarer sehen und präziser
darstellen zu können»2. Dieser Einladung folgend soll hier versucht
werden, McGinns Theologie der Mystik zu rekonstruieren, zu befragen
und weiterzudenken.3 Dabei wird meine Auseinandersetzung sich auf
McGinns These konzentrieren, christliche Mystik lasse sich als Erfahrung

von Gottes «unmittelbarer» Gegenwart bestimmen. Mein erster
Schritt (I.) besteht in einer kritischen Abgrenzung. Ich werde zunächst
McGinns Mystikverständnis skizzieren (1.), um es anschließend systematisch

(2.) und im Blick auf die Tradition (3.) zu diskutieren. Im zweiten
Schritt (II.) entwickle ich meine eigene These. Ich versuche zu zeigen,
daß (1.) die Gegenwart Gottes auch dort, wo jemand sie als unmittelbar
erlebt, sprachliche Vermittlung voraussetzt, daß (2.) die biblische Un-
mittelbarkeitsmetaphorik (anders als die platonische) die Erfahrung von
besonderer Gottesnähe indiziert und daß (3.) mystische Erfahrungen
deshalb als intensive Glaubenserfahrungen zu verstehen sind und sich nicht
strukturell von ihnen unterscheiden. Der dritte Schritt (III.) soll schließlich

dieses Verständnis von mystischen Erfahrungen im Rückgriff auf
einige Texte von Bernhard von Clairvaux veranschaulichen.

1 Ich verwende die folgenden Abkürzungen: Bernard McGlNN, Die Mystik im
Abendland. Bd. 1: Ursprünge. Freiburg i.Br. 1994: MCGINN I; Bd. 2: Entfaltung. Freiburg

i.Br. 1996: MCGINN II; Bd. 3: Blüte. Männer und Frauen der neuen Mystik (1200
-1350). Freiburg i.Br. 1999: MCGINN III.

2 McGinn 1,20.
3 Die Beschränkung auf McGinns Mystikverständnis bringt es mit sich, daß hier

das nicht zu seinem Recht kommt, was dieses umfangreiche Werk auszeichnet: daß es

die unübersichtliche Fülle der Tradition in umsichtiger Ordnung und sorgfältiger
Kommentierung zuverlässig erschließt.



254 Unmittelbare Gegenwart Gottes?

I. Kritik des Gedankens einer «unmittelbaren» Gottesschau

1. Bernard McGinns Mystikverständnis

In einer einleitenden heuristischen Skizze zu seinem Werk, das
«gleichermaßen eine Geschichte wie eine geschichtlich orientierte Theologie
der abendländischen Mystik»4 sein möchte, umschreibt Bernard McGinn
sein Mystikverständnis folgendermaßen: «Das mystische Element im
Christentum ist der Teil seiner Glaubensinhalte und Glaubensvollzüge,
der das betrifft, was man unmittelbare bzw. direkte Gegenwart Gottes
nennen kann, und dies in einem dreifachen Sinn: als Vorbereitung auf
sie, als Bewußtsein von ihr und als Reaktion auf sie.»5 An dieser Bestimmung

fällt zunächst auf, daß in ihr das Substantiv «Mystik» gar nicht
vorkommt. Mit der sich an Friedrich Baron von Hügel anlehnenden Rede

vom «mystischen Element im Christentum» möchte McGinn betonen,
«daß Mystik stets nur ein Teil oder Element einer konkreten Religion
oder einer bestimmten religiösen Persönlichkeit ist»6, sich also nicht von
Glaubensvollzügen und Glaubensinhalten isolieren läßt. Nach McGinn
ist dieses mystische Element, das «für das Gros der Gläubigen mehr oder
minder wichtig» sein kann, zwar bereits in frühchristlicher Zeit
auszumachen7, doch entsteht «die erste große Tradition expliziter Mystik» erst,
«als eine Theorie der Mystik — die erstmals Origenes im dritten Jahrhundert

entwickelte — im vierten Jahrhundert ihre institutionelle Gestalt im
neuen Phänomen des Mönchtums» findet.8 In dieser ersten Umschreibung

christlicher Mystik macht sich der Einfluß von Gershom Scholem
bemerkbar, nach dessen Verständnis Mystik immer nur als Teil einer
Religion vorkommt9 und «eine Gesamtheit bestimmter konkreter historischer

Phänomene» darstellt, die «an ein bestimmtes Stadium des religiösen

Bewußtseins gebunden» ist bzw. «erst in einem bestimmten Stadium

4 McGinn I, lOf.
5 Ebd. 16.
6 Ebd. 14.
7 Vgl. ebd. 107: «Versteht man unter Mystik eine Art Einung oder Identität mit

Gott nur durch den Vollzug von Kontemplation und läßt zudem noch die Mittlerrolle
Christi, die Schrift und die Gemeinde außer acht, dann kann man in der Tat kaum von
einer solchen Mystik in den ersten Jahrhunderten des Christentums (und auch später
nicht) sprechen. Legt man jedoch, wie wir es hier tun, einen weiteren und flexibleren
Begriff von Mystik zugrunde, spricht sehr viel für ein mystisches Element in den
christlichen Schriften des ersten Jahrhunderts, wenn auch nicht für ausgeführte und
explizite Theorien von Mystik.»

8 Ebd. 15.
9 Gershom SCHOLEM, Die jüdische Mystik in ihren Hauptströmungen, Frankfurt/M.

61996, 6f.



Unmittelbare Gegenwart Gottes? 255

der Religionsgeschichte» ausgebildet wird.10 Scholems Periodisierung
erfährt allerdings bei McGinn eine deutliche Umakzentuierung. Aus der

Abfolge von Mythos (Vermischung von Immanenz und Transzendenz),
monotheistische Religion (radikale Differenz) und Mystik (differenzwahrende

Vermittlung) wird bei McGinn das Entwicklungsschema von
Grundlegung (Bd. 1: bis Augustinus und Dionysius Areopagita), Kntfaltung
(Bd. 2: bis ca. 1200), Blüte (Bd. 3: ca. 1200 bis 1400), Herbst (Bd. 411) und
Krise (geplant als Bd. 5). McGinn ersetzt also Scholems dialektisch
geprägtes Modell durch ein évolutives, übernimmt aber mit der postulierten

Teleologie die idealistische Denkfigur mit ihren theologisch nicht
unproblematischen Implikaten. Denn ex negativo bestätigt McGinns
Entwicklungs- und Zerfallsschema all jene, für die Mystik nichts anderes ist
als «ein katholisiertes Überbleibsel jener herbstmüden spätantiken
Weltanschauung, die wir heute den Neuplatonismus nennen, deren Grunddogma

vor allem darin bestand, das Wesen des Geistigen (und damit des

Göttlichen) nicht weltpositiv, sondern weltnegativ vorzustellen und diesen

Skopus zum Inbegriff einer entsprechenden weltflüchtigen Metaphysik

zu machen»12.

10 Ebd. 7f. (zit. in: MCGINN I, 471). Nach McGinn kann man sich allerdings
fragen, «ob Scholem recht hatte, wenn er in der Mystik zuallererst ein besonderes
geschichtliches Stadium sah und nicht ein konstantes Element bzw. eine dauernd in Religion

gegebene Möglichkeit. Warum soll eine Religion nicht auf der mystischen Stufe
beginnen können? Oder anders: Warum sollen konkrete existierende Religionen nicht
eine fortdauernde Interaktion zwischen klassischem und romantischem Element durch
ihre ganze erinnerte Geschichte hindurch bezeugen können? Man müßte Scholems
bedeutsame Einsichten in das dialektische Wesen von Mystik noch einmal auf der Basis
einer genaueren und kritischeren Theorie der Religionen in der ganzen Breite ihrer
geschichtlichen Entfaltung durchdenken» (MCGINN I, 473).

11 Dieser Band wird u.a. der rheinländischen Mystik gewidmet sein. Der Abschnitt
über Meister Eckhart ist derart umfangreich geworden, daß McGinn ihn als eigene Mo-
nografie veröffentlicht hat: Bernard MCGINN, The Mystical Thought of Meister Eckhart.
New York 2001.

12 Karlmann BEYSCHLAG, «Was heißt mystische Erfahrung?», in: H. RELLER/
M. SEITZ (Hgg.), Herausforderung: Religiöse Erfahrung. Göttingen 1980, 169—196, hier
173 mit Bezug auf A. von Harnack. — McGinn schließt sich in dieser Hinsicht F. Heilers

Bewertung an, vgl. MCGINN I, 27: «Einige Theologen halten den Einzug der
griechischen Konzeption von mystischer Kontemplation ins Christentum für eine bestenfalls

zweifelhafte Sache. Meine eigene Position steht dem nahe, was Friedrich Heiler
einmal so ausgedrückt hat: <Es war in der Tat die Verschmelzung dieser beiden
Strömungen, des biblischen Christentums und des Hellenimus, die den unvergleichlichen
Reichtum christlicher kontemplativer Frömmigkeit hervorbrachte. Sie begann zur Zeit
des Neuen Testaments und setzte sich in den folgenden Jahrhunderten fort. Die tiefste
kontemplative Erfahrung der antiken Welt trat in das Christentum ein, wo sie gereinigt
und vollendet wurde.)»



256 Unmittelbare Gegenwart Gottes?

Auch in einem weiteren Punkt orientiert sich McGinn an Scholem.
Hatte dieser betont, die unio mystica sei lediglich eine von vielen Sprachformen

für das mystische Erleben13, so verzichtet auch McGinn darauf,
die Einigungsmetapher in seine «Definition» aufzunehmen, und hält es

für angemessener, das mystische Element im Christentum als ein Bewußtsein

der Gegenwart Gottes zu spezifizieren: «Zum Teil angeregt durch das

grundlegende Werk Joseph Maréchals14, besonders aber durch die Lektüre

der Schriften, die in der Geschichte des westlichen wie des östlichen
Christentums als Klassiker der Mystik gelten, halte ich <Gegenwart> für
die zentralere und angemessenere Kategorie, um den gemeinsamen Nenner

in der Vielfalt christlicher Mystik zu erfassen.»15 Mit Gegenwart sei
jedoch nur die eine Seite mystischen Bewußtseins beschrieben, denn dieses

könne ebenso durch den Entzug dieser Gegenwart bestimmt sein, sei es

als «sukzessive Erfahrung nach dem Leitbild des Kommens und Gehens
des göttlichen Geliebten im Hohenlied», sei es als «paradoxe und dialektische

Gleichzeitigkeit von Gegenwart und Entzug»16. Darüber hinaus
umschreibt McGinn das mystische Bewußtsein der Gegenwart Gottes als

unmittelbar bzw. direkt, womit er Mystik vom «normalen» Glaubensbewußtsein

abgrenzen möchte, das ja auch als Bewußtsein von der Gegenwart

Gottes bezeichnet werden kann. Da diese Bestimmung eine Reihe

von im folgenden zu diskutierenden Fragen aufwirft, soll die von McGinn
angeführte Begründung unverkürzt wiedergegeben werden:

«Die Mystiker versichern immer wieder, daß sich ihre Zugangsweise zu
Gott radikal von der des normalen Bewußtseins unterscheidet — auch von
dem Innewerden Gottes in der üblichen religiösen Praxis von Gebet,
Sakramenten und anderen Vollzügen. Als Gläubige halten sie daran fest, daß

13 SCHOLEM, Hauptströmungen, 6 (s. Anm. 9). Vgl. auch ebd. 60, wo Scholem im
Hinblick auf die jüdische Merkaba-Mystik schreibt: «Gewiß, die Ekstase steht im
Zentrum und muß für die Angehörigen dieses Kreises eine authentische Quelle echter
religiöser Erfahrung gebildet haben. Aber dennoch finden wir hier nichts von einer unio
mystica zwischen Gott und der Seele. Stets bleibt deutlichst gewahrt das Bewußtsein
der Persönlichkeit, des Andersseins Gottes, ja es wird hier noch eher übersteigert! Aber
auch die Person des Mystikers verliert ihre Konturen nicht, selbst nicht in der höchsten

Ekstase. Schöpfer und Geschöpf stehen sich unvermischt gegenüber. Kein
Versuch wird je gemacht, die Distanz zu überspringen oder im Gefühl aufzuschmelzen.
Wer in der Ekstase alle Tore durchwandert, alle Gefahren bestanden hat, der steht vor
dem Thron, der schaut und hört — aber nicht mehr!»

14 Joseph MARÉCHAL, Études sur la psychologie des mystiques, 2 Bde., Brügge 1926

/1937. Maréchal bezeichnet die mystische Erfahrung als «die Intuition Gottes als des

gegenwärtigen, das Empfinden der unmittelbaren Gegenwart eines transzendenten Seins»

(zit. in: MCGINN I, 425).
15 McGinn 1,16.
16 Ebd. 18.



Unmittelbare Gegenwart Gottes? 257

Gott in diesen Vollzügen gegenwärtig wird, aber eben nicht direkt, unmittelbar.

Mystisch-religiöse Texte sind dadurch charakterisiert, daß sie von
einer anderen Weise göttlicher Gegenwart Zeugnis ablegen, die im gewöhnlichen

Glaubensvollzug nicht unbedingt gegeben ist (wenn dort auch durchaus

möglich). Die Differenz liegt in der subjektiv wie objektiv direkteren,
bisweilen sogar unmittelbaren Erfahrung göttlicher Gegenwart. Die Erfahrung

wird insofern als subjektiv anders dargestellt, als sie sich in einer
Persönlichkeitsschicht ereignet, die tiefer und grundlegender ist als jene, die
durch die üblichen Bewußtseinsvollzüge wie Wahrnehmung, Erkenntnis
und Liebe objektivierbar ist. Die objektive Differenz liegt im Modus der

göttlichen Gegenwart: Von ihr wird gesagt, daß sie direkt bzw. unmittelbar
gegeben ist, ohne die üblichen internen und externen Vermittlungen, die in
anderen Bewußtseinsformen vorliegen. Es ist wichtig, daß diese Unmittelbarkeit

auf die aktuelle mystische Begegnung als solche bezogen wird. Sie

betrifft nicht die Vorbereitung darauf und auch nicht ihre schriftliche oder
mündliche Mitteilung. Menschliches Bewußtsein in seinem umfassenden

Vollzug ist immer vermittelt: durch die vorgängige Geschichte des Subjekts
wie durch die in allem Denken und Sprechen unausweichlich gegebenen
Vermittlungen. Die Mystiker sprechen über etwas, das — sozusagen —

«wischen) diesen notwendigen Vermittlungen liegt. Die Mystiker mögen über
diese Form von Unmittelbarkeit im Irrtum sein; ich halte es aber für wichtig,

sich zumindest vorläufig über diesen Aspekt ihrer Behauptungen klar zu
werden.»17

Die Differenz zwischen «gewöhnlichem» Glaubensbewußtsein und
mystischer Erfahrung so zu bestimmen, wie es McGinn im Hinblick auf
bestimmte mystische Selbstdeutungen tut, ist jedoch theologisch nicht
unproblematisch und verlangt nach einer kritischen Prüfung.

2. Erfahrungen der unmittelbaren Gegenwart Gottes?

Um zu verstehen, was McGinn mit seiner Spezifizierung des mystischen
Bewußtseins meinen könnte, muß zunächst das genus proximum geklärt
werden, das christliche Mystik mit anderen Formen von Glaubenserfahrungen

verbindet: das Bewußtsein der Gegenwart Gottes. Erst auf dem
Hintergrund der christlichen Grunderfahrung der Gegenwart Gottes
kann nämlich gefragt werden, was das unterscheidende Moment von
mystischen Erfahrungen ausmacht. Was dieses grundlegende Glaubensbewußtsein

auszeichnet, ist nicht lediglich die Bezogenheit auf die

Allgegenwart Gottes, sondern deren christologische und eschatologische
Qualifikation: als Heil und Leben schenkende Liebe, die noch die Grenzen
menschlicher Schuldverstrickung und des Todes zu überwinden ver-

17 Ebd. 19f.



258 Unmittelbare Gegenwart Gottes?

mag.18 Die Gegenwart Gottes als vergebende Liebe ist dem christlichen
Glaubensbewußtsein durch eine mehrfache Vermittlung erschlossen, wie
es etwa die Emmaus-Erzählung (Lk 24,13ff.) paradigmatisch verdichtet.
Im Hören auf das Wort und im Brechen des Brotes können die Augen
aufgehen für die österliche Gegenwart des Auferstandenen, dessen Geist
die Schrift erschließt und das Herz zum Brennen bringt.

Christliche Mystiker und Mystikerinnen unterscheiden sich nun nach
McGinn nicht dadurch von den übrigen Gläubigen, daß sie diese

Vermittlungsformen nicht mit ihnen teilen würden. Vielmehr ist der
Glaubensvollzug die Vorraussetzung für ihr spezifisches Erleben, und es gäbe
keine christliche Mystik ohne Weisen der Vermittlung.19 Diese Vermit-
teltheit wird jedoch nach McGinn in der mystischen Erfahrung selber

überstiegen, so daß von einer subjektiven und objektiven Unmittelbarkeit

gesprochen werden könne. Das mystische Bewußtsein der Gegenwart

Gottes wäre dann nicht nur eine besonders intensive Spielart der

gläubigen Wahrnehmung der Gegenwart Gottes, sondern es unterschiede

sich fundamental von dieser. Da eine solche unmittelbare Präsenzerfahrung

dem nahekommt, was die mittelalterliche Scholastik die visio
mediastinal zwischen dem Glaubensstand und der glückseligen Schau nannte,
steht McGinns Theologie der Mystik in einer gewichtigen theologischen
Tradition, die jedoch nie unumstritten war und die heute mehr Fragen
aufwirft, als sie beantworten kann.

18 Da die christliche Rede von der Gegenwart Gottes ein relationales Geschehen
zwischen dem bedingungslos liebenden Gott und den in sich gefangenen Menschen
meint, ist die Wirksamkeit der Gegenwart Gottes durch zwei Bedingungen bestimmt.
Einerseits durch den «unveränderlichen Liebeswillen Gottes, seinen Geschöpfen die

uneingeschränkte Realisierung ihrer Anlagen und Fähigkeiten in der Wahrnehmung der
Gegenwart seiner Liebe bei ihnen zu ermöglichen», andererseits aber durch den
«jeweiligen Zustand, in dem Gottes Liebe ihre Adressaten je und je antrifft und den sie

im Blick auf das anvisierte Ziel in einen angemesseneren Zustand weiterzuführen
sucht» (Ingolf U. DALFERTH, Theologie und Gottes Gegenwart, in: DERS., Gedeutete
Gegenwart. Tübingen 1997, 268—285, hier: 282f.). Diese doppelt bestimmte Wirksamkeit

Gottes entspricht einem doppelt bestimmten Glaubensbewußtsein. Es erkennt
zugleich die Gegenwart Gottes als vergebende Liebe und die eigene Gegenwart als eine,
die dieser Vergebung bedürftig ist. Der von der Liebe Gottes getroffene Mensch kann
nicht von sich selbst abstrahieren, da ihn diese Liebe konkret und d.h. als jemanden
getroffen hat, der dieser Liebe nur sehr unvollkommen entspricht.

19 Vgl. z.B. MCGINN I, 270: «Was die frühe christliche Mystik von allen, oft sehr
ähnlich auftretenen, zeitgenössischen Phänomenen unterscheidet, ist ihre klare kirchliche

Einbettung. Die Christen fanden Gott nicht in philosophischer Spekulation und
theurgischer Praxis, sie fanden ihn in und durch ihr Leben in der verbindlichen Struktur

der ekklesia.»



Unmittelbare Gegenwart Gottes? 259

3. Visio beatifica — visio mediastina — visio intellectualis

Die Scholastik diskutierte drei Möglichkeiten einer «unmittelbaren»
Wesensschau Gottes: die visio beatifica der Seligen und der Engel (a), die visio
mediastina des in den dritten Himmel entrückten Paulus (b) und die visio

intellectualis der Propheten und der Kontemplativen (c). Diese drei Spielarten

der Gottunmittelbarkeit stehen in einem engen Theoriezusammenhang,

der kurz resümiert werden soll.
a) In den Diskussionen um die Frage, inwiefern die Wesensschau

Gottes durch die Seligen als eine unmittelbare Schau zu bezeichnen ist,
trafen drei Traditionsstränge aufeinander. Die dominierende Denkform
war die augustinische Noetik, der es ferne lag, «nach einem Medium in
der Visio beata zu fragen. Die Erkenntnis der geistigen Realitäten
geschieht ja ob ihrer Gegenwart in der Seele durch eine Intuition.»20 Die
augustinistische Betonung der Unmittelbarkeit wurde jedoch in der sich
entfaltenden mittelalterlichen Theologie gleich von zwei Seiten in Frage
gestellt. Auf der einen Seite standen dionysisch geprägte Theologen wie
Eriugena und der (frühe) Alexander von Haies, die nicht nur verneinten,
daß die Gotteserkenntnis der Seligen komprehensiv sei, sondern darüber
hinaus die Meinung vertraten, diese komme einer Theophanie gleich, sei

also eine vermittelte Gottesschau. Auf der anderen Seite hatten sich die

Augustinisten mit dem aufkommenden Aristotelismus auseinanderzusetzen,

dessen epistemologischer Paradigmenwechsel die Denkbarkeit einer
intuitiven Gottesschau und damit, wie sie meinten, auch den ewigen
Heilszustand in Frage stellte. Denn könnten wir Gott auch im Himmel
nur vermittelt durch ein abschattendes Erkenntnismedium schauen, sei

es nun durch eine species impressa oder durch eine Theophanie, würde das

nach Hugo von St. Viktor bedeuten, «niemals Gott selber (zu) schauen.
Niemals kann aber etwas außer ihm dem Geist Ruhe und Sättigung bringen.

Mit der Unmittelbarkeit der jenseitigen Gottesschau steht und fällt
unsere Seligkeit.»21 Wenn auch nicht ohne tiefgreifende Modifikationen
und Differenzierungen im einzelnen, so blieb doch die augustinische
Position die vorherrschende Schulmeinung, die schließlich 1336 von Papst
Benedikt XII. lehramtlich bestätigt wurde. Die Seelen der Gerechtfertigten,

so hält die Konstitution Benedictus Deus fest, schauen nach dem
Tod «das göttliche Wesen in einer unmittelbaren Schau und auch von
Angesicht zu Angesicht - ohne Vermittlung eines Geschöpfes, das

20 Nikiaus WlCKI, Die Lehre von der himmlischen Seligkeit in der mittelalterlichen
Scholastik von Petrus Lombardus bis Thomas von Aquin. Freiburg i.Ü. 1954, 124.

21 Ebd. 117. Wicki paraphrasiert Hugos Ausführungen in der Expositio in Hierar-
chiam coelestem 1.2 (PL 175, 955A).



260 Unmittelbare Gegenwart Gottes?

sich als geschauter Gegenstand darböte; vielmehr zeigt sich ihnen das

göttliche Wesen unmittelbar unverhüllt, klar und offen.»22

b) Im Anschluß an die in 2Kor 12 erzählte Entrückung in den dritten
Himmel und ins Paradies stellte sich die Frage, ob denn die unmittelbare
Gottesschau der Sehgen schon in statu viae zugänglich ist, ob es also
zwischen der unvollkommenen Erkenntnis des Glaubens und der seligen
Kontemplation des Himmels eine visio mediastina gibt. Bereits Augustinus
hatte die Ansicht vertreten, dem entrückten Paulus sei eine solche au-
genblickshafte Vorwegnahme der visio beatifica zuteil geworden23, und
die meisten mittelalterlichen Theologen sind ihm hierin gefolgt.24 Doch
handelte es sich bei der paulinischen Entrückung um eine heilsgeschichtliche

Ausnahme oder um die reinste Ausformung der kontemplativen
Schau? — Im allgemeinen war man sich einig: Paulus ist (wie auch Moses)
ein Sonderfall, aus dem sich keine Regel ableiten läßt. So Enden sich
beispielsweise bei Hugo von St. Cher die folgenden Abstufungen: «(...) die

Engel und Paulus (letzterer ohne <Befestigung in der Herrlichkeit)) schauen

unmittelbar und intuitiv Gott, die Philosophen schauen Ihn mittelbar
und im Diskurs, die Propheten schauen Ihn <durch Einbildungskraft und
Offenbarung), die Kontemplativen <durch Vorgeschmack), die Gläubigen
<durch Spiegel und Rätsel).»25 Doch auch wenn man das kontemplative
«Verkosten» auf diese Weise deutlich unterscheidet von der paulinischen
Entrückungserfahrung, läßt es sich nicht ausschließen, daß sich dieses

Wunder wiederholen könnte. So kann Thomas die Entrückung als die
oberste Grenze des kontemplativen Lebens bezeichnen: «Darum ist die
höchste Stufe der Beschauung des gegenwärtigen Lebens jene, die Paulus
in der Entrückung einnahm; auf dieser Stufe befand er sich in der Mitte
zwischen dem Stand des gegenwärtigen und dem des zukünftigen
Lebens.»26 Und wenn die visio beatifica eine unvermittelte Schau ist und die
visio mediastina als höchste Stufe der Kontemplation daran teilnimmt,

22 DH 1000: « vident divinam essentiam visione intuitiva et etiam faciali, nulla
mediante creatura in ratione obiecti visi se habente, sed divina essentia immediate se

nude, elate et apette eis ostendente.» Bereits 1241 hatte der Bischof und die Universität

von Paris die Meinung verurteilt, «quod divina essentia in se nec ab homine nec ab

angelo videbitur.» Vgl. WlCKI, Seligkeit, 132 (s. Anm. 20).
23 Vgl. De genesi ad litteram 12,28 und Ep. 147,31.
24 Vgl. z.B. THOMAS VON Aquin, Summa Theologiae II-II, q. 175,3.
25 HUGO von St. CHER, De raptu Pauli, Cod. Douai 434, Bd. II, fol,130r bis 131

r-v, zit. in: Hans Urs VON BALTHASAR, Thomas und die Charismatik. Kommentar zu
Thomas von Aquin, Summa Theologica Quaestiones II-II, 171-182. Einsiedeln-Frei-
burg i.Br. 1996 [Neuauflage von Bd. 23 (1954) der Deutschen Thomas-Ausgabe], 452.

26 Summa Theologiae II-II, q. 180,5 c. (Übers.: VON BALTHASAR, Thomas und die
Charismatik 191 f. (s. Anm. 25).



Unmittelbare Gegenwart Gottes? 261

dann liegt im kontemplativen Aufstieg eine Dynamik zu größerer
Unmittelbarkeit, womit die Frage nach dem Wesen der visio intellectualis schon
vorentschieden ist.

c) Sollten Hugo von St. Chers Unterscheidungen zutreffen, stellt sich
die Anschluß frage, wie denn das Verhältnis zwischen der Gotteserkennt-
nis der Glaubenden und derjenigen der Kontemplativen zu bestimmen
sei. Zeichnet sich letztere durch eine größere Unmittelbarkeit aus? Wieder

ist es Augustinus, der die Vorgaben für die scholastische Diskussion
festsetzte. Heißt Glauben feststehen in dem, was man erhofft (Hebr 11,
1), so kann der Gläubige, der nach Augustinus inmitten von Vergänglichkeit

auf ein Ewiges ausgespannt ist, das erhoffte Gut schon jetzt augen-
blickshaft berühren. Die Bereitung für dieses unverfügbare Geschehen
geschieht dadurch, daß er in einer kontemplativen Introversionsbewegung

sich von der sinnlichen Welt abwendet und in eine geistige Welt
aufsteigt,

«wo die klare Wahrheit ohne irgendeine Körperähnlichkeit erblickt wird.
Hier gibt es nur eine einzige und ganze Tugend: zu lieben, was du

siehst, und nur ein höchstes Glück: zu besitzen, was du liebst. Hier wird das

selige Leben an seiner Quelle getrunken und etwas hiervon benetzt dieses
menschliche Leben, damit es in den Versuchungen unsres zeitlichen
Daseins maßvoll, tapfer, gerecht und klug durchlebt wird. Hier wird die
Klarheit Gottes in ihrer Ungetrübtheit erschaut, nicht in einer Vision, die
nur ein Zeichen ist, ein Körperliches, wie es sich auf dem Berge Sinai darbot

(Ex 19,18), oder ein geistiges, wie es Isaias oder Johannes in der
Apokalypse schauten 0es 6,1; Offb 1,10), und nicht im Rätsel, sondern in ihrem
Wesen, soweit es eben menschlicher Verstand mit Hilfe der Gnade des

emporhebenden Gottes zu fassen vermag, der von Mund zu Mund mit dem
spricht, den er würdig gemacht hat zu einem solchen Gespräch (Num 12,8),
das nicht mit dem leiblichen, sondern mit dem Munde des Verstandes
geführt wird.»27

In einer solchen visio intellectualis wird Gott zwar noch unvollkommen
erfaßt, doch unterscheidet sie sich dadurch von der gewohnten
Glaubenserkenntnis, daß sie nicht auf die Vermittlung von Bildern und Zeichen
angewiesen ist und sich daher auch nicht in einem diskursiven
Erkenntnisprozeß, sondern in einer augenblickshaften Intuition vollzieht. In der
mittelalterlichen Theologie wurde der augusünische Gedanke einer gna-
denhaft-unvermittelten Verstandesschau weiterentwickelt, indem man
diese — im Horizont des Corpus Dionysiacum — als eine überrationale dunkle

Gottesschau deutete (Thomas Gallus, Bonaventura, Hugo von Balma)

27 AUGUSTINUS, Über den Wordaut der Genesis. Übers, von C.J. Perl. Bd. II (Buch
VII bis XII). Paderborn 1964, 279f. (De genesi ad litteram 12, 26, 54).



262 Unmittelbare Gegenwart Gottes?

oder mit dem Gesamtvollzug der vita contemplativa verband, die nach
Thomas von Aquin eine Vielzahl von Akten umfaßt.28 «Die Bewegungen
der geistigen Tätigkeiten», die zur intuitiven Gotteserkenntnis hinführen,
gehören nach Thomas «zur Ruhe der Beschauung selbst»29, sind also

zugleich Vollzüge der vita contemplativa und Vorbereitung einer
unmittelbaren Gottesschau, die in der visio beatiflca zur Vollendung findet.

Fassen wir zusammen: Die mittelalterliche Theologie hat im
Anschluß an Augustinus nicht nur die visio beatifica als eine unmittelbare
Gottesschau betrachtet, sondern es auch für möglich gehalten, daß
bereits dem Glaubenden diese Schau für kurze Momente geschenkt wird.
Was Paulus in seiner Entrückung in den dritten Himmel erleben durfte,
das ist der Zielpunkt des beschaulichen Lebens, der alle kontemplativen
Vollzüge durchwirkt. Dieser kursorische Durchgang dürfte somit eines

gezeigt haben: Bernard McGinn kann sich mit seiner Rede von einem
Bewußtsein der «unmittelbaren» Gegenwart Gottes auf eine theologische
Tradition stützen, die christliche Glaubenserfahrungen im Rahmen einer
neuplatonisch geprägten Denkform zu reflektieren versuchte. Da sich
jedoch diese Denkform kaum als Grundlage für «eine adäquatere zeitgemäße

Theologie der Mystik»30 dienen kann, stellen sich schwierige her-
meneutische Aufgaben. Will man verhindern, daß mit der Denkform
eines christlichen Neuplatonismus auch Glaubenserfahrungen verabschiedet

werden, die zwar durch sie geformt wurden, aber dennoch nicht mit
ihrer Deutung identifiziert werden dürfen, so muß man die mystische
Erfahrung der «unmittelbaren» Gegenwart Gottes und ihr Verhältnis zu
anderen Glaubenserfahrungen anders deuten als McGinn es tut. Das soll
im folgenden versucht werden.

28 Vgl. Summa Theologiae II-II, q. 180,3 c: «Es besteht wie aus Dionysius
erhellt, folgender Unterschied zwischen Mensch und Engel, daß nämlich der Engel
durch einfache Erfassung die Wahrheit erblickt [simplici apprehensione veritatem in-
tuetur], der Mensch aber in einer gewissen Schrittfolge von dem Vielen her zum
Anblick der einfachen Wahrheit vordringt [processu ex multis pertingit ad intuitum sim-
plicis veritatis]. So hat denn das beschauliche Leben einen einzigen Akt, in welchem es

endzielhaft vollendet wird, nämlich die Anschauung der Wahrheit [contemplationem
veritatis], von der her es seine Einheit empfängt; doch hat es viele Akte, durch die es

zu diesem endzielhaften Akt gelangt.» Übers.: VON BALTHASAR, Thomas und die Cha-
rismatik, 181 (s. Anm. 25).

29 Summa Theologiae II-II, q. 180,6 ad 1. (Übers.: VON BALTHASAR, ebd. 197).
30 McGinn 1,10.



Unmittelbare Gegenwart Gottes? 263

II. Die Vermittlungsstruktur mystischer Erfahrung

1. Semiose und Kontemplation

Die These, die im folgenden entfaltet werden soll, läßt sich zunächst als

Antithese zur augustinisch-scholastischen Idee einer nicht mehr durch
Zeichen vermittelten Gottesschau formulieren. Denn wenn ohne
zeichenhafte Vermittlung menschliche Kommunikation nicht möglich ist
und Gott den Menschen als Menschen vollenden möchte, dann sind es

nicht die vermittelnden Zeichen, die eine unverstellte Beziehung
zwischen Mensch und Gott verunmöglichen. Wer wie Augustinus den Weg
zur innigsten Gottesbeziehung als Uberstieg über die zeitlich-zeichenhafte

Kommunikation kennzeichnet, tendiert dazu, Endlichkeit und
Zeitlichkeit hamartiologisch zu qualifizieren und auf diese Weise die
schöpfungstheologische Differenz zwischen geschöpflicher und göttlicher
Wirklichkeit mit der soteriologischen Differenz zwischen sündigem und
seligem Menschen zu konfundieren.31 Deshalb tut man gut daran, die

glückselige Schau (a.), das Entrückungserleben des Paulus (b) und mystische

Erfahrung (c) nicht jenseits von Semiose anzusiedeln.
a) Wenn der Mensch in der visio beatifica zu dem findet, wozu ihn

Gott geschaffen und berufen hat, zu einem Leben in Fülle vor Gott,
dann kommt dort das zur Vollendung, was seine gottgewollte Geschöpf-
lichkeit auszeichnet: seine Fähigkeit zur Kommunikation, zu der auch in
«pneumatischer Leiblichkeit» (IKor 15,44) Zeichen gehören. Der Himmel

ist nicht ein kulturfreier Raum, denn ein «Ende der Zeichen wäre die

Vernichtung, nicht die Vollendung der Schöpfung. Das Eschaton kann
daher nicht als semiotisches Kinde der Zeichen verstanden werden.»32 Nicht
die Sprachen, dieses Wunderwerk menschlichen Lebens, verschwinden,
sondern der Spt&ch.mißbrauch-. Lüge und Heuchelei, Fluch und Verrat.33
Es bleiben nur noch die Worte der Liebe, welche die Seligkeit der
«Gottesschau» nicht beeinträchtigen, sondern zu ihr gehören und sie ermöglichen.

b) Wenn die visio beatifica kein Ende der Semiose bedeutet, dann ist
auch Paulus in seiner Entrückung keine unvermittelte Schau zuteil ge-

31 Diese These und ihre Entfaltung verdankt sich in wesentlichen Stücken Ingolf
U. DALFERTH, Zeit der Zeichen. Vom Anfang der Zeichen und dem Ende der Zeiten,
in: DerS., Gedeutete Gegenwart, Tübingen 1997, 209—231. Zur Problematik der augu-
stinischen «Unmittelbarkeit» vgl. auch G. GreSHAKE, Gnade als konkrete Freiheit.
Eine Untersuchung zur Gnadenlehre des Pelagius. Mainz 1972, 266—274.

32 DALFERTH, Zeit der Zeichen, 228 (s. Anm. 31).
33 Nach Dalferth (ebd. 229) ist das Eschaton als «hermeneutisches Ende der

Zweideutigkeit der Zeichen» zu denken, wodurch «die Welt als Schöpfung und damit in
ihrer Verweisfunktion auf ihren Schöpfer deutlich wird.»



264 Unmittelbare Gegenwart Gottes?

worden. Der Völkerapostel, der ohnehin darüber im Unklaren war,
wieweit er seine irdisch-leibliche Verfassung hinter sich gelassen hatte, redet
denn auch nicht von einer direkten Go/fcrschau sondern vom «dritten
Himmel» und vom «Paradies», und er berichtet nicht von einer unmittelbaren

Vision sondern vom Hören unsagbarer Worte.

c) Was für die visio beatifica und die Entrückungsschau des Paulus

gilt, trifft nun a fortiori auch für das mystische Erleben zu: Es ist nicht
jenseits der Semiose anzusiedeln. Der Mystiker könnte die Gegenwart
Gottes nicht als Gegenwart Gottes und schon gar nicht als Gegenwart
des Gottes Jesu erkennen, wäre ihm das, was er erlebt, nicht sprachlich
erschlossen. Wer deshalb daran festhalten möchte, daß sich christliche
Mystik als Bewußtsein der unmittelbaren Gegenwart Gottes umschreiben
läßt, muß darlegen, daß diese Bestimmung auch ohne die augustinische
Zeichentheorie sinnvoll ist. Das ist möglich, wenn man bei der Unmit-
telbarkeits-Metaphorik ansetzt, die in ihrer biblischen und ihrer platonischen

Variante schon bei Augustinus den Hintergrund bildete.

2. Unmittelbarkeits-Metaphorik

In der Unmittelbarkeits-Metaphorik, welche die augustinisch-scholasti-
sche Kontemplationslehre speist, überlagern und durchdringen sich
Metaphern aus zwei verschiedenen Welten. Auf der einen Seite steht die
biblische Fazialmetaphorik, die hier im Blick auf das AT (a) und die beiden
Korintherbriefe (b) umrissen werden soll, auf der anderen Seite hingegen
die platonische Lichtmetaphorik (c).

a) Für die intensivste Gotteserfahrung, die einen Menschen aus
Fleisch und Blut grundsätzlich überfordert (Ex 33,20: «Kein Mensch
kann mich sehen und am Leben bleiben»34), die jedoch dem Erzvater
Jakob (Gen 32,31) und Mose (Num 12,8) zugesprochen wird, benutzt das

AT die Metapher des «Schauens von Angesicht zu Angesicht». In dieser

Metapher sind alle drei Relata wichtig: das Schauen als erlebte Kopräsenz
der Kommunikationspartner (Hiob 42,5: «Vom Hörensagen nur hatte ich
von dir vernommen; jetzt aber hat mein Auge dich geschaut»), das
Gesicht Gottes als Ausdruck für Gottes dem Menschen zugewandte Gegenwart

(vgl. z. B. Gen 32,31, Num 6,25f.) und das Gott zugewandte Gesicht

34 Deshalb heißt es auch in Lev 16,13, daß der Hohepriester am Jom Kippur die

Deckplatte über der Bundeslade in dichten Rauch zu hüllen hat, bevor er hinter den

Vorhang des Allerheiligsten tritt - «damit er nicht sterben muß.» Zum Thema der
Gottesschau im AT vgl. Jean Marcel VINCENT, Aspekte der Begegnung mit Gott im Alten
Testament: Die Erfahrung der göttlichen Gegenwart im Schauen Gottes, in: RB 103

(1996), 5—39; Christoph DOHMEN, «Nicht sieht mich der Mensch und lebt» (Ex 33,20).
Aspekte der Gottesschau im Alten Testament, in: JBTh 13 (1999), 31—51.



Unmittelbare Gegenwart Gottes? 265

des Menschen, das auf die personale Ausrichtung auf Gott verweist und
die erfahrene Gegenwart Gottes widerspiegelt (Ex 34,29: «Während Mose

vom Berg herunterstieg, wußte er nicht, daß die Haut seines Gesichtes
Licht ausstrahlte, weil er mit dem Herrn geredet hatte»). Die Unmittelbarkeit

des «von Angesicht zu Angesicht» hat ihre Pointe nicht im Fehlen

von Kommunikationsmedien, sondern in ihrer Eindeutigkeit und der
ungetrübten Nähe und der Kopräsenz der ungleichen Kommunikationspartner.35

Ihre Prägnanz erhält diese Metaphorik durch den Kontrast zum
abgewandten oder verborgenen Antlitz Gottes (vgl. z. B. Ps 13,2), das

für die leidvolle Erfahrung der Abwesenheit Gottes und für seine
raumgebende Selbstverbergung steht.36

b) Bei Paulus kommt es zu einer eschatologisch geprägten
Neuakzentuierung: «Jetzt schauen wir in einen Spiegel und sehen nur rätselhafte
Umrisse, dann aber schauen wir von Angesicht. Jetzt erkenne ich
unvollkommen, dann aber werde ich durch und durch erkennen, so wie ich
auch durch und durch erkannt worden bin» (IKor 13,12). Mit dem letzten

Halbsatz überführt Paulus das Nacheinander {jetzt: Schau in einen
matten Spiegel; dann: Schau von Angesicht zu Angesicht) in eine
Gleichzeitigkeit: ich bin schon erkannt (Aorist, passivum divinum), auch wenn
ich selber noch nicht voll erkenne. Der Beginn des kopräsentischen von
Angesicht zu Angesicht, auf das sich der Glaubende hoffend ausstreckt,
liegt ihm im Rücken.37 In pointierter Aufnahme der Gesichts- und Spie-

35 Vgl. Christoph UEHLINGER, «Hat YHWH denn wirklich nur mit Mose geredet?»
Biblische Exegese zwischen Religionsgeschichte und Theologie, am Beispiel vom Num
12, in: BZ N.F. 47 (2003), 230—259, hier 239f.: Während «YHWH sich dem Propheten
in Vision [sie] zu erkennen gibt, ohne mit ihm aber wirklich zu reden» (Num 12,6b)
oder aber nur zu diesem redet, ohne sich ihm zu zeigen (Num 12,6c), ist nach Num
12,7f. Mose allein «in der Lage, mit Gott gleichzeitig zu reden und ihn zu sehen, weil
YHWH eben <Mund zu Mund> mit ihm kommuniziert und Mose gleichzeitig seine
Gestalt sieht.» Die «in V. 6 charakterisierte prophetisch-apokalyptische Mediation durch
Vision und Traum» erscheint im Vergleich dazu «nur noch als nicht nur indirekte und
partielle, sondern auch als enigmatische, verrätselte, der Entschlüsselung bedürftige, d.h.
uneindeutige Offenbarung.» Ebd. 242: «Daß Mose die Gestalt YHWHs sieht, soll
abschließend unterstreichen, daß YHWH Mose seiner eigentlichen, wirklichen, nahezu
leibhaftigen Gegenwart, seiner gleichzeitig verbal und visuell erfahrbaren Realpräsenz
teilhaftig werden läßt.»

36 Auch die Stellen, welche eine Erfahrung von Gottes Gegenwart post eventum
thematisieren, wären hier zu bedenken, vgl. Manfred OEMING, «Gottes Offenbarung
<von hintern. Zu einem wenig beachteten Aspekt des alttestamentlichen
Offenbarungsverständnisses», in: F. KRÜGER (Hg.), Gottes Offenbarung in der Welt (FS H.G. Pöhl-
mann). Gütersloh 1998, 292—304.

37 Nach Hans-Christoph MEIER (Mystik bei Paulus. Zur Phänomenologie religiöser
Erfahrung im Neuen Testament. Tübingen-Basel 1998, 92) meint die Spiegelschau in
IKor 13 nicht, «daß Gottes Angesicht in unterschiedlichen Spiegeln (Schöpfung, Mit-



266 Unmittelbare Gegenwart Gottes?

gelmetaphorik wird das in 2Kor 3 weiter entfaltet. Während Mose sein
Gesicht verhüllte, «damit die Israeliten das Verblassen des Glanzes nicht
sahen» (3,13), spiegeln die an Christus Glaubenden «mit enthülltem Angesicht

die Herrlichkeit des Herrn wider und werden so in sein eigenes Bild
verwandelt» (3,18).38 Die singulare Gotteserfahrung des Mose wird hier
universalisiert und überboten. Als sich bereits realisierende Verheißung
ist sie allen geschenkt, die durch den Glauben in die messianische Zeit
hineingeholt sind.

c) Die Eigenart dieser biblischen Figuren wird noch deutlicher, wenn
man sie mit der platonischen Lichtmetaphorik kontrastiert. Dem mosaischen

Aufstieg auf den Gottesberg zur Schau von Angesicht zu Angesicht

scheint hier der Auf- und Ausstieg aus der schattenhaften Höhle
hin zum Licht der Wahrheit zu entsprechen. Doch während die alt- und
neutestamentliche Metaphorik auf die parresia zwischen Mensch und
Gott zielt, geht es bei Piaton um den Uberstieg über den Bereich der
sinnlich vermittelten doxa in die Welt der «unmittelbaren» Ideenschau.
Daß es sich um eine Einweihungs- und Offenbarungsmetaphorik handelt,

die Piaton religiöser Praxis (nämlich der jenseitsorientierten or-
phisch-pythagoreischen Religiosität39 und dem Athener Mysterienkult in
Eleusis40) abgewinnt, hat die christliche Rezeption erleichtert. Die Diffe-

menschen, Erkenntnis o.ä.) indirekt erkennbar wird. Vielmehr ist auch hier an Christus
als Spiegel gedacht, der die himmlische Herrlichkeit widerspiegelt. Die eschatologische
Aufhebung der Spiegelschau spricht nicht gegen diese Annahmen, denn der Spiegel
wird nicht beseitigt oder abgeschafft, sondern die Gläubigen werden an die Seite Christi

gestellt, um dann — wie er — das Gesicht des Vaters zu schauen. Insofern besteht

sogar eine direkte Kontinuität zwischen der Schau im Spiegel und der von Angesicht
zu Angesicht, denn in beiden Fällen richten Christen ihren Blick auf dasselbe: Jetzt
schauen sie die göttliche Herrlichkeit indirekt in einer Reflexion, dann aber unmittelbar

ohne eine Vermittlung durch Christus. Es ist daher festzuhalten, daß Paulus die
durch Christus vermittelte Schau der Herrlichkeit ohne Einschränkung positiv als

Form gegenwärtiger Heilsteilhabe bewertet.»
38 Vgl. zu dieser Stelle: MCGINN I, 114f.: «Das mit <widerspiegeln> übersetzte ka-

toptri^omenoi verstand man häufig als <schauen> oder <betrachten> (spéculantes steht für
beides in der altlateinischen Ubersetzung und in der Vulgata). So gelesen konnte die
Stelle besagen, daß durch die Kontemplation der Herrlichkeit des auferstandenen Christus

das Bild Gottes in uns (Gen 1,26) dem Wort, das das vollkommene Bild des
Vaters ist gleichgestaltet wird.»

39 Vgl. Thomas A. SZLEZÄK, «Das Höhlengleichnis», in: O. HÖFFE (Hg.), Piaton,
Politeia (Klassiker auslegen, Bd. 7). Berlin 1997, 205—228.

40 Vgl. Kurt SlER, Die Rede der Diotima. Untersuchungen zum platonischen
Symposion, Stuttgart-Leipzig 1997, 269: «Der Aufstieg zur Idee erscheint zugleich als

religiöse Initiation und als Anleitung zum reinen Denken, als hinnehmende Erfahrung
und als abstrahierende Erkenntnis. Auf die Mysterien weist Diotima selbst hin (210 a

1), und das Motiv prägt die ganze Ausführung in der Fülle der Verben des Sehens, die
über das Maß, das durch die im Griechischen geläufige Parallelisierung des Erkennens



Unmittelbare Gegenwart Gottes? 267

renz zwischen diesen religiös geprägten Metaphern bzw. der Funktion,
die sie in den platonischen und neuplatonischen Schriften erfüllen, und
der biblischen Fazialmetaphorik wurde in der Patristik kaum
wahrgenommen. Doch die Schau, von der Paulus aus der Hoffnungsperspektive
des Glaubens spricht, steht synekdochisch für die eschatologische
Vollendung des Menschen, während der Rekurs auf eine intuitive Schau in
den platonischen Schriften ein Versuch ist, die aporetische Frage nach
dem Guten (Politeia 506b—518b) und dem Schönen (Symposion 210e) zu
beantworten. Markiert die Schaumetaphorik im ersten Fall die Differenz
zu einem anfänglichen und vollendungsbedürftigenden Heilsstatus, so im
zweiten die Differenz zu einer lediglich diskursiven und truggefährdeten
Form des Erkennens.

Eine heudge Theologie der Mystik steht vor der Aufgabe, die mystische

Gottunmittelbarkeit von der biblischen Fazialmetaphorik her neu
zu verstehen: als Erfahrung von Gottes einbrechender und lebenserneuernder

Gegenwart. Da aber alle Glaubenden in diese Gottunmittelbarkeit
hineingeholt sind und aus ihr leben dürfen, sind mystische Erfahrungen
nach Karl Rahner als besonders intensive Glaubenserfahrungen zu
verstehen. In ihnen zeigt sich mit großer Prägnanz, was im «gewöhnlichen»
Glaubensvollzug unthematisch und unreflektiert bleibt.41 Die spezifische
Differenz ist deshalb eine psychologische, keine theologische. Mystische
Erfahrung seien Glaubenserfahrungen, die sich durch «ihr naturales Substrat

(Versenkungserfahrungen usw.) von den psychologischen
Gegebenheiten des Alltags» unterscheiden.42 Ein Aspekt dessen, was von
McGinn als mögliche aber nicht notwendige Begleiterscheinung
ausgegrenzt wird — «Visionen, herausgehobene Redeweisen, Verzückungen
und dergleichen»43 —, stellt bei Rahner gerade das unterscheidende Merk-

mit dem Sehvorgang nahegelegt ist, weit hinausgeht und den Leser sichtlich an die
Mysterienschau erinnern soll Die Verknüpfung der Motive führt zu einem
eindrucksvollen Gesamtbild: das ideale Schöne leuchtet so <plötzlich> vor dem geistigen
Auge des Erkennenden auf, wie in Eleusis das <große Licht> den im Dunkel Wartenden
aus dem Anaktoron entgegenstrahlt.»

41 Vgl. Karl RAHNER, «Das Problem der Transzendenzerfahrung aus
katholischdogmatischer Sicht», in: G. STACHEL (Hg.), Munen muso. Mainz 1978, 375: Das
«eigentliche Grundphänomen mystischer Transzendenzerfahrung (ist) auch schon, wenn
auch unreflex, in der schlichten Tat des christlichen Lebens in Glaube, Hoffnung und
Liebe als innerster Grund gegeben.»

42 Vgl. Karl RAHNER, Vorwort zu: C. Albrecht, Das mystische Wort. Erleben und
Sprechen in Versunkenheit. Hrsg. von H.A. Fischer-Barnicol. Mainz 1974, VII—XIV,
hier XIII (leicht gekürzt wiederabgedruckt in: DERS., Schriften zur Theologie, Bd. 12.
Zürich-Einsiedeln-Köln 1975, 428-438).

43 MCGINN I, 17. Vgl. ebd.: «Diese Dinge haben zugegebenermaßen eine große
Rolle in der Mystik gespielt; viele Mystiker haben jedoch Wert darauf gelegt, daß dies



268 Unmittelbare Gegenwart Gottes?

mal dar. Im folgenden Abschnitt soll versucht werden, diese Unterscheidung

zu konkretisieren und fortzubestimmen.

3. Mystische Erfahrung als intensive Glauhense fahrung

In christlicher Mystik intensiviert sich erlebnismäßig das, was für christlichen

Glauben grundlegend ist: die Wahrnehmung der wirksamen und
mich betreffenden Gegenwart Gottes. Glaubende beziehen sich betend
und aus dem Geiste lebend auf diese Gegenwart, die sie als Glaubende
konstituiert. Da sie aber weder über die Selbstvergegenwärtigung Gottes
als das Worauf ihres Antwortens verfügen noch ihr KaXssrottgeben in der
gegebenen Antwort aufgeht, ist dem Glaubensvollzug bei aller willentlichen

Intentionalität eine eigentümliche Passivität zu eigen. Doch während

dieses passive Moment im Glaubensalltag hintergründig bleibt und
das Bewußtsein überwiegt, die betende Vergegenwärtigung Gottes aktiv
zu vollziehen, kommt es in der mystischen Erfahrung zu einem radikalen
Umschlag von einem voluntativ-kognitiven Sich-richten-auf zu einem pathi-
schen Getroffen-sein-durch.AA

Dieser Umschlag läßt sich als Unterbrechung der Deutungsaktivität
des Glaubens beschreiben.45 In der Innenperspektive der Erlebenden
zeigt sich diese Unterbrechung als blanc, durch das die bisherigen
Orientierungshorizonte vorübergehend verloren gehen und bleibend fraglich
werden können. Die Intensität des mystischen Erlebens kann sich zur
Ekstase steigern, die sich dadurch auszeichnet, daß die sinnliche Wahr-

gerade nicht das Wesen der Begegnung mit Gott ausmacht. Viele der größten christlichen

Mystiker (man braucht nur an Origenes, Meister Eckhart und Johannes vom
Kreuz zu denken) sprachen sich entschieden gegen solche Erfahrungen aus. Statt dessen

hoben sie die neue Dimension von Innewerden hervor, die der mystischen Begegnung

eignet, das besondere und erhöhte Bewußtsein, das Liebe und Erkenntnis
umfaßt.»

44 Begrifflich orientiere ich mich hier an E. STRAUS, Vom Sinn der Sinne. Ein Beitrag

zur Grundlegung der Psychologie. Berlin-Göttingen-Heidelberg 1956, 393f.:
«Auch im Sehen erfahren wir nicht nur das Sichtbare, sondern uns selbst als Sehende.
Im blendenden Licht empfinde ich mein Sehen gestört, erfahre ich die Augen als

Organe meines Sehens betroffen. Freilich, so wie wir schmecken können wie etwas
schmeckt, nicht nur wie es mir schmeckt, riechen wie es riecht, wie die <niederen> Sinne

der gnostischen Haltung nicht ganz entzogen sind, so fehlt den höheren Sinnen nie
ein pathisches Moment. Immer bin ich in einer gewissen Weise betroffen. Beim Übergang

von einer Modalität zur anderen wird innerhalb der Ich-Welt-Beziehung der
Akzent verschoben vom Gewahren des Gegenstandes auf die Erfahrung des eigenen Leibes.

Selbst innerhalb der Grenzen einer Modalität gibt es Übergänge vom Sich-richten-
auf zum Getroffen-sein-durch.»

45 Vgl. auch Reinhard MARGREITER, Erfahrung und Mystik. Grenzen der Symbolisierung.

Berlin 1997, der den Begriff einer «Implosion» der Symbolisierungstätigkeit
prägt.



Unmittelbare Gegenwart Gottes? 269

nehmungsfähigkeit verlorengeht, das bewußte Erleben aber, anders als in
einem Ohnmachtszustand oder im Schlaf, erhalten bleibt.46 Bei aller
Intensität des Erlebens, die mystische Erfahrungen von alltäglichem
Glaubensvollzug unterscheidet, wird in diesen die «unmittelbare» Gegenwart
Gottes nur indirekt wahrgenommen, nämlich als der selber nicht
wahrnehmbare Ursprung eines responsiven Erlebens. In mystischen
Erfahrungen erleben sich Glaubende als von Gottes Gegenwart Berührte, wobei

sich diese Gegenwart selber einer direkten Wahrnehmung entzieht.
Der Reflexion zugänglich ist nur das responsorische Erleben, das auf das

auslösende Moment zurückschließen läßt. Dieser Rückschluß, der sich
intuitiv vollzieht und mit dem Gefühl untrüglicher Gewißheit verbunden
sein kann, ist als identifizierendes Deutungsgeschehen beschreibbar. Dem
nicht durch sinnliche Wahrnehmung ausgelösten Erleben wird nämlich
ein fremder Auslöser zugeordnet, der erinnernd als der Gott einer
bestimmten Glaubenstradition identifiziert wird, welcher bereits vom
Hörensagen vertraut ist (Hiob 42,5). Um ein bekanntes Beispiel anzuführen:
Das «Feuer», das Pascal am 23. November 1654 «von ungefähr elf Uhr
abends bis ungefähr eine halbe Stunde nach Mitternacht» überfällt und
ein heftiges responsorisches Erleben auslöst («Gewißheit, Gewißheit,
Gespür, Freude, Friede Freude, Freude, Freude, Tränen der Freude»),
bleibt nicht namenlos, sondern wird erkannt als «Gott Abrahams, Gott
Isaaks, Gott Jakobs Gott Jesu Christi», so daß Pascal zu ihm beten
kann: «Gerechter Vater, die Welt hat Dich nicht erkannt, so wie Ich
Dich erkannt habe.»47

Wenn mystisches Erleben der Gegenwart Gottes trotz seiner respon-
sorisch-vermittelten Struktur oft als unmittelbares beschrieben wird, so

liegt das sowohl an der überwältigenden Evidenz der geschenkten
Einsicht als auch an der Heftigkeit des responsorischen Erlebens, die dem
Erlebenden eine reflexive Distanzierung zu seinem Erleben verunmög-
licht.48 Im Bann dessen, was ihm widerfährt, fehlt dem in mystischer

46 Vgl. zu den verschiedenen Formen der (mystischen) Ekstase und zu ihrer
theologischen Deutung: Simon PENG-KELLER, Gottespassion in Versunkenheit. Die
psychologische Mystikforschung Carl Albrechts aus theologischer Perspektive. Mainz 2003.

47 BLAISE PASCAL, Schriften zur Religion. Übers, und Einl. von H.U. von Balthasar.

Einsiedeln 1982, 25. Theologisch fragwürdig wäre es allerdings, das Wirken Gottes
nur im «Feuer», im auslösenden Impuls zu sehen und Ausdeutung und Interpretation
ganz dem Glaubenden zuzuschlagen. Wenn es wirklich Gott ist, der sich in einem
solchen Geschehen mitteilt, dann bewirkt er nicht nur das Erleben sondern auch das
Verstehen. Oder in klassisch-mystischer Metaphorik: Das Feuer läßt nicht nur das Herz
erglühen, es erleuchtet auch den Verstand.

48 Vgl. auch Matthias JUNG, Erfahrung und Religion. Grundzüge einer hermeneu-
tisch-pragmatischen Religionsphilosophie. Freiburg i.Br.-München 1999, 309: «(••) daß



270 Unmittelbare Gegenwart Gottes?

Schau Versunkenen jeder Abstand zu sich und seinem Erleben. Der
kontemplative Beter geht nach Cassian ganz im Vollzug des inneren
Gebets auf und vergißt dabei sich selber und seine aktive Beteiligung am
Geschehen: «non est perfecta oratio, in qua se monachus vel hoc ip-
sum quod orat intellegit.»49 Dieses vorübergehende Selbstvergessen
bewirkt, daß die Gleichzeitigkeit der Selbst- und Gotteserkenntnis, die das

Glaubensbewußtsein auszeichnet, sich zu einem Nacheinander
verschiebt. Auf die selbstvergessene Gottesschau folgt die oft schmerzhafte
Erfahrung des Zurückgeworfenseins auf sich selber.50

Da die symbolisierende Tätigkeit des menschlichen Bewußtseins
durch sehr Verschiedenartiges unterbrochen werden kann (z. B. auch
durch eine Krankheit) und nicht jede Ekstase eine mystische Erfahrung
mit sich bringt, muß das responsorische Erleben daraufhin befragt werden,

inwiefern es sich als Nachhall einer göttlichen Berührung verstehen
läßt. Als untrügliche Zeichen und Erkenntnisgrund für die Gegenwart
Gottes gelten hier das Wachsen in der Liebe und eine tiefgreifende positive

Umwandlung des affektiven Erlebens.51 Daß mystisches Erleben bei
aller Vermittlung als unmittelbar erscheint, macht es anfällig für Irrtum
und Täuschung, insbesondere dort, wo die responsive Differenz
zwischen dem antwortenden Erleben und dem Worauf des Antwortens
übersehen wird.52 Nach Ignatius von Loyola sind es die unbemerkt ein-

die Bedeutung eines Erlebnisses sich in der <Wechselbestimmung> von phänomenaler
Qualität und symbolischer Form konstituiert, wird seinerseits eben nicht erlebt,
sondern nur rekonstruktiv erschlossen. Wenn diese Differenz beachtet wird, ist es möglich,

beispielsweise ein mystisches Erlebnis auf der phänomenalen Ebene als eine
Erfahrung von Unmittelbarkeit gelten zu lassen, ohne ihm auf der strukturanalystischen
Ebene den Status einer unmittelbaren zusprechen zu müssen.»

49 JEAN CASSIEN, Conférences VIII—XVII. Introduction, texte latin, traduction et
notes par E. PlCHERY. Paris 1958, 66 (Conl. 9,31).

50 Vgl. z.B. HEINRICH SeUSE, Deutsche mystische Schriften. Hrsg. von G.
Hofmann. Zürich-Düsseldorf 1999, 40f. (Vita, Kap. 2): «Diese übermächtige Entrückung
währte wohl eine Stunde, vielleicht auch nur eine halbe. Ob die Seele im Leib geblieben,

ob sie von ihm geschieden war, das wußte er nicht. Als er wieder zu sich zurückfand,

war ihm wie einem Menschen, der aus einer anderen Welt gekommen ist. Sein
Leib erfuhr in dem kurzen Augenblick einen solchen Schmerz, daß er glaubte, keinem
Menschen könne, außer in der Todesstunde, in so kurzer Zeit solcher Schmerz
widerfahren.»

51 Vgl. IGNATIUS VON Loyola, Deutsche Werkausgabe Bd. 2: Gründungstexte
der Gesellschaft Jesu. Übers, von P. Knauer. Mainz 1998, 251 (Nr. 329): «Es ist Gott
und einem jeden guten Engel eigen, der Seele, welche sie bewegen, wahre geistliche
Freude einzugießen und alle Traurigkeit und Verwirrung wegzunehmen, welche der
Dämon eingegeben hat.»

52 Zum Begriff der «responsiven Differenz» vgl. Bernhard WALDENFELS,
Antwortregister. Frankfurt/M. 1994, 242f.



Unmittelbare Gegenwart Gottes? 271

fließenden Wertungen und Ausdeutungen, denen man in einem geistlichen

Wahlprozeß besondere Aufmerksamkeit schenken muß, um nicht
aus echten Trosterfahrungen falsche Konsequenzen zu ziehen.53 Wo
nicht erkannt wird, daß auch mystisches Wahrnehmen immer schon
deutendes Verstehen ist, das durch eine gemeinschaftliche Interpretationspraxis

ermöglicht wird, droht nicht nur Selbstimmunisierung, sondern
auch ein vorzeitiger Abbruch der interpretativen Anstrengung, die sich
auch bei echten Erfahrungen nicht vermeiden läßt.

Was das mystische Erleben demnach von anderem Erleben
unterscheidet, ist nicht, daß es unmittelbar im Sinne von ungegenständlich ist —

das gilt für Empfindungen wie Schmerz und Gefühle wie Angst ebenso.
Auch das unvermittelte Auftreten an sich, das «sin causa precedente»54,
genügt nicht als Unterscheidungsmerkmal, können uns doch die
verschiedenartigsten Stimmungen ohne erkennbare Ursache — aus heiterem Himmel

— überfallen. Unterscheidend ist die spezifische Kombination von
verschiedenen Momenten: die Erfahrung von Heiligkeit und Liebe, die
alles Gewohnte unterbrechende Radikalität, die große Intensität, die

beglückende und heilsame Auswirkung, das überraschende und unvermittelnde

Auftreten, das auf eine Bewirktheit extra nos schließen läßt.
Da eine Theologie der Mystik sich an konkreten Glaubenserfahrungen

und schriftlich überlieferten Zeugnissen zu bewähren hat, soll im
folgenden Abschnitt das eben entwickelte Verständnis im Blick auf
einige Texte von Bernhard von Clairvaux vertieft werden. Der Rückgriff
auf Bernhard ist insofern nicht zufällig, als er nach Bernard McGinn «die
alles überragende Gestalt der Mystik im zwölften Jahrhundert»55 darstellt
und die Generationen nach ihm nachhaltig beeinflußte: «Kein Mystiker

53 Vgl. IGNATIUS VON Loyola, Gründungstexte der Gesellschaft Jesu (s. Anm.
51), 255 (Geistliche Übungen Nr. 336): «Sooft eine Tröstung ohne vorherige Ursache
bei uns ist und obwohl als von Gott eingegebener ihr keinerlei Täuschung
zugrundeliegen kann, so müssen wir doch aufmerksam und eifrig die gegenwärtige Zeit der
Tröstung von der nächstfolgenden unterscheiden, in der die Seele noch glüht und die

Nachwirkungen der jetzt kürzlich empfangenen Gunst verspürt. Denn in dieser späteren

Zeit geschieht es häufig, daß wir aus eigener Gewohnheit, Gedankenfolge und
eigenem Urteil oder aus dem Gespür des guten oder bösen Geistes einiges verspüren
oder beschließen, was, da es nicht aus Gott selbst ohne Vermittlung hervorgeht,
sorgfältiger Prüfung bedarf, ehe man dazu zustimmt oder es ins Werk setzt.»

54 Vgl. ebd. 253 (Nr. 330): «Allein Gott kommt es zu, die Seele zu trösten, ohne
daß eine Ursache für die Tröstung vorhergeht; denn es ist dem Schöpfer eigen, in sein

Geschöpf einzutreten und es ganz zur Liebe zu ihm umzuwenden, zu ziehen und zu
ändern. Wir sagen aber, daß dann keine Ursache vorhergehe, wenn weder den Sinnen
noch dem Verstand noch unserem Willen etwas dargeboten worden ist, was aus sich
eine solche Tröstung hätte verursachen können.»

55 MCGINN II, 250.



272 Unmittelbare Gegenwart Gottes?

des Mittelalters wurde mehr gelesen und öfter zitiert als der Abt von
Clairvaux. Sogar die, deren Mystik sich von seiner stark unterschied, wie
Meister Eckhart, lernten viel von ihm.»56

III. Mystische Erfahrung hei Bernhard von Clairvaux

In gebotener Kürze möchte ich zunächst drei persönliche Zeugnisse
Bernhards57 anführen (a), um danach nach seiner theologischen Deutung
(b) und Mystagogie (c) zu fragen.

a) In seinen Predigten zum Hohenlied, die nach McGinn «zu den
schönsten und höchsten Ausdrücken der christlichen Mystik» gehören58,
erzählt Abt Bernhard seinen Mönchen, wie er manchmal in der
verkostenden Betrachtung des Schriftwortes die Ankunft des WORTES erlebt.
Indirekt, im Resonanzraum des Fühlens, erkennt er den verborgen
anwesenden «Bräutigam»: «Durch keinerlei Bewegung von seiner Seite endlich
machte er sich mir bekannt, durch keinen meiner Sinne glitt er in mein
Inneres: allein aus der Bewegung des Herzens, wie oben gesagt, wurde
ich seiner Gegenwart inne; und aus dem Fliehen der Laster und dem
Zurückdrängen der fleischlichen Begierden bemerkte ich das Vermögen
seiner Kraft.»59 In der Bewegung des Herzens, in der Verwandlung des

Begehrens und in der einströmenden Süße60 nimmt Bernhard die
Anwesenheit des «schüchternen Liebhabers»61 der Seele wahr. Christus, das

lebendige Wort Gottes, ist anwesend als Stille, welche die Krankheit des

inneren Auges zu heilen vermag.62 Doch kaum ist der Bräutigam
entdeckt, flieht er schon wieder und läßt den Menschen voller Sehnsucht
zurück.

Bernhard kennt auch eine ekstatische Erfahrung, in welcher der
fliehende Bräutigam die minnende Seele mit sich fortreißt. Es komme
«zuweilen vor, daß die Seele sogar aus den körperlichen Sinnen auswandert
oder entrückt wird, so daß sie, weil sie nur mehr das Wort spürt, sich

56 Ebd. 339.
57 Ich zitiere aus: BERNHARD VON CLAIRVAUX, Sermones super Cantica Cantico-

rum Predigten über das Hohe Lied. Sämtliche Werke, lateinisch/deutsch, hrsg. von G.B.
WINKLER. Innsbruck 1994 (Bd. 5) und 1995 (Bd. 6); Sermones per annum II/Predig-
ten zum Kirchenjahr II. Innsbruck 1997 (Bd. 8).

58 McGinn II, 252f.
59 BERNHARD VON Clairvaux, Sämtliche Werke, Bd. 6, 499ff. (Sermones super

Cantica Canticorum 74,5f.) (s. Anm. 57).
60 Stellenangaben bei U. KÖPF, Religiöse Erfahrung in der Theologie Bernhards von

Clairvaux. Tübingen 1980, 152ff.
61 DERS., Sämtliche Werke, Bd. 6, 257 (Sermones super Cantica Canticorum 57,4).
62 DERS., Sämtliche Werke, Bd. 8, 583 (5. Predigt zu Maria Himmelfahrt 8).



Unmittelbare Gegenwart Gottes? 273

selbst nicht mehr spürt. Das geschieht, wenn der Geist, von der unsagbaren

Seligkeit des Wortes angezogen, sich gleichsam aus sich selbst
davonstiehlt oder vielmehr sich selbst entrückt wird und entgleitet, um das

Wort zu genießen. Aber wann geschieht das, oder wie lange dauert
es? Süße Gemeinschaft, aber kurzer Augenblick und seltene
Erfahrung!»63

Betont Bernhard hier die Seltenheit dieser Erfahrung, so verweisen
andere Stellen auf fließende Übergänge zwischen «gewöhnlicher» und
mystischer Glaubenserfahrung: «Oft treten wir mit lauem und trockenem
Herzen an den Altar und bemühen uns zu beten. Wenn wir aber darin
verharren, ergießt sich plötzlich Gnade über uns, das Herz schwillt, und
ein Strom der Liebe füllt die Brust; und wenn jemand da ist, der sie

drückt, wird sie unverzüglich von der Milch der empfangenden Süße

überquellen.»64
b) Für Bernhards theologische Reflexion auf das Widerfahrnis mystischer

Kontemplation ist die folgende Passage aus der 41. Predigt zum
Hohelied aufschlußreich:

«Wenn aber etwas vom schimmernden göttlichen Licht unversehens und
gleichsam in einem Augenblick in der Seele aufstrahlt und der Geist außer
sich gerät, bieten sich sogleich, ich weiß nicht woher, bildliche Vergleiche
mit niedrigeren Dingen an, sei es zur Mäßigung des allzu hellen Glanzes, sei

es zum Gebrauch beim Unterricht. Sie entsprechen den von Gott eingegossenen

Erfahrungen in angemessener Weise. Durch sie wird jener überreine
und überhelle Strahl der Wahrheit gewissermaßen gedämpft und einerseits
für die Seele erträglicher, andererseits aber geeigneter, anderen je nach
Wunsch mitgeteilt zu werden. Ich glaube jedoch, daß diese Bilder in uns auf
Eingebung der heiligen Engel zustande kommen, wie auch umgekehrt
verkehrte und böse Gedanken ohne Zweifel von den bösen Engeln eingeflüstert

werden.»65

Das einbrechende göttliche Licht, das die gewohnte geistige Aktivität
schlagartig verblassen läßt und den Menschen außer sich versetzt, setzt
nach Bernhard eine intensive Imagination in Gang. Die überwältigende
Erfahrung ruft nach einer radikalen Neuorientierung und einer
symbolisierenden Verarbeitung, womit auch das Risiko des Selbstmißverständnisses

unvermeidlich wird. Nur durch die vermittelnde Tätigkeit der «hei-

63 DeRS., Sämtliche Werke, Bd. 6, 647 (Sermones super Cantica Canticorum
85,13).

64 DERS., Sämtliche Werke, Bd. 5, 141 (Sermones super Cantica Canticorum 9,7).
65 DERS., Sämtliche Werke, Bd. 6, 75 (Sermones super Cantica Canticorum 41,3).

Vom inneren Auge, das «Gott, das unbegrenzte Licht, und seine unsichtbaren Güter»
zu schauen vermag, redet Bernhard in seiner 5. Predigt zu Maria Himmelfahrt (Sämtliche

Werke, Bd. 8, 583ff.).



274 Unmittelbare Gegenwart Gottes?

ligen Engel» versteht der Mystiker, was er erlebt. Sie sind, wie McGinn
paraphrasiert, die Gefährten des Bräutigams, «die als notwendige
Vermittler der göttlichen Visionen zu den Menschen agieren.»66

Folgt man Bernhards Unterscheidung zwischen der Ekstase des
Verstandes und der Ekstase des Herzen67, so ist die mystische Erfahrung in
doppelter Hinsicht vermittelt: hier durch die Engel, dort durch den
Affekt. Von der ewigen Schau ist sie jedenfalls klar zu unterscheiden,
vergleicht Bernhard sie doch mit einem Traumbild. «Im Schlummer der
Betrachtung träumt er Gott: freilich sieht er ihn wie in einem Spiegel und
nur in rätselhaften Umrissen (IKor 13,12), aber noch nicht von Angesicht

zu Angesicht. Obwohl er ihn eher ahnt als schaut, nur flüchtig und
gewissermaßen wie im Schimmer eines vorbeihuschenden Funkens,
obwohl er nur ganz schwach seine Nähe spürt, entbrennt er doch in Liebe
zu ihm.»68 Die mystische Gottesschau, darin von der «gewöhnlichen»
Glaubenserfahrung nicht unterscheidbar, ist für Bernhard schließlich
mehr ein Sich-von-Gott-angeschaut-Wissen als ein aktives Schauen: «Die
Seele, die Gott schaut, sieht ihn ganz so, als würde nur sie von ihm
gesehen.»69

66 MCGINN II, 318 (Sermones super Cantica Canticorum 31,5). Vgl. auch ebd.:
«Aus dem Gold [Hld 1,11] formen die Engel himmlische Wahrheiten, um sie <den Ohren

der Seele einzuführen). Bernhard fährt fort: dich glaube, das heißt nichts anderes,
als geistige Bilder (spirituales similitudines) entwerfen und darin die reinsten Gedanken
(purissima sensa) der göttlichen Wahrheit vor das Auge der betrachtenden Seele
führen.)»

67 BERNHARD VON CLAIRVAUX, Sämtliche Werke, Bd. 6, 165 (Sermones super
Cantica Canticorum 49,4): «Wenn es nämlich in der seligen Beschauung zwei Arten der

Entrückung gibt [duo sint beatae contemplationis excessus], eine im Verstand und eine
im Herzen, eine im Licht, die andere in der Glut, die eine im Erkennen, die andere in
der Hingabe, so wird die Gesinnung der Frömmigkeit, das von Liebe brennende Herz,
die Eingießung heiliger Hingabe ebenso wie der tatkräftige, von Eifer erfüllte Geist,
nur aus dem Weinkeller heimgebracht. Jeder, dem es geschenkt ist, mit einer Fülle
solcher Gaben vom Gebet aufzustehen, kann in Wahrheit sprechen: dn den Weinkeller
hat er mich geführt.) (Hld 2,3).»

68 BERNHARD VON CLAIRVAUX, Sämtliche Werke, Bd. 5, 263 (Sermones super
Cantica Canticorum 18,6).

69 Zit. nach MCGINN II, 31 lf. (Sermones super Cantica Canticorum 69,8). Vgl. auch
BERNHARD VON CLAIRVAUX, Sermones super Cantica Canticorum 57,8 (zitiert in
MCGINN II, 308): «Wenn nun dieses Feuer allen Sündenmakel, allen Rost verzehrt hat;
wenn dann das Gewissen gereinigt und beruhigt und der Geist mit einem Male
ungewöhnlich weit geworden ist und Licht einströmt und den Verstand erleuchtet, sei es

zum Verständnis der Schriften oder zur Kenntnis der Geheimnisse dann ruht ohne

Zweifel das Auge des Bräutigams auf dir.»



Unmittelbare Gegenwart Gottes? 275

c) Es ist das affektive Moment, das in Bernhards Mystagogie
überwiegt, denn: «Begriffe machen gelehrt, Ergriffenheit weise.»70 Gott lockt
den Menschen, indem er in ihm die Sehnsucht entfacht, seine verborgene

Gegenwart zu suchen wie die Braut den sich entziehenden Bräutigam.71

Beachtet man den Verkündigungskontext, dem die Hoheliedauslegungen

Bernhards entstammen, so läßt der Rekurs auf eigene
Gebetserfahrungen eine doppelte mystagogische Intention vermuten. Zum
einen ermutigt der Abt von Clairvaux seine Mönche, im Licht der Hl.
Schrift im Buch der eigenen Erfahrung zu lesen und auf diese Weise zu
entdecken und zu verstehen, was ihnen bereits unbemerkt an kontemplativer

Erfahrung geschenkt ist. Zum anderen möchte Bernhard, die

eigene Gebetserfahrung exemplarisch aufgreifend, hinführen zu neuen
Erfahrungen, zur Wahrnehmung des lebendigen Gotteswortes, in dessen

verborgene Gegenwart der Beter durch das meditative Hören und
Verkosten des Schriftworts geführt wird.

IV. Zusammenfassung

In seiner Geschichte der abendländischen Mystik macht Bernard
McGinn den Vorschlag, Mystik als ein Element des christlichen
Glaubenslebens zu verstehen, welches «das betrifft, was man unmittelbare
bzw. direkte Gegenwart Gottes nennen kann, und dies in einem dreifachen

Sinn: als Vorbereitung auf sie, als Bewußtsein von ihr und als
Reaktion auf sie»72. McGinns heuristischer Raster ist zugleich weit und eng
konzipiert: weit, weil es Mystik nicht auf Einigungserfahrungen festlegt
und Phänomene wie «Visionen, herausgehobene Redeweisen, Verzük-
kungen»73 als Nebenerscheinungen des mystischen Erlebens beschreibt;

70 BERNHARD VON Clairvaux, Sämtliche Werke, Bd. 5, 342 (Sermones super
Cantica Canticorum 23, 14): «Instructio doctos reddit, affectio sapientes» (Übers, nach
MCGINN II, 289).

71 Vgl. MCGINN II, 330: «Im Sermo de diversis 19 sehnt sich Bernhard nach der Zeit,
mo wir in ewiger Freude im Quell der Gottheit selber selbst tiefer untertauchen, wo
Welle sich auf Welle stürzt, ohne Unterbrechung, ohne Abstand). Hier werden die seligen

Geister <mit nackten Augen das Wesen der Gottheit [schauen], nicht mehr
getäuscht durch die Vorspiegelungen körperlicher Trugbilder). Es wird eine Einheit sein
ohne jeden (vermittelnden Dolmetsch) (medius interpres wie er im irdischen Leben
immer gegenwärtig ist. Für Bernhard ist zwar die mystische Einigung in diesem Leben
die unmittelbarste Gotteserfahrung, aber dennoch bedarf sie der Vermittlung. Deshalb
gewährt sie auch nicht die volle Erfüllung. Solange wir leben, wird jedes Auslangen
nach der Einigung mit Gott uns mit ebensoviel Verlangen als Befriedigung beseelen,
wie ekstatisch der kurze Augenblick der Aufnahme in die imitas Spiritus auch sei.»

72 McGinn 1,16.
73 Ebd. 17.



276 Unmittelbare Gegenwart Gottes?

eng, weil es scharf unterscheidet zwischen «gewöhnlicher» und mystischer

Glaubenserfahrung: «Die Differenz liegt in der subjektiv wie
objektiv direkteren, bisweilen sogar unmittelbaren Erfahrung göttlicher
Gegenwart.»74 Demgegenüber versuchte ich im Rückgriff auf die paulini-
sche Unmittelbarkeitsmetaphorik zu zeigen, daß Unmittelbarkeit als es-

chatologische Nähe zu Gott allen Glaubenden zugesprochen ist. Das ko-
präsentisch-unmittelbare «von Angesicht zu Angesicht» zu Gott hat für
diejenigen schon begonnen, die durch den Glauben in die anbrechende
messianische Wirklichkeit hineingezogen werden. Es wäre deshalb
problematisch, die mystische Erfahrung als unmittelbarere visio mediastina

zwischen der noch unvollkommenen Gotteserkenntnis im Glauben und
der visio beatifica anzusiedeln.75

Die mystische Erfahrung ist deshalb nicht unmittelbarer als die
«gewöhnliche» Glaubenserfahrung, aber der Mystiker erlebt die Gegenwart
Gottes intensiver. Die Differenz liegt nicht in der Unmittelbarkeit,
sondern gerade in den Formen intensiven Erlebens, die McGinn als

Begleitphänomene ausklammert. In der mystisch intensivierten Glaubenserfahrung

kommt es zu einem radikalen Umschlag von einem voluntativ-kogni-
tiven Sich-richten-auf zu einem pathischen Getroffen-sein-durcb, zu einer
radikalen Unterbrechung der Deutungsaktivität des Menschen, die jedoch nur
der Innenperspektive des unterbrochenen, aber bereits wieder neu
symbolisierenden Bewußtseins zugänglich ist.

Es wäre deshalb m. E. sinnvoll, den Mystikbegriff zugleich weiter
und enger zu fassen, als es Bernard McGinns in seiner heuristischen Skizze

tut. Weiter, indem man die Kontinuität zwischen «gewöhnlicher» und
mystischer Glaubenserfahrung betont, wozu sich McGinns Ansatz bei
der Präsenzerfahrung vorzüglich eignet; enger, indem man Mystik als

Widerfahrnis der Gottespassion zu fassen versucht, das ein starkes respon-
sorisches Erleben auslöst und oft mit visionärer Schau in einem
ekstatischen Bewußtseinszustand verbunden ist.76

74 Ebd. 19.
75 Vgl. RAHNER, Vorwort X (s. Anm. 42): «Die Vergöttlichung des Menschen, der

Besitz der göttlichen ungeschaffenen Gnade (Wirklichkeiten, die das Christentum
jedem gerechtfertigten Menschen zuspricht) kann nicht im eigentlichen Sinn durch
etwas überboten werden, was nicht Glorie, die unmittelbare Anschauung Gottes ist, die
der wirklichen Vollendung des Menschen vorbehalten ist.»

76 Vgl. PENG-KELLER, Gottespassion, 260-263 (s. Anm. 46); K. RUH, Geschichte
der abendländischen Mystik. Band II, München 1993, 78: «Wie in der Ekstase (extasis,

excessus, raptus) die visio erfolgt, so in der visio die Offenbarung (revelatio). Die
Ekstase ist der Akt, der die Bedingungen der leiblichen Existenz aufhebt, die visio die
übersinnliche Erkenntnis- und Erfahrungsform der visionären Person, die Offenbarung

die Kundgebung der Überwelt.»


	Unmittelbare Gegenwart Gottes? : Zur Theologie der Mystik bei Bernard McGinn

