
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Die Sünde der anderen?

Autor: Zimmermann, Béatrice Acklin

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761185

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761185
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


BÉATRICE ACKLIN ZIMMERMANN

Die Sünde der anderen?

Die neueren, systematisch-theologischen Beiträge zur Sündenthematik*
stimmen in ihrer Grundeinschätzung überein, daß sich das kirchliche
und theologische Reden von Sünde in einer tiefgreifenden Krise befindet.

Sünde ist zu einer unbekannten oder zumindest unverständlichen
Größe geworden, die moderne bzw. postmoderne Menschen und deren
Lebenswirklichkeit kaum mehr erreicht.1 Ein wesentlicher Grund für
diese Krise wird darin gesehen, daß die Theologie der heutigen Zeit mit
ihren veränderten Verstehensbedingungen und ihren ganz anders

gelagerten Erfahrungen nicht bzw. noch nicht gerecht zu werden vermag.2
Aus diesem Grund ist die Theologie — wenn ihre Rede von Sünde wieder
einsichtig und bedeutungsvoll werden soll — gefordert, von verengten
und bisweilen sogar falschen Vorstellungen von Sünde Abstand zu nehmen

und sich auf die Vorstellungs- und Erfahrungswelt heutiger
Menschen einzulassen.3

An Bemühungen, zeitgemäße Verstehenshilfen zu bieten und dem
im gesellschaftlichen wie im kirchlichen Bereich4 konstatierten
Bedeutungsschwund oder gar der Trivialisierung des Sündenbegriffs — etwa in
Form von «Steuer-», «Verkehrs-» oder «Diätsünde»5 — mit theologischer
Arbeit am Begriff Sünde als einer der verschliffensten theologischen

* Gekürzte und leicht veränderte Fassung des Habilitationsvortrages, der am
12.05.03 an der Theologischen Fakultät der Universität Freiburg/Schweiz gehalten
wurde: «Die Sünde der anderen? Eine kritisch-konstruktive Auseinandersetzung mit
dem hamartiologischen Entwurf von Christof Gestrich auf dem Hintergrund des

feministisch-theologischen Verständnisses von Sünde als Selbstverleugnung».
1

Vgl. SIEVERNICH, M., Schuld und Sünde in der Theologie der Gegenwart, Frankfurt

1982, 16f. HAAS, H.-St., «Bekannte Sünde». Eine systematische Untersuchung zum
theologischen Reden von der Sünde in der Gegenwart, Neukirchen-Vluyn 1992, 4f.

2 Vgl. HAAS, Bekannte Sünde, 5 (s. Anm. 1).
3 Vgl. ebd., 1 (s. Anm. 1). SIEVERNICH, Schuld und Sünde, 17 (s. Anm. 1).
4 Vgl. WELKER, M., Der Heilige Geist, in: EvTh 49 (1989) 126-141, hier: 133.
5 Vgl. ALBRECHT, W., Sondierungen zum Sündenbewußtsein. Unsere Verlegenheit

mit einem antiquierten und zugleich notwendigen Bestimmungselement des Menschen,
in: KatBl 109 (1984) 574-580, hier: 575.



Die Sünde der anderen? 221

Grundbegriffe6 zu begegnen, fehlt es denn auch nicht.7 Aber die in den
letzten Jahren konstatierte Renaissance der Sündenproblematik in der
herkömmlichen, sogenannten traditionellen Theologie8 weist insofern ein
bedenkliches Defizit auf, als sie die intensive Auseinandersetzung um
den Sündenbegriff in der sogenannten feministischen Theologie9 — abge-

6 Vgl. BRANDT, S./SUCHOCKI, M.H./WELKER, M., «Vorwort», in: DIES. (Hgg.),
Sünde. Ein unverständlich gewordenes Thema, Neukirchen-Vluyn 1997, 7—10, hier: 7.

7 Exemplarisch seien genannt: SCHNEIDER-FLUME, G., Die Identität des Sünders.
Eine Auseinandersetzung theologischer Anthropologie mit dem Konzept der
psychosozialen Identität Erik H. Eriksons, Göttingen 1985. GESTRICH, Ch., Die
Wiederkehr des Glanzes in der Welt. Die christliche Lehre von der Sünde und ihrer
Vergebung in gegenwärtiger Verantwortung, 2. verb. Aufl., Tübingen 1996. DERS.,
Typologie der Sünde. Über einige aktuelle Zugangsweisen zur Hamartiologie, in:
Zeitschrift für dialektische Theologie 9 (1993) 35—47. Jahrbuch für Biblische Theologie
Band 9 (1994): Sünde und Gericht. BRANDT, S., «Sünde. Ein Definitionsversuch», in:
BRANDT/SUCHOCKï/WELKER (Hgg.), Sünde, 13-34 (s. Anm. 6).

8 Die Etikettierung herkömmliche oder traditionelle Theologie in Gegenüberstellung
zu feministischer Theologie verdankt sich sowohl dem Selbstverständnis feministischer
Theologie als Kritik der bisher überwiegend von Männern betriebenen theologischen
Forschung als auch der Beobachtung, daß feministisch-theologische Forschung in
Europa bislang kaum institutionell verankert ist. Vgl. dazu JANOWSKI, J. Ch., «Was ist der
Forschungsbedarf theologischer Frauenforschung und feministischer Theologie
speziell in systematisch-theologischer Perspektive?», in: epd-Dokumentation 12/92, 42-51.
Damit soll allerdings nicht in Abrede gestellt werden, daß sowohl der Terminus
traditionelle Theologie als auch jener feministische Theologie in Anbetracht der verschiedenen
Richtungen, die beide Theologien je aufweisen, eine klare Simplifikation darstellen,
selbst wenn sich alle diese Richtungen unter den Oberbegriff einer feministischen bzw.
traditionellen Theologie subsumieren lassen.

9 Zum Selbstverständnis feministischer Theologie als perspektivischer und kon-
text-sensibler Theologie, die sich aus einem erweiterten, gender-bewußten Blickwinkel
nicht nur dekonstruktiv, sondern auch kritisch-konstruktiv zu theologischen Loci
verhält, vgl. JANOWSKI, Ch. J., Art. Feministische Theologie, in: RGG, Bd. 3 (2000), 71. —

Grundlegend für die feministisch-theologische Diskussion zur Sündenlehre: SAIVING
GOLDSTEIN, V., «Die menschliche Situation. Ein weiblicher Standpunkt», in: MOLT-
MANN-WENDEL, E., Menschenrechte für die Frau, München 1974, 108—129. PLAS-

KOW, J., Sin, Sex and Grace. Women's Experience and the Theologies of Reinhold
Niebuhr and Paul Tillich, Ann Arbor/Michigan 1980. RUETHER, R. R., Sexismus und
die Rede von Gott. Schritte zu einer anderen Theologie, Gütersloh 1985. SCHERZ -

BERG, L., Sünde und Gnade in der Feministischen Theologie, Mainz 1991. KUHL-
MANN, H., Freispruch für Eva? Eva und der Sündenfall in der feministischen Theologie.

Ein Vergleich der Positionen Elga Sorges und Luise Schottroffs, in: BThZ 7 (1990)
36-50. SCHAUMBERGER, Ch./SCHOTTROFF, L., Schuld und Macht. Studien zu einer
feministischen Befreiungstheologie, München 1988. GREY, M., «Expelled again from
Eden». Facing Difference through Connection, in: Feminist Theology 21 (1999) 8-20.
SCHNEIDER-FLUME, G., Frauensünde? Überlegungen zu Geschlechterdifferenz und
Sünde, in: ZThK 91 (1994) 299—317. MOLTMANN-WENDEL, E., Gibt es eine feministische

Rechtfertigungslehre?, in: EvTh 60 (2000) 348-359. HARTLIEB, E., «Die femi-



222 Die Sünde der anderen?

sehen von gelegentlichen beiläufigen Bemerkungen10 — nicht beachtet.
Diese mangelnde Kenntnisnahme ist um so erstaunlicher, als feministische

Theologie wesentlich länger schon als traditionelle Theologie daran
arbeitet, den Begriff Sünde neu zu bestimmen und die christliche
Sündenlehre einer eingehenden Re-Formulierung zu unterziehen. Nicht
zuletzt durch die hinsichtlich des Nationalsozialismus, der ökologischen
Krise und der Probleme der sogenannten Dritten Welt aufgebrochenen
Frage nach dem Verhältnis von Opfern und Tätern bzw. Täterinnen11
hat sich die Debatte um den Begriff der Sünde speziell in feministischer
Theologie intensiviert und präzisiert.

Daß die feministisch-theologische Diskussion zur Sündenthematik in
den neueren hamartiologischen Beiträgen traditioneller Theologie fast
durchgehend ignoriert wird, scheint wesentlich damit zusammenzuhängen,

daß diese den genuin theologischen Charakter feministischer Theologie

noch immer in Frage stellt und entsprechend das theologische
Interesse feministischer Theologinnen an einer Klärung des Sündenbegriffs
anzweifelt.12 Gleichzeitig ist umgekehrt festzustellen, daß die methodisch
wie sachlich vielfältigen feministisch-theologischen Arbeiten zur
Sündenthematik13 sich über weite Strecken geweigert haben, eine positive
Anknüpfung an hamartiologische Entwürfe traditioneller Theologie zu
suchen. Mit dem von einem großen Teil feministischer Theologinnen
sich selbst auferlegten Diktat zur kritischen Abgrenzung gegenüber der

traditionellen Theologie einerseits und den Vorbehalten vieler Theologen
gegenüber der feministischen Theologie und deren angeblich nichttheologischen

Motiven14 andererseits haben sich bislang aber beide Seiten der

nistische Rede von der Sünde. Grundstrukturen feministischer Argumentationen», in:
BrANDT/SUCHOCKI/Welker (Hgg.), Sünde, 155-174 (s. Anm. 6).

10 Vgl. HÄRLE, W., Dogmatik, Berlin/New York 1995, 483. GESTRICH, Wiederkehr,

16 (s. Anm. 7). - Die Ignoranz in Bezug auf die feministisch-theologische
Diskussion um den Sündenbegriff gilt in erster Linie für die institutionell verankerte
traditionelle Theologie in Europa.

11 Vgl. EBBINGHAUS, A. (Hrsg.), Opfer und Täterinnen. Frauenbiographien des

Nationalsozialismus, Nördlingen 1987. THÜRMER-ROHR, Ch., «Aus der Täuschung in
die Ent-Täuschung. Zur Mittäterschaft von Frauen», in: DIES., Vagabundinnen.
Feministische Essays, Frankfurt/M. 1999, 45—67.

12 Vgl. z.B. BEYERHAUS, P., Frauen im theologischen Aufstand. Eine
Orientierungshilfe zur «feministischen Theologie», Neuhausen-Stuttgart 1983, bes. 7ff.; 95ff.;
36ff. SAUTER, G., Was heißt «Evangelische Theologie»? in: EvTh 44 (1984) 112—137,
bes. 128f. Tendenziell auch GESTRICH, Wiederkehr, 16 (s. Anm. 7).

13 Vgl. dazu HARTLIEB, Feministische Rede, 158—169 (s. Anm. 9).
14 Vgl. z.B. STOLZ, F., Feministische Religiosität - Feministische Theologie.

Religionswissenschaftliche Perspektiven, in: ZThK 86 (1989) 477—516.



Die Sünde der anderen? 223

prinzipiellen Möglichkeit eines konstruktiven Dialogs im Bezug auf die
Sündenlehre und deren Re-Formulierung beraubt.

Dieses deutliche Defizit soll im folgenden dadurch angegangen werden,

daß ein hamartiologischer Entwurf feministischer und traditioneller
Theologie gezielt miteinander ins Gespräch gebracht werden. Dazu wird
in einem ersten Schritt jener Stoßrichtung feministischer Theologie
nachgegangen, die eine Re-Formulierung der Sündenlehre maßgeblich in
Abgrenzung zum vorherrschenden Verständnis von Sünde als Hybris
bzw. deren Entsprechungen wie Selbstbehauptung, Selbstverwirklichung
oder Selbstrechtfertigung anstrebt. In einem zweiten Schritt wird mit der
Sündenlehre von Christof Gestrich ein neuerer hamartiologischer Ansatz
traditioneller Theologie umrissen werden, der durch seine dezidierte
Erschließung von Sünde als Selbstrechtfertigung in zugespitzter Weise die
Widerrede feministischer Theologie herauszufordern scheint. In einem
dritten Schritt werden die beiden Positionen insofern in ein kritisch-konstruktives

Gespräch treten, als sie sich gegenseitig befragen, sich gegenseitig

auf Defizite und Aporien hinweisen und so die Tragfähigkeit des

jeweiligen Ansatzes überprüfen. Im Zuge dessen wird sich nicht nur
erweisen, ob der ausgewählte hamartiologische Neuansatz «traditioneller»
Theologie grundsätzlich anschlußfähig ist für «feministische» Theologie,
sondern durch die feministisch-theologische Position wird Gestrich
gewissermaßen auch dazu herausgefordert, sich darüber Rechenschaft
abzulegen, inwiefern er mit seinem hamartiologischen Entwurf das von
ihm selber aufgestellte Postulat eingelöst hat, «Sünde in der theologischen

Lehre in weitverzweigten Perspektiven neu zu überdenken und zu
reformulieren»15.

I. Zurfeministisch-theologischen Bestimmung von Sünde als Selbstverleugnungx&

Sozusagen «als Initialzündung für die Diskussion um das Sündenverständnis

in der feministischen Theologie»17 gewirkt hat der in den sech-

ziger-Jahren verfaßte Aufsatz der Amerikanerin Valerie Saiving Gold-

15 GESTRICH, Wiederkehr, 16 (s. Anm. 7).
16 Von der in feministischer Theologie geführten Debatte zum Sündenverständnis

wird im folgenden nur jene Stoßrichtung herausgestellt, die um die Definition von
Sünde als Hybris und deren Entsprechungen kreist. Unberücksichtigt bleiben indessen
jene feministisch-theologischen Entwürfe zur Sündenlehre, die sich mit den
Leitbegriffen: Sünde als Begierde, Sünde als Lüge und Sünde als Sexismus charakterisieren
lassen. Zu dieser Einteilung vgl. HARTLIEB, Feministische Rede, 158ff.; 164ff. (s.
Anm. 9).

17 HARTLIEB, Feministische Rede, 161 (s. Anm. 9).



224 Die Sünde der anderen?

stein mit dem charakteristischen Titel: The Human Situation: A Feminine
View,18 Saiving Goldsteins Grundthese lautet, daß das in der theologischen

Tradition besonders unter Berufung auf Paulus vorherrschende
Verständnis von Sünde als Hybris — bzw. deren Entsprechungen wie
Hochmut, Selbstbehauptung und Selbstrechtfertigung — lediglich die

Erfahrung einer, nämlich der männlichen Hälfte der Menschheit
widerspiegle. Diese These ist 1975 von der jüdischen Theologin Judith Plas-
kow aufgegriffen und in Auseinandersetzung mit dem Sünden- und
Gnadenverständnis von Reinhold Niebuhr und Paul Tillich weiter
entfaltet worden, und zwar dergestalt, daß Plaskow durch ihre dezidierte
Kritik an den beiden genannten Entwürfen — als vorrangig auf männlichen

Erfahrungen beruhenden — nachdrücklich die Berücksichtigung
von Frauenerfahrung in der Rede von Sünde einfordert. Den Grund
dafür, daß in der herkömmlichen Sündenlehre weibliche Erfahrungszusammenhänge

ausgeblendet oder übersehen würden, lokalisiert Plaskow
in der Generalisierung und Universalisierung der männlichen Perspektive:

Die verallgemeinernde Rede von der Sünde des Menschen nimmt
spezifische Frauenerfahrung nicht in den Blick. Im Unterschied zu
Saiving Goldstein, die die Erfahrungsdifferenz von Frauen und Männern
ausschließlich auf der individualpsychologischen Ebene begründet, nämlich

mit der unterschiedlichen weiblichen und männlichen Identitätsbildung,

betont Plaskow die Verbindung von existenziell-psychologischer
und sozial-struktureller Ebene in der Entfaltung von individueller Erfahrung:

Nicht allein die individualpsychologische Ebene der Identitätsbildung

begründe die besondere Frauenerfahrung, sondern vielmehr wirke
die Ebene sozialer Rollenzuweisungen und struktureller Erwartungshorizonte

für ein der Norm von Weiblichkeit entsprechendes Wahrnehmen
und Verhalten entscheidend auf die individuelle Erfahrungsebene ein.19

Plaskows Analyse der Erfahrung von Frauen führt zum Ergebnis, daß

Frauen sich stärker als Männer aus den sozialen Rollenzuweisungen
verstehen. Entsprechend stehe bei Frauen die Erfahrung von Selbstverneinung

und Selbstlosigkeit im Vordergrund, bei Männern dagegen Hochmut

und Selbstbehauptung.20
Ihre These von der Erfahrungsdifferenz zwischen Frauen und Männern

macht Plaskow unmittelbar theologisch fruchtbar, indem sie zwei-

18 SAIVING Goldstein, V., The Human Situation: A Feminine View, in: The

journal of Religion 40 (1960) 100—112 (deutsch: «Die menschliche Situation. Ein
weiblicher Standpunkt», in: MOLTMANN-WENDEL, E., Menschenrechte für die Frau, München

1974, 108-129).
19 Vgl. HARTLIEB, Feministische Rede, 162 (s. Anm. 9).
20 Vgl. PLASKOW, Sex, Sin and Grace, 9—50 (s. Anm. 9).



Die Sünde der anderen? 225

erlei Arten von Sünde unterscheidet, nämlich die eher frauenspezifische
Sünde der Selbstverleugnung bzw. Selbstlosigkeit und die eher
männerspezifische Sünde der Selbstüberhebung bzw. Selbstbehauptung. Gegen
das in der theologischen Tradition vorherrschende Verständnis von
Sünde als Rebellion gegen Gott, Stolz und Ich-Sucht wendet Plaskow
ein, daß die Hauptsünde von Frauen gar nicht Hochmut und
Selbstbehauptung sein könne: Vielmehr litten Frauen tendenziell an zu wenig
Selbstbewußtsein und neigten zur Selbstverleugnung, so daß ihre Sünde

vor allem darin bestehe, in die ihr von der Gesellschaft zugeschriebene
Rolle der Selbstverneinung und Selbstaufgabe einzuwilligen.21 Daß Plaskow

ihre Annahme von der frauenspezifischen Erfahrung einer alltäglich
diktierten Selbstverleugnung als Sünde identifiziert, verdankt sich ihrer
Überlegung, daß durch Selbstverleugnung das authentische Selbst
verfehlt und somit gegen die Geschöpflichkeit verstoße, die sich nur in der
Aktualisierung des authentischen Selbst verwirkliche. Mit der
Selbstüberhebung einerseits und der Selbstverleugnung andererseits bringt die
menschliche Geschöpflichkeit also eine doppelte Gefahr mit sich. Weil
aber die Frauen ungleich mehr als die Männer durch die Tendenz zur
Selbstverleugnung gefährdet seien, bedeute letztlich Umkehr für Frauen
nicht die Rücknahme oder die Ausrottung des stolzen Selbst, wie es die

traditionelle Theologie fordere, sondern zuallererst die Annahme ihrer
selbst. Gnadenerfahrung ereigne sich demnach in der Selbstentfaltung
und Personwerdung.22

Die These von Judith Plaskow hat sich in der Folge als außerordentlich

wirksam erwiesen: Die Meinung, die Sünde von Frauen könne nicht
Hybris sein, sondern in der Perspektive weiblicher Erfahrung müsse
Sünde zutreffender und diametral entgegengesetzt als Selbstverleugnung
beschrieben werden, ist geradezu common sense unter feministischen
Theologinnen geworden.23 Zusätzlich an Gewicht gewonnen hat Plas-

21
Vgl. ebd., 62ff. (s. Anm. 9). Diese Differenzierung wird später aufgegriffen von

HALKES, C.J.M., Suchen, was verloren ging, Gütersloh 1985, 109. MOLTMANN-WEN-
DEL, E., Das Land, wo Milch und Honig fließt. Perspektiven einer feministischen Theologie,

Gütersloh 1987, 169; 151.
22 Vgl. PLASKOW, Sex, Sin and Grace, bes. 69ff.; 249; 277f. (s. Anm. 9).
23 Wenn HALKES, C.J.M., Suchen was verloren ging, 109 (s. Anm. 21), für die

Unterscheidung in die «männliche» Sünde «Selbstbehauptung» und «Selbstaffirmation»
und die «weibliche» Sünde «Selbstvernachlässigung» und «Selbstverneinung» ausdrücklich

Bezug nimmt auf S. Kierkegaard und dessen mehrgliedrige Bestimmung von Sünde,

die mit den Kategorien der Geschlechterdifferenz gedeutet wird, dann übersieht sie

dabei, daß Kierkegaards Differenzierung: verzweifelt man selbst/nicht man selbst sein
wollen als Verzweiflung «sozusagen» der Männlichkeit/Weiblichkeit (vgl. KlERKE-



226 Die Sünde der anderen?

kows Differenzierung von Frauensünde und Männersünde durch die

exegetischen Studien von Luise Schottroff, in denen aufgezeigt werden
konnte, daß der paulinische Sündenbegriff weitaus komplexer ist als die
in der theologischen Tradition weithin dominierende einlinige Zuspitzung

auf den Gedanken der Hybris, des Selbstruhms und — damit
verbunden — der Selbstrechtfertigung.24 Auch wenn heute, als Folge
postmodernen philosophischen Denkens, die Differenzen zwischen Frauen
mehr hervorgehoben werden als eine allen Frauen gemeinsame Erfahrung,

so wird innerhalb feministischer Theologie weiterhin an der Rede

von weiblicher und männlicher Sünde festgehalten.25

II. Sünde als Selbstrechtfertigung — eine Ski^e des hamartiologischen Entwurfs
von Christof Gestrick

Daß für ein Gespräch mit feministischer Theologie der hamartiologische
Entwurf von Christof Gestrich herangezogen wird, bietet sich aus

folgenden Gründen an:
a) Im Zuge der erfolgten Wiederannäherung von katholischer und

protestantischer Hamartiologie26 will Gestrich einen hamartiologischen
Entwurf vorlegen, der konfessionell nicht festgelegt ist.27 Daraus ergibt
sich ein möglicher Bezugspunkt zum Selbstverständnis feministischer
Theologie als kontextueller Theologie, die konfessionelle Raster in ihrer
grundsätzlich ökumenischen Ausrichtung überschreitet.28

b) Gestrichs Entwurf zeichnet sich insofern durch eine bemerkenswerte

Zwischenposition aus, als die darin entfaltete Neuerschließung von
Sünde als Selbstrechtfertigung sowohl in Beziehung verstanden wird zur
zentralen Einsicht der Reformation (Stichwort: Rechtfertigungslehre) als

auch zu zentralen Bestrebungen und Denkweisen der Moderne (Stich-

GAARD, S., Die Krankheit zum Tode, Stuttgart 1997, 56) eine dreifache Relativierung
erfährt und sich nicht einfach mit dem Unterschied Mann/Frau verrechnen läßt.

24 SCHOTTROFF, L., «Die verführbare Eva und der sündige Adam.
Sozialgeschichtlich-feministische Überlegungen zum paulinischen Verständnis von Sünde und Befreiung»,

in: MOLTMANN-WENDEL, E. (Hg.), Weiblichkeit in der Theologie. Verdrängung
und Wiederkehr, Gütersloh 1988, 56-67.

25 Vgl. SCHERZBERG, L., «Art. Sünde/Schuld», in: Wörterbuch der Feministischen
Theologie, hrsg. von GÖSSMANN, E. et al., Gütersloh 2002, 526-528, hier: 527.

26 Vgl. CORRES, A./RAHNERj K., Das Böse. Wege zu seiner Bewältigung in
Psychotherapie und Christentum, Freiburg i.Br. 1982, 210—213.

27 Vgl. Gestrich, Wiederkehr, V (s. Anm. 7).
28 Vgl. SCHÖPSDAU, W., Feministische Theologien. Konfessionelle und ökumenische

Aspekte, in: MD 40 (1989) 87—92.



Die Sünde der anderen? 227

wort: Selbstbehauptung).29 Oestrich möchte einen Weg zu einem
gegenwartsbezogenen Reden von Sünde aufzeigen, der weder den traditionellen

Lehrbestand einfach wiederholt, noch sich einer kurzatmigen Suche
nach zeitgemäßen Ersatzbildungen verschreibt. Das macht neugierig,
welchen Weg Gestrich einschlägt und ob es ihm dabei gelingt, Sünde in
einer Weise zu denken, die verschiedenen Perspektiven Rechnung trägt.

c) Mit seinem gezielten Rückgriff auf die reformatorische Tradition
riskiert Gestrich, exakt jenes Verständnis von Sünde zu explizieren, das

im Kreuzfeuer feministischer Kritik an der traditionellen Sündenlehre
steht. Eine Reaktion auf Gestrichs Entwurf vonseiten feministischer
Theologie scheint sich also geradezu aufzudrängen.

d) Mit Gestrichs Ausgangsthese, daß «Theologie sich abkehren
(sollte) von all ihren Versuchen, die Sünde an Störungen der Ausbildung
menschlicher Identität zu verifizieren»30, scheint deutlich der Kernbestand

des Versuches feministischer Theologie getroffen, Sünde vorrangig
in den Zusammenhang mit der Identitätsproblematik zu bringen.

In Anlehnung an seinen Lehrer Gerhard Ebeling31 ist bei Gestrich
die entscheidende Bezugsgröße der Sündenlehre die umfassende Zerstörung

des Lebens. Der Gedanke von der drohenden Vernichtung von
Mensch und Natur durch die Sünde durchzieht wie ein roter Faden
Gestrichs hamartiologischen Entwurf. Für Gestrich ist es von den
biblischen Befunden her naheliegend, sich für einen neuen Zugang zum
Phänomen Sünde am biblischen Grundbegriff Herrlichkeit zu orientieren. In
einem exegetisch nicht ganz unstrittigen Durchgang32 durch die alttesta-
mentliche Bedeutung von kabod entfaltet Gestrich ein Verständnis von
Glan% als Wohlgefallen Gottes, das auf seiner Schöpfung ruht und dieser
ihre ganz eigene Würde und Herrlichkeit verleiht.33 Daß der Prozeß, der
von der Entbehrung des Glanzes als des göttlichen Wohlgefallens zu
einem Leben in Selbst- und Umweltzerstörung führt, vom Menschen aus
selber nicht durchbrochen werden kann, sondern daß diesem Gott zu
Hilfe kommen muß, zeigt nach Gestrich das Neue Testament auf
untrügliche Weise.34 Die Universalität, die nach Rom 3,23 gleichermaßen

29 Vgl. GESTRICH, Wiederkehr, V (s. Anm. 7).
30 Ebd., 80.
31 Vgl. EßELING, G., Dogmatik des christlichen Glaubens, Bd. I, 370f.; Bd. II,

266ff., 2. Aufl., Tübingen 1982.
32 Zu Recht fragt HAAS, Bekannte Sünde, 201 (s. Anm. 1), ob dem eschatolo-

gischen Akzent der paulinischen doxa-Vorstellung bei Gestrich genügend Rechnung
getragen sei.

33 Vgl. GESTRICH, Wiederkehr, 18ff. (s. Anm. 7).
34 Vgl. ebd., 21 ff.



228 Die Sünde der anderen?

für die Sünde und den Verlust der doxa gilt, umfaßt in der Konsequenz
von Gestrichs Gedankengang auch die Folgen der genannten Zerstörung.

Der Grund, weshalb dieser Verlust des Glanzes im Sinne von
göttlichem Wohlgefallen so zwanghaft Zerstörungsfolgen nach sich zieht,
liegt darin, daß der Mensch davon lebt, daß ihm «gut zugeredet»35 wird
und er in seiner einmaligen persönlichen Art Bestätigung erfährt. Wo
nun der Mensch diesen Zuspruch nicht im Rechtfertigungsurteil seines

Schöpfers vernimmt, gerät er unter einen unlösbaren Rechtfertigungszwang,

der ihn alles in den Dienst seiner Selbstrechtfertigung nehmen
und durch diesen Mißbrauch in seinem Eigenwert zerstören läßt.36 Ohne
das erkennbare Wohlgefallen Gottes verfällt der Mensch dem Zwang,
sich dieses Wohlgefallen anderweitig beschaffen zu müssen. Er gerät
dabei unaufhaltsam in einen Prozeß der Zerstörung hinein. An diesem

Selbstrechtfertigungssyndrom sieht Gestrich die ganze Menschheit
erkrankt.37

Mit dem Selbstrechtfertigungssyndrom ist hier allerdings keineswegs
das grundmenschliche Bedürfnis nach Anerkennung gemeint. Als Sünde
thematisiert werden muß der Begriff der Selbstrechtfertigung erst dort,
wo er nach Gestrich die Zusammenhänge des Unglaubens und der
fehlenden Verwurzelung in Gott abdeckt: Nicht das grundmenschliche
Streben nach Bestätigung ist das eigentliche Problem, sondern zur Sünde
kommt es erst dadurch, daß die benötigte Anerkennung erzwungen wird
und der Mensch alles in den Dienst dieser Bestrebung stellt.38 Die Sünde

tritt dort auf den Plan, wo mit aller Macht versucht wird, die

Beziehungsverhältnisse zu anderen Menschen und zur Umwelt überhaupt
dahingehend umzufunktionieren oder einzuengen, daß sie vor allem dem
Zweck der Selbstrechtfertigung dienen. Wo dies geschieht, wird dem
biblischen Liebesgebot zutiefst widersprochen.39 Diese «Inanspruchnahme
der Umwelt zur Selbstrechtfertigung»40 ist laut Gestrich «die allgemeiner-
fahrbare Grundgestalt der Sünde»41. Dabei ist diese Selbstrechtfertigung
nun nicht bloß als eine Weise menschlicher Handlungsmöglichkeiten
neben anderen zu denken, sondern vielmehr ist sie «von der Theologie als

falsches Vorzeichen vor allen unseren Lebensentscheidungen zu erfas-

35 Vgl. ebd., 28.
36 Vgl. ebd., 29f.
37 Vgl. ebd., 30.
38 Vgl. ebd., 201; 204.
39 Vgl. ebd., 30; 206.
40 Ebd., 204.
41 Ebd.



Die Sünde der anderen? 229

sen»42. Im Vorgang der Selbstrechtfertigung werden andere, wird die
Umwelt mißbraucht, weil sie als Gottesersatz gebraucht werden: Von
ihnen wird Unbilliges verlangt, weil sie einzelnen ihr Gutsein, ihr Gerechtsein

und dadurch auch ihre Daseinswürdigkeit attestieren sollen.43

Ist der grundsätzliche Vorgang des Sündigens im Verständnis Ge-
strichs damit umrissen, so gilt es abschließend festzuhalten, daß Gestrich
in seiner Bestimmung von Sünde als Indienstnahme anderer zur
Selbstrechtfertigung einen zentralen und bedrängenden Sachverhalt
anspricht, der auch gesellschaftlich, sozial und politisch zu Buche schlägt.

III. Gestrichs Sündenlehre im Gespräch mitfeministischer Theologie

Vordergründig lassen die sündentheologischen Überlegungen Gestrichs
kaum Anknüpfungsmöglichkeiten für feministische Theologie erkennen.
Vielmehr scheint bei Gestrichs Bestimmung von Sünde als Selbstrechtfertigung

gerade jene Facette des Sündenverständnisses expliziert, deren

Monopol im Zentrum feministisch-theologischer Kritik an der Tradition
steht. Erst bei näherer Betrachtung zeigen sich zwischen den beiden ha-

martiologischen Entwürfen auch Bezugspunkte, welche es erlauben, die
beiden Positionen trotz all der zwischen ihnen durchgängig bestehenden

Spannungen in ein kritisch-konstruktives Gespräch miteinander treten zu
lassen. Ein solches hätte sich auf die hier thesenartig vorgelegten und
weiterzuverfolgenden Gesichtspunkte zu konzentrieren:

a) Den dargestellten hamartiologischen Überlegungen Gestrichs und
feministischer Theologie gemeinsam ist, daß darin die Erschließung der
Sünde auf bedrängende Gegenwartsprobleme, nämlich auf die Unterwerfung

und Ausnutzung von Menschen und der (außermenschlichen) Natur

bezogen wird. Verständlich und dem unmittelbaren Empfinden unserer

Zeit vielleicht am ehesten zugänglich erscheint Sünde in der Bedeutung

der Selbst- und Umweltzerstörung. Der von Paulus behauptete
theologische Zusammenhang von Sünde und Tod44 wird — obwohl in
feministischer Theologie ansonsten erst einmal in Frage gestellt45 — hier

42 Ebd., 205.
43 Vgl. ebd., 204.
44 Zur Verhältnisbestimmung von Sünde und Tod vgl. die Überlegungen von

HÄRLE, Dogmatik, 487 (s. Anm. 10).
45 Ein noch weitgehend ausstehendes feministisch-theologisches Nachdenken über

die Bedeutung des Todes wird - wenn die komplexe und schmerzhafte Wirklichkeit
des Todes nicht aufs neue negiert oder zumindest bagatellisiert werden soll (vgl. DE

HAARDT, M., «Art. Tod/Sterben», in: Wörterbuch der Feministischen Theologie, hrsg.
von Gössmann, E. et al., 559-562, hier: 559 [s. Anm. 25]) - nicht darauf verzichten



230 Die Sünde der anderen?

von beiden Positionen insofern eingeholt, als Sünde im Zusammenhang
mit erkennbarer Zerstörung unserer Lebensverhältnisse gesehen wird:
Bei Gestrich, der sich dazu der unverbrauchten Leitmetapher des Glanes
bedient, hängt die Zerstörung der Lebensgrundlagen mit dem
Selbstrechtfertigungssyndrom zusammen. Feministische Theologinnen
ihrerseits machen einen Zusammenhang zwischen weiblicher Selbstverleugnung

bzw. Selbstverneinung und der Zerstörung des Lebensraums
und der Mitmenschlichkeit geltend: Durch ihr sündhaftes Verhalten,
indem sie es weitgehend unterlassen, sich selber einzubringen und ihre
Stimme zu erheben, wirken Frauen auf ihre Weise an zerstörerischen
Prozessen, an der Unterwerfung und Vernichtung von Menschenleben
und der Natur mit.46

b) Angesichts dessen, daß Gestrich in seiner Neuerschließung des

Sündenphänomens (auch) die reformatorische Tradition berücksichtigt
haben will, mag es überraschen, daß er dem kaum Rechnung trägt, was
Martin Luther trefflich herausgearbeitet hat und was gerade im Hinarbeiten

auf ein heute verständliches Reden von Sünde eine neue kritische
Besinnung verdient: die Einsicht nämlich, daß Sünde sich ebenso in guten

Werken und insofern in Selbstlosigkeit und Selbstentsagung manifestieren

kann wie in Selbstvermessenheit und Stolz.47 Zweifellos spricht
Gestrich in seiner Bestimmung der Sünde als Indienstnahme anderer und
von anderem zur Selbstrechtfertigung einen ganz zentralen Sachverhalt
an. Dennoch muß er sich — und dies keineswegs nur von feminstisch-
theologischer Seite — die Frage gefallen lassen, ob er in seinem Konzept
jener anderen Facette von Sünde genügend Beachtung schenke, die sich
in Selbstlosigkeit, Selbstverleugnung und Unterlassung ausdrückt: Hat
Gestrich den Aspekt der in Selbstlosigkeit sich manifestierenden Sünde
tatsächlich mit im Blick, wenn er einen unmittelbaren Zusammenhang
zwischen der Vergötzung der Umwelt und der Selbstvergötzung sieht,
insofern unsere Umwelt gefälligst auf uns bezogen zu sein und unserem
Dasein Glanz zu verleihen hat?48 Daß ein verkürztes Sündenverständnis,
das die Sünde auf Hochmut und auf Selbstvergötzung reduziert, die
Gefahr in sich birgt, daß womöglich an einer Vielzahl von Menschen vorbei

können, die Verhältnisbestimmung von Sünde und Tod auf ihre exegetische wie
systematisch-theologische Haltbarkeit hin zu überprüfen.

46 Vgl. PLASKOW, Sex, Sin and Grace, 3 (s. Anm. 9). MOLTMANN-WENDEL,
Rechtfertigungslehre, 352 (s. Anm. 9). SCHAUMBERGER/SCHOTTROFF, Schuld und Macht,
251-281 (s. Anm. 9).

47 Vgl. LUTHER M., 3. These der Heidelberger Disputation von 1518, in: WA 1,353,
19f.

48 Vgl. OESTRICH, Wiederkehr, 206 (s. Anm. 7).



Die Sünde der anderen? 231

geredet wird, hat ungleich früher schon als feministische Theologie Karl
Barth in seiner Sündenlehre angemahnt.49 Ob Barths entsprechende
Forderung nach einem differenzierten Sündenbegriff an einem Ort eingelöst
worden ist, wo er es nicht unbedingt erwartet hätte, nämlich in feministischer

Theologie, muß hingegen bezweifelt werden: Letztlich riskiert auch
die dargestellte feministisch-theologische Position — unter anderem
Vorzeichen freilich als Oestrich — eine erneute Engführung des Sündenbegriffs,

insofern sie in ihrem Konzept Stol% als einen Aspekt von Sünde —

der sich eben nicht selten in Selbstlosigkeit ausdrückt - vernachlässigt.
c) Christof Gestrich, der betont, daß Sünde in der theologischen

Lehre «in den verzweigten Perspektiven neu zu überdenken und zu
reformulieren sei»50, setzt sich knapp, aber durchwegs kritisch-konstruktiv
mit befreiungstheologischen Ansätzen einer Sündenlehre auseinander.51

Schlechthin ausgeblendet wird in seinem Konzept jedoch die Frage nach
geschlechtsspezifischen Erscheinungsformen von Sünde. Auf diese Leerstelle

als einer auch fundamentaltheologisch bedeutsamen wäre Gestrich
im Gegenüber zur feministischen Position deutlich hinzuweisen: Weil
Sünde wie Glaube sich immer (auch) individuell manifestieren52, weil
Sünde wie Glaube die ganz persönlichen Merkmale des je einzelnen und
der je einzelnen tragen, wird bei der Neuformulierung von Sünde weiter
differenziert und dabei auch die Geschlechterfrage in Rechnung gestellt
werden müssen. An Gestrich seinerseits wäre es dann, an feministische
Theologie die kritische Frage zu richten, ob die beiden Flaltungen der
Hybris und der Ich-Schwäche bzw. deren jeweilige Entsprechungen
einfach mit der Geschlechterdifferenz verrechnet werden dürfen. Im Bezug
auf die zweifellos notwendige Differenzierung des Sündenbegriffs fragt
es sich, ob die angeblich spezifisch weibliche Form von Sünde als

Selbstverneinung bzw. Selbstaufgabe sich nicht ebenso gut auch bei
Männern beobachten läßt: Man denke etwa an den Bereich der Politik,

49 Vgl. BARTH, K., Kirchliche Dogmatik, IV/2, Zollikon/Zürich 1955, 453f. Die
traditionelle Überbetonung der prometheischen Gestalt der Sünde als Hybris, Selbstsucht

und Selbstrechtfertigung hat nach Barth zur Folge, daß Sünde nur in ihrer
«finsteren Schönheit» (453) in den Blick kommt. Demgegenüber betont Barth, daß Sünde
sich real ganz überwiegend in viel primitiverer Gestalt, nämlich «schlicht banal,
unschön, ja häßlich» (453) darstelle: «Des Menschen Sünde ist nicht nur ein heroisches,
sondern auch ein gewöhnliches, triviales, ordinäres Unwesen. Er ist nicht nur
Prometheus oder Luzifer, sondern auch ganz einfach ein Faulpelz, ein Siebenschläfer,
ein Nichtstuer, ein Bummler.» (454)

50 GESTRICH, Wiederkehr, 16 (s. Anm. 7).
51 Vgl. ebd., 86-90.
52 Vgl. MOSTERT, W., Erfahrung als Kriterium der Theologie, in: ZThK 72 (1975)

427-460.



232 Die Sünde der anderen?

wo Sünde nicht zuletzt in Form von Opportunismus bis hin zu einem

bereitwilligen Anpassungsverhalten an totalitäre Systeme begegnet. Ob
es gelingen wird, geschlechtsspezifische Ausprägungen von Sünde zu
bedenken, ohne dadurch einer erneuten Festschreibung des Geschlechterdualismus

derart in die Hände zu spielen, wie dies Vorjahren Carol Gil-
ligan mit der von ihr auf zwei verschiedene Moralen hin zugespitzten
Differenzthese der Geschlechter getan hat53, ist noch nicht entschieden.

d) Der am individuellen menschlichen Identitätsstreben orientierte
Strang feministischer Sündentheologie wird sich in der Auseinandersetzung

mit Gestrich mit dem Vorwurf eines individualistischen Sündenverständnisses

konfrontiert sehen, insofern die Sünde der Selbstverneinung
bzw. Selbstverleugnung vorwiegend in ihrer Bedeutung für die je
einzelne Frau in den Blick genommen werde. Kritik daran, daß Frauen in
den durch ein primär individualistisch bestimmtes und daher verengtes
Sündenverständnis sich auszeichnenden Konzepten von Saiving-Gold-
stein, Plaskow, Moltmann-Wendel u. a. vorwiegend als Opfer sozialer

Rollenzuweisungen und struktureller Erwartungshorizonte erschienen
und ihre (schuldhafte) Beteiligung an gesellschaftlich-politischen Prozessen

außerhalb des Blickwinkels bliebe, erwächst feministischer Theologie
auch aus den eigenen Reihen: Die innerfeministische Kritik, daß in
diesem hamartiologischen Modell einer unzulässigen Verkürzung von
menschlicher Schuld und Verantwortung das Wort geredet würde54, teilt
Gestrich insofern, als er nachhaltig daran erinnert, «daß alle, die als Menschen

gewürdigt werden, auch als selbständige Subjekte von Sünde und
Schuld zu sehen sind»55. Für feministische Theologie könnte deshalb
nicht zuletzt die Auseinandersetzung mit Gestrich zum Anlaß verstärkter
Bemühungen werden, in der Frage voranzukommen, wie in der Rede

von Sünde eine Differenz zwischen Tätern bzw. Täterinnen und Opfern
gewahrt bleiben kann, ohne daß damit die Wahrnehmung der eigenen
Verantwortung für das eigene Tun und Lassen verweigert wird. Im
Gegenüber zu der je anderen Position könnten sich Gestrich und feministische

Theologinnen gegenseitig dazu drängen, vermehrt der Frage
nachzudenken, wie sich von struktureller Sünde reden läßt, ohne daß damit
der individuelle Aspekt von Schuldverstrickung aus dem Blick gerät.

e) Eine deutliche Kluft zwischen der skizzierten feministisch-theologischen

Position und dem Ansatz Gestrichs scheint sich — wie in den

53 Vgl. GiLLIGAN, C., Die andere Stimme. Lebenskonflikte und Moral der Frau,
München-Zürich 1984.

54 Vgl. SCHERZBERG, L., Sünde und Gnade in der feministischen Theologie, in:
Jahrbuch für Biblische Theologie 9 (1994) 261—283, hier: 279f.

55 GESTRICH, Wiederkehr, 295 (s. Anm. 7).



Die Sünde der anderen? 233

obigen Bemerkungen schon aufschien — im Bezug auf die Verknüpfung
von Gottes-, Welt- und Selbstverhältnis aufzutun. Grundsätzlich wird
diesem Zusammenhang bei Gestrich zwar Rechnung getragen, aber im
Gespräch mit feministischer Theologie könnte er darauf hingewiesen
werden, daß in seinen Reflexionen die — durch dessen Selbstrechtfertigungsstreben

— korrumpierte Beziehung des Menschen zur Außenwelt
eindeutig im Vordergrund steht, und zwar auf Kosten der gestörten
Beziehung des Menschen zu sich selbst, die Gestrich als Selbstvergötzung
wahrnimmt. Gestrich seinerseits wird im dargestellten
feministischtheologischen Verständnis von Sünde als Selbstverneinung bemängeln,
daß dieses vorwiegend den gestörten Selbstbezug von Menschen bzw.
von Frauen im Blick habe und den Welt- und Gottesbezug von Sünde

vernachlässige, wenn nicht sogar ausblende. Beide Positionen werden
sich deshalb zu vergegenwärtigen haben, daß ihnen dort, wo sie den
Zusammenhang von Gottes-, Welt- und Selbstbezug nicht deutlich genug
wahrnehmen, nicht nur ein Stück möglicher Kontinuität zur (biblisch-
augustinischen) Tradition entgeht56, sondern vor allem auch etwas von
der Vielfalt, in der sich die Wirklichkeit des Sünders und der Sünderin
gerade heute darstellen kann: Daß Sünde destruierte Beziehung zu Gott,
zu den Menschen, Mitgeschöpfen und zu sich selbst ist, hat in der Wucht
der Umweltzerstörungen unserer Tage und den entsprechenden
Destruktionen des Menschlichen durch physische und psychische Gewalt
seine beklemmend aktuelle Anschauung.57 Die Verknüpfung von Gottes-,
Welt- und Selbstverhältnis bei der Neubestimmung des Sündenbegriffs
aus den Augen zu verlieren, hieße letztlich aber auch, ein zentrales
Anliegen feministischer Theologie preiszugeben, die seit ihren Anfängen
stetig die Interdependenz menschlicher Beziehungssysteme hervorgehoben

hat.58

56 Auf den Begriff gebracht wird dies von Karl Barth, nach dem die Störung der
Gottesbeziehung zugleich die Korruption der anderen Bezugssysteme des Menschen
bedingt und die Beziehung zu einem Gott ohne Bindung an den Nächsten Götzendienst

ist: Vgl. BARTH, Kirchliche Dogmatik, 473—477; 497—502 (s. Anm. 49).
57 Angesichts der innerfeministisch heftig geführten Opfer-Täterinnen-Debatte

(vgl. HAUGG, F., «Opfer oder Täter? Über das Verhalten von Frauen», in: Frauen —

Opfer oder Täter? Diskussion [Argument Studienhefte SH 46], Berlin 1983, 4—12)
erstaunt es sehr, daß feministische Theologie es bislang weitgehend versäumt hat, Sünde
unter dem Aspekt von Gewalt neu durchzudeklinieren. In der Bestimmung des dogmatischen

Ortes des Themas Gewalt gegen Frauen (vgl. dazu FRETTLÖH, M. L., Das Antlitz
der anderen. Gesprächsimpulse zum Thema «Gewalt gegen Frauen» aus der Perspektive

der Dogmatik, in: epd-Dokumentation 17 [1997] 35—41, hier: 39f.) wird daher
vorrangig die Hamartiologie berücksichtigt werden müssen.

58 RUETHER, Sexismus, 195 (s. Anm. 9): «In allen Dimensionen der Entfremdung
des Menschen spiegelt sich diese primäre (sc. sexistische) Entfremdung und Entsteh



234 Die Sünde der anderen?

f) Feministische Theologie handelt sich dadurch, wie sie Sünde in den

Problemzusammenhang menschlicher Identität bringt, unweigerlich die
Widerrede Oestrichs ein: In Abgrenzung zu Pannenberg rät Gestrich ja
gerade ab von Versuchen, «die Sünde an Störungen der Ausbildung
menschlicher Identität zu verifizieren»59. Daß Sünde aber sehr wohl
einen Bezug zu menschlichen Erfahrungen wie dem Gefühl persönlicher
Zerrissenheit und Entfremdung hat, dürfte auch Gestrich im Gespräch
mit feministischer Theologie nicht bestreiten wollen. Von Gestrich
müßte sich diese jedoch den Vorwurf gefallen lassen, Sünde kurzerhand
mit Negativerfahrungen gleichzusetzen, ja Sünde geradezu auf
Identitätsverlust zu reduzieren. Es dürfte durchaus im eigenen Interesse
feministischer Theologie liegen, daß sie sich der Kritik von Gestrich nicht
verschließt, sondern sich von ihm zur kritischen Überdenkung der Frage

anregen läßt, wie der Bezug der Sünde zur Erfahrung theologisch richtig
zu explizieren sei: Will nämlich feministische Theologie den Vorwurf, sie

sei hauptsächlich von nichttheologischen Motiven bestimmt60, nicht auf sich
sitzen lassen, so wird sie sich verstärkt darum bemühen müssen, Sünde
als theologische Kategorie herauszustellen und nicht lediglich als sekundäre

Verstärkung eines schon zuvor evidenten Urteils. Von Gestrich, der

Fragen der menschlichen Identitätsbildung in seiner Sündenlehre

keineswegs ausklammert, könnte sich feministische Theologie dazu inspirieren

lassen, bei ihrer Neubestimmung von Sünde vermehrt bei Fragen der

Beziehung anzusetzen. Was Gestrich recht ist, nämlich: Sünde als
entstellte Beziehung, als Inanspruchnahme anderer als Gottesersatz im
Dienste meiner Selbstrechtfertigung61 zu denken, müßte feministischer
Theologie billig sein: Gerade weil das Motiv Begehung dort in einer Fülle
von Variationen elaboriert ist62, sollten feministische Theologinnen Ernst
machen mit der biblischen Vorstellung von der Sünde als verfehlter
Beziehung zu Gott und seiner Schöpfung, anstatt den Begriff der Sünde auf
Selbstverneinung (weiblicherseits) und Selbstbehauptung (männlicher-
seits) zu beschränken.

lung menschlicher Beziehungsstrukturen wider: in der Entfremdung vom eigenen Körper,

vom anderen als dem andersartigen, von der außermenschlichen Natur und von
Gott/in.»

59 GESTRICH, Wiederkehr, 80 (s. Anm. 7).
60 Vgl. oben, Anm. 14.
61 Vgl. Gestrich, Wiederkehr, 204f. (s. Anm. 7).
62 Ungleich stark entfaltet wird der Gedanke der Beziehung insbesondere in der

Theologie von HEYWARD, C., Und sie rührte sein Kleid an. Eine feministische Theologie

der Beziehung, Stuttgart 1986.



Die Sünde der anderen? 235

g) Spätestens dann, wenn Sünde von ihrer Überwindung her gedacht
und von der Sündenvergebung her wahrgenommen werden soll, wie es

das Neue Testament nahe legt und wie — postbarthianisch — nicht nur
Gestrich63, sondern mit ihm neuerdings auch feministische Theologie64

anregen, muß sich diese fragen lassen, ob der biblische Gedanke des

Zuspruchs, der Vergebung der Sünden, nicht weit mehr meint als das, was
mit authentischem Selbst, mit Individuation und Selbstverwirklichung65
ausgedrückt wird. Das Gespräch mit Gestrich könnte deutlich machen,
daß die Sünde der Selbstverfehlung nicht dadurch überwunden ist, daß
der nunmehr selbstverliebte Mensch unter Indienstnahme und Vernut-
zung anderer zur Selbstverherrlichung vor allem auf sich selbst verharrt,
sondern daß im letzten Ernst erst dann von der Überwindung der Sünde

gesprochen werden kann, wenn der in sich selbst verkrümmte, sich
selbst verneinende oder selbstverliebte Mensch sich aufrichten läßt, um
den Blick den anderen zuzuwenden. Von daher hat sich feministische
Theologie zu fragen, ob es einem zentralen Anliegen von ihr nicht eher
entgegenkäme, wenn feministische Hamartiologie bei der biblischen
Auffassung von Sündenvergebung als Neuschaffung der vom Menschen
abgebrochenen Beziehungen66 und als Leben-Können aus diesen
neugeknüpften Beziehungen ansetzen würde: Liegt der Ansatz und Einsatzpunkt

für die Re-Formulierung der Sündenlehre aus feministischer Sicht
anstatt in der Ganzheitssuche im eigenen Selbst67 nicht eher dort, wo die
Bibel die Lebenswirklichkeit der erfahrenen Sündenvergebung als etwas
beschreibt, das den Menschen aus seiner Verharrung auf sich selber
herausholt und ihn in eine neue Beziehung zu Gott, zu den anderen und zu
sich selbst stellt?

63 Vgl. GESTRICH, Ch., «Was bedeutet es, von der SündenVergebung her Sünde
wahrzunehmen?» in: BrANDT/SUCHOCKI/Welker (Hgg.), Sünde, 57—68 (Anm. 6).

64 Vgl. HARTLIEB, Feministische Rede, 174 (s. Anm. 9). Hartliebs Feststellung, daß

feministische Theologie wieder habe deutlich werden lassen, daß Sünde inhaltlich nicht
losgelöst vom Verständnis der Gnade gesehen werden könne und daher von ihrer
Überwindung her in den Blick gerückt werden müsse, wäre durch den Hinweis zu ergänzen,
daß feministische Theologie hier produktiv an die Tradition (z.B. Barth) anknüpfen
könnte.

65 Vgl. Moltmann-Wendel, Das Land, 79 (s. Anm. 21).
66 Vgl. SCHENKER, A., «Art. Vergebung», in: TRE Bd. 34 (2002) 663—665, hier:

664.
67 Zur Kritik an der unlängst von MOLTMANN-WENDEL, Rechtfertigungslehre,

354ff. (s. Anm. 9), erneut eingebrachten Trias «Ich bin gut. Ich bin schön. Ich bin ganz»
vgl. auch HEINE, S., Wiederbelebung der Göttinnen? Zur systematischen Kritik einer
feministischen Theologie, Göttingen 1987, 150f.



236 Die Sünde der anderen?

J*iMußüberlegungen

In den vorangehenden Ausführungen wurde im Blick auf eine Re-For-
mulierung christlicher Sündenlehre die Frage eines Gesprächs zwischen

sogenannter feministischer und sogenannter traditioneller Theologie
erwogen. Die gemachten Beobachtungen verbieten endgültige Schlußfolgerungen;

sie erlauben es aber, davon auszugehen, daß sich ein solches
Gespräch für beide Seiten als fruchtbar erweisen dürfte: Traditionelle
Theologie könnte von feministischer Theologie dazu angeregt werden,
den theologischen Grundbegriff Sünde erfahrungsspezifisch, kontextbezogen

und sensibel für Unterschiede — gerade auch geschlechtsspezifischer

Art — zu formulieren. Feministische Theologie könnte im Gegenüber

zu traditioneller Theologie zu einer sorgsamen theologischen Rück-
bindung ihrer Rede von der Sünde und zu einer neuen Durchdeklinie-

rung des Beziehungsaspektes von Sünde gedrängt werden.
Angesichts dessen stellt sich die Frage, ob es sich in der gegenwärtigen

Diskussion um eine in unserer Zeit verständlichen und zugleich
theologisch fundierten Rede von der Sünde die jeweilige Position
überhaupt leisten kann, auf eine engagierte und sorgfältige Auseinandersetzung

mit der anderen Position zu verzichten.


	Die Sünde der anderen?

