
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Stillstand in der Bioethik?

Autor: Demmer, Klaus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761184

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


KLAUS DEMMER

Stillstand in der Bioethik?

Im Unterschied zu den angelsächsischen Ländern ist im deutschsprachigen
Raum das bioethische Gespräch mit zeitlichem Verzug in Gang

gekommen. Das hat seiner Qualität nicht geschadet.1 Im Gegenteil,
Naturwissenschaftler, Philosophen und Theologen sind in die Arena gestiegen
und haben ihren fachspezifischen Beitrag geleistet. Kein einschlägiger
Gesichtspunkt, so scheint es, der vernachlässigt, übersehen oder gar
willentlich ausgeklammert wurde. Und den öffentlichen Medien ist es zu
verdanken, daß weitere Kreise der Bevölkerung an der Auseinandersetzung

teilnehmen konnten. Es ist eine öffentliche Debatte entstanden, in
der auch die Kirchenleitungen gebührend zu Wort kamen.2 All das steht
außer Diskussion und sollte dankbar zur Kenntnis genommen werden.
Der Öffentlichkeitsgrad der Debatte ist zumal in Deutschland, Österreich

und der Schweiz bemerkenswert, er hebt sich in seiner Qualität
positiv von anderen Ländern ab. Einen besonders heiklen Punkt bei der
Meinungsbildung bildeten die jeweiligen Gesetzesvorlagen, die in den
entsprechenden Gremien vorbereitet wurden. Dem aufmerksamen
Beobachter konnte nicht entgehen, daß hier eine gemeinsame Verantwortung
abzugelten ist. Wie die Zukunft aussieht, wird in der Gegenwart
entschieden, und jedermann — sei es direkt oder indirekt — bekommt die

Auswirkungen zu spüren.
Der Blick sollte aber Schattenseiten und Defizite nicht aussparen.

Bisweilen heißt es, das bioethische Gespräch trete auf der Stelle.3 Der

1 Die Unterschiede zwischen den Sprachräumen seien nicht verwischt. Während im
angelsächsischen Raum ein fallbezogenes Denken vorherrscht, wandert im
deutschsprachigen Raum der Akzent auf Grundsatzüberlegungen hin. Aber des ungeachtet gibt
es viele Überschneidungen.

2 Vgl. u.a. Sekretariat der Deutschen Bischofskonferenz/Kirchenamt
der Evangelischen Kirche in Deutschland, Gott ist ein Freund des Lebens.
Herausforderungen und Aufgaben beim Schutz des Lebens, Trier-Gütersloh 1989;
DIES., Von Anfang an das Leben wählen statt auswählen. Arbeitsheft. Woche für das

Leben 2002, Bonn-Hannover 2002.
3 Liegt das am Stil der Debatte? Werden hermeneutikresistente Monologe geführt?

Nimmt man die Befürchtungen des Gegenübers, die aus einem Bündel von epistemo-



192 Stillstand in der Bioethik?

Eindruck entsteht, als sei mit der Beruhigung eine Zeit der Selbstverge-
wisserungen, der Rückblenden sowie der Differenzierungen vertretener
Positionen gekommen. Und die Frontlinien scheinen zu erstarren.
Vertiefen sich die Gräben zwischen Hüben und Drüben? Offenbar arrangiert

man sich miteinander und sucht nach rechtlich gangbaren Wegen.
Hört man noch aufeinander? Oder lebt man in der eigenen Welt, weil
man die Hoffnung auf argumentaüve Verständigung, auf einen Durchbruch

nach der einen oder anderen Seite unter der Hand aufgegeben hat?

Das gäbe zur Sorge Anlaß, denn man überließe das Schlachtfeld den
politisch stärkeren Bataillonen. Macht stünde vor Recht und Mehrheit vor
Wahrheit. Einer solchen Entwicklung ist in den Anfängen zu wehren.
Alle Gesprächspartner müssen sich der Frage stellen, wo die blinden
Flecken in ihrem jeweils eigenen Gedankengebäude liegen. Es darf keine

Kaspar-Hauser-Mentalität um sich greifen, sie wäre das Ende jeder
Wissenschaftskultur, aber auch und nicht zuletzt demokratischer Meinungsbildung.4

Im Folgenden sei versucht, dem angedeuteten Notstand ein wenig
auf die Spur zu kommen. Der Blick soll auf einige Gesichtspunkte
gelenkt werden, die für gewöhnlich nicht das Interesse weiter Kreise auf
sich ziehen, dafür aber eine nachhaltige Wirksamkeit ausüben. Vielleicht
kann ihre Bewußtmachung helfen, bestehende Verstehensschwierigkeiten
auszuräumen. Liegt es an der Art, in der die Debatte geführt wird?
Nimmt man einander nur segmenthaft wahr, ohne das Ensemble aller
einschlägigen Prämissen?5 Sollte das nicht zutreffen, wäre der verbleibende

Dissens zumindest besser begründet. Man wüßte genauer, wo
weitere Denkarbeit anzusetzen hat. Und es würde der Mißstand vermieden,

Allbekanntes stereotyp zu wiederholen.

logischen und anthropologischen Prämissen stammen, genügend Ernst? Wird der
Dialogpartner gar verzeichnet?

4 Bisweilen gewinnt man den Eindruck, das technisch Machbare sei beschlossene
Sache und der Rahmen des rechtlich Möglichen bis zur Grenze auszuschreiten. Oder
es geht um den demokratischen Rechtsfrieden in pluraler Gesellschaft wie im
Positionspapier einiger evangelischer Ethiker vom 23. Januar 2002: Pluralismus als Markenzeichen.

Dann steht ein Kompromiß am Ende. — Vgl. M. HONECKER, «Divergenzen in
der evangelischen Ethik beim Umgang mit Embryonen», in: Zeitschrift für medizinische
Ethik 49 (2003) 123-136, hier 125.

5 Es gibt keine freischwebenden ethischen Plausibilitäten. Dazu U. LÜKE, Mensch
— Natur — Gott. Naturwissenschaftliche Beiträge und theologische Erträge, Münster
2002.



Stillstand in der Bioethik? 193

I. Charakteristische Denkweisen des Naturwissenschaftlers

1. Das zugrundeliegende Verständnis von Objektivität
Medizinische Forschung folgt weitgehend solchen Parametern, die für
die Naturwissenschaften in Geltung stehen.6 Der einzelne Forscher ist
davon geprägt, ob bewußt oder unbewußt. Er operiert mit Hypothesen
und Theorien, die durch Experiment und klinische Erfahrung bestätigt
werden. Das ist seine geistige Welt, in der er sich auskennt und für die er
Kompetenz beansprucht. Was im Namen solcher Forschung vorgelegt
wird, reklamiert in der Öffentlichkeit den Status von Objektivität, dem
alle Welt sich zu beugen hat. Und was aus diesem Raster herausfällt, hat
bestenfalls im Raum privater Uberzeugungen eine Uberlebenschance.
Von einem Oktroi der Tatsachenwissenschaften kann weithin die Rede
sein.7

Hier zeichnen sich die ersten Umrisse einer Problematik ab, die
unvermeidliche Reibungsflächen erzeugt. Diese hängen am reduktiven
Verständnis von Objektivität. Was der Naturwissenschaftler allem Anschein
nach ungehindert vorträgt, kann auf kein solides wissenschaftstheoretisches

Fundament zurückgreifen. Es gilt seit geraumer Zeit als Gemeinplatz,

daß Objektivität multidimensional ist: Sie zeichnet sich durch
intrinsische Analogie aus. Die jeweilige Bedeutung von Objektivität folgt
der jeweils in Frage stehenden Wahrheit, und ihrer gibt es unterschiedliche

Klassen.8
Der Naturwissenschaftler sollte dies bedenken, wenn er es mit dem

philosophischen oder theologischen Ethiker zu tun bekommt. Die empirisch

zugängliche Natur wäre überfordert, wollte man sie im Direktverfahren

in sittliche Handlungsanweisungen gleich welchen Konkretisierungsgrades

ummünzen. Sie ist mehrdeutig, ja, zwiespältig. Um ihr
ethisches Sinnpotenzial zu erheben, bedarf es anthropologischer Zusatzannahmen,

und sie fallen in die spezifische Kompetenz des Philosophen
und Theologen. Das ist keine deutsche Krankheit (James Watson), son-

6 Das ist ein Gemeinplatz, der in diesem Kontext um der Klarheit willen in
Erinnerung zu rufen ist.

7 Eine kritische Darstellung der Situation bei M. STRIET, Offenbares Geheimnis.
Zur Kritik der negativen Theologie, Regensburg 2003, 12f.: Reduktion auf die
Errungenschaften der instrumenteilen Vernunft führt zu einem «Leben ohne Bewandtnis»
(Dieter Henrich); vor der Gefahr des Szientismus warnt JOHANNES PAUL II., Enzyklika

Fides et Ratio, Rom 1998, Nr. 88.
8 Vgl. K. DEMMER, Gott, Metaphysik und das ethische Argument. Fragwürdige

Plausibilität in der Moraltheologie, in: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie
49 (2002) 94-125, hier 99-102.



194 Stillstand in der Bioethik?

dern eine Selbstverständlichkeit, die hier und da unterzugehen droht.9 Im
übrigen ist auch der Naturwissenschafder, zumindest uneingestandener-
massen, Philosoph. Wenn er bioethisch tätig wird, hat er die Grenzen
seiner Fachkompetenz bereits übersprungen, ganz gleich, wie der Sprung
auch ausfällt. Natur ist geistdurchwirkt, auch der krasseste Naturalismus
ist, so paradox das klingt, ein Produkt des Geistes. Man muß Geist
haben, um ihn zu leugnen. Das klingt zwar wie eine Banalität, aber Banalitäten

haben zumindest das eine Privileg, die Dinge auf den Punkt zu
bringen. Kurz, der Geisteswissenschafder erleichtert dem Naturwissenschaftler

den Zugang zu seinen eigenen Problemen.

2. Die Anforderungen an den Konsens

Der Naturwissenschaftler ist gehalten, alle Karten auf den Tisch zu
legen, wenn er das Feld des Ethischen betritt. So muß er sich auf seine
stillen Vorannahmen und Hintergrundtheorien befragen lassen.10 Nur
unter dieser Voraussetzung macht er sich ethisch verständlich. An dieser
Stelle ist ein erster Hinweis angebracht: Der Naturwissenschafder denkt
präferenziell, wiewohl nicht exklusiv, in Kategorien der Quantität. Das
erschwert ihm den spontanen Zugang zu prinzipiellem Denken, wie es

für den Ethiker eine Selbstverständlichkeit ist. Er hat auf dem Hintergrund

seines Normverständnisses die verständliche Neigung, mit der
Möglichkeit von Ausnahmen zu operieren, auch wenn er nicht müde
wird zu beteuern, dies sei nur unter Auflage strengster Bedingungen
zulässig. Dabei übersieht er, daß Ausnahmen — auf die Ebene der Freiheit
übertragen — die fatale Tendenz der Ausweitung haben. Ethiker und
Jurist sprechen in diesem Zusammenhang vom Dammbrucheffekt.11

Für den Ethiker bliebe anzumerken, daß er das Wort «Ausnahme»
nicht kennt. Eine sittliche Forderung, angemessen erkannt und formuliert,

läßt keine Ausnahme zu. Er kennt bestenfalls Präzisierungen dort,

9 Das Wort «Zusatzannahme» kursiert gegenwärtig in der bioethischen Debatte. Es

signalisiert nicht unbedingt willkürliche Zuschreibung von Seiten der
Kommunikationsgemeinschaft, die einen strategisch-kompromißhaften Konsens vorlegt. Und ebenso

wenig insinuiert es einen unterschwelligen anthropologischen Dualismus. Es sucht
nur die Spannungseinheit von Kenntnis empirischer Daten und Sinneinsicht einzu-
fangen; zwischen beiden Polen ist eine relationale Autonomie am Werk. Von der Natur

lernen heißt zugleich sie gestalten. Von Daten geht kein Zwang aus. Man trägt ein
Projekt an sie heran, das zwar geerdet, aber zugleich autonom ist.

10 Vgl. U. LÜKE (s. Anm. 5)
11 Vgl. u.a. D. MlETH, Was wollen wir können? Ethik im Zeitalter der Biotechnik,

Freiburg i.Br. 2002, 65—71 und passim. — Wer neben der naturwissenschaftlichen
Denkperspektive keine andere gelten läßt, gelangt über statistische Geltung nicht hinaus,
und so kann er unbefangen mit Ausnahmen operieren.



Stillstand in der Bioethik? 195

wo neue, bislang unbeachtete einschlägige Gesichtspunkte hinzutreten
oder wo Abwägungen und Vergleiche zu leisten sind. Das ist eine
mühselige Arbeit, die sich leicht der gedanklichen Kontrolle entzieht. Ethische

Denkkultur stellt sich in ihr unter Beweis. Der Naturwissenschaftler
muß sich hier auf die ~De.nkform des Ethikers einlassen, was noch keinesfalls

bedeutet, daß er im Einzelfall die T)e.n)s.inhalte seines Gegenübers
übernimmt.

Wer die öffentliche Diskussion verfolgt, gewinnt leicht den
Eindruck, es bestehe kein Einverständnis über die Qualität des zu erzielenden

Konsenses und die Methoden seiner Gewinnung. Wird dieser Konsens

der Sache des Ethischen gerecht? Oder macht er stillschweigend
Anleihen bei rechtlichen und politisch strategischen Kategorien? Das
wäre eine abgeleitete Ebene, eine Ebene näherhin, auf der Konsens
durch Kompromiß erzielt wird: Alle Beteiligten machen Abstriche und
so trifft man sich in einer imaginären Mitte. Der Konsens stellt dann
nichts anderes als eine Quersumme dar, und man denkt unwillkürlich an
ein Parallelogramm der Kräfte.12 Nun sei nicht ausgeschlossen, daß es

auch auf der Ebene öffentlicher Meinungsbildung in Fragen des
Ethischen Kompromisse geben kann. Ethische Wertungen und normativ
festgeschriebene Urteile sind komplexe Größen, deren Aufbauelemente
nicht alle von gleichem Gewicht sind.13 Hier steht Einzelanalyse an. Wie
auch immer, Einvernehmen läßt sieht nur durch argumentativ abgesicherte

Uberzeugungsarbeit erzielen, und sie entzieht sich jedweder
Strategie. Intellektuelle Redlichkeit darf niemals auf der Strecke bleiben.
Solange dafür keine Gewähr besteht, ist der ehrliche Dissens tragfähiger.
Er kann mit Toleranz durchaus koexistieren. Toleranz ist die Fähigkeit,
einen bestehenden Dissens ohne Identitätsverlust lebbar zu machen. Das
wird zumal dann virulent, wenn Beschlussfassungen — man denke an die

12 Auf der Ebene des Politischen hat der strategische Kompromiß seine Berechtigung.

Er bewegt sich auf der Ebene des hier und jetzt Durchsetzbaren. Die
Rechtsordnung operiert zwangsläufig mit ihm. Dem Ethiker ist ein solches Vorgehen
verwehrt, er denkt prinzipiell und mithin transpolitisch. Er kann und muß dies tun unter
der Bedingung hinreichender Rechenschaftsablage, die alle einschlägigen Voraussetzungen

inhaltlicher wie formaler Art miteinbezieht.
13 Der Ethiker ist dann gehalten, betroffene Handlungsnormen exakt auf ihre

Aufbauelemente hin zu analysieren. Wieweit tragen die Schlüsselbegriffe? Ist die Wirklichkeit

genügend erfaßt? Ist Relekture oder zumindest Epikie angesagt? Das evangelische
Positionspapier «Pluralismus als Markenzeichen» (s. Anm. 4) läßt die klare Unterscheidung

vermissen. So kommt es, wenn gar unwillentlich, der fatalen Tendenz mancher,
zumal biopolitisch aktiver Naturwissenschaftler entgegen, ethische und rechtliche
Kategorien zu vertauschen. Das ethisch Wahre reduziert sich dann auf das technisch und
politisch Machbare.



196 Stillstand in der Bioethik?

vielen Kommissionen — anstehen. Man darf sich nicht einer Mehrheit
beugen, nur um einen Beschluß herbei zu führen. Vielmehr sind alle

Möglichkeiten abweichender Meinungsäußerung bis hin zum Ausscheiden

in Anspruch zu nehmen.14

3. Die Forderung nach Transparenz

Der Geisteswissenschaftler leidet an der viel zitierten Kompetenzmisere,
wenn er Ergebnisse naturwissenschaftlicher Forschung zu bearbeiten
hat. Läßt sich Gleiches nicht auch vom Naturwissenschaftler behaupten,
wenn er einen philosophischen oder theologischen Ethiker zum
Gesprächspartner bekommt? Wie will er sich im Dickicht philosophischer
und theologischer Theoriebildung zurechtfinden? Er ist auch auf Gedeih
und Verderb von der Hilfestellung seines Gegenüber abhängig.15 Das
rührt an einen heiklen Punkt, der beide Teile angeht: Alle Beteiligten
müssen über alle einschlägigen Tatsachen und Gesichtspunkte
Aufklärungsarbeit leisten. Für gewöhnlich darf dem Geisteswissenschaftler die

notwendige naturwissenschaftliche Sachkenntnis bescheinigt werden. Den
guten Willen dazu hat er allemal. Beim Naturwissenschaftler liegt es im
Gegenzug, seinerseits für Transparenz zu sorgen und keine Fakten
zurück zu halten, die für ethische Urteilsbildung von Belang sind. Das ist
eine Forderung intellektueller Redlichkeit. Allerdings kann sie nur
eingelöst werden, wenn der Geisteswissenschaftler von seiner Seite das

entsprechende Entgegenkommen zeigt und das geforderte Problembewußtsein

stimuliert. Nur zu leicht wird das sittliche Urteil verfälscht, weil die
Wirklichkeit nur selektiv zugänglich gemacht oder gar geschönt wird.16

Was dem einen recht ist, ist dem anderen billig. Der Naturwissenschaftler

will Sicherheit haben, daß er nicht mit hochtönenden Worten
und aufgeladenen Begriffen, denen die Anschauung fehlt, vereinnahmt
wird. Er ist von Berufs wegen nüchtern und skeptisch, was für ihn zählt
sind zunächst einmal harte Fakten. Freischwebende Ideen machen ihn
hilflos; kein Wunder, wenn er nicht so reagiert, wie der Geisteswissen-

14 Die Freiheit zum Gegengutachten bleibt immer unbenommen. Jedenfalls hat die
Öffentlichkeit ein Recht auf Eindeutigkeit.

15 Wenn Ethik Gewissenssache ist, sieht sich der Ethiker vor sich selbst in die
Pflicht genommen. Er darf nicht zum Gefangenen liebgewordener Denktraditionen
werden. Und er sollte beherzigen, daß geisteswissenschaftliche Kategorien bis zu
einem gewissen Grad naturwissenschaftlich geerdet sind. Eine totale Autonomie gibt es

nicht. Vielleicht bietet der interdisziplinäre Dialog die willkommene Gelegenheit zum
Querdenken.

16 Daß Biopolitik zur Sprachpolitik verkommen kann, wird von D. MlETH (s.
Anm. 11) als Gefahr erkannt.



Süllstand in der Bioethik? 197

schaftler es vielleicht gern hätte. Er kann darum mit Recht um Aufklärung

bitten. Welche stillen Vorannahmen verstecken sich hinter
imposanten Denksystemen? Sind sie für den Nicht-Eingeweihten überzeugend?

Ist der Geisteswissenschaftler gar nur ein Epigone, der eklektisch
Anleihen macht, ohne in eigener Kompetenz seine Kategorienwelt zu
durchschauen? Wie steht es dann im Einzelfall um die philosophischen
und theologischen Interpretationen? Sind sie, abgesehen von der Tragfähigkeit

ihres Fundaments, auf kontrollierbare Weise von den Fakten
gedeckt? Läßt sich zwischen beiden eine Kompaübilität erkennen, oder
drängt sich der Eindruck des Willkürlichen auf? Tatsachen grenzen den

Interpretationsraum ein, sie sind kein beliebig formbares Rohmaterial,
vielmehr geben sie unverzichtbare Hinweise. Wo, wenn nicht hier, gilt
das Adagium contra factum non valet argumentum. Der zugrunde hegende
erkenntnistheoretische Realismus meldet seine Ansprüche an, und dies
unbeschadet seiner Varianten.17

Der Naturwissenschaftler geht mit der Geschichte seines Faches
kritisch um. Zweifellos weiß auch er den Wert der Tradition zu schätzen.
Bei neu auftauchenden Problemen wendet sich der Blick zunächst
zurück. Lassen sich Elemente zur Problemlösung aufspüren, die einem bisher

entgangen sind? Erst wenn das Lösungspotenzial offensichtlich
erschöpft ist, muß Kreativität einspringen. Allerdings gilt Gleiches für den
Geisteswissenschaftler. Auch für ihn ist Tradition kein Steinbruch, aus
dem sich nach Belieben Versatzstücke herauslösen lassen, um sie dann in
der Gegenwart einzusetzen. Die reine Tatsache, daß in der Vergangenheit

etwas vertreten wurde, besagt für die Gegenwart noch gar nichts. Es
ist mit der Möglichkeit zu rechnen, daß Positionen sich ein für allemal
überholt haben. Als Beispiel mag die Lehre von der Sukzessivbeseelung
dienen.18 Wer sich auf sie beruft, muß um ihre philosophische und theo-

17 Vgl. I. KONCSIK, Grundlagen eines Dialogs der Theologie mit den Naturwissenschaften,

in: Wissenschaft und Weisheit 61 (1998) 287-308, hier 300f.: Die Naturwissenschaften

sind disponierend, aber nicht linear determinierend; A. LOICHINGER, Wirken
Gottes und moderne Naturwissenschaften, in: Theologie der Gegenwart 46 (2003) 82—95,
hier 93f. — Geisteswissenschaftliche Kategorien können sich angesichts der
Wirklichkeit als ungenügend erweisen. Ein Beispiel liefert die Neuscholastik: A. BENK,
Neuscholastik und moderne Physik. Ein vergessenes Kapitel im Verhältnis von Theologie

und Naturwissenschaften, in: Wissenschaft und Weisheit 64 (2001) 129—153, hier
141 f.

18 Eine Darstellung liefert A. HOLDEREGGER, Die «Geistbeseelung» als Person-
werdung des Menschen. Stadien der philosophisch-theologischen Lehr-Entwicklung,
in: G. RAGER/DERS. (Hgg.), Die Frühphase der Entwicklung des Menschen.
Embryologische und ethische Aspekte, Freiburg i.Ue. 2003, 129—152; ein anderes Kapitel
synchroner Entwicklung von naturwissenschaftlicher Erkenntnis und philosophischtheologischer

Bewältigung bietet die Organtransplantation, nachgezeichnet bei K.



198 Stillstand in der Bioethik?

logische Vorgeschichte wissen, um die jeweiligen naturwissenschaftlichen,

aber auch ideologischen Voraussetzungen, die zu Positionswechseln

führten. Und wer dazu noch kirchliche Autoritäten ins Spiel bringt,
muß die ethische Problematik kirchenrechtlicher Sanktionen in Rechnung

stellen. Damit eine Kirchenstrafe eintreten kann, müssen objektiv
wie subjektiv die sicheren Voraussetzungen einer schweren Schuld
vorliegen.19

Der Naturwissenschaftler nimmer gern die Kategorie des
Fortschritts für seine Forschung in Anspruch, und dies mit gutem Recht. Er
denkt linear. Sein Umgang mit geistesgeschichtlichen Traditionen kann
dann leicht unter Interessendruck kommen. Man kann Traditionselemente

im Sinne der eigenen Interessenlage interpretieren oder Traditionen

schlechthin nur selektiv wahrnehmen. Nur bliebe zu bedenken, daß
auch der Geisteswissenschaftler — gedacht ist in erster Linie an den
katholischen Moraltheologen — an Fortschritt interessiert ist. So ist der
Konflikt geradezu vorprogrammiert. Was der eine als Fortschritt preist,
empfindet der andere als Rückschritt. Das Wort ist zwangsläufig
schillernd. Medizintechnische Fortschritte müssen nicht unbedingt einen
Zuwachs an Humanität mit sich bringen, das ist eine Binsenweisheit. Wollen

wir diesen Fortschritt überhaupt? Und wenn ja, akzeptieren wir den

zu zahlenden Preis, gleich auf welcher Ebene? Ob man die Bezeichnung
«Durchbrecher» nun mag oder nicht, eine selbstrefenzielle Forschung ist
jedenfalls für jeden Nachdenklichen ein Albtraum. Damit seien die
Probleme einer pluralen Gesellschaft - und die «scientific community» macht
da keine Ausnahme — nicht bagatellisiert.20

Der Geisteswissenschaftler ist von Berufs wegen, vielleicht auch von
seinem Naturell her, sensibel für ein herrschendes geistiges Klima.
Naturwissenschaftlicher Fortschritt kann Mentalitätsumschwünge
herbeiführen, zum Guten wie zum Bösen, wobei zumal in einer pluralen Ge-

ARNTZ, Die Organspende zwischen passiver und aktiver Akzeptanz. Ethische
Leitlinien zu einer aktuellen Diskussion, in: Zeitschriftfür medizinische Ethik 49 (2003) 185-
201, hier 195f.

19 Eine geraffte Darstellung der Entwicklung des kirchlichen Strafrechts im Kontext

der Beseelungstheorien bei H. WEBER, Spezielle Moraltheologie, Graz 1999, 116—

120.
20 Es kann kein humaner Fortschritt sein, was einen unverhältnismäßigen Preis

fordert. In einer pluralen Gesellschaft ist nicht nur über die Ziele, sondern auch über
die Mittel ein tragfähiger Konsens zu erzielen. Die Frage lautet dann, ob Alternativlösungen

zur Verfügung stehen. In diesem Sinne auch E. SCHOCKENHOFF, Die Ethik
des Heilens und die Menschenwürde. Moralische Argumente für und wider die
embryonale Stammzellforschung, in: Zeitschrift für medizinische Ethik 47 (2001) 235—257,
245.



Stillstand in der Bioethik? 199

Seilschaft nicht von vornherein feststeht, wo die Grenzen zu ziehen sind.
Man denke an die Pränataldiagnostik, aber auch an die prognostizierte
Behindertenfeindlichkeit im Gefolge der Präimplantationsdiagnostik. Die
Beispiele lassen sich gewiß vermehren. Dennoch tut genaues Hinsehen
Not. Bewirkt der genannte medizinisch technische Fortschritt das
befürchtete Phänomen, oder ist er im Grunde eine Art Auslöser, der einer
latent vorhandenen Bereitschaft nur zum Durchbruch verhilft? Und sind
es nicht zudem die gesellschaftlichen Verhältnisse, die ein gerütteltes Maß
an Mitwirkung leisten? Eine plural verfaßte und weitgehend individualisierte,

wo nicht gar atomisierte Gesellschaft bleibt Stützen schuldig, wobei

auch hier zu fragen wäre, ob die heute vermißten Stützen zu anderen
Zeiten nicht doch als Zwangsinstrument empfunden worden wären.
Darum sollten Urteile nicht allzu voreilig ausfallen.21 Kassandrarufe oder
pauschale Verdächtigungen sind hintan zu stellen. All dies zugestanden
liegt es beim Naturwissenschaftler, die Befürchtungen des
Geisteswissenschaftlers nicht leichthin abzutun.

II. Der kritisch konstruktive Beitrag des Ethikers

1. Zuschreibung als Denkprogramm

Der Ethiker erweckt den Eindruck, die Rolle des ungeliebten Widerparts
zu spielen. Vielleicht diktiert sie ihm der Naturwissenschaftler auch nur
zu. Denn der Ethiker streut Sand in das Getriebe einer selbstreferenziel-
len Naturwissenschaft, er ist ein Störenfried, wenn er die Autonomie seines

Fachs Ernst nimmt. Das beginnt bei der Sorge um eine eindeutige
und allseits kontrollierbare Sprache, die keine Zuflucht zu verschleiernden

Euphemismen nimmt.22 Man darf keine biopolitischen Weichen durch

Sprachpolitik stellen und den Bedenkenträger über sprachliche
Verwischungen ins gesellschaftliche Abseits drängen. So wird ein stiller
Meinungsmonopolismus ausgeübt: Die eigene Sprachregelung mag vor dem

Hintergrund der akzeptierten Prämissen konsequent sein, blendet aber
andere Denkperspektiven mit dem entsprechenden Sprachgewand aus.
Dem Ethiker ist es aufgetragen, auf solche Verengungen zu achten. Die

21 Neue Techniken können eine Konsumentenmentalität schaffen. Man denke an
die gewachsenen Möglichkeiten der Transplantationsmedizin oder Reproduktionsmedizin;

vgl. K. ARNTZ s. Anm. 18), 197f. im Blick auf eine ethisch akzeptable
Widerspruchslösung, bzw. J. REITER, Geschaffen, nicht gezeugt — Kinder aus dem Labor, in:
Stimmen der Zeit 221 (2003) 448—462, hier 459f.

22 Der selbstsichernde Rückzug auf Fachterminologie kann im Sinn einer
Expertenkultur den Laien in die Defensive drängen und aus der Kommunikation ausschließen.

Das gilt für alle Beteiligten.



200 Stillstand in der Bioethik?

Sache selbst muß unverstellt zur Sprache kommen, empirische Anschauung

darf nicht beschnitten werden.23 Die Einordnung in einen umfassenden

Sinnhorizont steht dieser Forderung nicht entgegen, sie ermöglicht
konstruktive Distanz. Empirisch zugänglichen Sachverhalten kann und
muß eine Bedeutung zugeschrieben werden, ohne die innere Einheit der
Wirklichkeit zu sprengen. Transzendentale und kategoriale Inhaldichkeit
sind aufeinander zu beziehen, hier liegt die entscheidende
Herausforderung. Aus /»/^disziplinarem muß /ra«rdisziplinäres Denken werden,
aus dem beiderseitigen Lernen müssen konstruktive Synthesen entstehen.24

Der Ethiker operiert mit einem Menschenbild, mit einer Leitvorstellung

umfassend gelingenden, und das heißt sinnvollen Lebens. Dabei
spielt der Grad inhaltlicher Ausdifferenzierung eine untergeordnete Rolle,

mit der Notwendigkeit der Weiterentwicklung ist im Gefolge genuin
transdiszipünären Denkens beständig zu rechnen. Das Bild eines lebendigen

Mosaiks mag der Sache angemessen sein, vorhandene Steine können

umgruppiert oder neue hinzugefügt werden. Beim Ethiker liegt es,
seinen spezifischen Beitrag vor diesem Hintergrund zu verantworten:
Argumentative Transparenz lautet die Devise. Sein Gegenüber will wissen,

mit wem er es zu tun hat. Dies zumal, wenn metaphysische Kategorien

ins Spiel gebracht werden. Dem Naturwissenschaftler darf sich nicht
der Eindruck einer Sonderwelt ergeben, die sich ihm entzieht und die ihn
praktisch in die Knie zu zwingen droht. Das wäre vollendete Absurdität;
Metaphysik ist, von ihrem Ansatz her, antiautoritär: Sie legt den Grund
von denkerischer Autonomie, mithin von Freiheit des denkenden
Subjekts angesichts der Nötigung durch die eherne Gesetzlichkeit der
Tatsachen.25 So wird es möglich, das breite biologische Bedingungsfeld zu
respektieren und denkerisch verantwortete Gestaltungsfreiheit an der
richtigen Stelle einzusetzen, also dort, wo unbeschadet aller Determiniertheit
und geschlossener Regelkreise Frageüberhänge und mithin
Gestaltungsmöglichkeiten offen stehen. Gedacht ist in diesem Zusammenhang
insbesondere an jene kritischen Anfragen, die aus dem Bereich der Sozio-

23 Geisteswissenschaften entwickeln sich nach ihrer eigenen Logik, sie sind gegenüber

den Naturwissenschaften autonom und können nur unter dieser Bedingung ihren
Gestaltungsauftrag an der Natur wahrnehmen. Trotzdem bleiben sie auf Erfahrung
angewiesen. Vernunft und Erfahrung zeichnen sich durch ihren jeweiligen Überschuß
aus. — Vgl. u.a. O. HÖFFE, Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der
modernen Philosophie, München 2003, 20—24.

24 Im Gefolge von Transdisziplinarität müssen Inhalte entstehen, die den methodischen

Anforderungen aller Beteiligten gerecht werden.
25 Dazu O. HÖFFE (s. Anm. 23), Idealismus jenseits der Alternative zum Realismus

107—110, und: Transzendentales Selbstbewußtsein 137—142.



Stillstand in der Bioethik? 201

biologie und Neurobiologie an den Ethiker herankommen.26 Der
überschießende Reichtum des Denkens muß sich in die Vielfalt wie Grenz-
haftigkeit der Empirie, also in ihre unaufhebbare Ambivalenz hinein
geben und ihr auf diese Weise sowohl Grenzenlosigkeit wie Eindeutigkeit
mitteilen. Die auseinander schießenden Dimensionen der Wirklichkeit
müssen denkerisch zur Deckung miteinander gebracht werden, wie
asymptotisch dies gelingen mag.

2. Die spezifische Denkform des Ethikers

Der Ethiker bringt — im Unterschied zum Naturwissenschaftler — seine

Denkform ein, die er nicht verleugnen darf, will er seinen spezifischen
Auftrag nicht kompromittieren. Das Denken des Naturwissenschaftlers
ist strikt gegenstandsoriendert, es abstrahiert von all jenen
Erkenntnisbedingungen, die das objektive Ergebnis verfremden könnten. Und
letztlich gibt, aus der Verschränkung von Grundlagenforschung und
angewandter Forschung, die instrumentelle Vernunft den Ton an.27 Das ist
vollkommen legitim. Die Probleme beginnen erst, wenn er seine Denkform

verabsoludert. Sobald dies geschieht, sind die Mißverständnisse
vorprogrammiert, ja, im Grunde findet schon kein Dialog mehr statt.
Der Ethiker verfolgt angesichts dessen das notwendige Kontrastprogramm.

Im Zentrum seines Denkens steht die Unverfügbarkeit der Person,

nicht die Verfügbarkeit des Gegenstands. Darum ist Unverfügbarkeit
ein Denkprogramm, das bereits in der Definitionsarbeit seinen An-

26 Zur kritischen Auseinandersetzung mit der Soziobiologie klassisch A. KNAPP,
Soziobiologie und Moraltheologie. Kritik der ethischen Folgerungen moderner Biologie,

Weinheim: VCH Verlagsgesellschaft 1989; zur Neurobiologie G. RAGER, Bewußtsein

und Person in Wissenschaft und Lebenswelt, in: DERS./A. HOLDEREGGER (Hgg.),
Bewußtsein und Person. Neurobiologie, Philosophie und Theologie im Gespräch, Freiburg

i.Ue.-Freiburg i.Br. 2000 (SThE 83) 9—26, hier 21—24; G. RAGER/J. QUITTERER/
E. RUNGGALDIER, Unser Selbst, Paderborn 2002. Die Unterdrückung des Unterschiedes

von Ursache und Grund, von Beobachter-Perspektive und Ich-Perspektive geht
mit einem methodischen wie anthropologischen Reduktionismus einher. Das schließt
eine genaue Kenntnis neuronaler Vorgänge nicht aus, sie erforscht das Bedingungsfeld
von Freiheit, um die Möglichkeit letzterer umso besser zu erfassen. Dazu die Beiträge
in der FAZ\ L. WINGERT, Mein Ärger verraucht. Wie weit führt das Ticket der
Hirnforscher?, 12.1.2004, 25; Th. BUCHHEIM, Der Zorn des Gehirns. Was denkt denn da

statt meiner?, 19.1.2004, 27; Chr. SCHWÄGERL, Neurodämmerung. Wer den Geist
schützen will, sollte seine Moleküle kennen, 23.1.2004, 31; O. HÖFFE, Der entlarvte
Ruck. Was sagt Kant den Gehirnforschern?, 11.2.2004, 33.

27 Vom Naturwissenschaftler wird hohe geistige Disziplin verlangt, aber sie kann
das Segmenthafte der gewählten Perspektive nicht überspringen. Komplementarität
mit anderen Zugängen ist angesagt.



202 Stillstand in der Bioethik?

fang nimmt, um sich in der konsequenten Umsetzung des Gedachten
fortzusetzen.28

Wenn immer das kirchliche Lehramt und zahlreiche katholische
Moraltheologen eine Option für den Tutiorismus machen, ist es Ausdruck
dieses gedanklichen Impetus. Das geht keinesfalls auf Kosten einer
rigorosen Phänomenanalyse: Wäre dies der Fall, könnte sich leicht der
Verdacht des Willkürlichen oder denkerischer Resignation einstellen. Der
Geisteswissenschaftler, hier der katholische Moraltheologe, beharrt auf
der Autonomie seines Fachs mit allen methodischen Implikationen, was
keinesfalls bedeutet, er baue sich seine Sonderwelt auf. Die Einheit der
Wirklichkeit ist zu wahren; für diese Forderung steht, wie bemerkt, der
erkenntnistheoretische Realismus, der das umrißhafte Bekenntnis zu
einer bestimmten Anthropologie in sich speichert. Tutioristische Definitionen

und Umsetzungen stehen nicht gegen Fakten. Ihr Einsatzzeichen
liegt in der Ambivalenz der einschlägigen Fakten; es ist eine Leerstelle
vorhanden, und sie provoziert Gedanken, denen eine bestimmte Richtung

gewiesen wird. Es sind keine freischwebenden Gedanken, sie werden

von den Fakten nahe gelegt.29
Dem Naturwissenschaftler wird bisweilen eine probabilistische

Geisteshaltung nachgesagt, ob zu Recht oder zu Unrecht, bliebe im Einzelfall

zu erweisen. Gewiß ist er interessiert, zum einen am Erfolg seiner

Forschung, zum anderen am therapeutischen Segen, der aus ihr erwachsen

kann. Ihm das Etikett des Machers anzuhängen ist, wie jede Pau-

schalisierung, von Ungerechtigkeit nicht frei. Der Ethiker jeder Couleur
wird keine Bedenken anmelden, es wäre lebensfremd und könnte sich
den Vorwurf des Zynismus einhandeln. Nun denkt der Ethiker gleichfalls

nicht jenseits aller Interessen, nur sind diese anderer Art. Diese
Andersartigkeit spiegelt sich in der Akzentsetzung. Er ist daran interessiert,
daß der Preis des Fortschritts durch Forschung ethischen Abwägungsstandards

entspricht.30 Das ist eine Gretchenfrage an die gesellschaftliche

28 Cl. SEDMAK, Katholisches Lehramt und Philosophie. Eine Verhältnisbestimmung,

Freiburg i.Br. 2003 (QD 204) spricht von philosophischen Commitments
katholischen Denkens (402, 413 und passim). Durch den Glauben werden Themen,
Fragerichtungen und Anliegen aufgewiesen; das führt zu Denkprogrammen.

29 Es gibt keine Nötigung durch Fakten, das wäre Naturalismus. Darum ist der
Begriff «Zuschreibung» keineswegs mißverständlich, er hat mit Willkür, wie dies in der
Debatte um den Status des frühen Embryo bisweilen unterstellt wird, nichts gemein.
Er ist nur Ausdruck eines kritischen Realismus.

30 Abwägungen geschehen direkt und unmittelbar zwischen vergleichbaren Gütern.
Aber es gibt auch ein indirektes und mittelbares Vergleichen zwischen Gütern, die diesen

Grenzzaun überschreiten. Angesichts dessen verschärft sich die Frage nach dem
Bestehen von Endlichkeit, eine anthropologische Option wird unvermeidlich. — Vgl.



Stillstand in der Bioethik? 203

Öffentlichkeit. Ist die Gesellschaft soweit ethische Konsensgemeinschaft,

daß sie nicht einer geradezu infantilen Konsumhaltung nachgibt,
indem sie errungene Fortschritte bedenkenlos hinnimmt, aber die damit
verbundenen Lasten nicht gerecht verteilt, sondern eventuell auf die
Schultern derer abwälzt, die keine Stimme haben? Darum gilt: Für den
Fortschritt trägt jeder, je nach Maßgabe seiner Möglichkeiten und
Kompetenzen, sei es direkt oder indirekt, sei es durch Tun oder Unterlassen,
Mitverantwortung.31 Wenn es heißt, es gebe keinen elfenbeinernen Turm
der Forschung, so ist mit diesem Wort nicht nur der Wissenschaftler in
die Pflicht genommen. Der Funke muß auf die Gesellschaft überspringen,

sie ist mehr als nur der kritisch distanzierte Beobachter. Das spielt
dem Ethiker eine hohe Verantwortung zu. Er muß Stachel im Fleisch
sein und vorhandenes ethisches Urteilspotenzial wecken. Wenn immer
vom Forschungsethos die Rede ist, so handelt es sich um eine öffentliche

Angelegenheit.32
Im Kontext der bioethischen Debatte taucht das Wort von der

Technikfolgenabschätzung auf. Darüber sollte die andere Seite der
Medaille nicht vergessen werden. Es gibt — unbeschadet aller Mißverständlichkeit

— eine Ethikfolgenabschätzung. Das Wort ist erklärungsbedürftig.
Eine angemessen erkannte und formulierte sittliche Forderung gilt

unbeschadet aller Folgen. Das ist eine Binsenwahrheit, von der allerdings
wenig Hilfe zu erwarten steht, wenn konkrete Forschungsziele
abgesteckt werden. Das stimmt zumal in einer plural verfaßten demokratischen

Gesellschaft, in der nicht nur unterschiedliche Güterabwägungsstandards,

sondern auch Zumutungsstandards gang und gäbe sind. Hier
ist eine offene Flanke getroffen. Wenn eine demokratische Öffentlichkeit
für den prognostizierten Fortschritt den Preis zu hoch hält, muß sie auch

B. SITTER-LIVER, Endlichkeit - eine vernachlässigte Perspektive in der Bioethik, in:
A. HOLDEREGGER u.a. (Hgg.), Theologie und biomedizinische Ethik. Grundlagen und
Konkretionen, Freiburg i.Ue.-Freiburg i.Br. 2002 (SThE 97), 208—226, hier 210—212:
Der Dialog in einer pluralen Gesellschaft konzentriert sich auf die hier sich ankündigenden

Grenzlinien. Nicht der leichte Konsens über Selbstverständlichkeiten steht in
Frage.

31 Mitverantwortung mag sich in der Bereitschaft zeigen, für Experimente zur
Verfügung zu stehen, damit sie nicht auf jene Glieder der Gesellschaft abgewälzt werden,
die keine Stimme haben.

32 So ist es ein Mißstand, wenn man Forschungsprojekte ins Ausland verlagert, weil
sie im Inland rechtlich unzulässig sind. Man weicht pragmatisch in den leichteren Weg
aus, um sich den Lasten der ethischen Diskussion zu entziehen. Der Forscher muß
auch für die sittliche Akzeptanz seiner Forschung werben wollen und können. Er bildet

keinen Staat im Staate. Es geht auch nicht an, nur nach Gesetzeslücken Ausschau
zu halten. Jedermann ist auf den Geist eines Gesetzes, auf seine Sinnspitze verpflichtet.

Das gebietet die demokratische Tugend der Epikie.



204 Stillstand in der Bioethik?

den entschiedenen Willen zum Verzicht aufbringen. Dies zu bewerkstelligen

ist ein Kunststück und in der gegenwärtigen Situation schwer
vorstellbar. Was schon auf nationaler Ebene einen äußersten Kraftakt
verlangt, wird auf Grund der internationalen Verflechtung von Wissenschaft
und Wirtschaft zu einer schieren Unmöglichkeit.33 Das liegt nicht zuletzt
an den auseinander tretenden Rechtskulturen. Dem Ethiker bleibt die
dornenvolle Aufgabe, im Fall eines Dissenses für seinen Standpunkt
argumentativ wie einladend zu werben. Und er muß Anwesenheit zeigen:
Wer in einer Demokratie nicht präsent ist, zählt nicht. Beim einzelnen
Bürger liegt die Last, sich vom Sog öffentlicher Meinung, die er eventuell
nicht teilt, für seine Person zu distanzieren. Die praktischen Konsequenzen

sind dann durchzutragen.

3. Das aufschließende Denken

Der Ethiker bewegt sich im Umfeld unterschiedlicher Theoriebildungen.
Wenn er Prinzipien, Maximen, Normen oder konkrete Handlungsimperative

formuliert, so stehen diese nicht in sich selbst, sie sind vielmehr
Teil einer vorlaufenden und umfassenden ethischen Theorie. Nun hängen

ethische Theorien nicht in sich selbst, noch sind sie Selbstläufer, die
ihre ungebremste Dynamik entfalten. Sie gelten so viel als sie die Kraft
haben, die Lebenswirklichkeit zu treffen und in ihrem Sinne umzugestalten.

Das führt den Ethiker in die dauernde Legitimationskrise. Ethik
ist ihm Gewissenssache, vor sich selbst wie vor der Öffentlichkeit. Dabei
muß er mit den Tücken rechtlicher und politischer Durchsetzbarkeit
rechnen. In dieser Hinsicht bleibt das Wort Lebenswirklichkeit genau
aufzuschlüsseln.

Gemeint ist zunächst jene Ebene, die unmittelbar den Naturphilosophen

interessiert. Der philosophische Ethiker kommt am Dialog mit
seinem Fachkollegen nicht vorbei. Ist die Nahtstelle zwischen Natur- und
Geisteswissenschaften präzise getroffen? Es mag sein, daß gängige
philosophische Begriffe infolge des naturwissenschaftlichen Fortschritts einen
Bedeutungswandel durchlaufen, daß ein Weltbild sich lautlos ändert.
Man erinnere sich in diesem Zusammenhang an jene Diskussionen, die
im Gegenüber zu den neuen Erkenntnissen der Atomphysik, der
Quantenphysik und den einsetzenden Problemen mit der Chaostheorie ge-

33 Es liegt bei den weltanschaulichen Überzeugungsgruppen, eine Lebenswelt für
das Durchhalten von getroffenen Optionen anzubieten. Der einzelne darf nicht allein
gelassen werden. Dies zumal dann, wenn bestimmte Positionen nicht mehrheitsfähig
sind.



Stillstand in der Bioethik? 205

führt wurden.34 Sie betrafen das rechte Verständnis vertrauter Begriffe
wie Akt/Potenz, Form/Materie, Substanz/Akzidens, aber auch Teleolo-
gie. Wer naturrechtlich argumentiert, darf die Sensibilität für diesen
Hintergrund nicht verlieren. Wenn mithin der Ethiker in den öffentlichen
Dialog eintritt, muß er mit Wortmeldungen aus diesem Bereich rechnen.
Ethische Theorien wollen naturphilosophisch geerdet sein, das hat mit
Naturalismus nichts zu tun.

Nun ist auch mit der gegenläufigen Möglichkeit zu rechnen. Gängige
philosophische Begriffe können durch den naturwissenschaftlichen
Fortschritt bestätigt werden, und der Naturphilosoph nimmt sich auch dieses

Phänomens an, um es denkerisch zu bearbeiten und an den Ethiker weiter

zu reichen. Gedacht ist in diesem Zusammenhang beispielsweise an
den Forschungsbereich der Embryologie.35 Vielleicht könnte der Philosoph

den einen oder anderen Naturwissenschaftler daran erinnern, daß

von ihm zugrunde gelegte philosophische Prämissen nicht unbedingt
zwingend sind. Arbeitet der Naturwissenschaftler mit einem Personbegriff,

der nur von einer bestimmten philosophischen Schule gehalten
wird, keinesfalls aber die einzige denkbare oder gar bessere Alternative
darstellt? Wie ist ein solches Personverständnis entstanden? Lassen sich
aus der Genese Rückschlüsse auf die Geltung ziehen?36 Wie dem sei, der
Ethiker führt keinen selbstgenügsamen Diskurs, der sich auf ethische
Plausibilitäten stützt und von ihnen sein Heil erhofft. Ebenso wenig baut
er naturwissenschaftliche Fakten im Direktverfahren in seine Argumentation

ein. Er ist vielmehr darauf angewiesen, daß Fakten naturphilosophisch

aufgeschlossen werden, ehe er selbst in Aktion tritt. Er hat es,
anders gesagt, nicht mit Fakten, sondern mit Gedanken über Fakten zu
tun, ehe er urteilt und wertet. Er bewegt sich unmittelbar in einer Welt
der Interpretationen. Das kompliziert seine Arbeit. Denn abgesehen von
seiner ureigenen Fachproblematik sieht er sich dem Streit naturphiloso-

34 Ein gutes Beispiel liefert die Neuscholastik angesichts der Erkenntnisse moderner

Physik; das klassische Substanzdenken stand quer zu ihnen; vgl. A. BENK (s. Anm.
17) 141-143: Es fehlte an der Übersetzungsfähigkeit.

35 Es ist in der unmittelbar zurückliegenden Diskussion immer wieder betont worden,

daß die Sukzessivbeseelung auf ein fehlerhaftes naturwissenschaftliches Fundament

verweist, im Verein mit ideologischen Prämissen, wenn man an den Unterschied
von männlichen und weiblichen Föten denkt. Gänzlich unverständlich muß es erscheinen,

wenn man die Sukzessivbeseelung in die geistige Nähe eines Biologismus rückt.
36 Hinter dem Personverständnis eines John Locke, das sich in Varianten bei P. Singer,

I. Nida-Rümelin u.a. wiederfindet, verbergen sich erkenntnisanthropologische
Vorentscheidungen. Müßte man einen anthropologischen Schlüsselbegriff wie Person
nicht möglichst weit, bis zur äußersten Grenze interpretieren, wenn es ums Ganze,
nämlich um Leben oder Sterben geht?



206 Stillstand in der Bioethik?

phischer Schulrichtungen ausgesetzt. Er betritt Boden, auf dem er kein
Fachmann ist. Und trotzdem muß er Position beziehen. Noch dazu wird
von ihm erwartet, daß er für seine Option plausible Gründe anzugeben
vermag.37

Die vorher genannte Lebenswirklichkeit besitzt darüber hinaus eine

gesellschaftliche Dimension. Die Zusammenarbeit mit dem Sozialphilosophen

ist dem Ethiker eine Selbstverständlichkeit. Auch hier muß er
Schulen zur Kenntnis nehmen und eine Wahl treffen, die er angesichts
der Komplexität der Verhältnisse verantworten kann. Sonst läuft er
Gefahr, daß der herzustellende Konsens zu einer Sache taktischen
Einvernehmens wird, daß man sich schiedlich-friedlich einigt im Sinne eines
taktischen Kompromisses, oder daß der Stärkere sich einfach durchsetzt.
Und beim Konsens ist genaues Hinsehen geboten. Er ist keine einflä-
chige Wirklichkeit, er besitzt eine Tiefendimension, die strukturiert ist.
Was an die gesellschaftliche Oberfläche tritt, ist nur die Spitze eines
Eisbergs.38 Es sind viele Voraussetzungen gegeben, die im öffentlichen Diskurs

nicht thematisiert werden. Und das müssen sie auch nicht. Man
kann partielle Konsenslösungen erzielen, ohne gleich aufs Ganze zu
gehen.39

Das stellt mehrfache Anforderungen an die Reflexionskraft wie Diskurs

fertigkeit des Ethikers. Er muß versuchen, einen bestehenden Konsens

auszuweiten. Es ist wie bei einem Brückenkopf, der als Basis für die

folgenden Operationen dient. Je konsolidierter er ist, umso leichter sollte
diese Aufgabe gelingen. Man kann sich dann fragen, wo die Ursachen für
den verbleibenden Dissens liegen. Sind sie überwindbar, ohne dem
Dissenter Gewalt anzutun? Sollte man es nicht lieber beim Dissens belassen?

Die Frage wird dramatisch, wenn der Dissens Rechtsverletzungen
im Gefolge hat, dies zumindest nach eigenem Fürwahrhalten. Wie dem
sei, nicht selten wird der Fall eintreten, daß man den Dissens stehen lassen

muß, denn ein erschlichener Konsens ist nicht tragfähig.40

37 Der theologische Ethiker stößt hier an die Grenzen seiner Kompetenz, von
einer echten Kompetenzmisere kann die Rede sein. Dies umso mehr, als es ja auch einen
naturphilosophischen Pluralismus gibt. Kooperation ist auf jeden Fall angesagt.

38 Die offensichtliche Segmentierung der Wirklichkeit kann auch als Wohltat
empfunden werden. Zumindest erlaubt sie erste Orientierung.

39 Solches geschieht allenthalben im Leben. Man grenzt Konflikte ein, indem man
Trennendes — zumindest provisorisch und für die anstehende Entscheidung —

ausklammert. Tauchen neue Konflikte auf, muß neu verhandelt werden.
40 Es geht nicht an, einen Dissens durch semantische Tricks wegdefinieren zu

wollen. Zumal wenn Grundrechte wie das Recht auf Leben in Frage stehen, müssen
Schlüsselbegriffe weit interpretiert werden. Diese tutioristische Grundhaltung sind Fachjurist

und Rechtsgenosse dem Schutzauftrag der Rechtsordnung schuldig. Darauf ver-



Stillstand in der Bioethik? 207

Mit diesem Hinweis zeichnet sich eine weitere Problematik ab. Sie

kreist um die Frage, wie belastbar ein erreichter Konsens ist. Oftmals
sind Konfliktsituationen zu bestehen, die vom Einzelnen hohen Einsatz
verlangen, einen Einsatz näherhin, den man nicht voraussehen konnte.
Tun sich dann neue Grenzziehungen auf? Und kann man solche
Situationen verfahrenstechnisch in den Griff bekommen? Letztlich: Wenn
man sich um den Konsens müht, was ist an der eigenen Position
verzichtbar? Was darf man auf dem Altar des Einvernehmens opfern, ohne
sich selbst preiszugeben?41

III. Die Provokation des Theologen

1. Theologie unter Rechtfertigungsdruck

Wortmeldungen des Theologen in der Gemeinschaft der Forscher sind
keine Selbstverständlichkeit; um ihre Akzeptanz und Wirksamkeit will
geworben sein. Nicht selten treffen sie auf Unverständnis, wenn nicht
gar auf Skepsis oder Ablehnung. Auch ist mit dem Grenzfall zu rechnen,
daß sich der jeweilige Gesprächspartner oder Adressat als offener Atheist

entpuppt. So bleibt dem Theologen keine andere Wahl, als sich in
argumentativer Transparenz zu üben. Ihm wird unter Umständen mehr
abverlangt als Kollegen aus anderen geisteswissenschaftlichen Disziplinen,

weil er unter erhöhtem Rechtfertigungsdruck steht. Dennoch hat
eine solcherart zugespitzte Situation auch ihr Gutes. Sie zwingt den
Theologen, über die für den unmittelbar anstehenden Konsens geforderte
Rationalität hinaus seine letzten Fundamente offen zu legen. Hier steht
der theologische Ethiker im Schulterschluß mit der gesamten systematischen

Theologie, ihre Öffentlichkeitsrelevanz steht auf dem Prüfstand.42

weist W. HÖFLING, Verfassungsrechtliche Aspekte des so genannten therapeutischen
Klonens, in: Zeitschrift für medizinische Ethik 47 (2001) 277—284 im Hinblick auf den
schützenswerten Embryo. Enggefaßte Definitionen suchen den Embryo zu instrumentalisieren.

41 Das Arbeiten am Konsens ist bereits eine Weise des Mitwirkens, sie muß vor
dem eigenen Gewissen verantwortbar bleiben und darum transparent sein. Es mag
gefragt werden, ob die Datumsgrenze bei der Forschung an embryonalen Stammzellen
dieser Forderung genügt, oder ob hier nicht doch eine verdeckte Doppelbödigkeit am
Werk ist. Man schiebt die Verantwortung dem Lieferanten von solchen Stammzellen
zu, um das eigene Gewissen zu salvieren.

42 Gewiß muß der theologische Ethiker bemüht sein, ethische Plausibilität ohne
expliziten Rekurs auf seine Glaubensüberzeugung zu erreichen. Aber er darf sich doch
den Blick auf das Ensemble seiner Hintergrundannahmen nicht verbieten. Von
logischer Konsistenz seiner Argumentation allein ist das Heil nicht zu erwarten. Vielmehr
ist der rationale Gehalt der Hintergrundannahmen einzubringen und diskursfähig zu
machen.



208 Stillstand in der Bioethik?

An einige Gesichtspunkte sei erinnert. Der Atheist steht in der Aus-
senperspektive, so ist er nicht eingenommen von eingefahrenen
theologischen Begrifflichkeiten und Gedankengängen, die auf den ersten Blick
nur dem Eingeweihten etwas sagen. Er ist für den Theologen auf
heilsame Weise objektiv, er kann diesen leicht in Erklärungsnotstand bringen.

Das zwingt den Theologen zur Rechenschaftsablage vor sich selbst.
Welch hautnahen Wirklichkeitsbezug hat seine theologische Gedankenwelt,

wie greift sie in seine Lebenswelt ein? Er muß in immer neuen
Anläufen zum Gottesgedanken durchzustoßen suchen, um von dorther den
Durchstoß zum menschlichen Gegenüber zu versuchen wie zu
verantworten.43 Alle übrigen Glaubenswahrheiten sind vor dieser Hintergrundfolie

zu verstehen, sind sie doch nichts anderes als interpretative
Verlängerungen des Gottesgedankens. Es muß einem aufgehen, wie anspruchsvoll

die eigene Denkwelt geworden ist, wie sie im Grunde aus der Welt
der Tatsachen gar nicht adäquat herleitbar ist, sondern letztlich auf einer

Option beruht, einer Option allerdings, die in Gedanken mit der Welt
der Tatsachen kompatibel gemacht werden muß. Bekämpfen Atheist
oder Skeptiker Denkphänomene, die in Theologie und Kirche keinen
Widerhalt finden? Beim theologischen Ethiker liegt es, Mißverständnisse
auszuräumen.

Hier bricht eine Frage an das Selbstverständnis des theologischen
Ethikers als Theologen auf. Er kann im Gespräch mit dem
Naturwissenschaftler von einer prinzipiellen Offenheit naturaler Prozesse auf
göttliches Eingreifen ausgehen.44 Er kann aber auch das Problem auf die
Ebene des Denkens aus Glauben zurücknehmen. Die Frage lautet dann
nicht, ob Fakten und Glauben vereinbar sind. Vielmehr treten philosophische

Interpretationen von Fakten in Beziehung zum Denken aus dem
Glauben. Gedanken treffen auf Gedanken. Diese Aussage ist recht zu
gewichten. Im Hintergrund steht eine erkenntnistheoretische Vorent-

43 Vgl. u.a. P. SCHALLENBERG, Menschenbild und Moral. Zur ethischen Debatte
um die Präimplantationsdiagnostik, in: Theologie und Glaube 93 (2003) 498—519, hier
513—515: Es wird auf die Dialektik von Zufall und Notwendigkeit abgehoben, diese
Einheit darf nicht dem technischen Kalkül geopfert werden.

44 Vgl. nochmals I. KONSCIK (s. Anm. 17) 307f.; DERS., Das Wirken Gottes aus
naturwissenschaftlicher und theologischer Sicht. Ansätze einer Vermittlung, in:
Münchener Theologische Zeitschrift 51 (2000) 19—38, hier 29. Es darf im Gefolge dieser Offenheit

nicht dazu kommen, daß man an Gottes Wirken in und an der Natur insgeheim
anthropomorphe Züge heranträgt; Gott würde dann zum Lückenbüßer (black box). In
diesem Sinne wäre die Beseelungstheorie kritisch zu bedenken. Man sollte möglichst
kritisch mit Theologumena umgehen und keine Probleme schaffen, die man nachher
nicht lösen kann. Vielmehr muß man Herr im Haus des Denkens, also auch der
Theoriebildung bleiben.



Stillstand in der Bioethik? 209

Scheidung. Sie läßt sich mit der Ergänzungsbedürftigkeit des traditionellen

Realismus' kennzeichnen, wobei dessen prinzipielle Unverzichtbarkeit

außer Diskussion steht. Ahnliches gilt für die klassische
Korrespondenztheorie der Wahrheit. Wird sie den Ansprüchen der Theologie
voll gerecht?45

2. Die epistemologischen Anforderungen an den Gottesgedanken

Erläuterungen zum Verhältnis von Erkenntnistheorie und Wahrheitstheorie

sind also angebracht. In der thomistischen Tradition herrscht das

aristotelische Erbe vor, und auch das kirchliche Lehramt zögert nicht, es

sich zu eigen zu machen, ohne Exklusivansprüche anzumelden.46 Der
genannte erkenntnistheoretische Realismus setzt beim Phänomen an, um
über dieses zum Wesen vorzustoßen. Dem schließt sich die
Korrespondenztheorie an. Wahrheit ist Ubereinstimmung des so zugänglichen
Gegenstandes mit dem Intellekt. Der Hinweis mag genügen, um das
Problem verständlich zu machen. Die Frage lautet, was beide Theorien im
Hinblick auf den Gottesgedanken im Kontext des interdisziplinären
Gesprächs leisten können. Sie setzen voraus, daß es einen aufsteigenden
Erkenntnisweg zu Gott über die sichtbare Welt gibt. Gott ist das
Letzterkannte. Und der zugrunde liegende Objekt-Subjekt-Bezug hat den Filter

der via afßrmationis, negationis und supereminentiae zu passieren. Das sei

in seiner Bedeutung nicht geschmälert.47 Nur mag offen bleiben, ob hier
ein Exklusivanspruch angemeldet wird. Gewiß ist Gott das Letzterkannte

in ordine generationis, aber nicht in ordine perfectionis, hier verläuft die

Richtung des Denkens umgekehrt: Gott ist das Ersterkannte.48
In dieser Dialektik ist eine weitere Implikation beschlossen. Auf der

einen Seite schließt die Welt empirischer Gegenständlichkeit den
Gottesgedanken auf. Aber es gilt auch die umgekehrte Behauptung, daß der
Gottesgedanke die Welt empirischer Gegenständlichkeit aufschließt.
Gott wird in ordine perfectionis in der eigenen Innerlichkeit erkannt; sie ist

45 Eine Einführung bei J. SCHMIDT, Philosophische Theologie (Grundkurs Philo-
sophie 5), Stuttgart 2003, 98f. Bedarf das thomanische Denken der stillen Ergänzung
durch den ontologischen Gottesbeweis des Anselm von Canterbury und der ihm
entsprechenden Erkenntnis- und Wahrheitstheorie?

46 So privilegiert die Enzyklika Johannes Pauls II. Fides et Ratio (1998) den thoma-
nischen Anweg zur Wahrheitsfrage; vgl. dazu u.a. Cl. SEDMAK (s. Anm. 28) 367—401.

47 Eine breite Darstellung bei M. STRIET, Offenbares Geheimnis. Zur Kritik der
negativen Theologie, Regensburg 2003, Negative Theologie bei Thomas von Aquin
75—105, und 155-157 der Bezug zu Anselm von Canterbury.

48 Vgl. K. MÜLLER, Gottes Dasein denken. Eine philosophische Gotteslehre für
heute, Regensburg 2001, 40-43: Der aus dem Subjekt erschlossene Gottesgedanke hat
kosmologische Konsequenzen.



210 Stillstand in der Bioethik?

der privilegierte hermeneutische Ort, an dem sich das Wunder des Geistes

ereignet: Der Gottesgedanke nimmt durch seine Vollkommenheit
gefangen, er überzeugt durch seine alternativlose Zumutung an das Denken.

Durch ihn wird ein Mehr, sozusagen ein Uberschuß eingebracht,
den zu erbringen die Welt empirischer Gegenständlichkeit nicht
imstande ist. Beide Denkwege ergänzen und fordern einander, und beide
sind unverzichtbar. Der Weg über die Empirie stößt jenen über die
Innerlichkeit an, aber er ist auch anstößig in dem Sinn, als er mehrdeutig
bleibt und nach Eindeutigkeit durch Interpretation verlangt.49

Der Theologe, mithin auch der theologische Ethiker, sieht sich einer
Problematik gegenüber, die im bisherigen Verlauf des bioethischen
Gesprächs nicht genügend beachtet wurde, aber nach Aufarbeitung
verlangt. Wie bewältigt er die Vermittlung des Gottesgedankens mit
philosophischen Kategorien, so daß der Naturwissenschaftler erreicht wird?
Ist im Glauben so etwas wie ein Vorverständnis vorhanden, das diesen
Prozeß mit Hilfe allseits einsichtiger Kriterien anzustoßen und zu steuern

vermag? Gewiß tritt der Glaube mit dem Anspruch auf, die
Gesamtwirklichkeit des Lebens zu treffen und zu gestalten. Aber wie dieser
Anspruch in allem intellektuell redlich umzusetzen ist, bleibt eine weiterhin
ungelöste Frage.50

Hilfen kommen aus einer anthropologisch gewendeten Theologie.
Einen festen Platz haben die anthropologischen Implikationen des Glaubens,

sie sind in die theologische Ethik eingegangen, darum muß ihr epi-
stemologischer Status nicht weiter erörtert werden.51 Gedacht ist an die
unzerstörbare Personwürde, an die fundamentale Gleichheit, an die
Sinngebung von Leid und Tod, an das Prinzip der Gratuität und manches
andere mehr. Dem Kenner ist geläufig, daß ihre Leistungskraft nicht
überfordert werden darf. Vielmehr handelt es sich um Anhaltspunkte, um
Knotenpunkte eines Netzwerkes, die noch der Entflechtung harren. Man

49 In der Innerlichkeit und mithin Unableitbarkeit des Gottesgedankens ist ein
denkerischer Überschuß am Werk, der sich in die umgebende Weltwirklichkeit hinein
interpretiert.

50 Die Enzyklika Fides et Ratio (1998) läßt diese Frage unentschieden, sie begnügt
sich mit negativen Grenzziehungen. Im Grunde gilt dies auch für die Enzyklika Aeterni
Patris (1879), unbeschadet der starken Empfehlung des Thomismis als einer «sana

philosophia», in der sich gedankliche Kontrollierbarkeit und Weisheit vermischen; dazu

Cl. SEDMAK (s. Anm. 28) 378—387. Jedenfalls ist die Option für ein philosophisches
System nicht beliebig.

51 Die anthropologischen Implikationen des Glaubens sind ein Kernstück jener
Überlieferung, die aus der Transzendentaltheologie zukommt. In ihnen gewinnt die
anstehende philosophische Option eine erste Greifbarkeit: Sie steht im Dienst an ihrer
gedanklichen Ausgestaltung.



Stillstand in der Bioethik? 211

spricht nicht ohne Grund von offenen Suchbegriffen, deren volles
Sinnpotenzial durch aufschließendes Denken erhoben werden muß.

Dies in Erinnerung gerufen, steht die anfängliche Frage weiterhin im
Raum. Dennoch wurde ein Element hinzu gewonnen. Die Ausschau nach
den geeigneten philosophischen Kategorien ist offenkundig interessegeleitet.

Die anthropologischen Implikationen bilden eine Art Schnittstelle
von Theologie und Philosophie, die für den Suchprozeß nicht nur eine
erste Denkschneise schlägt, sondern in groben Umrissen ein Denkinter-
esse speichert. Das philosophische Instrumentarium sollte so beschaffen
sein, daß es diesem Denkinteresse wirksam dient.52 So ist zumindest ein

negatives Selektionskriterium an die Hand gegeben. Nun gibt es aber
niemals reine Negativität, die nicht irgendwie, in welch reflexer Thematisierung

auch immer, von Positivität unterfangen wäre. Im Aussondern
des Unvereinbaren werden sich die Möglichkeitsbedingungen dieses
Prozesses allmählich herausschälen. Und es kommt zur Ausarbeitung
philosophischer Systeme, die je nach geistesgeschichtlicher Herausforderung
unterschiedliche Akzente setzen.53

3. Die theologische Notwendigkeit einerphilosophischen Option

Hier liegt ein Aufgabenbereich moraltheologischer Grundlagenreflexion,
der weiterer Bearbeitung bedarf. Es hieß in einem früheren Zusammenhang,

daß interdisziplinäres Gespräch ein Austausch über Gedanken ist,
die alle Beteiligten sich zu Tatsachen machen. Die vernehmende,
interpretierende und wertende Vernunft ist keine tabula rasa. Sie steht unter
der Wirkungsgeschichte von Hintergrundannahmen epistemologischer,
anthropologischer und kultureller Art. Die Kenntnisnahme von Tatsachen

löst einen Prozeß kritisch-konstruktiver Auseinandersetzung mit
ihnen aus.54 Auf dieser Ebene verläuft die entscheidende Auseinander-

52 Die philosophische Option muß für Glaube und Theologie eine wirkliche
Herausforderung, ja geradezu eine Provokation sein, damit die aus dem Glauben
erfließende Sicht von Mensch und Welt zu sich selbst kommt. Kein harmonisierendes
Nebeneinander, sondern ein antagonistisches Ineinander ist das Gebot. In der Begegnung
von Glaube und griechischer Philosophie ist dies paradigmatisch vorexerziert worden.

53 In den anthropologischen Implikationen des Glaubens ist jene Ebene gefunden,
auf der die gegenseitigen Erwartungen das Frageniveau bestimmen. Man kann den
Glauben und die Theologie nicht unmittelbar für jedes Detailproblem in Anspruch
nehmen wollen.

54 Das Vielerlei an Hintergrundannahmen ist nicht prinzipiell der Vernunft
unzugänglich, es muß rational bearbeitet und auf seine Konsensfähigkeit hin abgehorcht
werden. Das scheint auf bei N. KNOEPFFLER, Forschung an menschlichen Embryonen.

Was ist verantwortbar?, Stuttgart-Leipzig 1999, 183 (im Blick auf die rechtliche
Konsensfindung).



212 Stillstand in der Bioethik?

Setzung. Was schon für den philosophischen Ethiker gilt, erhält durch
den Hinzutritt des Theologen eine neue Dimension und mithin Qualität.
Der Theologe hat — das wurde hervorgehoben — die philosophische
Vermittlung seiner Denkwelt, nämlich jener des intellectus fidei, nötig,
wenn er den Naturwissenschafder erreichen will. Aber die Wahl der
philosophischen Mittel kommt letzten Endes auf eine theologische
Leistung hinaus. Es gibt ein Selbstverständnis des Glaubenden, das von
vorhandenen Philosophien nicht nur zehrt, sondern auch in diese
hineinwirkt. Das kann in der Form von leitenden Anliegen geschehen.
Auswahl und Durchgestaltung des Ausgewählten stehen unter einem
bestimmten Impetus. Man könnte in diesem Zusammenhang an das
Verständnis von Person oder von Ehe erinnern, aber auch an jene Schlüsselbegriffe,

die im interdisziplinären Gespräch an der Tagesordnung sind.
Die anfallende Definitionsarbeit steht unter der Anstrengung des

Begriffs, sie sucht allen Maßstäben von Präzision zu genügen, und alle

belangreichen Gesichtspunkte müssen in sie einfließen. Aber was als belangreich

erachtet wird, und wie dies geschieht, das steht wiederum unter der
Einflussgeschichte eines Vorverständnisses.55

Es käme einem Fehlverständnis gleich, würde man dieses
Vorverständnis im Sinne eines geschlossenen Paradigmas interpretieren. Aus
der wissenschaftstheoretischen Diskussion ist bekannt, daß Paradigmen
auf Selbstkorrektur hin offen sind. Zwischen allen Dimensionen des

Wissens läuft ein Hin und Her der Denkbewegungen ab. Die
Einsichtsgeschichte aus dem Glauben kann davon nicht unberührt bleiben.
Philosophische Kategorien werden auf ihre Eignung geprüft. Die Prüfung
weitet sich auf ganze Denksysteme aus. Warum entscheidet man sich als

Theologe für eine bestimmte Philosophie? Hier tun sich Ermessensspielräume

auf. Auch das kirchliche Lehramt legt weder sich selbst noch die
wissenschaftliche Theologie fest, und dies unbeschadet der Tatsache, daß
Thomas von Aquin und die scholastische Tradition einen herausgehobe-

55 Der Theologe ist von einem offenkundigen Denkinteresse bewegt, und darüber
sollte er freimütig Auskunft erteilen. Die inhaltliche Auffüllung der Schlüsselbegriffe
steht zugleich unter dem Impetus der argumentativen Absicherung wie öffentlichen
Durchsetzung. Die Sprache sollte darum werbend sein. Es kann niemals Sache des

theologischen Ethikers sein, sich durch Abstraktion auf den geringsten gemeinsamen
Nenner einzupendeln, denn das öffnet der Willkür Tür und Tor und kompromittiert
den eigenen Auftrag. Die Denkgeschichte des Christentums unterscheidet sich hier
von jener der anderen Weltreligionen. Lehrreiche Beispiel bei H. BARANZKE,
Reproduktionsmedizin in den Weltreligionen, in: Stimmen der Zeit 222 (2004) 42-50.



Stillstand in der Bioethik? 213

nen Platz einnehmen.56 Hier ist ein Markenzeichen katholischer Theologie

vorgegeben: Ungeachtet aller Wahl- und Variationsmöglichkeiten
sollte ein Bezug zu dieser Tradition erhalten bleiben, will man nicht
Gefahr laufen, sich selbst aufzugeben. Schließlich ist diese Tradition nicht
ohne Grund entstanden. Geschichtlichkeit darf nicht mit Verziehtbarkeit
gleichgesetzt werden.

Vor diesem Hintergrund ist die Berufung auf den Tutiorismus zu
gewichten. Sie ist ein unverdächtiges Bekenntnis zur Tradition. Die
Vermutung, daß diese sich bewährt hat und weiterhin in Geltung steht,
gilt solange, als das Gegenteil nicht klar erwiesen wurde. Hat man
überzeugendere Alternativen zur Hand? Sind Tatsachen und Argumente des

Naturwissenschaftiers so überzeugend, daß sie dem Geisteswissenschaftler
eine Kurskorrektur aufnötigen? Man könnte als reflexes Prinzip

formulieren: in dubio pro traditione,57 Die Berufung auf den Tutiorismus weitet

sich, vor diesem Hintergrund, auf den Umgang mit fundamentalen
Lebensgütern aus. Sie werden so interpretiert und gewertet, daß sie
maximalen Schutz verdienen. Das beginnt bei Definitionen und endet bei
Abwägungen.58 Je fundamentaler das jeweilige Gut, umso höher der
Anspruch an Sicherheit. Ermessensspielräume sind einzuschränken, soweit
dies eben geht, wobei anzumerken bliebe, daß Ermessen niemals im
Sinne von Willkür zu verstehen ist, sondern unter dem Impetus aller
einschlägigen Grundannahmen steht. Der Theologe ist gehalten, darüber
Rechenschaft abzulegen. Seinem Gesprächspartner muß aufgehen, daß

berechtigte Anliegen zum Zuge kommen.

4. Theologie als anthropologisch vermittelte Denkleistung

Das interdisziplinäre Gespräch mag noch so sachgerecht geführt werden,
es dispensiert den Naturwissenschaftler nicht von der Bereitschaft, sich
über den epistemologischen Status der Theologie aufklären zu lassen.
Der Theologe bringt eine Dimension des Wirklichen ein, die dem
Naturwissenschaftler nicht ohne weiteres zugänglich ist, die ihm mögli-

56 Enzyklika Fides et Ratio, Nr. 43f. — Von Ausnahmen abgesehen — man denke an
W. Pannenberg — bleibt die evangelische Ethik hinter dem Anspruch philosophischer
Sorgfalt zurück.

57 Das Lehramt sucht Kontinuität der eigenen Geschichte herzustellen, verschließt
sich aber nicht prinzipiell einem Fortschreiben der Tradition. Man denke an die Lehre
von der Beseelung. Naturwissenschaftliche Erkenntnisse haben hier Pate gestanden,
ohne die Eigenständigkeit der eigenen Autorität zu gefährden.

58 Der Theologe ist kein Politiker, Definitionen entstehen nicht durch strategische
Kompromisse. Bisweilen stellt sich der Eindruck der Vermischung der Ebenen ein,
wenn nicht beim Theologen, so doch beim Naturwissenschaftler, wenn er sich als

Biopolitiker versteht.



214 Stillstand in der Bioethik?

cherweise nichtssagend erscheint unbeschadet allen argumentativen
Scharfsinns aufseiten seines Widerparts.59 Leicht ist der Naturwissenschaftler

geneigt, seine Leitlinien von Wissenschaftlichkeit zum allein
gültigen Maßstab zu erheben. Er muß mit einer Denkbarriere kämpfen,
wenn er mit dem Theologen zu tun bekommt. Die Gedankenwelt des

Theologen erscheint ihm fremd, wenig greifbar, es sei denn, sie schlage
sich in eindeutigen sittlichen Konsequenzen nieder, die er mit gleicher
Eindeutigkeit übernehmen oder ablehnen kann.

Dem Theologen ist es angetragen, diesem Notstand die Spitze
abzubrechen. Das ist nicht nur ein Vermittlungsproblem, sondern vorgängig
ein Denkproblem. Alles beginnt beim Schlüssigwerden über die
beherrschende Denkform. Im Denken des Theologen läuft ein Kontrastprogramm

ab, sobald er sich mit dem Naturwissenschaftler vergleicht. Letzterer

setzt, vereinfacht gesprochen, beim beobachtbaren Phänomen an,
seine geistige Leistung liegt in der disziplinierten Analyse; Denken dient
dem wirksamen Erreichen vorurteilsfreier Objektivität, die sich
letztentscheidend von der Sache her bestimmt. Es werden Notwendigkeiten
entdeckt, denen Freiheit sich in einer ersten Phase anpaßt, um sie dann,
in der zweiten Phase eines dialektischen Gegenzugs, zu gestalten, soweit
dies in den Möglichkeiten des Menschen liegt.60 Ganz anders der Theologe,

er setzt bei der Innerlichkeit des Denkens an, um von hier zum
beobachtbaren Phänomen vorzustoßen. An dieser Stelle ist eine Erklärung
fällig. Es erfolgt eine ausdrückliche Option für ein Theologieverständnis,
das sich an Augustinus und Anselm von Canterbury orientiert, diese
Linie wird mit transzendentalthomistischem Denken verbunden. Der Einsatz

liegt im Denkenkönnen Gottes, hier ist eine — im Unterschied zum
Naturwissenschaftler — transzendentale Notwendigkeit am Werk. Sie

begrenzt Freiheit nicht, sondern schließt sie ausdrücklich ein. Eine solche

Notwendigkeit kann man niemandem andemonstrieren, man kann
sie durch einladendes Denken aufschließen und die einmalige Vollkommenheit

des Gottesgedankens vorstellen. Alles Übrige liegt beim
Adressaten.61

59 Der Theologe kann diesem Mißstand gegensteuern, wenn er sich auf das
Denkabenteuer einer philosophischen Theologie einläßt und durch den hohen Anspruch
seiner Gedankenwelt gefangen nimmt. Er hat ein Denkangebot, das dem Naturwissenschaftler

abgeht.
60 Dazu St. ERNST, Habermas und die Bioethik. Perspektiven für die theologische

Ethik?, in: Stimmen der Zeit 220 (2002) 611—623, hier 621; DERS. (Hg.), Machbarkeit
des Menschen; Theologie angesichts der Macht der Biomedizin, Münster 2002, 36.

61 Vielleicht könnte es dem besseren Verständnis dienen, wenn der Moraltheologe
es nicht beim theologischen Argument belassen würde, sondern über dieses nähere
Auskunft gäbe. Theologie ist nicht gleich Theologie. Ein theologisches Denken im



Stillstand in der Bioethik? 215

Im Gottesgedanken ist der Höhepunkt menschlicher Denkkompetenz

erreicht, und in diesem Sinn ist es legitim zu sagen, er sei hervorgebracht,

ein Entwurf des Geistes. In ihm ist die Ebene des reinen Denkens
betreten, er markiert vollendete Distanz zur Welt empirischer
Gegenständlichkeit, nicht, um sich von ihr zu befreien und folglich zu isolieren,
sondern um sie aus dieser Distanz zu umgreifen und zu durchformen.
Anders gewendet, der Gottesgedanke wird in sie hinein entfaltet, er
zeichnet sich durch seine explikative und interpretative Gestalt aus. Das
Seinkönnen des Geistes als Erkennenkönnen ist auf eine einsame Spitze
getrieben, von ihr her wird die umgebende Wirklichkeit neu umfangen.
In diesem Sinne mag es folgerichtig erscheinen, von einer Revolution des

Denkens zu sprechen. Vom Denken des Naturwissenschaftlers führt
kein gerader Weg zum Denken des Theologen, beide Denkweisen
verlaufen in diametral entgegengesetzter Richtung. Sie können, aber sie

müssen sich nicht kreuzen, denn niemals wird Freiheit außer Kraft
gesetzt.62

Es hieß, der Gottesgedanke sei, zumindest anfanghaft, anthropologisch

vermittelt. In Vollzugseinheit mit dieser Vermittlung interpretiert
er Phänomene.63 Ähnliches tut der Naturwissenschaftler, wenn er nicht
nur Informationsmaterial liefert, sondern einen aktiven Beitrag zum
interdisziplinären Gespräch leistet. Er hat, wie deutlich oder undeutlich
auch immer, eine anthropologische Hintergrundtheorie im Kopf. Hier
beginnt der Wettstreit der Ideen. Er verläuft auf zwei Ebenen. Da ist
zum einen die Kompatibilität mit den Tatsachen, hier ist der
Naturwissenschaftler dem Theologen prinzipiell überlegen, er befindet sich in
einer günstigeren Ausgangsposition. Dem Theologen wird größere
Anstrengung abverlangt. Als Grundgesetz gilt, daß Tatsachen nicht beliebig
interpretierbar sind, sie machen umrisshafte Vorgaben, sie stecken einen

Rückgang auf Augustinus und Anselm von Canterbury könnte das aktive Gegenüber
zu den Naturwissenschaften klarer herausstellen.

62 Es könnte im Kontext theologischer Hintergrundtheorie hilfreich sein, statt des

kosmologischen und teleologischen Gottesbeweises auf den ontologischen Gottesbeweis

zu rekurrieren. Die Kritik an ihm durch Thomas von Aquin und Kant müßte mit
dem denkerischen Instrumentarium des transzendentalen Thomismus entkräftet werden.

Dazu J. SCHMIDT (s. Anm. 45) 110—114.
63 Die anthropologischen Implikationen des Glaubens sind mehr als formale

Bestimmungen. Ihre Inhaltlichkeit muß jedoch im Gegenüber zur Empirie, mithin auch
im spannungsvollen Austausch mit den empirischen Humanwissenschaften und
Naturwissenschaften ausgefaltet werden.



216 Stillstand in der Bioethik?

Rahmen ab, über den hinaus nicht gegangen werden darf, soll nicht Un-
verbindüchkeit den Ton angeben.64

Die zweite Ebene zeichnet sich durch eine komplexere Problematik
aus. Der interpretierende und wertende Umgang mit Tatsachen steht im
Dienst an gelungenem Menschsein. Auf alle Beteiligten kommt die
Arbeit des konstruktiven Vergleichens zu. Hier hat der Theologe die
prinzipiell besseren Karten in der Hand.65 Allerdings will dieser Anspruch
auch eingelöst sein. Das enthält die Aufgabe, beim Naturwissenschaftler
Fehlvorstellungen auszuräumen. Rückt dieser, wiewohl unausgesprochen,

die Sache des Glaubens und der Theologie in die geistige Nähe
von Mythologie, um sich dann im Gegenzug auf seine aufgeklärte
wissenschaftliche Vernunft zu berufen? Oder hält er Metaphysik für eine

metaphysikalische Hinterwelt, die allen unwissenschaftlichen Spekulationen

Raum läßt? Erscheinen ihm Glaube und Theologie als autoritäre
Eingrenzungen der freien Vernunft? Das nötigt den Theologen, seinen

spezifischen Kompetenzbereich als Denkübung zu erweisen.66 Der Glaube

befreit die Vernunft zu ihren vollen Möglichkeiten.
Hier zeichnet sich eine offenkundige Problematik des interdisziplinären
Gesprächs ab: Die Teilnehmer nehmen einander nur segmenthaft

wahr; oder sie treffen sich auf der Ebene einer hypostasiert verstandenen
ethischen Plausibilität, die mit akzentuiert normtheoretischen Kategorien
operiert, alles andere aber ausblendet. Dem Naturwissenschaftler würde
das Gespräch erleichtert, wenn er das Ganze in den Blick bekäme. Dann
mag er sein Gegenüber immer noch kritisieren, unter Umständen auf
Überinterpretationen von Seiten des Theologen hinweisen, aber er wird
sich im gleichen Atemzug auch fragen müssen, ob sein spezifisches
Hintergrundbewußtsein an den Rang theologischer Spekulation heranreicht.

64 Das Wort von der Unbeliebigkeit ist ein Topos der katholischen Moraltheologie.
Die praktische Vernunft muß die Rechnung mit jenen Grenzen machen, die aus der
vorgegebenen Natur stammen, schützen sie doch personale Güter vor dem Zerfließen.
Man sollte darum dem vielgeschmähten Essentialismus seine positiven Seiten
abgewinnen. Auch Zuschreibungen können diese Grenzen nicht mißachten.

65 Der denkerische Anspruch des Theologen impliziert eine Bringschuld. Wer
behauptet, das Vollkommenste auf vollkommenste Weise denken zu können, muß sich
im Hinblick auf innergeschichtliche Wirklichkeiten auf die Kompetenz zur jeweils
vollkommeneren Lösung befragen lassen. Er muß bessere Handlungsalternativen einbringen

und auch plausibel machen.
66 Es kann gar nicht deutlich genug im Kontext des interdisziplinären Dialogs

hervorgehoben werden, daß der Naturwissenschaftler es mit einer philosophischen Theologie

zu tun hat. Ihm wird ein «Produkt» angeboten mit dem gleichzeitigen Appell,
sein Zustandekommen zu berücksichtigen.



Stillstand in der Bioethik? 217

Schluß

Das interdisziplinäre Gespräch ist keine Errungenschaft der Neuzeit, es

kann auf eine lange und wechselvolle Geschichte zurückblicken.67 In
ihrem Verlaufhat sich die Moraltheologie nicht nur mit Forschungsergebnissen

auseinandergesetzt und in den eigenen Diskurs integriert, sie hat
fachfremde Leitvorstellungen von Wissenschaftlichkeit kritisch-konstruktiv

assimiliert und so das Gesicht des eigenen Fachs vor isolationistischen

Engführungen bewahrt. Man denke, um ein Bespiel zu nennen,
an die Zeit der Aufklärung, als Parameter, die der Mathematik entnommen

waren, für die Gültigkeit und Überzeugungskraft des moraltheologischen

Denksystems im Rahmen der damaligen «scientific community»
Pate standen. Auch auf Physik und Jurisprudenz läßt sich verweisen.
Über Gelingen und Nichtgelingen sei an dieser Stelle nicht entschieden,
an Schattenseiten ist sicher kein Mangel. Die Beispiele lassen sich
vermehren, sie reichen bis auf den heutigen Tag. Die Aufgabe ist zu allen
Zeiten die gleiche: Es gilt, eine starke fachspezifische Identität zu
entwickeln, um aufnahmefähig und dialogfähig zu sein; man darf sich nicht
an fachfremde Wissenschaftsideale ausliefern.68

Damit ist einer der neuralgischen Punkte angerührt. Sobald der
Moraltheologe sich angleicht, beschwört er eine Verarmung seines Fachs
herauf. Dafür ist die Geschichte des Fachs Zeuge; man erinnere sich der
zunehmenden Verrechtlichung, wie sie in manchen Teilen der Manuali-
stik anzutreffen war.69 Die abschüssige Bahn zu einer vorwiegend
deskriptiven Ethik ist dann leicht betreten: Es werden Gestalten von Ethik
klassifiziert, so wie der Naturwissenschaftler Phänomene klassifiziert.
Man nimmt die Außenperspektive des neutralen Beobachters ein und
vernachlässigt darüber, daß es auch eine Gestaltungsaufgabe gibt, die
zunächst in der Binnenperspektive angesiedelt ist, aber in der Weise eines

Brückenkopfes, der - unter Berücksichtigung aller notwendigen
Vermittlungsstufen — mit dem Anspruch universaler Geltung auftritt. Das
schließt, wie aus der Geschichte des christlichen Ethos erwiesen, die

Notwendigkeit der kreativen Anverwandlung mit ein. Als Folgerung mag
lauten: Wer herausfordernde Kommunikationen bestehen will, muß sich

67 Man denke an Albertus M., Thomas von Aquin, an den Nominalismus, an die

Moraltheologie der Aufklärung, aber auch an Pioniere der unmittelbaren Vergangenheit

wie Th. Müncker, W. Schöllgen.
68 Erinnert sei u.a. an den Einfluß von B. Spinoza und den mos geometricus auf den

Wissenschaftscharakter der Moraltheologie, die immer ein Kind ihrer Zeit war.
69 Die Verrechtlichung hat die Kasuistik mit ihren Licht- und Schattenseiten

hervorgebracht.



218 Stillstand in der Bioethik?

auf Eigenes besinnen; das ist der beste Dienst, den er seinem Gegenüber
erweisen kann.

Nochmals sei der Blick auf das zugrunde liegende Verständnis von
Objektivität gelenkt. Zu Beginn hieß es, der Begriff Objektivität sei analog,

er folge in seiner Bedeutung den unterschiedlichen Klassen von
Wahrheit. Für den Theologen gelten Maßstäbe, die sich auf jene des

Naturwissenschaftlers nicht zuschneiden lassen. Zwischen beiden
Denkwelten verläuft keine direkte Verlängerungslinie, vielmehr bricht im
theologischen Gedanken etwas qualitativ Neues auf. Die immer wieder
herzustellende Kompatibilität über lernende und deutende Kommunikation
ist durch den Graben der Analogie durchschnitten: Analogie sichert
Autonomie für alle Beteiligten. Der Theologe tritt dem Naturwissenschaftler

in kreativer Autonomie gegenüber. Er beansprucht für sich eine

Denkkompetenz, die er seinem Gegenüber aufzuschließen sucht. Sein
Voraus ist eine Last: Es muß ein Überschuß eingebracht werden, der im
Gewand einer einladenden Verheißung jedermann überzeugt.70

Der Moraltheologe operiert mit der Leitvorstellung eines gelingenden,

und das heißt sinnvollen Lebens, die er an Ergebnisse naturwissenschaftlicher

Forschung heranträgt. Er prüft ihm begegnende Vorstellungen

von Lebensqualität mit Hilfe seiner eigenen Kriteriologie. Die in
früherem Zusammenhang erwähnten anthropologischen Implikationen
des Glaubens sind Fährten, die dem immer neu nachhakenden Denken
die Richtung weisen. Gestaltungsfreiheit wird gezügelt, aber nicht
beschnitten. Das Leben baut sich so zu einem Kunstwerk auf. Die Natur
liefert dazu nicht mehr als eine Rohskizze, allerdings unverzichtbarer
Art, denn ohne sie würde sittliches Leben an Selbstüberforderung scheitern.

Der letztere Bezugspunkt, von dem her und auf den hin der Theologe

denkt, muß darum ausgesprochen oder unausgesprochen präsent
sein; der Naturwissenschaftler soll den Moraltheologen unverkennbar als

Theologen wahrnehmen könne. Sofern dies nicht geschieht, wird das

gegenseitige Verstehen Schaden leiden. Das verlangt vom Naturwissenschaftler,

sich auf die geistige Welt seines Gegenübers — zumindest in der
Weise positiver Toleranz — einzulassen. Die Bringschuld liegt bei seinem

Gesprächspartner. Er muß eine Theologie betreiben, die philosophisch
imprägniert ist, ohne an ihrer theologischen Qualität Einbusse zu leiden.

70 Die Freiheit bleibt unangetastet; vgl. M. STRIET (s. Anm. 47) über den Beitrag
von Duns Scotus in kritischer Absetzung von neuplatonischen Denkkategorien. Für
die Fundamentalmoral wurde der Freiheitsgedanke im Kontext transzendentaler
Philosophie bereits eingeführt von F. BÖCKLE, Fundamentalmoral, München 1977, 74-78
unter Berufung auf H. KRINGS, Freiheit - ein Versuch Gott zu denken, in: Philosophisches

Jahrbuch 77 (1970) 225-237.



Stillstand in der Bioethik? 219

Bei diesem Unternehmen kann es sinnvoll sein, daß ein konstruktiver
Eklektizismus gepflegt wird, daß unterschiedliche Denkschulen und
Denkstile zu einer in sich kohärenten, also widerspruchsfreien Synthese
verschmolzen werden.71 Das erfaßte Wirklichkeitsspektrum sollte so
breit wie möglich sein. Und jedermann, sofern er guten Willens ist, sollte
sich im so aufbereiteten theologischen Gedanken wieder erkennen können.

Es sind im Grunde seine Probleme, die verhandelt werden.
Für den katholischen Theologen gibt es lehramtliche Wortmeldungen

und Einsprüche, an denen er sich in gebotener Loyalität abzuarbeiten

hat. Von den Aufgaben einschlägiger Hermeneutik war in der
katholischen Moraltheologie genügend die Rede. Hier steht noch weiterer
Klärungsbedarf an. Es bezieht sich auf jene Prämissen, auf die auch
Lehramtstexte nicht verzichten können.72

71 Auch wenn das eigene Denksystem in sich schlüssig sein muß, bedarf es doch
immer der Ergänzung durch systemfremde Elemente. Schließlich erfaßt kein System
lückenlos die Wirklichkeit, es ist auf Epikie angewiesen,

72 So setzt auch Fides et Ratio stillschweigend scholastische Denkkategorien voraus,
schließt aber ihre eventuelle Ergänzungsbedürftigkeit nicht aus.


	Stillstand in der Bioethik?

