Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Stillstand in der Bioethik?

Autor: Demmer, Klaus

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761184

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761184
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KLAUS DEMMER

Stillstand in der Bioethik?

Im Unterschied zu den angelsichsischen Landern ist im deutschsprachi-
gen Raum das bioethische Gesprach mit zeitlichem Verzug in Gang ge-
kommen. Das hat seiner Qualitit nicht geschadet.! Im Gegenteil, Natut-
wissenschaftler, Philosophen und Theologen sind in die Arena gestiegen
und haben ihren fachspezifischen Beitrag geleistet. Kein einschligiger
Gesichtspunkt, so scheint es, der vernachlissigt, tibersehen oder gar wil-
lentlich ausgeklammert wurde. Und den offentlichen Medien ist es zu
verdanken, dall weitere Kreise der Bevolkerung an der Auseinanderset-
zung teilnehmen konnten. Es ist eine 6ffentliche Debatte entstanden, in
der auch die Kirchenleitungen gebiihrend zu Wort kamen.? All das steht
auller Diskussion und sollte dankbar zur Kenntnis genommen werden.
Der Offentlichkeitsgrad der Debatte ist zumal in Deutschland, Oster-
reich und der Schweiz bemerkenswert, er hebt sich in seiner Qualitit po-
sitiv von anderen Lindern ab. Einen besonders heiklen Punkt bei der
Meinungsbildung bildeten die jeweiligen Gesetzesvorlagen, die in den
entsprechenden Gremien vorbereitet wurden. Dem aufmerksamen Be-
obachter konnte nicht entgehen, daB3 hier eine gemeinsame Verantwortung
abzugelten ist. Wie die Zukunft aussieht, wird in der Gegenwart ent-
schieden, und jedermann — sei es direkt oder indirekt — bekommt die
Auswirkungen zu spiiren. ‘

Der Blick sollte aber Schattenseiten und Defizite nicht aussparen.
Bisweilen hei3t es, das bioethische Gesprich trete auf der Stelle.> Der

! Die Unterschiede zwischen den Sprachriumen seien nicht verwischt. Wihrend im
angelsichsischen Raum ein fallbezogenes Denken vorherrscht, wandert im deutsch-
sprachigen Raum der Akzent auf Grundsatziiberlegungen hin. Aber des ungeachtet gibt
es viele Uberschneidungen.

2 Vgl. u.a. SEKRETARIAT DER DEUTSCHEN BISCHOFSKONFERENZ/KIRCHENAMT
DER EVANGELISCHEN KIRCHE IN DEUTSCHLAND, Gott ist ein Freund des Lebens.
Herausforderungen und Aufgaben beim Schutz des Lebens, Trier-Gutersloh 1989;
DIES., Von Anfang an das Leben wihlen statt auswihlen. Arbeitsheft. Woche fiir das
Leben 2002, Bonn-Hannover 2002.

3 Liegt das am Stil der Debatte? Werden hermeneutikresistente Monologe gefiihrt?
Nimmt man die Befiirchtungen des Gegeniibers, die aus einem Biindel von epistemo-



192 Stillstand in der Bioethik?

Eindruck entsteht, als sei mit der Beruhigung eine Zeit der Selbstverge-
wisserungen, der Riickblenden sowie der Differenzierungen vertretener
Positionen gekommen. Und die Frontlinien scheinen zu erstarren. Ver-
tiefen sich die Griaben zwischen Hiiben und Driiben? Offenbar arran-
giert man sich miteinander und sucht nach rechtlich gangbaren Wegen.
Hort man noch aufeinander? Oder lebt man in der eigenen Welt, weil
man die Hoffnung auf argumentative Verstindigung, auf einen Durch-
bruch nach der einen oder anderen Seite unter der Hand aufgegeben hat?
Das gibe zur Sorge Anlal3, denn man iberlieBe das Schlachtfeld den po-
litisch stirkeren Bataillonen. Macht stinde vor Recht und Mehrheit vor
Wahrheit. Einer solchen Entwicklung ist in den Anfingen zu wehren.
Alle Gesprichspartner miissen sich der Frage stellen, wo die blinden
Flecken in ihrem jeweils eigenen Gedankengebdude liegen. Es darf keine
Kaspar-Hauser-Mentalitit um sich greifen, sie wire das Ende jeder Wis-
senschaftskultur, aber auch und nicht zuletzt demokratischer Meinungs-
bildung.*

Im Folgenden sei versucht, dem angedeuteten Notstand ein wenig
auf die Spur zu kommen. Der Blick soll auf einige Gesichtspunkte ge-
lenkt werden, die fiir gewShnlich nicht das Interesse weiter Kreise auf
sich ziehen, dafiir aber eine nachhaltige Wirksamkeit austiben. Vielleicht
kann ihre BewuBtmachung helfen, bestehende Verstehensschwierigkeiten
auszurdumen. Liegt es an der Art, in der die Debatte gefihrt wird?
Nimmt man einander nur segmenthaft wahr, ohne das Ensemble aller
einschligigen Primissen?> Sollte das nicht zutreffen, wire der verblei-
bende Dissens zumindest besser begriindet. Man wiillte genauer, wo
weitere Denkarbeit anzusetzen hat. Und es wiirde der MiB3stand vermie-
den, Allbekanntes stereotyp zu wiederholen.

logischen und anthropologischen Primissen stammen, geniigend Ernst? Wird der Dia-
logpartner gar verzeichnet?

* Bisweilen gewinnt man den Eindruck, das technisch Machbare sei beschlossene
Sache und der Rahmen des rechtlich Méglichen bis zur Grenze auszuschreiten. Oder
es geht um den demokratischen Rechtsfrieden in pluraler Gesellschaft wie im Positi-
onspapier einiger evangelischer Ethiker vom 23. Januar 2002: Pluralismus als Marken-
zeichen. Dann steht ein Kompromifl am Ende. — Vgl. M. HONECKER, «Divergenzen in
der evangelischen Ethik beim Umgang mit Embryonen», in: Zeitschrift fiir mediginische
Ethik 49 (2003) 123-136, hier 125.

> Es gibt keine freischwebenden ethischen Plausibilititen. Dazu U. LUKE, Mensch
— Natur — Gott. Naturwissenschaftliche Beitrdge und theologische Ertrige, Miinster
2002.



Stillstand in der Bioethik? 193

L. Charakteristische Denkweisen des Naturwissenschaftlers

1. Das gugrundeliegende Verstandnis von Objektivitit

Medizinische Forschung folgt weitgehend solchen Parametern, die fur
die Naturwissenschaften in Geltung stehen.® Der einzelne Forscher ist
davon geprigt, ob bewul3t oder unbewufit. Er operiert mit Hypothesen
und Theorien, die durch Experiment und klinische Erfahrung bestitigt
werden. Das ist seine geistige Welt, in der er sich auskennt und fir die er
Kompetenz beansprucht. Was im Namen solcher Forschung vorgelegt
wird, reklamiert in der Offentlichkeit den Status von Objektivitit, dem
alle Welt sich zu beugen hat. Und was aus diesem Raster herausfillt, hat
bestenfalls im Raum ptivater Ubetzeugungen eine Ubetlebenschance.
Von einem Oktroi der Tatsachenwissenschaften kann weithin die Rede
sein.’

Hier zeichnen sich die ersten Umrisse einer Problematik ab, die un-
vermeidliche Reibungsflichen erzeugt. Diese hingen am reduktiven Ver-
stindnis von Objektivitit. Was der Naturwissenschaftler allem Anschein
nach ungehindert vortrigt, kann auf kein solides wissenschaftstheoreti-
sches Fundament zuriickgreifen. Es gilt seit geraumer Zeit als Gemein-
platz, da} Objektivitit multidimensional ist: Sie zeichnet sich durch in-
trinsische Analogie aus. Die jeweilige Bedeutung von Objektivitit folgt
der jeweils in Frage stehenden Wahrheit, und ihrer gibt es unterschiedli-
che Klassen.?

Der Naturwissenschaftler sollte dies bedenken, wenn er es mit dem
philosophischen oder theologischen Ethiker zu tun bekommt. Die empi-
risch zugingliche Natur wire tuberfordert, wollte man sie im Direktver-
fahren in sittliche Handlungsanweisungen gleich welchen Konkretisie-
rungsgrades ummiinzen. Sie ist mehrdeutig, ja, zwiespiltig. Um ihr ethi-
sches Sinnpotenzial zu erheben, bedarf es anthropologischer Zusatzan-
nahmen, und sie fallen in die spezifische Kompetenz des Philosophen
und Theologen. Das ist keine deutsche Krankheit (James Watson), son-

6 Das ist ein Gemeinplatz, der in diesem Kontext um der Klarheit willen in Erin-
nerung zu rufen ist.

" Eine kritische Darstellung der Situation bei M. STRIET, Offenbares Geheimnis.
Zur Kritik der negativen Theologie, Regensburg 2003, 12f.: Reduktion auf die Errun-
genschaften der instrumentellen Vernunft fithrt zu einem «Leben ohne Bewandtnis»
(Dieter Henrich); vor der Gefahr des Szientismus warnt JOHANNES PAUL II., Enzy-
klika Fides et Ratio, Rom 1998, Nr. 88.

8 Vgl. K. DEMMER, Gott, Metaphysik und das ethische Argument. Fragwiirdige
Plausibilitit in der Moraltheologie, in: Freiburger Zeitschrift fiir Philosophie und Theologie
49 (2002) 94-125, hier 99-102.



194 Stillstand in der Bioethik?

dern eine Selbstverstindlichkeit, die hier und da unterzugehen droht.” Im
ubrigen ist auch der Naturwissenschaftler, zumindest uneingestandener-
massen, Philosoph. Wenn er bioethisch titig wird, hat er die Grenzen
seiner Fachkompetenz bereits tibersprungen, ganz gleich, wie der Sprung
auch ausfallt. Natur ist geistdurchwirkt, auch der krasseste Naturalismus
ist, so paradox das klingt, ein Produkt des Geistes. Man mul} Geist ha-
ben, um ihn zu leugnen. Das klingt zwar wie eine Banalitit, aber Banali-
titen haben zumindest das eine Privileg, die Dinge auf den Punkt zu
bringen. Kurz, der Geisteswissenschaftler erleichtert dem Naturwissen-
schaftler den Zugang zu seinen eigenen Problemen.

2. Die Anforderungen an den Konsens

Der Naturwissenschaftler ist gehalten, alle Karten auf den Tisch zu le-
gen, wenn er das Feld des Ethischen betritt. So mul3 er sich auf seine
stillen Vorannahmen und Hintergrundtheorien befragen lassen.!” Nur
unter dieser Voraussetzung macht er sich ethisch verstandlich. An dieser
Stelle ist ein erster Hinweis angebracht: Der Naturwissenschaftler denkt
praferenziell, wiewohl nicht exklusiv, in Kategorien der Quantitit. Das
erschwert ithm den spontanen Zugang zu prinzipiellem Denken, wie es
fir den Ethiker eine Selbstverstindlichkeit ist. Er hat auf dem Hinter-
grund seines Normverstindnisses die verstindliche Neigung, mit der
Moglichkeit von Ausnahmen zu operieren, auch wenn er nicht mide
wird zu beteuern, dies sei nur unter Auflage strengster Bedingungen zu-
lissig. Dabei tibersieht er, da3 Ausnahmen — auf die Ebene der Freiheit
ubertragen — die fatale Tendenz der Ausweitung haben. Ethiker und Ju-
rist sprechen in diesem Zusammenhang vom Dammbrucheffekt.!

Fur den Ethiker bliebe anzumerken, daBl er das Wort «Ausnahme»
nicht kennt. Eine sittliche Forderung, angemessen erkannt und formu-
liert, 1aBt keine Ausnahme zu. Er kennt bestenfalls Prizisierungen dott,

9 Das Wort «Zusatzannahme» kursiert gegenwirtig in der bioethischen Debatte. Es
signalisiert nicht unbedingt willkiirliche Zuschreibung von Seiten der Kommunikati-
onsgemeinschaft, die einen strategisch-kompromiBhaften Konsens vorlegt. Und eben-
so wenig insinuiert es einen unterschwelligen anthropologischen Dualismus. Es sucht
nur die Spannungseinheit von Kenntnis empirischer Daten und Sinneinsicht einzu-
fangen; zwischen beiden Polen ist eine relationale Autonomie am Werk. Von der Na-
tur lernen heifit zugleich sie gestalten. Von Daten geht kein Zwang aus. Man trigt ein
Projekt an sie heran, das zwar geerdet, aber zugleich autonom ist.

10yg]. U. LUKE (s. Anm. 5)

1 Vgl. u.a. D. MIETH, Was wollen wir knnen? Ethik im Zeitalter der Biotechnik,
Freiburg 1.Br. 2002, 65-71 und passim. — Wer neben der naturwissenschaftlichen Denk-
perspektive keine andere gelten liBt, gelangt iiber statistische Geltung nicht hinaus,
und so kann er unbefangen mit Ausnahmen operieren.



Stillstand in der Bioethik? 195

wo neue, bislang unbeachtete einschligige Gesichtspunkte hinzutreten
oder wo Abwigungen und Vergleiche zu leisten sind. Das ist eine mih-
selige Arbeit, die sich leicht der gedanklichen Kontrolle entzieht. Ethi-
sche Denkkultur stellt sich in ihr unter Beweis. Der Naturwissenschaftler
mul sich hier auf die Denkform des Ethikers einlassen, was noch keines-
falls bedeutet, daB3 er im Einzelfall die Denkznbalte seines Gegeniibers
Ubernimmt.

Wer die o6ffentliche Diskussion verfolgt, gewinnt leicht den Ein-
druck, es bestehe kein Einverstindnis Uber die Qualitit des zu erzielen-
den Konsenses und die Methoden seiner Gewinnung. Wird dieser Kon-
sens der Sache des Ethischen gerecht? Oder macht er stillschweigend
Anleihen bei rechtlichen und politisch strategischen Kategorien? Das
wire eine abgeleitete Ebene, eine Ebene naherhin, auf der Konsens
durch Kompromil erzielt wird: Alle Beteiligten machen Abstriche und
so trifft man sich in einer imaginiren Mitte. Der Konsens stellt dann
nichts anderes als eine Quersumme dar, und man denkt unwillkiirlich an
ein Parallelogramm der Krifte.!”? Nun sei nicht ausgeschlossen, dal} es
auch auf der Ebene o6ffentlicher Meinungsbildung in Fragen des Ethi-
schen Kompromisse geben kann. Ethische Wertungen und normativ
festgeschriebene Urteile sind komplexe Groflen, deren Aufbauelemente
nicht alle von gleichem Gewicht sind.!® Hier steht Einzelanalyse an. Wie
auch immer, Einvernehmen 1iBt sicht nur durch argumentativ abgesi-
cherte Uberzeugungsarbeit erzielen, und sie entzieht sich jedweder Stra-
tegie. Intellektuelle Redlichkeit darf niemals auf der Strecke bleiben. So-
lange dafiir keine Gewihr besteht, ist der ehrliche Dissens tragfihiger.
Er kann mit Toleranz durchaus koexistieren. Toleranz ist die Fihigkeit,
einen bestehenden Dissens ohne Identititsverlust lebbar zu machen. Das
wird zumal dann virulent, wenn Beschlussfassungen — man denke an die

12 Auf der Ebene des Politischen hat der strategische Kompromi seine Berechti-
gung. Er bewegt sich auf der Ebene des hier und jetzt Durchsetzbaren. Die Rechts-
ordnung operiert zwangsldufig mit ihm. Dem Ethiker ist ein solches Vorgehen ver-
wehrt, er denkt prinzipiell und mithin transpolitisch. Er kann und mul} dies tun unter
der Bedingung hinreichender Rechenschaftsablage, die alle einschligigen Vorausset-
zungen inhaltlicher wie formaler Art miteinbezieht.

13 Der Ethiker ist dann gehalten, betroffene Handlungsnormen exakt auf ihre Auf-
bauelemente hin zu analysieren. Wieweit tragen die Schliisselbegriffe? Ist die Wirklich-
keit genligend erfaB3t? Ist Relekture oder zumindest Epikie angesagt? Das evangelische
Positionspapier «Pluralismus als Markenzeichen» (s. Anm. 4) liBt die klare Unterschei-
dung vermissen. So kommt es, wenn gar unwillentlich, der fatalen Tendenz mancher,
zumal biopolitisch aktiver Naturwissenschaftler entgegen, ethische und rechtliche Ka-
tegorien zu vertauschen. Das ethisch Wahre reduziert sich dann auf das technisch und
politisch Machbare.



196 Stillstand in der Bioethik?

vielen Kommissionen — anstehen. Man darf sich nicht einer Mehrheit
beugen, nur um einen BeschluB3 herbei zu fithren. Vielmehr sind alle
Moglichkeiten abweichender Meinungsaulerung bis hin zum Ausschei-
den in Anspruch zu nehmen.™

3. Die Forderung nach Transpareng

Der Geisteswissenschaftler leidet an der viel zitierten Kompetenzmisere,
wenn er Ergebnisse naturwissenschaftlicher Forschung zu bearbeiten
hat. Laf3t sich Gleiches nicht auch vom Naturwissenschaftler behaupten,
wenn er einen philosophischen oder theologischen Ethiker zum Ge-
sprichspartner bekommt? Wie will er sich im Dickicht philosophischer
und theologischer Theoriebildung zurechtfinden? Er ist auch auf Gedeih
und Verderb von der Hilfestellung seines Gegentiber abhingig.!> Das
rihrt an einen heiklen Punkt, der beide Teile angeht: Alle Beteiligten
mussen Uber a/le einschligigen Tatsachen und Gesichtspunkte Aufkli-
rungsarbeit leisten. Fiir gew6hnlich darf dem Geisteswissenschaftler die
notwendige naturwissenschaftliche Sachkenntnis bescheinigt werden. Den
guten Willen dazu hat er allemal. Beim Naturwissenschaftler liegt es im
Gegenzug, seinerseits fiir Transparenz zu sorgen und keine Fakten zu-
riick zu halten, die fiir ethische Urteilsbildung von Belang sind. Das ist
eine Forderung intellektueller Redlichkeit. Allerdings kann sie nur ein-
gelost werden, wenn der Geisteswissenschaftler von seiner Seite das ent-
sprechende Entgegenkommen zeigt und das geforderte ProblembewuBt-
sein stimuliert. Nur zu leicht wird das sittliche Urteil verfilscht, weil die
Wirklichkeit nur selektiv zuginglich gemacht oder gar geschont wird.®
Was dem einen recht ist, ist dem anderen billig. Der Naturwissen-
schaftler will Sicherheit haben, da3 er nicht mit hochténenden Worten
und aufgeladenen Begriffen, denen die Anschauung fehlt, vereinnahmt
wird. Er ist von Berufs wegen niichtern und skeptisch, was fiir ihn zahlt
sind zunichst einmal harte Fakten. Freischwebende Ideen machen ihn
hilflos; kein Wunder, wenn er nicht so reagiert, wie der Geisteswissen-

" Die Freiheit zum Gegengutachten bleibt immer unbenommen. Jedenfalls hat die
Offentlichkeit ein Recht auf Eindeutigkeit.

15 Wenn Ethik Gewissenssache ist, sieht sich der Ethiker vor sich selbst in die
Pflicht genommen. Er darf nicht zum Gefangenen liebgewordener Denktraditionen
werden. Und er sollte beherzigen, dall geisteswissenschaftliche Kategorien bis zu ei-
nem gewissen Grad naturwissenschaftlich geerdet sind. Eine totale Autonomie gibt es
nicht. Vielleicht bietet der interdisziplinire Dialog die willkommene Gelegenheit zum
Querdenken.

16 DaB Biopolitik zur Sprachpolitik verkommen kann, wird von D. MIETH (s.
Anm. 11) als Gefahr erkannt.



Stillstand in der Bioethik? 197

schaftler es vielleicht gern hitte. Er kann darum mit Recht um Aufkli-
rung bitten. Welche stillen Vorannahmen verstecken sich hinter impo-
santen Denksystemen? Sind sie fir den Nicht-Eingeweihten tberzeu-
gend? Ist der Geisteswissenschaftler gar nur ein Epigone, der eklektisch
Anleihen macht, ohne in eigener Kompetenz seine Kategorienwelt zu
durchschauen? Wie steht es dann im Einzelfall um die philosophischen
und theologischen Interpretationen? Sind sie, abgesehen von der Tragfi-
higkeit ihres Fundaments, auf kontrollierbare Weise von den Fakten ge-
deckt? LaBt sich zwischen beiden eine Kompatibilitit erkennen, oder
dringt sich der Eindruck des Willkiirlichen auf? Tatsachen grenzen den
Interpretationsraum ein, sie sind kein beliebig formbares Rohmaterial,
vielmehr geben sie unverzichtbare Hinweise. Wo, wenn nicht hier, gilt
das Adagium contra factum non valet argumentum. Der zugrunde liegende
erkenntnistheoretische Realismus meldet seine Anspriche an, und dies
unbeschadet seiner Varianten.'’

Der Naturwissenschaftler geht mit der Geschichte seines Faches kri-
tisch um. Zweifellos weil3 auch er den Wert der Tradition zu schitzen.
Bei neu auftauchenden Problemen wendet sich der Blick zunichst zu-
rick. Lassen sich Elemente zur Problemlésung aufspiiren, die einem bis-
her entgangen sind? Erst wenn das Losungspotenzial offensichtlich er-
schopft ist, muBl Kreativitit einspringen. Allerdings gilt Gleiches fiir den
Geisteswissenschaftler. Auch fur ihn ist Tradition kein Steinbruch, aus
dem sich nach Belieben Versatzstiicke herauslosen lassen, um sie dann in
der Gegenwart einzusetzen. Die reine Tatsache, dall in der Vergangen-
heit etwas vertreten wurde, besagt fir die Gegenwart noch gar nichts. Es
ist mit der Moglichkeit zu rechnen, da3 Positionen sich ein fir allemal
tberholt haben. Als Beispiel mag die Lehre von der Sukzessivbeseelung
dienen.!® Wer sich auf sie beruft, mufl um ihre philosophische und theo-

i Vgl. I. KONCSIK, Grundlagen eines Dialogs der Theologie mit den Naturwissen-
schaften, in: Wissenschaft und Weisheit 61 (1998) 287-308, hier 300f.: Die Naturwissen-
schaften sind disponierend, aber nicht linear determinierend; A. LOICHINGER, Wirken
Gottes und moderne Naturwissenschaften, in: Theologie der Gegenwart 46 (2003) 82-95,
hier 93f. — Geisteswissenschaftliche Kategorien kénnen sich angesichts der
Wirklichkeit als ungentgend erweisen. Ein Beispiel liefert die Neuscholastik: A. BENK,
Neuscholastik und moderne Physik. Ein vergessenes Kapitel im Verhiltnis von Theo-
logie und Naturwissenschaften, in: Wissenschaft und Weisheit 64 (2001) 129-153, hier
141f.

18 Eine Darstellung liefert A. HOLDEREGGER, Die «Geistbeseelung» als Petson-
werdung des Menschen. Stadien der philosophisch-theologischen Lehr-Entwicklung,
in: G. RAGER/DERS. (Hgg.), Die Frihphase der Entwicklung des Menschen. Em-
bryologische und ethische Aspekte, Freiburg i.Ue. 2003, 129-152; ein anderes Kapitel
synchroner Entwicklung von naturwissenschaftlicher Erkenntnis und philosophisch-
theologischer Bewiltigung bietet die Organtransplantation, nachgezeichnet bei K.



198 Stillstand in der Bioethik?

logische Vorgeschichte wissen, um die jeweiligen naturwissenschaftli-
chen, aber auch ideologischen Voraussetzungen, die zu Positionswech-
seln fihrten. Und wer dazu noch kirchliche Autorititen ins Spiel bringt,
mul} die ethische Problematik kirchenrechtlicher Sanktionen in Rech-
nung stellen. Damit eine Kirchenstrafe eintreten kann, miissen objektiv
wie subjektiv die sicheren Voraussetzungen einer schweren Schuld vor-
liegen.??

Der Naturwissenschaftler nimmer gern die Kategorie des Fort-
schritts fir seine Forschung in Anspruch, und dies mit gutem Recht. Er
denkt linear. Sein Umgang mit geistesgeschichtlichen Traditionen kann
dann leicht unter Interessendruck kommen. Man kann Traditionsele-
mente im Sinne der eigenen Interessenlage interpretieren oder Traditio-
nen schlechthin nur selektiv wahrnehmen. Nur bliebe zu bedenken, daf3
auch der Geisteswissenschaftler — gedacht ist in erster Linie an den ka-
tholischen Moraltheologen — an Fortschritt interessiert ist. So ist der
Konflikt geradezu vorprogrammiert. Was der eine als Fortschritt preist,
empfindet der andere als Riickschritt. Das Wort ist zwangsldufig schil-
lernd. Medizintechnische Fortschritte miissen nicht unbedingt einen Zu-
wachs an Humanitit mit sich bringen, das ist eine Binsenweisheit. Wol-
len wir diesen Fortschritt iberhaupt? Und wenn ja, akzeptieren wir den
zu zahlenden Preis, gleich auf welcher Ebene? Ob man die Bezeichnung
«Durchbrecher» nun mag oder nicht, eine selbstrefenzielle Forschung ist
jedenfalls fir jeden Nachdenklichen ein Albtraum. Damit seien die Pro-
bleme einer pluralen Gesellschaft — und die «scientific community» macht
da keine Ausnahme — nicht bagatellisiert.?

Der Geisteswissenschaftler ist von Berufs wegen, vielleicht auch von
seinem Naturell her, sensibel fir ein herrschendes geistiges Klima. Na-
turwissenschaftlicher Fortschritt kann Mentalititsumschwinge herbei-
fihren, zum Guten wie zum Bdsen, wobei zumal in einer pluralen Ge-

ARNTZ, Die Organspende zwischen passiver und aktiver Akzeptanz. Ethische Leit-
linien zu einer aktuellen Diskussion, in: Zeitschrift fiir medizginische Ethik 49 (2003) 185—
201, hier 195f.

Y Eine geraffte Darstellung der Entwicklung des kirchlichen Strafrechts im Kon-
text der Beseelungstheorien bei H. WEBER, Spezielle Moraltheologie, Graz 1999, 116—
120.

20 Es kann kein humaner Fortschritt sein, was einen unverhiltnismiBigen Preis
fordert. In einer pluralen Gesellschaft ist nicht nur Gber die Ziele, sondern auch tber
die Mittel ein tragfihiger Konsens zu erzielen. Die Frage lautet dann, ob Alternativlé-
sungen zur Verfligung stehen. In diesem Sinne auch E. SCHOCKENHOFF, Die Ethik
des Heilens und die Menschenwiirde. Moralische Argumente fiir und wider die em-
bryonale Stammzellforschung, in: Zeitschrift fiir mediginische Ethik 47 (2001) 235-257,
245,



Stillstand in der Bioethik? 199

sellschaft nicht von vornherein feststeht, wo die Grenzen zu ziehen sind.
Man denke an die Prinataldiagnostik, aber auch an die prognostizierte
Behindertenfeindlichkeit im Gefolge der Priimplantationsdiagnostik. Die
Beispiele lassen sich gewi3 vermehren. Dennoch tut genaues Hinsehen
Not. Bewirkt der genannte medizinisch technische Fortschritt das be-
firchtete Phinomen, oder ist er im Grunde eine Art Ausloser, det einer
latent vorhandenen Bereitschaft nur zum Durchbruch verhilft? Und sind
es nicht zudem die gesellschaftlichen Verhiltnisse, die ein gertitteltes Mal3
an Mitwirkung leisten? Eine plural verfaf3ite und weitgehend individua-
lisierte, wo nicht gar atomisierte Gesellschaft bleibt Stiitzen schuldig, wo-
bei auch hier zu fragen wire, ob die heute vermiB3ten Stiitzen zu anderen
Zeiten nicht doch als Zwangsinstrument empfunden worden wiren. Da-
rum sollten Urteile nicht allzu voreilig ausfallen.?! Kassandrarufe oder
pauschale Verdichtigungen sind hintan zu stellen. All dies zugestanden
liegt es beim Naturwissenschaftler, die Befiirchtungen des Geisteswis-
senschaftlers nicht leichthin abzutun.

II. Der kritisch konstruktive Beitrag des Ethikers

1. Zuschreibung als Denkprogramm

Der Ethiker erweckt den Eindruck, die Rolle des ungeliebten Widerparts
zu spielen. Vielleicht diktiert sie ihm der Naturwissenschaftler auch nur
zu. Denn der Ethiker streut Sand in das Getriebe einer selbstreferenziel-
len Naturwissenschaft, er ist ein Storenfried, wenn er die Autonomie sei-
nes Fachs Ernst nimmt. Das beginnt bei der Sorge um eine eindeutige
und allseits kontrollierbare Sprache, die keine Zuflucht zu verschleiern-
den Euphemismen nimmt?* Man darf keine biopolitischen Weichen durch
Sprachpolitik stellen und den Bedenkentriger iiber sprachliche Verwi-
schungen ins gesellschaftliche Abseits dringen. So wird ein stiller Mei-
nungsmonopolismus ausgeiibt: Die eigene Sprachregelung mag vor dem
Hintergrund der akzeptierten Primissen konsequent sein, blendet aber
andere Denkperspektiven mit dem entsprechenden Sprachgewand aus.
Dem Ethiker ist es aufgetragen, auf solche Verengungen zu achten. Die

2l Neue Techniken kénnen eine Konsumentenmentalitit schaffen. Man denke an
die gewachsenen Moglichkeiten der Transplantationsmedizin oder Reproduktionsme-
dizin; vgl. K. ARNTZ ( s. Anm. 18), 197f. im Blick auf eine ethisch akzeptable Wider-
spruchslésung, bzw. J. REITER, Geschaffen, nicht gezeugt — Kinder aus dem Labor, in:
Stimmen der Zeit 221 (2003) 448—462, hier 459f.

22 Der selbstsichernde Riickzug auf Fachterminologie kann im Sinn einer Expet-
tenkultur den Laien in die Defensive dringen und aus der Kommunikation ausschlie-
Ben. Das gilt fir alle Beteiligten.



200 Stillstand in der Bioethik?

Sache selbst mul3 unverstellt zur Sprache kommen, empirische Anschau-
ung darf nicht beschnitten werden.” Die Einordnung in einen umfassen-
den Sinnhorizont steht dieser Forderung nicht entgegen, sie ermdglicht
konstruktive Distanz. Empirisch zuginglichen Sachverhalten kann und
muf} eine Bedeutung zugeschrieben werden, ohne die innere Einheit der
Wirklichkeit zu sprengen. Transzendentale und kategoriale Inhaltlichkeit
sind aufeinander zu beziehen, hier liegt die entscheidende Heraus-
forderung. Aus znterdisziplinirem muB} #ransdisziplinires Denken werden,
aus dem beiderseitigen Lernen miissen konstruktive Synthesen entste-
hen.?*

Der Ethiker operiert mit einem Menschenbild, mit einer Leitvor-
stellung umfassend gelingenden, und das heil3t sinnvollen Lebens. Dabei
spielt der Grad inhaltlicher Ausdifferenzierung eine untergeordnete Rol-
le, mit der Notwendigkeit der Weiterentwicklung ist im Gefolge genuin
transdisziplindren Denkens bestindig zu rechnen. Das Bild eines leben-
digen Mosaiks mag der Sache angemessen sein, vorhandene Steine kén-
nen umgruppiert oder neue hinzugefiigt werden. Beim Ethiker liegt es,
seinen spezifischen Beitrag vor diesem Hintergrund zu verantworten:
Argumentative Transparenz lautet die Devise. Sein Gegeniiber will wis-
sen, mit wem er es zu tun hat. Dies zumal, wenn metaphysische Katego-
rien ins Spiel gebracht werden. Dem Naturwissenschaftler darf sich nicht
der Eindruck einer Sonderwelt ergeben, die sich ihm entzieht und die ihn
praktisch in die Knie zu zwingen droht. Das wire vollendete Absurditit;
Metaphysik ist, von ihrem Ansatz her, antiautoritir: Sie legt den Grund
von denkerischer Autonomie, mithin von Freiheit des denkenden Sub-
jekts angesichts der Notigung durch die eherne Gesetzlichkeit der Tatsa-
chen.® So wird es moglich, das breite biologische Bedingungsfeld zu re-
spektieren und denkerisch verantwortete Gestaltungsfreiheit an der rich-
tigen Stelle einzusetzen, also dort, wo unbeschadet aller Determiniertheit
und geschlossener Regelkreise Fragetiberhinge und mithin Gestaltungs-
moglichkeiten offen stehen. Gedacht ist in diesem Zusammenhang ins-
besondere an jene kritischen Anfragen, die aus dem Bereich der Sozio-

2> Geisteswissenschaften entwickeln sich nach ihrer eigenen Logik, sie sind gegen-
iber den Naturwissenschaften autonom und kénnen nur unter dieser Bedingung ihren
Gestaltungsauftrag an der Natur wahrnehmen. Trotzdem bleiben sie auf Erfahrung
angewiesen. Vernunft und Erfahrung zeichnen sich durch ihren jeweiligen Uberschufl
aus. — Vgl. uv.a. O. HOFFE, Kants Kritik der reinen Vernunft. Die Grundlegung der
modernen Philosophie, Miinchen 2003, 20-24.

24 T Gefolge von Transdisziplinaritit mussen Inhalte entstehen, die den methodi-
schen Anforderungen aller Beteiligten gerecht werden.

% Dazu O. HOFFE (s. Anm. 23), Idealismus jenseits der Alternative zum Realismus
107-110, und: Transzendentales Selbstbewulitsein 137-142.



Stillstand in der Bioethik? 201

biologie und Neurobiologie an den Ethiker herankommen.?® Der iber-
schieBende Reichtum des Denkens muB3 sich in die Vielfalt wie Grenz-
haftigkeit der Empirie, also in ihre unaufhebbare Ambivalenz hinein ge-
ben und ihr auf diese Weise sowohl Grenzenlosigkeit wie Eindeutigkeit
mitteilen. Die auseinander schiefenden Dimensionen der Wirklichkeit
missen denkerisch zur Deckung miteinander gebracht werden, wie
asymptotisch dies gelingen mag.

2. Die spezifische Denkform des Ethikers

Der Ethiker bringt — im Unterschied zum Naturwissenschaftler — seine
Denkform ein, die er nicht verleugnen darf, will er seinen spezifischen
Auftrag nicht kompromittieren. Das Denken des Naturwissenschaftlers
ist strikt gegenstandsorientiert, es abstrahiert von all jenen Erkenntnis-
bedingungen, die das objektive Ergebnis verfremden koénnten. Und
letztlich gibt, aus der Verschrinkung von Grundlagenforschung und an-
gewandter Forschung, die instrumentelle Vernunft den Ton an.?” Das ist
vollkommen legitim. Die Probleme beginnen erst, wenn er seine Denk-
form verabsolutiert. Sobald dies geschieht, sind die Miverstindnisse
vorprogrammiert, ja, im Grunde findet schon kein Dialog mehr statt.
Der Ethiker verfolgt angesichts dessen das notwendige Kontrastpro-
gramm. Im Zentrum seines Denkens steht die Unverfiigbarkeit der Per-
son, nicht die Verfiigbarkeit des Gegenstands. Darum ist Unverfligbar-
keit ein Denkprogramm, das bereits in der Definitionsarbeit seinen An-

2 Zur kritischen Auseinandersetzung mit der Soziobiologie klassisch A. KNAPP,
Soziobiologie und Moraltheologie. Kritik der ethischen Folgerungen moderner Biolo-
gie, Weinheim: VCH Verlagsgesellschaft 1989; zur Neurobiologie G. RAGER, Bewul3t-
sein und Person in Wissenschaft und Lebenswelt, in: DERS./A. HOLDEREGGER (Hgg.),
BewuBtsein und Person. Neurobiologie, Philosophie und Theologie im Gesprich, Frei-
burg i.Ue.-Freiburg i.Br. 2000 (SThE 83) 9-26, hier 21-24; G. RAGER/]. QUITTERER/
E. RUNGGALDIER, Unser Selbst, Paderborn 2002. Die Unterdriickung des Unterschie-
des von Ursache und Grund, von Beobachter-Perspektive und Ich-Perspektive geht
mit einem methodischen wie anthropologischen Reduktionismus einher. Das schlief3t
eine genaue Kenntnis neuronaler Vorginge nicht aus, sie erforscht das Bedingungsfeld
von Freiheit, um die Moglichkeit letzterer umso besser zu erfassen. Dazu die Beitrige
in der FAZ: L. WINGERT, Mein Arger verraucht. Wie weit fithrt das Ticket der Hirn-
forscher?, 12.1.2004, 25; Th. BUCHHEIM, Der Zorn des Gehirns. Was denkt denn da
statt meiner?, 19.1.2004, 27; Chr. SCHWAGERL, Neurodimmerung. Wer den Geist
schitzen will, sollte seine Molekiile kennen, 23.1.2004, 31; O. HOFFE, Der entlarvte
Ruck. Was sagt Kant den Gehirnforschern?, 11.2.2004, 33.

> Vom Naturwissenschaftler wird hohe geistige Disziplin verlangt, aber sie kann
das Segmenthafte der gewihlten Perspektive nicht Uberspringen. Komplementaritit
mit anderen Zugingen ist angesagt.



202 Stillstand in der Bioethik?

fang nimmt, um sich in der konsequenten Umsetzung des Gedachten
fortzusetzen.?®

Wenn immer das kirchliche Lehramt und zahlreiche katholische Mo-
raltheologen eine Option fiir den Tutiorismus machen, ist es Ausdruck
dieses gedanklichen Impetus. Das geht keinesfalls auf Kosten einer rigo-
rosen Phinomenanalyse: Wire dies der Fall, konnte sich leicht der Ver-
dacht des Willkiitlichen oder denkerischer Resignation einstellen. Der
Geisteswissenschaftler, hier der katholische Moraltheologe, beharrt auf
der Autonomie seines Fachs mit allen methodischen Implikationen, was
keinesfalls bedeutet, er baue sich seine Sonderwelt auf. Die Einheit der
Wirklichkeit ist zu wahren; fiir diese Forderung steht, wie bemerkt, der
erkenntnistheoretische Realismus, der das umrilhafte Bekenntnis zu ei-
ner bestimmten Anthropologie in sich speichert. Tutioristische Defini-
tionen und Umsetzungen stehen nicht gegen Fakten. Thr Einsatzzeichen
liegt in der Ambivalenz der einschligigen Fakten; es ist eine Leerstelle
vorhanden, und sie provoziert Gedanken, denen eine bestimmte Rich-
tung gewiesen wird. Es sind keine freischwebenden Gedanken, sie wer-
den von den Fakten nahe gelegt.?’

Dem Naturwissenschaftler wird bisweilen eine probabilistische Gei-
steshaltung nachgesagt, ob zu Recht oder zu Unrecht, bliebe im Einzel-
fall zu erweisen. Gewil3 ist er interessiert, zum einen am Erfolg seiner
Forschung, zum anderen am therapeutischen Segen, der aus ihr erwach-
sen kann. Ihm das Etikett des Machers anzuhidngen ist, wie jede Pau-
schalisierung, von Ungerechtigkeit nicht frei. Der Ethiker jeder Couleur
wird keine Bedenken anmelden, es wire lebensfremd und konnte sich
den Vorwurf des Zynismus einhandeln. Nun denkt der Ethiker gleich-
falls nicht jenseits aller Interessen, nur sind diese anderer Art. Diese An-
dersartigkeit spiegelt sich in der Akzentsetzung. Er ist daran interessiert,
daB der Preis des Fortschritts durch Forschung ethischen Abwigungs-
standards entspricht.”® Das ist eine Gretchenfrage an die gesellschaftliche

% Cl. SEDMAK, Katholisches Lehramt und Philosophie. Eine Verhiltnisbestim-
mung, Freiburg i.Br. 2003 (QD 204) spricht von philosophischen Commitments ka-
tholischen Denkens (402, 413 und passim). Durch den Glauben werden Themen, Fra-
gerichtungen und Anliegen aufgewiesen; das fithrt zu Denkprogrammen.

2 Es gibt keine Noétigung durch Fakten, das wire Naturalismus. Darum ist der Be-
griff «Zuschreibung» keineswegs miBverstindlich, er hat mit Willkiir, wie dies in der
Debatte um den Status des frithen Embryo bisweilen unterstellt wird, nichts gemein.
Er ist nur Ausdruck eines kritischen Realismus.

3 Abwigungen geschehen direkt und unmittelbar zwischen vergleichbaren Giitern.
Aber es gibt auch ein indirektes und mittelbares Vergleichen zwischen Giitern, die die-
sen Grenzzaun iberschreiten. Angesichts dessen verschirft sich die Frage nach dem
Bestehen von Endlichkeit, eine anthropologische Option wird unvermeidlich. — Vgl.



Stillstand in der Bioethik? 203

Offentlichkeit. Ist die Gesellschaft soweit ethische Konsensgemein-
schaft, daf3 sie nicht einer geradezu infantilen Konsumhaltung nachgibt,
indem sie errungene Fortschritte bedenkenlos hinnimmt, aber die damit
verbundenen Lasten nicht gerecht verteilt, sondern eventuell auf die
Schultern derer abwilzt, die keine Stimme haben? Darum gilt: Fir den
Fortschritt trigt jeder, je nach Mal3gabe seiner Moglichkeiten und Kom-
petenzen, sei es direkt oder indirekt, sei es durch Tun oder Untetlassen,
Mitverantwortung.’! Wenn es heifl3t, es gebe keinen elfenbeinernen Turm
der Forschung, so ist mit diesem Wort nicht nur der Wissenschaftler in
die Pflicht genommen. Der Funke muf} auf die Gesellschaft Gbersprin-
gen, sie ist mehr als nur der kritisch distanzierte Beobachter. Das spielt
dem Ethiker eine hohe Verantwortung zu. Er mul3 Stachel im Fleisch
sein und vorhandenes ethisches Urteilspotenzial wecken. Wenn immer
vom Forschungsethos die Rede ist, so handelt es sich um eine 6ffentli-
che Angelegenheit.>

Im Kontext der bioethischen Debatte taucht das Wort von der
Technikfolgenabschitzung auf. Dartiber sollte die andere Seite der Me-
daille nicht vergessen werden. Es gibt — unbeschadet aller MiB3verstind-
lichkeit — eine Ethikfolgenabschitzung. Das Wort ist erklirungsbediirf-
tig. Eine angemessen erkannte und formulierte sittliche Forderung gilt
unbeschadet aller Folgen. Das ist eine Binsenwahrheit, von der allerdings
wenig Hilfe zu erwarten steht, wenn konkrete Forschungsziele abge-
steckt werden. Das stimmt zumal in einer plural verfaliten demokrati-
schen Gesellschaft, in der nicht nur unterschiedliche Giuterabwigungs-
standards, sondern auch Zumutungsstandards gang und gibe sind. Hier
ist eine offene Flanke getroffen. Wenn eine demokratische Offentlichkeit
fiir den prognostizierten Fortschritt den Preis zu hoch halt, mul} sie auch

B. SITTER-LIVER, Endlichkeit — eine vernachlissigte Perspektive in der Bioethik, in:
A. HOLDEREGGER u.a. (Hgg.), Theologie und biomedizinische Ethik. Grundlagen und
Konkretionen, Freiburg i.Ue.-Freiburg i.Br. 2002 (SThE 97), 208-226, hier 210-212:
Der Dialog in einer pluralen Gesellschaft konzentriert sich auf die hier sich ankiindi-
genden Grenzlinien. Nicht der leichte Konsens iiber Selbstverstindlichkeiten steht in
Frage.

i Mitverantwortung mag sich in der Bereitschaft zeigen, fiir Experimente zur Ver-
fiigung zu stehen, damit sie nicht auf jene Glieder der Gesellschaft abgewilzt werden,
die keine Stimme haben.

32 So ist es ein MiBstand, wenn man Forschungsprojekte ins Ausland verlagert, weil
sie im Inland rechtlich unzulissig sind. Man weicht pragmatisch in den leichteren Weg
aus, um sich den Lasten der ethischen Diskussion zu entziehen. Der Forscher mul}
auch fir die sittliche Akzeptanz seiner Forschung werben wollen und kénnen. Er bil-
det keinen Staat im Staate. Es geht auch nicht an, nur nach Gesetzeslicken Ausschau
zu halten. Jedermann ist auf den Geist eines Gesetzes, auf seine Sinnspitze verpflich-
tet. Das gebietet die demokratische Tugend der Epikie.



204 Stillstand in der Bioethik?

den entschiedenen Willen zum Verzicht aufbringen. Dies zu bewerkstel-
ligen ist ein Kunststiick und in der gegenwirtigen Situation schwet vot-
stellbar. Was schon auf nationaler Ebene einen duBersten Kraftakt ver-
langt, wird auf Grund der internationalen Verflechtung von Wissenschaft
und Wirtschaft zu einer schieren Unmdglichkeit.”® Das liegt nicht zuletzt
an den auseinander tretenden Rechtskulturen. Dem Ethiker bleibt die
dornenvolle Aufgabe, im Fall eines Dissenses fiir seinen Standpunkt ar-
gumentativ wie einladend zu werben. Und er muf3 Anwesenheit zeigen:
Wer in einer Demokratie nicht prisent ist, zdhlt nicht. Beim einzelnen
Biirger liegt die Last, sich vom Sog 6ffentlicher Meinung, die er eventuell
nicht teilt, fir seine Person zu distanzieren. Die praktischen Konsequen-
zen sind dann durchzutragen.

3. Das aufschlieffende Denken
Der Ethiker bewegt sich im Umfeld unterschiedlicher Theoriebildungen.

Wenn er Prinzipien, Maximen, Normen oder konkrete Handlungsimpe-
rative formuliert, so stehen diese nicht in sich selbst, sie sind vielmehr
Teil einer vorlaufenden und umfassenden ethischen Theorie. Nun hin-
gen ethische Theorien nicht in sich selbst, noch sind sie Selbstldufer, die
ihre ungebremste Dynamik entfalten. Sie gelten so viel als sie die Kraft
haben, die Lebenswirklichkeit zu treffen und in ihrem Sinne umzuge-
stalten. Das fithrt den Ethiker in die dauernde Legitimationskrise. Ethik
ist ihm Gewissenssache, vor sich selbst wie vor der Offentlichkeit. Dabei
muf} er mit den Ticken rechtlicher und politischer Durchsetzbarkeit
rechnen. In dieser Hinsicht bleibt das Wort Lebenswirklichkeit genau
aufzuschlisseln.

Gemeint ist zunichst jene Ebene, die unmittelbar den Naturphiloso-
phen interessiert. Der philosophische Ethiker kommt am Dialog mit sei-
nem Fachkollegen nicht vorbei. Ist die Nahtstelle zwischen Natur- und
Geisteswissenschaften prizise getroffen? Es mag sein, daf} gingige philo-
sophische Begriffe infolge des naturwissenschaftlichen Fortschritts einen
Bedeutungswandel durchlaufen, daBl ein Weltbild sich lautlos idndert.
Man erinnere sich in diesem Zusammenhang an jene Diskussionen, die
im Gegeniiber zu den neuen Erkenntnissen der Atomphysik, der Quan-
tenphysik und den einsetzenden Problemen mit der Chaostheorie ge-

3 Es liegt bei den weltanschaulichen Uberzeugungsgruppen, eine Lebenswelt fiir
das Durchhalten von getroffenen Optionen anzubieten. Der einzelne darf nicht allein
gelassen werden. Dies zumal dann, wenn bestimmte Positionen nicht mehrheitsfihig
sind.



Stillstand in der Bioethik? 205

fihrt wurden.” Sie betrafen das rechte Verstindnis vertrauter Begriffe
wie Akt/Potenz, Form/Materie, Substanz/Akzidens, aber auch Teleolo-
gie. Wer naturrechtlich argumentiert, darf die Sensibilitit fir diesen Hin-
tergrund nicht verlieren. Wenn mithin der Ethiker in den o6ffentlichen
Dialog eintritt, muf3 er mit Wortmeldungen aus diesem Bereich rechnen.
Ethische Theorien wollen naturphilosophisch geerdet sein, das hat mit
Naturalismus nichts zu tun.

Nun ist auch mit der gegenldufigen Méglichkeit zu rechnen. Gingige
philosophische Begriffe konnen durch den naturwissenschaftlichen Fort-
schritt bestitigt werden, und der Naturphilosoph nimmt sich auch dieses
Phinomens an, um es denkerisch zu bearbeiten und an den Ethiker wei-
ter zu reichen. Gedacht ist in diesem Zusammenhang beispielsweise an
den Forschungsbereich der Embryologie.® Vielleicht kénnte der Philo-
soph den einen oder anderen Naturwissenschaftler daran erinnern, dal3
von ihm zugrunde gelegte philosophische Primissen nicht unbedingt
zwingend sind. Arbeitet der Naturwissenschaftler mit einem Personbe-
griff, der nur von einer bestimmten philosophischen Schule gehalten
wird, keinesfalls aber die einzige denkbare oder gar bessere Alternative
darstellt? Wie ist ein solches Personverstindnis entstanden? Lassen sich
aus der Genese Ruckschlisse auf die Geltung ziehen?* Wie dem sei, der
Ethiker fithrt keinen selbstgentigsamen Diskurs, der sich auf ethische
Plausibilititen stitzt und von ihnen sein Heil erhofft. Ebenso wenig baut
er naturwissenschaftliche Fakten im Direktverfahren in seine Argumen-
tation ein. Er ist vielmehr darauf angewiesen, daf3 Fakten naturphiloso-
phisch aufgeschlossen werden, ehe er selbst in Aktion tritt. Er hat es,
anders gesagt, nicht mit Fakten, sondern mit Gedanken tber Fakten zu
tun, ehe er urteilt und wertet. Er bewegt sich unmittelbar in einer Welt
der Interpretationen. Das kompliziert seine Arbeit. Denn abgesehen von
seiner ureigenen Fachproblematik sieht er sich dem Streit naturphiloso-

3 Ein gutes Beispiel liefert die Neuscholastik angesichts der Erkenntnisse modez-
ner Physik; das klassische Substanzdenken stand quer zu ihnen; vgl. A. BENK (s. Anm.
17) 141-143: Es fehlte an der Ubersetzungsfihigkeit.

35 Es ist in der unmittelbar zuriickliegenden Diskussion immer wieder betont wor-
den, daBl die Sukzessivbeseelung auf ein fehlerhaftes naturwissenschaftliches Funda-
ment verweist, im Verein mit ideologischen Primissen, wenn man an den Unterschied
von minnlichen und weiblichen Féten denkt. Ginzlich unverstindlich muB3 es erschei-
nen, wenn man die Sukzessivbeseelung in die geistige Nihe eines Biologismus riickt.

% Hinter dem Personverstindnis eines John Locke, das sich in Varianten bei P. Sin-
ger, I. Nida-Rimelin u.a. wiederfindet, verbergen sich erkenntnisanthropologische
Vorentscheidungen. Mif3te man einen anthropologischen Schlisselbegriff wie Person
nicht mdéglichst weit, bis zur dullersten Grenze interpretieren, wenn es ums Ganze,
nimlich um Leben oder Sterben geht?



206 Stillstand in der Bioethik?

phischer Schulrichtungen ausgesetzt. Er betritt Boden, auf dem er kein
Fachmann ist. Und trotzdem muf er Position beziehen. Noch dazu wird
von ihm erwartet, dall er fir seine Option plausible Griinde anzugeben
vermag.’’

Die vorher genannte Lebenswirklichkeit besitzt dartiber hinaus eine
gesellschaftliche Dimension. Die Zusammenarbeit mit dem Sozialphilo-
sophen ist dem Ethiker eine Selbstverstindlichkeit. Auch hier muf} er
Schulen zur Kenntnis nehmen und eine Wahl treffen, die er angesichts
der Komplexitit der Verhiltnisse verantworten kann. Sonst lduft er Ge-
fahr, dal3 der herzustellende Konsens zu einer Sache taktischen Einvet-
nehmens wird, dall man sich schiedlich-friedlich einigt im Sinne eines
taktischen Kompromisses, oder dal3 der Stirkere sich einfach durchsetzt.
Und beim Konsens ist genaues Hinsehen geboten. Er ist keine einfli-
chige Wirklichkeit, er besitzt eine Tiefendimension, die strukturiert ist.
Was an die gesellschaftliche Oberfliche tritt, ist nur die Spitze eines Eis-
bergs.®® Es sind viele Voraussetzungen gegeben, die im 6ffentlichen Dis-
kurs nicht thematisiert werden. Und das missen sie auch nicht. Man
kann partielle Konsenslésungen erzielen, ohne gleich aufs Ganze zu ge-
hen.*

Das stellt mehrfache Anforderungen an die Reflexionskraft wie Dis-
kursfertigkeit des Ethikers. Er mul3 versuchen, einen bestehenden Kon-
sens auszuweiten. Es ist wie bei einem Briickenkopf, der als Basis fiir die
folgenden Operationen dient. Je konsolidierter er ist, umso leichter sollte
diese Aufgabe gelingen. Man kann sich dann fragen, wo die Ursachen fur
den verbleibenden Dissens liegen. Sind sie Uberwindbar, ohne dem Dis-
senter Gewalt anzutun? Sollte man es nicht lieber beim Dissens belas-
sen? Die Frage wird dramatisch, wenn der Dissens Rechtsverletzungen
im Gefolge hat, dies zumindest nach eigenem Firwahrhalten. Wie dem
sei, nicht selten wird der Fall eintreten, daf} man den Dissens stehen las-
sen m4ff, denn ein erschlichener Konsens ist nicht tragfahig.®°

3 Der theologische Ethiker st6Bt hier an die Grenzen seiner Kompetenz, von ei-
ner echten Kompetenzmisere kann die Rede sein. Dies umso mehrt, als es ja auch einen
naturphilosophischen Pluralismus gibt. Kooperation ist auf jeden Fall angesagt.

8 Die offensichtliche Segmentierung der Wirklichkeit kann auch als Wohltat emp-
funden werden. Zumindest erlaubt sie erste Orientierung.

3 Solches geschieht allenthalben im Leben. Man grenzt Konflikte ein, indem man
Trennendes — zumindest provisorisch und fiir die anstehende Entscheidung — aus-
klammert. Tauchen neue Konflikte auf, mul3 neu verhandelt werden.

40 gs geht nicht an, einen Dissens durch semantische Tricks wegdefinieren zu
wollen. Zumal wenn Grundrechte wie das Recht auf Leben in Frage stehen, miissen
Schlisselbegriffe weit interpretiert werden. Diese tutioristische Grundhaltung sind Fach-
jurist und Rechtsgenosse dem Schutzauftrag der Rechtsordnung schuldig. Darauf ver-



Stillstand in der Bioethik? 207

Mit diesem Hinweis zeichnet sich eine weitere Problematik ab. Sie
kreist um die Frage, wie belastbar ein erreichter Konsens ist. Oftmals
sind Konfliktsituationen zu bestehen, die vom Einzelnen hohen Einsatz
verlangen, einen Einsatz niherhin, den man nicht voraussehen konnte.
Tun sich dann neue Grenzziehungen auf? Und kann man solche Situa-
tionen verfahrenstechnisch in den Griff bekommen? Letztlich: Wenn
man sich um den Konsens miitht, was ist an der eigenen Position ver-
zichtbar? Was darf man auf dem Altar des Einvernehmens opfern, ohne
sich selbst preiszugeben?*!

III. Die Provokation des Theologen
1. Theologie unter Rechtfertigungsdruck

Wortmeldungen des Theologen in der Gemeinschaft der Forscher sind
keine Selbstverstindlichkeit; um ihre Akzeptanz und Wirksamkeit will
geworben sein. Nicht selten treffen sie auf Unverstindnis, wenn nicht
gar auf Skepsis oder Ablehnung. Auch ist mit dem Grenzfall zu rechnen,
daf3 sich der jeweilige Gesprichspartner oder Adressat als offener Athe-
ist entpuppt. So bleibt dem Theologen keine andere Wahl, als sich in ar-
gumentativer Transparenz zu tben. Ihm wird unter Umstinden mehr
abverlangt als Kollegen aus anderen geisteswissenschaftlichen Diszipli-
nen, weil er unter erhohtem Rechtfertigungsdruck steht. Dennoch hat
eine solcherart zugespitzte Situation auch ihr Gutes. Sie zwingt den Theo-
logen, tber die fiir den unmittelbar anstehenden Konsens geforderte
Rationalitit hinaus seine letzten Fundamente offen zu legen. Hier steht
der theologische Ethiker im Schulterschlu3 mit der gesamten systemati-
schen Theologie, ihre Offentlichkeitsrelevanz steht auf dem Priifstand.*

weist W. HOFLING, Verfassungsrechtliche Aspekte des so genannten therapeutischen
Klonens, in: Zeztschrift fiir mediginische Ethik 47 (2001) 277-284 im Hinblick auf den
schiitzenswerten Embryo. Enggefalite Definitionen suchen den Embryo zu instrumen-
talisieren.

41 Das Arbeiten am Konsens ist bereits eine Weise des Mitwirkens, sie muf} vor
dem eigenen Gewissen verantwortbar bleiben und darum transparent sein. Es mag ge-
fragt werden, ob die Datumsgrenze bei der Forschung an embryonalen Stammzellen
dieser Forderung gentigt, oder ob hier nicht doch eine verdeckte Doppelbodigkeit am
Werk ist. Man schiebt die Verantwortung dem Lieferanten von solchen Stammzellen
zu, um das eigene Gewissen zu salvieren.

42 GewiBl muB der theologische Ethiker bemiiht sein, ethische Plausibilitit ohne
expliziten Rekurs auf seine Glaubensiiberzeugung zu erreichen. Aber er darf sich doch
den Blick auf das Ensemble seiner Hintergrundannahmen nicht verbieten. Von logi-
scher Konsistenz seiner Argumentation allein ist das Heil nicht zu erwarten. Vielmehr
ist der rationale Gehalt der Hintergrundannahmen einzubringen und diskursfihig zu
machen.



208 Stillstand in der Bioethik?

An einige Gesichtspunkte sei erinnert. Der Atheist steht in der Aus-
senperspektive, so ist er nicht eingenommen von eingefahrenen theolo-
gischen Begrifflichkeiten und Gedankengingen, die auf den ersten Blick
nur dem Eingeweihten etwas sagen. Er ist fiir den Theologen auf heil-
same Weise objektiv, er kann diesen leicht in Erklitungsnotstand brin-
gen. Das zwingt den Theologen zur Rechenschaftsablage vor sich selbst.
Welch hautnahen Wirklichkeitsbezug hat seine theologische Gedanken-
welt, wie greift sie in seine Lebenswelt ein? Er muf} in immer neuen An-
laufen zum Gottesgedanken durchzustoBen suchen, um von dorther den
Durchsto3 zum menschlichen Gegenuber zu versuchen wie zu verant-
worten.*® Alle iibrigen Glaubenswahrheiten sind vor dieser Hintergrund-
folie zu verstehen, sind sie doch nichts anderes als interpretative Verlin-
gerungen des Gottesgedankens. Es muf3 einem aufgehen, wie anspruchs-
voll die eigene Denkwelt geworden ist, wie sie im Grunde aus der Welt
der Tatsachen gar nicht addquat herleitbar ist, sondern letztlich auf einer
Option beruht, einer Option allerdings, die in Gedanken mit der Welt
der Tatsachen kompatibel gemacht werden mufl. Bekimpfen Atheist
oder Skeptiker Denkphinomene, die in Theologie und Kirche keinen
Widerhalt finden? Beim theologischen Ethiker liegt es, Milverstindnisse
auszuraumen.

Hier bricht eine Frage an das Selbstverstindnis des theologischen
Ethikers als Theologen auf. Er kann im Gesprich mit dem Naturwis-
senschaftler von einer prinzipiellen Offenheit naturaler Prozesse auf
gottliches Eingreifen ausgehen.* Er kann aber auch das Problem auf die
Ebene des Denkens aus Glauben zurticknehmen. Die Frage lautet dann
nicht, ob Fakten und Glauben vereinbar sind. Vielmehr treten philoso-
phische Interpretationen von Fakten in Beziehung zum Denken aus dem
Glauben. Gedanken treffen auf Gedanken. Diese Aussage ist recht zu
gewichten. Im Hintergrund steht eine erkenntnistheoretische Vorent-

4 Vgl. u.a. P. SCHALLENBERG, Menschenbild und Moral. Zur ethischen Debatte
um die Pridimplantationsdiagnostik, in: Theologie und Glaunbe 93 (2003) 498-519, hier
513-515: Es wird auf die Dialektik von Zufall und Notwendigkeit abgehoben, diese
Einheit darf nicht dem technischen Kalkiil geopfert werden.

* Vgl. nochmals I. KONSCIK (s. Anm. 17) 307f.; DERS., Das Wirken Gottes aus
naturwissenschaftlicher und theologischer Sicht. Ansitze einer Vermittlung, in: Miin-
chener Theologische Zeitschrift 51 (2000) 19-38, hier 29. Es darf im Gefolge dieser Offen-
heit nicht dazu kommen, dal man an Gottes Wirken in und an der Natur insgeheim
anthropomorphe Ziige herantrigt; Gott wiirde dann zum Liickenbiifler (black box). In
diesem Sinne wire die Beseelungstheorie kritisch zu bedenken. Man sollte moglichst
kritisch mit Theologumena umgehen und keine Probleme schaffen, die man nachher
nicht 16sen kann. Vielmehr mull man Herr im Haus des Denkens, also auch der Theo-

riebildung bleiben.



Stillstand in der Bioethik? 209

scheidung. Sie 148t sich mit der Erginzungsbediirftigkeit des traditionel-
len Realismus’ kennzeichnen, wobei dessen prinzipielle Unverzichtbar-
keit auBer Diskussion steht. Ahnliches gilt fiir die klassische Korres-
pondenztheorie der Wahrheit. Wird sie den Anspriichen der Theologie
voll gerecht?#

2. Die epistemologischen Anforderungen an den Gottesgedanken

Erliuterungen zum Verhiltnis von Erkenntnistheorie und Wahrheits-
theorie sind also angebracht. In der thomistischen Tradition herrscht das
aristotelische Erbe vor, und auch das kirchliche Lehramt z6gert nicht, es
sich zu eigen zu machen, ohne Exklusivanspriiche anzumelden.** Der
genannte erkenntnistheoretische Realismus setzt beim Phinomen an, um
iber dieses zum Wesen vorzustoen. Dem schlief3t sich die Korrespon-
denztheorie an. Wahrheit ist Ubereinstimmung des so zuginglichen Ge-
genstandes mit dem Intellekt. Der Hinweis mag gentigen, um das Pro-
blem verstindlich zu machen. Die Frage lautet, was beide Theorien im
Hinblick auf den Gottesgedanken im Kontext des interdiszipliniren Ge-
sprichs leisten kénnen. Sie setzen voraus, dal3 es einen aufsteigenden Er-
kenntnisweg zu Gott iiber die sichtbare Welt gibt. Gott ist das Letzt-
erkannte. Und der zugrunde liegende Objekt-Subjekt-Bezug hat den Fil-
ter der via affirmationis, negationis und supereminentiae zu passieren. Das sei
in seiner Bedeutung nicht geschmailert.*” Nur mag offen bleiben, ob hier
ein Exklusivanspruch angemeldet wird. Gewil3 ist Gott das Letzterkann-
te in ordine gemerationis, aber nicht in ordine perfectionis, hier verliuft die
Richtung des Denkens umgekehrt: Gott ist das Ersterkannte.*

In dieser Dialektik ist eine weitere Implikation beschlossen. Auf der
einen Seite schlieBt die Welt empirischer Gegenstandlichkeit den Gottes-
gedanken auf. Aber es gilt auch die umgekehrte Behauptung, dal3 der
Gottesgedanke die Welt empirischer Gegenstindlichkeit aufschlief3t.

Gott wird in ordine perfectionis in der eigenen Innerlichkeit erkannt; sie ist

% Eine Einfithrung bei J. SCHMIDT, Philosophische Theologie (Grundkurs Philo-
sophie 5), Stuttgart 2003, 98f. Bedarf das thomanische Denken der stillen Erginzung
durch den ontologischen Gottesbeweis des Anselm von Canterbury und der ihm ent-
sprechenden Erkenntnis- und Wahrheitstheorie?

4 So privilegiert die Enzyklika Johannes Pauls II. Fides e Ratio (1998) den thoma-
nischen Anweg zur Wahrheitsfrage; vgl. dazu u.a. Cl. SEDMAK (s. Anm. 28) 367-401.

41 Eine breite Darstellung bei M. STRIET, Offenbares Geheimnis. Zur Kritik der
negativen Theologie, Regensburg 2003, Negative Theologie bei Thomas von Aquin
75-105, und 155-157 der Bezug zu Anselm von Canterbury.

“ Vgl. K. MULLER, Gottes Dasein denken. Eine philosophische Gotteslehre fiir
heute, Regensburg 2001, 40—43: Der aus dem Subjekt erschlossene Gottesgedanke hat
kosmologische Konsequenzen.



210 Stillstand in der Bioethik?

der privilegierte hermeneutische Ort, an dem sich das Wunder des Gei-
stes ereignet: Der Gottesgedanke nimmt durch seine Vollkommenheit
gefangen, er iiberzeugt durch seine alternativlose Zumutung an das Den-
ken. Durch ihn wird ein Mehr, sozusagen ein Uberschuf3 eingebracht,
den zu erbringen die Welt empirischer Gegenstindlichkeit nicht im-
stande ist. Beide Denkwege erginzen und fordern einander, und beide
sind unverzichtbar. Der Weg tber die Empirie stoB3t jenen tber die In-
nerlichkeit an, aber er ist auch anst6Big in dem Sinn, als er mehrdeutig
bleibt und nach Eindeutigkeit durch Interpretation vetlangt.*

Der Theologe, mithin auch der theologische Ethiker, sieht sich einer
Problematik gegeniiber, die im bisherigen Verlauf des bioethischen Ge-
sprichs nicht gentigend beachtet wurde, aber nach Aufarbeitung ver-
langt. Wie bewiltigt er die Vermittlung des Gottesgedankens mit philo-
sophischen Kategorien, so dall der Naturwissenschaftler erreicht wird?
Ist im Glauben so etwas wie ein Vorverstindnis vorhanden, das diesen
ProzeB3 mit Hilfe allseits einsichtiger Kriterien anzustofen und zu steu-
ern vermag? Gewil} tritt der Glaube mit dem Anspruch auf, die Gesamt-
wirklichkeit des Lebens zu treffen und zu gestalten. Aber wie dieser An-
spruch in allem intellektuell redlich umzusetzen ist, bleibt eine weiterhin
ungeloste Frage.™

Hilfen kommen aus einer anthropologisch gewendeten Theologie.
Einen festen Platz haben die anthropologischen Implikationen des Glau-
bens, sie sind in die theologische Ethik eingegangen, darum muf} ihr epi-
stemologischer Status nicht weiter erortert werden.” Gedacht ist an die
unzerstorbare Personwiirde, an die fundamentale Gleichheit, an die Sinn-
gebung von Leid und Tod, an das Prinzip der Gratuitit und manches an-
dere mehr. Dem Kenner ist geldufig, daf3 ihre Leistungskraft nicht iiber-
fordert werden darf. Vielmehr handelt es sich um Anhaltspunkte, um
Knotenpunkte eines Netzwerkes, die noch der Entflechtung harren. Man

# In der Innerlichkeit und mithin Unableitbarkeit des Gottesgedankens ist ein
denkerischer UberschuB3 am Werk, der sich in die umgebende Weltwirklichkeit hinein
interpretiert.

% Die Enzyklika Fides et Ratio (1998) 146t diese Frage unentschieden, sie begniigt
sich mit negativen Grenzzichungen. Im Grunde gilt dies auch fiir die Enzyklika Aeferni
Patris (1879), unbeschadet der starken Empfehlung des Thomismis als einer «sana
philosophia», in der sich gedankliche Kontrollierbarkeit und Weisheit vermischen; da-
zu Cl. SEDMAK (s. Anm. 28) 378-387. Jedenfalls ist die Option fiir ein philosophisches
System nicht beliebig.

>l Die anthropologischen Implikationen des Glaubens sind ein Kernstiick jener
Uberlieferung, die aus der Transzendentaltheologie zukommt. In ihnen gewinnt die
anstehende philosophische Option eine erste Greifbarkeit: Sie steht im Dienst an ihrer
gedanklichen Ausgestaltung.



Stillstand in der Bioethik? 211

spricht nicht ohne Grund von offenen Suchbegriffen, deren volles Sinn-
potenzial durch aufschlieBendes Denken erhoben werden mub.

Dies in Erinnerung gerufen, steht die anfingliche Frage weiterhin im
Raum. Dennoch wurde ein Element hinzu gewonnen. Die Ausschau nach
den geeigneten philosophischen Kategorien ist offenkundig interessege-
leitet. Die anthropologischen Implikationen bilden eine Art Schnittstelle
von Theologie und Philosophie, die fiir den Suchprozel3 nicht nur eine
erste Denkschneise schligt, sondern in groben Umrissen ein Denkinter-
esse speichert. Das philosophische Instrumentarium sollte so beschaffen
sein, dal3 es diesem Denkinteresse wirksam dient.”> So ist zumindest ein
negatives Selektionskriterium an die Hand gegeben. Nun gibt es aber nie-
mals reine Negativitit, die nicht irgendwie, in welch reflexer Themati-
sierung auch immer, von Positivitit unterfangen wire. Im Aussondern
des Unvereinbaren werden sich die Méglichkeitsbedingungen dieses Pro-
zesses allmihlich herausschilen. Und es kommt zur Ausarbeitung philo-
sophischer Systeme, die je nach geistesgeschichtlicher Herausforderung
unterschiedliche Akzente setzen.>?

3. Die theologische Notwendigkeit einer philosophischen Option

Hier liegt ein Aufgabenbereich moraltheologischer Grundlagenreflexion,
der weiterer Bearbeitung bedarf. Es hie} in einem fritheren Zusammen-
hang, daf} interdisziplindres Gesprich ein Austausch iiber Gedanken ist,
die alle Beteiligten sich zu Tatsachen machen. Die vernehmende, intet-
pretierende und wertende Vernunft ist keine fabula rasa. Sie steht unter
der Wirkungsgeschichte von Hintergrundannahmen epistemologischer,
anthropologischer und kultureller Art. Die Kenntnisnahme von Tatsa-
chen 16st einen Prozel3 kritisch-konstruktiver Auseinandersetzung mit
ihnen aus.>* Auf dieser Ebene verliuft die entscheidende Auseinander-

32 Die philosophische Option muB fiir Glaube und Theologie eine wirkliche Her-
ausforderung, ja geradezu eine Provokation sein, damit die aus dem Glauben erflie-
Bende Sicht von Mensch und Welt zu sich selbst kommt. Kein harmonisierendes Ne-
beneinander, sondern ein antagonistisches Ineinander ist das Gebot. In der Begegnung
von Glaube und griechischer Philosophie ist dies paradigmatisch vorexerziert worden.

5 In den anthropologischen Implikationen des Glaubens ist jene Ebene gefunden,
auf der die gegenseitigen Erwartungen das Frageniveau bestimmen. Man kann den
Glauben und die Theologie nicht unmittelbar fir jedes Detailproblem in Anspruch
nehmen wollen.

> Das Vielerlei an Hintergrundannahmen ist nicht prinzipiell der Vernunft unzu-
ginglich, es mul} rational bearbeitet und auf seine Konsensfihigkeit hin abgehorcht
werden. Das scheint auf bei N. KNOEPFFLER, Forschung an menschlichen Embryo-
nen. Was ist verantwortbar?, Stuttgart-Leipzig 1999, 183 (im Blick auf die rechtliche
Konsensfindung).



212 Stillstand in der Bioethik?

setzung. Was schon fiir den philosophischen Ethiker gilt, erhilt durch
den Hinzutritt des Theologen eine neue Dimension und mithin Qualitit.
Der Theologe hat — das wurde hervorgehoben — die philosophische
Vermittlung seiner Denkwelt, nimlich jener des intellectus fidei, nitig,
wenn er den Naturwissenschaftler erreichen will. Aber die Wahl der
philosophischen Mittel kommt letzten Endes auf eine theologische Lei-
stung hinaus. Es gibt ein Selbstverstindnis des Glaubenden, das von
vorhandenen Philosophien nicht nur zehrt, sondern auch in diese hin-
einwirkt. Das kann in der Form von leitenden Anliegen geschehen. Aus-
wahl und Durchgestaltung des Ausgewihlten stehen unter einem be-
stimmten Impetus. Man konnte in diesem Zusammenhang an das Ver-
stindnis von Person oder von Ehe erinnern, aber auch an jene Schliissel-
begriffe, die im interdiszipliniren Gesprich an der Tagesordnung sind.
Die anfallende Definitionsarbeit steht unter der Anstrengung des Be-
griffs, sie sucht allen MaBstiben von Prizision zu geniigen, und alle be-
langreichen Gesichtspunkte mussen in sie einflieBen. Aber was als belang-
reich erachtet wird, und wie dies geschieht, das steht wiederum unter der
Einflussgeschichte eines Vorverstindnisses.®

Es kime einem Fehlverstindnis gleich, wiirde man dieses Vorver-
stindnis im Sinne eines geschlossenen Paradigmas interpretieren. Aus
der wissenschaftstheoretischen Diskussion ist bekannt, da3 Paradigmen
auf Selbstkorrektur hin offen sind. Zwischen allen Dimensionen des
Wissens lauft ein Hin und Her der Denkbewegungen ab. Die Einsichts-
geschichte aus dem Glauben kann davon nicht unberihrt bleiben. Philo-
sophische Kategorien werden auf ihre Eignung geprift. Die Prifung
weitet sich auf ganze Denksysteme aus. Warum entscheidet man sich als
Theologe fiir eine bestimmte Philosophie? Hier tun sich Ermessensspiel-
rdume auf. Auch das kirchliche Lehramt legt weder sich selbst noch die
wissenschaftliche Theologie fest, und dies unbeschadet der Tatsache, daf3
Thomas von Aquin und die scholastische Tradition einen herausgehobe-

> Der Theologe ist von einem offenkundigen Denkinteresse bewegt, und datiiber
sollte er freimiitig Auskunft erteilen. Die inhaltliche Auffilllung der Schliisselbegriffe
steht zugleich unter dem Impetus der argumentativen Absicherung wie 6ffentlichen
Durchsetzung. Die Sprache sollte darum werbend sein. Es kann niemals Sache des
theologischen Ethikers sein, sich durch Abstraktion auf den geringsten gemeinsamen
Nenner einzupendeln, denn das 6ffnet der Willkiir Tiir und Tor und kompromittiert
den eigenen Auftrag. Die Denkgeschichte des Christentums unterscheidet sich hier
von jener der anderen Weltreligionen. Lehrreiche Beispiel bei H. BARANZKE, Repro-
duktionsmedizin in den Weltreligionen, in: Stimmen der Zeit 222 (2004) 42-50.



Stillstand in der Bioethik? 213

nen Platz einnehmen.® Hier ist ein Markenzeichen katholischer Theolo-
gie vorgegeben: Ungeachtet aller Wahl- und Variationsméglichkeiten
sollte ein Bezug zu dieser Tradition erhalten bleiben, will man nicht Ge-
fahr laufen, sich selbst aufzugeben. Schlielich ist diese Tradition nicht
ohne Grund entstanden. Geschichtlichkeit darf nicht mit Verzichtbarkeit
gleichgesetzt werden.

Vor diesem Hintergrund ist die Berufung auf den Tutiorismus zu
gewichten. Sie ist ein unverdichtiges Bekenntnis zur Tradition. Die
Vermutung, dafl diese sich bewihrt hat und weiterhin in Geltung steht,
gilt solange, als das Gegenteil nicht klar erwiesen wurde. Hat man iber-
zeugendere Alternativen zur Hand? Sind Tatsachen und Argumente des
Naturwissenschaftlers so iberzeugend, dal} sie dem Geisteswissenschaft-
ler eine Kurskorrektur aufnotigen? Man konnte als reflexes Prinzip for-
mulieren: 7z dubio pro traditione.”’ Die Berufung auf den Tutiorismus wei-
tet sich, vor diesem Hintergrund, auf den Umgang mit fundamentalen
Lebensgiitern aus. Sie werden so interpretiert und gewertet, dal} sie ma-
ximalen Schutz verdienen. Das beginnt bei Definitionen und endet bei
Abwigungen.®® Je fundamentaler das jeweilige Gut, umso héher der An-
spruch an Sicherheit. Ermessensspielraume sind einzuschrinken, soweit
dies eben geht, wobei anzumerken bliebe, dall Ermessen niemals im
Sinne von Willkir zu verstehen ist, sondern unter dem Impetus aller ein-
schligigen Grundannahmen steht. Der Theologe ist gehalten, dariiber
Rechenschaft abzulegen. Seinem Gespriachspartner mull aufgehen, daf
berechtigte Anliegen zum Zuge kommen.

4. Theologie als anthropologisch vermittelte Denkleistung

Das interdisziplinire Gesprich mag noch so sachgerecht gefihrt werden,
es dispensiert den Naturwissenschaftler nicht von der Bereitschaft, sich
tber den epistemologischen Status der Theologie aufkliren zu lassen.
Der Theologe bringt eine Dimension des Wirklichen ein, die dem Na-
turwissenschaftler nicht ohne weiteres zuginglich ist, die ihm mogli-

¢ Enzyklika Fides et Ratio, Nt. 43f. — Von Ausnahmen abgesehen — man denke an
W. Pannenberg — bleibt die evangelische Ethik hinter dem Anspruch philosophischer
Sorgfalt zurilick.

57 Das Lehramt sucht Kontinuitit der eigenen Geschichte herzustellen, verschlief3t
sich aber nicht prinzipiell einem Fortschreiben der Tradition. Man denke an die Lehre
von der Beseelung. Naturwissenschaftliche Erkenntnisse haben hier Pate gestanden,
ohne die Eigenstindigkeit der eigenen Autoritit zu gefihrden.

> Der Theologe ist kein Politiker, Definitionen entstehen nicht durch strategische
Kompromisse. Bisweilen stellt sich der Eindruck der Vermischung der Ebenen ein,
wenn nicht beim Theologen, so doch beim Naturwissenschaftler, wenn er sich als Bio-
politiker versteht.



214 Stillstand in der Bioethik?

cherweise nichtssagend erscheint unbeschadet allen argumentativen
Scharfsinns aufseiten seines Widerparts.® Leicht ist der Naturwissen-
schaftler geneigt, seine Leitlinien von Wissenschaftlichkeit zum allein
giiltigen Mal3stab zu erheben. Er muf} mit einer Denkbarriere kimpfen,
wenn er mit dem Theologen zu tun bekommt. Die Gedankenwelt des
Theologen erscheint ihm fremd, wenig greifbar, es sei denn, sie schlage
sich in eindeutigen sittlichen Konsequenzen nieder, die er mit gleicher
Eindeutigkeit iibernehmen oder ablehnen kann.

Dem Theologen ist es angetragen, diesem Notstand die Spitze abzu-
brechen. Das ist nicht nur ein Vermittlungsproblem, sondern vorgingig
ein Denkproblem. Alles beginnt beim Schlissigwerden tiber die beherr-
schende Denkform. Im Denken des Theologen liuft ein Kontrastpro-
gramm ab, sobald er sich mit dem Naturwissenschaftler vergleicht. Letz-
terer setzt, vereinfacht gesprochen, beim beobachtbaren Phinomen an,
seine geistige Leistung liegt in der disziplinierten Analyse; Denken dient
dem wirksamen Erreichen vorurteilsfreier Objektivitit, die sich letztent-
scheidend von der Sache her bestimmt. Es werden Notwendigkeiten
entdeckt, denen Freiheit sich in einer ersten Phase anpafit, um sie dann,
in der zweiten Phase eines dialektischen Gegenzugs, zu gestalten, soweit
dies in den Mdoglichkeiten des Menschen liegt.®° Ganz anders der Theo-
loge, er setzt bei der Innerlichkeit des Denkens an, um von hier zum be-
obachtbaren Phinomen vorzustoBen. An dieser Stelle ist eine Erklirung
tillig. Es erfolgt eine ausdriickliche Option fir ein Theologieverstindnis,
das sich an Augustinus und Anselm von Canterbury orientiert, diese Li-
nie wird mit transzendentalthomistischem Denken verbunden. Der Ein-
satz liegt im Denkenkdnnen Gottes, hier ist eine — im Unterschied zum
Naturwissenschaftler — transzendentale Notwendigkeit am Werk. Sie
begrenzt Freiheit nicht, sondern schlie3t sie ausdriicklich ein. Eine sol-
che Notwendigkeit kann man niemandem andemonstrieren, man kann
sie durch einladendes Denken aufschlieBen und die einmalige Vollkom-
menheit des Gottesgedankens vorstellen. Alles Ubrige liegt beim Adres-
saten.b!

* Der Theologe kann diesem MiBstand gegensteuern, wenn er sich auf das Denk-
abenteuer einer philosophischen Theologie einlift und durch den hohen Anspruch
seiner Gedankenwelt gefangen nimmt. Er hat ein Denkangebot, das dem Naturwissen-
schaftler abgeht.

% Dazu St. ERNST, Habermas und die Bioethik. Perspektiven fiir die theologische
Ethik?, in: Stimmen der Zeit 220 (2002) 611-623, hier 621; DERS. (Hg.), Machbarkeit
des Menschen; Theologie angesichts der Macht der Biomedizin, Minster 2002, 36.

61 Vielleicht kénnte es dem besseren Verstindnis dienen, wenn der Moraltheologe
es nicht beim theologischen Argument belassen wiirde, sondern tber dieses nihere
Auskunft gibe. Theologie ist nicht gleich Theologie. Ein theologisches Denken im



Stillstand in der Bioethik? 215

Im Gottesgedanken ist der Hohepunkt menschlicher Denkkompe-
tenz erreicht, und in diesem Sinn ist es legitim zu sagen, er sei hervorge-
bracht, ein Entwurf des Geistes. In ihm ist die Ebene des rezzen Denkens
betreten, er markiert vollendete Distanz zur Welt empirischer Gegen-
stindlichkeit, nicht, um sich von ihr zu befreien und folglich zu isolieren,
sondern um sie aus dieser Distanz zu umgreifen und zu durchformen.
Anders gewendet, der Gottesgedanke wird in sie hinein entfaltet, er
zeichnet sich durch seine explikative und interpretative Gestalt aus. Das
Seink6énnen des Geistes als Erkennenkénnen ist auf eine einsame Spitze
getrieben, von ihr her wird die umgebende Wirklichkeit neu umfangen.
In diesem Sinne mag es folgerichtig erscheinen, von einer Revolution des
Denkens zu sprechen. Vom Denken des Naturwissenschaftlers fiihrt
kein gerader Weg zum Denken des Theologen, beide Denkweisen ver-
laufen in diametral entgegengesetzter Richtung. Sie kénnen, aber sie
miussen sich nicht kreuzen, denn niemals wird Freiheit auler Kraft ge-
setzt.%?

Es hie3, der Gottesgedanke sei, zumindest anfanghaft, anthropolo-
gisch vermittelt. In Vollzugseinheit mit dieser Vermittlung interpretiert
er Phinomene.®®> Ahnliches tut der Naturwissenschaftler, wenn er nicht
nur Informationsmaterial liefert, sondern einen aktiven Beitrag zum in-
terdisziplindren Gesprich leistet. Er hat, wie deutlich oder undeutlich
auch immer, eine anthropologische Hintergrundtheorie im Kopf. Hier
beginnt der Wettstreit der Ideen. Er verlduft auf zwei Ebenen. Da ist
zum einen die Kompatibilitit mit den Tatsachen, hier ist der Naturwis-
senschaftler dem Theologen prinzipiell iberlegen, er befindet sich in ei-
ner gunstigeren Ausgangsposition. Dem Theologen wird groBere An-
strengung abverlangt. Als Grundgesetz gilt, dal3 Tatsachen nicht beliebig
interpretierbar sind, sie machen umrisshafte Vorgaben, sie stecken einen

Riickgang auf Augustinus und Anselm von Canterbury kénnte das aktive Gegeniiber
zu den Naturwissenschaften klarer herausstellen.

62 Es konnte im Kontext theologischer Hintergrundtheorie hilfreich sein, statt des
kosmologischen und teleologischen Gottesbeweises auf den ontologischen Gottesbe-
weis zu rekurrieren. Die Kritik an ihm durch Thomas von Aquin und Kant mif3te mit
dem denkerischen Instrumentarium des transzendentalen Thomismus entkriftet wer-
den. Dazu J. SCHMIDT (s. Anm. 45) 110-114.

% Die anthropologischen Implikationen des Glaubens sind mehr als formale Be-
stimmungen. Ihre Inhaltlichkeit mul3 jedoch im Gegeniiber zur Empirie, mithin auch
im spannungsvollen Austausch mit den empirischen Humanwissenschaften und Na-
turwissenschaften ausgefaltet werden.



216 Stillstand in der Bioethik?

Rahmen ab, iiber den hinaus nicht gegangen werden datf, soll nicht Un-
verbindlichkeit den Ton angeben.®

Die zweite Ebene zeichnet sich durch eine komplexere Problematik
aus. Der interpretierende und wertende Umgang mit Tatsachen steht im
Dienst an gelungenem Menschsein. Auf alle Beteiligten kommt die Ar-
beit des konstruktiven Vergleichens zu. Hier hat der Theologe die prin-
zipiell besseren Karten in der Hand.® Allerdings will dieser Anspruch
auch eingel6st sein. Das enthilt die Aufgabe, beim Naturwissenschaftler
Fehlvorstellungen auszurdumen. Riickt dieser, wiewohl unausgespro-
chen, die Sache des Glaubens und der Theologie in die geistige Nihe
von Mythologie, um sich dann im Gegenzug auf seine aufgeklirte wis-
senschaftliche Vernunft zu berufen? Oder halt er Metaphysik fiir eine
metaphysikalische Hinterwelt, die allen unwissenschaftlichen Spekulatio-
nen Raum liBt? Erscheinen ihm Glaube und Theologie als autoritire
Eingrenzungen der freien Vernunft? Das nétigt den Theologen, seinen
spezifischen Kompetenzbereich als Denkiibung zu erweisen.® Der Glau-
be befreit die Vernunft zu ihren vollen Mdglichkeiten.

Hier zeichnet sich eine offenkundige Problematik des interdisziplina-
ren Gesprichs ab: Die Teilnehmer nehmen einander nur segmenthaft
wahr; oder sie treffen sich auf der Ebene einer hypostasiert verstandenen
ethischen Plausibilitat, die mit akzentuiert normtheoretischen Kategorien
operiert, alles andere aber ausblendet. Dem Naturwissenschaftler wiirde
das Gesprich erleichtert, wenn er das Ganze in den Blick bekime. Dann
mag er sein Gegeniiber immer noch kritisieren, unter Umstinden auf
Uberinterpretationen von Seiten des Theologen hinweisen, aber er wird
sich im gleichen Atemzug auch fragen miissen, ob sein spezifisches
HintergrundbewuBtsein an den Rang theologischer Spekulation heran-
reicht.

%4 Das Wort von der Unbeliebigkeit ist ein Topos der katholischen Moraltheologie.
Die praktische Vernunft muf3 die Rechnung mit jenen Grenzen machen, die aus der
vorgegebenen Natur stammen, schiitzen sie doch personale Giiter vor dem ZerflieBen.
Man sollte darum dem vielgeschmihten Essentialismus seine positiven Seiten abge-
winnen. Auch Zuschreibungen kénnen diese Grenzen nicht miBlachten.

% Der denkerische Anspruch des Theologen impliziert eine Bringschuld. Wer be-
hauptet, das Vollkommenste auf vollkommenste Weise denken zu kénnen, muf} sich
im Hinblick auf innergeschichtliche Wirklichkeiten auf die Kompetenz zur jeweils voll-
kommeneren Losung befragen lassen. Er mufl bessere Handlungsalternativen einbrin-
gen und auch plausibel machen.

66 Fs kann gar nicht deutlich genug im Kontext des interdisziplindren Dialogs her-
vorgehoben werden, daB3 der Naturwissenschaftler es mit einer philosophischen Theo-
logie zu tun hat. Thm wird ein «Produkt» angeboten mit dem gleichzeitigen Appell,
sein Zustandekommen zu bericksichtigen.



Stillstand in der Bioethik? 217

Schlufs

Das interdisziplinidre Gesprich ist keine Errungenschaft der Neuzeit, es
kann auf eine lange und wechselvolle Geschichte zuriickblicken.” In ih-
tem Vetlauf hat sich die Moraltheologie nicht nur mit Forschungsergeb-
nissen auseinandergesetzt und in den eigenen Diskurs integriert, sie hat
fachfremde Leitvorstellungen von Wissenschaftlichkeit kritisch-kon-
struktiv assimiliert und so das Gesicht des eigenen Fachs vor isolationi-
stischen Engfithrungen bewahrt. Man denke, um ein Bespiel zu nennen,
an die Zeit der Aufklirung, als Parameter, die der Mathematik entnom-
men waren, fiir die Giiltigkeit und Uberzeugungskraft des moraltheologi-
schen Denksystems im Rahmen der damaligen «scientific community»
Pate standen. Auch auf Physik und Jurisprudenz liBt sich verweisen.
Uber Gelingen und Nichtgelingen sei an dieser Stelle nicht entschieden,
an Schattenseiten ist sicher kein Mangel. Die Beispiele lassen sich ver-
mehren, sie reichen bis auf den heutigen Tag. Die Aufgabe ist zu allen
Zeiten die gleiche: Es gilt, eine starke fachspezifische Identitit zu ent-
wickeln, um aufnahmefihig und dialogfihig zu sein; man darf sich nicht
an fachfremde Wissenschaftsideale ausliefern.®

Damit ist einer der neuralgischen Punkte angeriihrt. Sobald der Mo-
raltheologe sich angleicht, beschwort er eine Verarmung seines Fachs
herauf. Dafiir ist die Geschichte des Fachs Zeuge; man erinnere sich der
zunehmenden Verrechtlichung, wie sie in manchen Teilen der Manuali-
stik anzutreffen war.® Die abschiissige Bahn zu einer vorwiegend de-
skriptiven Ethik ist dann leicht betreten: Es werden Gestalten von Ethik
klassifiziert, so wie der Naturwissenschaftler Phinomene klassifiziert.
Man nimmt die AuBenperspektive des neutralen Beobachters ein und
vernachlissigt dariiber, dal es auch eine Gestaltungsaufgabe gibt, die zu-
nichst in der Binnenperspektive angesiedelt ist, aber in der Weise eines
Brickenkopfes, der — unter Berticksichtigung aller notwendigen Vet-
mittlungsstufen — mit dem Anspruch universaler Geltung auftritt. Das
schlieBt, wie aus der Geschichte des christlichen Ethos erwiesen, die
Notwendigkeit der kreativen Anverwandlung mit ein. Als Folgerung mag
lauten: Wer herausfordernde Kommunikationen bestehen will, mul3 sich

67 Man denke an Albertus M., Thomas von Aquin, an den Nominalismus, an die
Moraltheologie der Aufklirung, aber auch an Pioniere der unmittelbaren Vergangen-
heit wie Th. Mincker, W. Schoéllgen.

% Erinnert sei u.a. an den EinfluB von B. Spinoza und den mos geometricus auf den
Wissenschaftscharakter der Moraltheologie, die immer ein Kind ihrer Zeit war.

¢ Die Verrechtlichung hat die Kasuistik mit ihren Licht- und Schattenseiten her-
vorgebracht.



218 Stillstand in der Bioethik?

auf Eigenes besinnen; das ist der beste Dienst, den er seinem Gegentiber
erweisen kann.

Nochmals sei der Blick auf das zugrunde liegende Verstindnis von
Objektivitit gelenkt. Zu Beginn hiel§ es, der Begriff Objektivitit sei ana-
log, er folge in seiner Bedeutung den unterschiedlichen Klassen von
Wahrheit. Fir den Theologen gelten MaB3stibe, die sich auf jene des Na-
turwissenschaftlers nicht zuschneiden lassen. Zwischen beiden Denk-
welten verlduft keine direkte Verlingerungslinie, vielmehr bricht im theo-
logischen Gedanken etwas qualitativ Neues auf. Die immer wieder her-
zustellende Kompatibilitit tiber lernende und deutende Kommunikation
ist durch den Graben der Analogie durchschnitten: Analogie sichert
Autonomie fir alle Beteiligten. Der Theologe tritt dem Naturwissen-
schaftler in kreativer Autonomie gegentber. Er beansprucht fiir sich eine
Denkkompetenz, die er seinem Gegentiber aufzuschlieBen sucht. Sein
Voraus ist eine Last: Es muB3 ein UberschuB} eingebracht werden, der im
Gewand einer einladenden Verheiung jedermann iberzeugt.”

Der Moraltheologe operiert mit der Leitvorstellung eines gelingen-
den, und das heil3t sinnvollen Lebens, die er an Ergebnisse naturwissen-
schaftlicher Forschung herantrigt. Er prift ihm begegnende Vorstellun-
gen von Lebensqualitit mit Hilfe seiner eigenen Kriteriologie. Die in
fritherem Zusammenhang erwihnten anthropologischen Implikationen
des Glaubens sind Fihrten, die dem immer neu nachhakenden Denken
die Richtung weisen. Gestaltungsfreiheit wird geziigelt, aber nicht be-
schnitten. Das Leben baut sich so zu einem Kunstwerk auf. Die Natur
liefert dazu nicht mehr als eine Rohskizze, allerdings unverzichtbarer
Art, denn ohne sie wirde sittliches Leben an Selbstiberforderung schei-
tern. Der letztere Bezugspunkt, von dem her und auf den hin der Theo-
loge denkt, mufl darum ausgesprochen oder unausgesprochen prisent
sein; der Naturwissenschaftler soll den Moraltheologen unverkennbar als
Theologen wahrnehmen koénne. Sofern dies nicht geschieht, wird das ge-
genseitige Verstehen Schaden leiden. Das verlangt vom Naturwissen-
schaftler, sich auf die geistige Welt seines Gegentibers — zumindest in der
Weise positiver Toleranz — einzulassen. Die Bringschuld liegt bei seinem
Gesprichspartner. Er muf} eine Theologie betreiben, die philosophisch
impragniert ist, ohne an ihrer theologischen Qualitit Einbusse zu leiden.

" Die Freiheit bleibt unangetastet; vgl. M. STRIET (s. Anm. 47) iiber den Beitrag
von Duns Scotus in kritischer Absetzung von neuplatonischen Denkkategorien. Fir
die Fundamentalmoral wurde der Freiheitsgedanke im Kontext transzendentaler Philo-
sophie bereits eingefiihrt von F. BOCKLE, Fundamentalmoral, Miinchen 1977, 74-78
unter Berufung auf H. KRINGS, Freiheit — ein Versuch Gott zu denken, in: Philosophi-
sches Jabrbuch T7 (1970) 225-237.



Stillstand in der Bioethik? 219

Bei diesem Unternehmen kann es sinnvoll sein, dal3 ein konstruktiver
Eklektizismus gepflegt wird, daf unterschiedliche Denkschulen und
Denkstile zu einer in sich kohirenten, also widerspruchsfreien Synthese
verschmolzen werden.”! Das erfallte Wirklichkeitsspektrum sollte so
breit wie moglich sein. Und jedermann, sofern er guten Willens ist, sollte
sich im so aufbereiteten theologischen Gedanken wieder erkennen kon-
nen. Es sind im Grunde sezze Probleme, die verhandelt werden.

Fir den katholischen Theologen gibt es lehramtliche Wortmeldun-
gen und Einspriiche, an denen er sich in gebotener Loyalitit abzuarbei-
ten hat. Von den Aufgaben einschligiger Hermeneutik war in der katho-
lischen Moraltheologie gentigend die Rede. Hier steht noch weiterer Kla-
rungsbedarf an. Es bezieht sich auf jene Primissen, auf die auch Lehr-
amtstexte nicht verzichten kénnen.”

" Auch wenn das eigene Denksystem in sich schliissig sein muB, bedarf es doch
immer der Erginzung durch systemfremde Elemente. SchlieBlich erfal3t kein System
lickenlos die Wirklichkeit, es ist auf Epikie angewiesen,

2 So setzt auch Fides et Ratio stillschweigend scholastische Denkkategorien voraus,
schlieBt aber ihre eventuelle Erginzungsbediirftigkeit nicht aus.



	Stillstand in der Bioethik?

