
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Übergänge in Kunst und Leben : ein Versuch

Autor: Wils, Jean-Pierre

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761183

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Jean-Pierre Wils

Übergänge in Kunst und Leben

Ein Versuch

I. Eine Warnung — in cQvei Anläufen

Wer sich die Beziehung zwischen Kunst und Leben als Brücke vorstellt,
kann für sich nicht beanspruchen, diese Vorstellung seien folgenlos oder
unschuldig. Er bedient sich einer Metapher, die vielleicht allzu suggestiv
daherkommt oder schlicht zuviel behauptet. Jedenfalls legt dieses Bild
ohne weiteres nahe, daß es Verbindungen gibt und daß die Kommunikation

zwischen den beiden Polen, trotz der vermutlichen Leere, die es zu
überbrücken gilt, möglich ist. Es existiert — auf Seiten der Ethik — eine
flankierende Auffassung, die eine ebenfalls affirmative Verhältnisbestimmung

am Werke sieht. Die ebenfalls suggestive Formel lautet hier
«Lebenskunst» (Wilhelm Schmid). Es wird empfohlen, das Leben als eine
Art Kunstwerk zu führen. Anknüpfend an die aus der Antike stammenden

Lehre von der «Selbstsorge», also an das Konzept eines für sich

Sorge tragenden, eines sein Leben im Hinblick auf seine Leidenschaften
therapeutisch gestaltenden Individuums, wird eine ars vivendi empfohlen.
Im Visier dieser Lebenskunst steht eine Person, die ein hohes Maß an

Kompetenz zu wählen und an Verantwortungsbewußtsein besitzt, so daß
sie in der Lage ist, die bedeutungsvollen Fragmente ihrer Lebenssituationen

zu einem geordneten, je eigenen Lebensganzen zu verknüpfen. Nun
mag «Kunst» in diesem Falle wohl eher mit «Fertigkeit» als mit einem
genuin ästhetischen Können zu tun haben, aber die Assoziationen mit
Kunst im ästhetischen Sinne sind dennoch nicht zufällig. Wenn die ais-
thesis traditionellerweise als das Vermögen der sinnlichen Wahrnehmung
bezeichnet wird, dann haben wir es auch hier mit einem «aisthetischen»
Können zu tun — ist die anempfohlene Selbstsorge doch gerade die
Tugend, am Leitfaden sinnlicher, also sensitiver und sensibler Aufmerksamkeit

das Leben einem Willen zur Gestaltung, einer Bereitschaft zur
Formgebung zu unterwerfen.

Warum aber ist die Brücken-Metapher so suggestiv? Sie ist es, weil
sie dazu neigt, das Verhältnis zwischen Kunst und Leben zu simplifizieren.

Vor allem die moderne Kunst läßt gerade den einfachen Blick auf ihre
Relevanz für das Leben nicht länger zu. Das direkteste Indiz für diese



Übergänge in Kunst und Leben 175

Blockade, also für die Lebensferne — oder besser: für die Uebensabstinen%

— moderner Kunst ist ja gerade das vielfache Unverständnis, das Kunst,
will sie eine der Modernität zugehörige sein, hervorruft. Jedenfalls läßt
sich — der Kunstpädagogik zum Trotz — kaum leugnen, daß signifikante
Teile moderner Kunst sich geradezu als erziehungsunwillig und er^ie-

hungsresistent erweisen. Diese Erziehungsunwilligkeit meint zu allererst
die Kunst selbst. Positiv ausgedrückt: Kunst läßt sich nicht als Mittel zur
Herstellung von Lebenstüchtigkeit oder als Anleitung zu psychischer
Stabilität gebrauchen, sie läßt sich kaum erziehen, denn wer jene
Instrumentalisierung versuchte, würde ihre Autonomie mit Füßen treten. Und
auch als Erziehungs«?///g/ ist Kunst kaum geeignet — jedenfalls nicht auf
den ersten Blick.

Eine zweite Warnung, die man hier unmittelbar anschließen kann,
betrifft die Unbestimmtheit von Kunst. Wer im Wirkungsfeld der Brük-
kenmetapher bleiben möchte, würde spätestens jetzt an die Grenze ihrer
Brauchbarkeit gelangen. Denn wenn es undeutlich bliebe, was die Kunst
nun eigentlich sei, befände man sich auf einer Brücke, die keine mehr
wäre, denn es fehlte ihr einer der beiden Pfeiler. Die Beziehung zwischen
Kunst und Leben gehörte nun der Vergangenheit an, einem Zeitalter,
worin die beiden Pfeiler noch sichtbar und identifizierbar waren, während

jetzt — in der jeweiligen Gegenwart der Moderne — der Kunstpfeiler
mangels eines Kunstkriteriums verschwunden wäre. Unsere wohlfeile
Metapher hätte sich aufgelöst. Dennoch ist die Unbestimmtheit von
Kunst, also die bestürzende und jeden Antwortbereiten letztlich in
Verlegenheit stürzende Frage, was nun Kunst sei, ein nahezu unüberwindba-
res Hindernis, das wir irgendwie überwinden müssen, falls wir vor der
Verhältnisbestimmung von Kunst und Leben nicht resignativ in eine
intellektuelle Ohnmacht versinken wollen. Unfähig scheint das klassische

Begriffspaar, mit dem man die Kunst einkreisen konnte — der Unterschied

nämlich zwischen «schön» und «häßlich» —, zu ihrer Identifikation
beitragen zu können. Wer sich angesichts der Produktionen der
Gegenwartskunst mit den Prädikaten «schön» oder «häßlich» zu behaupten
versuchte, würde damit nahezu unmittelbar sein Banausentum dokumentieren.

Das Problem, nämlich eine gewisse Kriteriologie, etwas, was die
Kunst von der Nicht-Kunst unterscheidet, ausfindig zu machen, sollte
also nicht kleingeredet werden. Für wen die Relation zwischen Kunst
und Leben keine relevante Hinsicht darstellt, hat lediglich ein (nicht zu
unterschätzendes) kunstimmanentes Problem. Wer aber das Leben als

Bezugsgröße von Kunst hinzunimmt, hat sich unter den genannten
Bedingungen eine Unbestimmtheitsrelation eigener Art eingehandelt, jedenfalls

eine, die seine Fragestellung zu zerstören droht. Denn wenn wir



176 Übergänge in Kunst und Leben

nicht bestimmen können, was Kunst kennzeichnet, läßt sich ihr Bezug
zum Leben überhaupt nicht darstellen. Es fehlt eines der Beziehungsglieder.

Der schönen und nicht ganz falschen Formel von Josef Buys,
jeder Mensch sei ein Künstler, mag man zwar als Akt einer Hyperdemo-
kratisierung von Kunst und als Befreiung aus den Fesseln einer normativen

Ästhetik eine gewisse Gültigkeit nicht absprechen, aber als Beitrag
zu unserer Fragestellung, nämlich zu der ganz und gar nicht rhetorischen
Frage, was nun die Beziehung von Kunst und Leben sei, scheint sie bei
weitem %u affirmativ zu sein, als daß sie noch zu sagen erlaubte, was nun
Kunst und Leben noch voneinander unterscheiden ließe. Mangels Differenz

zwischen beiden wäre die Frage nun sinnlos geworden. Wenn beide
in der Tat ununterscheidbar geworden sind, fehlen uns die problematischen

Voraussetzungen, um überhaupt noch eine Frage hinsichtlich ihrer
Verhältnisbestimmung stellen zu können. Das mindeste, was man sich
aber zu sagen trauen sollte, um diese Frage aufrechterhalten zu können,
ist, daß es da ein Problem gibt: das Problem, daß Kunst und Leben nicht
deckungsgleich sind und daß Kunst gerade deshalb zum Leben vermutlich
etwas beitragen kann.

Der Grund für die genannte Unbestimmbarkeit der Kunst liegt nicht
nur in einer fehlenden, sie von anderen Tätigkeiten abgrenzenden Krite-
riologie, sondern auch in einer modernitätstypischen Bedingung, nämlich
in der Geschwindigkeit und in der auftretenden Menge von Kunst. Wer
über ein brauchbares Kriterium verfügte, hätte zumindest eine Handhabe,

die pure Quantität von Kunst, also ihr gehäuftes Auftreten, etwas
zu reduzieren. Wird es aber immer schwieriger, Kunst von Nicht-Kunst
zu unterscheiden, wird tendenziell alles zur Kunst. Das Leben
verschwindet dann in der Kunst. Oder anders ausgedrückt: Wenn Kunst
hypertroph wird, wenn sie also als eine überernährte und aufgeblähte
Gastgeberin für das Leben ihren Auftritt hat, kann sich das Leben nicht
mehr trauen, sich auf sie einzulassen. Es wird dann ganz und gar
undeutlich, was noch bekömmlich ist. Überernährtheit auf Seiten der Kunst
führt zur Magersucht auf Seiten des Lebens. Verwandt mit diesem
Problem ist auch die Geschwindigkeit, mit der Kunstformen und Kunststile
sich präsentieren. Die wilden Jungen von heute sind die zahnlosen und
also gezähmten Alten von morgen. Was momentan noch als «letzter
Schrei» gilt, ist bald schon verstummt.

Zum Trost sei darauf hingewiesen, daß dies nichts Kunsttypisches
ist. Die Diagnose trifft nämlich auf ein ganzes Zeitalter zu. Schon Charles

Baudelaire konnte am Anfang der Moderne konstatieren, daß die
Moderne mit der «Mode» essentiell zusammenhänge. Die Moderne sei «le



Übergänge in Kunst und Leben 177

contingent, le fugitiv, le transistoire»1, also «das Veränderliche, das Flüchtige,

das Vorübergehende». Auch vor dem Leben, vor dem alltäglichen
wie vor dem außer-alltäglichen, macht diese Beschleunigung keinen Halt.
Der französische Philosoph und Architekt Paul Virilio hat für dieses

Phänomen den Begriff des «negativen Horizontes» geprägt, eines

Horizontes, der sich uns zunehmend entzieht, der eine Sogwirkung auf unser
Leben entfaltet, so daß sich Konturen und Formen, vor allem aber
Verläßlichkeiten auflösen. Was wir wissen und können, wie wir zu leben
gedenken, gerät immer schneller in Vergessenheit. Dies alles gehört schon
bald zum Gestern oder, wie Virilio besonders einprägsam formuliert,
«das tägliche Leben» wird «zum Vortag»2. Die modernen Kommunikationsmedien

— und wer könnte behaupten, die Kunst sei kein
Kommunikationsmedium? — kommen heutzutage immer mehr als «Waffen, als

Vernichtungsmittel»3 zum Einsatz.
Offenbar muß man sich entschieden von der Vorstellung

verabschieden, Kunst sei dem Leben «bekömmlich». Weder in ihrem Gehalt
noch in ihrer Form — zumal in den modernitätstypischen Gesetzlichkeiten,

die beide in hohem Maße bestimmen — erlaubt Kunst uns eine
Gewißheit darüber, daß sie dem Leben etwas zu sagen hat, was letzterem
nützt. Spätestens an dieser Stelle könnte man einwenden, bisher sei

immer nur die Rede gewesen von einer Richtung, in der sich der Verkehr
zwischen Kunst und Leben abspielt, nämlich ausgehend von der Kunst,
die nach ihrem Beitrag für das Leben befragt wird. Sogar dort, wo die
Kunst von jeglicher Instrumentalisierung ferngehalten wird, ist doch
immer sie es, die als Bezugsgröße herangezogen wird. Und in der Tat, wer
mit dem Auge der Ethik auf unser Thema schaute, täte dies nicht von
der Warte des Kunstbeflissenen aus, er hätte keineswegs eine besondere

Kunstkompetenz, sondern er würde von dem Gefühl getragen, daß das

Leben die Kunst irgendwie brauche. Sogar dann, wenn er nicht einmal

genau sagen könnte, was Kunst sei, und er ein Loblied auf ihre Autonomie

zu singen gedächte, käme er nicht umhin, vom Leben aus Fragen an
die Kunst heranzutragen. Würde er in diesem Falle aber die Demarkationslinie,

welche die Autonomie der Kunst gleichsam bewacht, nicht
unzulässigerweise übertreten? Ja und nein.

Wer sich der Kunst zuwendete und sie seinen moralischen Vorstellungen

und Präferenzen zum Untertan machte, wäre nur noch einen

1 Charles BAUDELAIRE, Le peintre de la vie moderne. Œuvres complètes, éd. par
Cl. Pichois, Paris 1975, vol. 2, 695.

2 Paul VIRILIO, Der negative Horizont. Bewegung - Geschwindigkeit -Beschleunigung,

München-Wien 1989, 149.
3 Ibid. 159.



178 Übergänge in Kunst und Leben

Schritt von der Zensur entfernt. Er hätte übersehen, daß Kunst zunächst
a-moralisch ist und sein darf. Die Demarkationslinie wäre in der Tat
übertreten. Wem dies zu dramatisch und zu provokativ klingt, möge
bedenken, daß damit lediglich zum Ausdruck kommt, daß Kunst nicht mit
dem Moralcode, also nicht mit der Unterscheidung zwischen «gut» und
«böse» operieren kann, ohne selber ins Lager der Ethik überzuwechseln.
Es gibt aber keine (im moralischen Sinne) «gute» oder «böse» Kunst,
sondern nur (im außermoralischen Sinne) «gute» oder «schlechte» Kunst.
Wer die A-Moralität der Kunst anerkennt, behauptet damit keineswegs,
Kunst sei immer und überall moralisch folgenlos, oder es gäbe nicht so
etwas wie eine «Verantworung des Künstlers» (Jean Clair). Aber daß

Kunst nicht moralisch sein muß, daß sie sich den herrschenden (und
vielleicht sogar wohlbegründeten) Moralvorstellungen nicht anzupassen hat,
diese Auffassung gehört zu den verteidigenswerten, erneut modernitätstypischen

Schutzvorkehrungen, die verhindern sollen, daß Kunst moralisch

instrumentalisiert wird. Wer die Paradoxien nicht scheut, könnte
sogar sagen: Gerade als außer-moralische Instanz wird Kunst moralisch
relevant. Was dies heißen kann, werden wir bald sehen.

Aber aus einer anderen Perspektive betrachtet, hätte derjenige, der
Lebensfragen an die Kunst stellt, keinerlei Demarkationslinie übertreten.
Wo keine Demarkation vorhanden ist, gibt es auch keine Übertretung.
Es ist ein bemerkenswertes Phänomen, daß die Autonomie der Kunst,
also in gewissem Sinne gerade ihr Abstand zum Leben, uns keineswegs
daran hindert, die Kunst mit Lebensfragen geradezu zu überstülpen.
Trotz der Fremdheit und Unzugänglichkeit, die mancherlei Kunst uns
zumutet, lassen wir uns nicht davon abbringen, unsere Lebensprobleme,
sogar solche mit moralischem Gehalt, mit ihr irgendwie in Verbindung
zu bringen. Hartnäckig beharren wir darauf, daß Kunst uns — wie auch
immer — zu orientieren vermag. Mit einer frechen Ignoranz legen wir die

Autonomiebehauptung der Kunst von Zeit zu Zeit zur Seite und dringen
in sie ein, indem wir ihr unsere Schwierigkeiten mit dem Leben vor die
Füße legen und nicht von ihr lassen wollen, solange diese Schwierigkeiten

gänzlich ungedeutet bleiben. Kunst kann aber ebenso zur Bestätigung

unseres Lebensglücks werden, sie kann eine Lebensform bejahen
oder zu ihrer Übernahme ermuntern. Sogar in moralischen Angelegenheiten

läßt uns die Kunst nicht kalt. Mit Iris Murdoch könnte man sagen,
«that aesthetic situations are not so much analogies of morals as cases of
morals»4.

4 Iris MURDOCH, The Sovereignty of Good (1970), London-New York 2001, 40



Übergänge in Kunst und Leben 179

Erneut enden wir scheinbar in einer Ungereimtheit, denn der früheren

Feststellung der Lebensdistanz der modernen Kunst steht die Praxis
ihrer Inanspruchnahme «in Angelegenheiten» des Lebens gegenüber. Dieser

Widerspruch ist aber nur scheinbar. Bei genauerem Hinsehen zeigt
sich, daß gerade die Distanz, welche die Kunst — ihrem modernen
Selbstverständnis nach — zum Leben einhält, sie in die Lage versetzt, bei
Gelegenheit mit den Wirren und mit den Möglichkeiten menschlichen Lebens
in Dialog zu treten. Stünde die Kunst dem Leben zu nahe, würde es sich
kaum lohnen, mit ihr das Gespräch aufzunehmen. Hätte sie mit dem
Leben aber nichts zu tun oder würde eine Lebensfrage sie in ihrer Souveränität

bereits kränken, wäre jegliche Liebesmühe um sie umsonst. Bei
Gelegenheit findet der Dialog statt. Bei welcher Gelegenheit aber wäre noch
zu klären.

II. Das Zwielicht der Kunst — ethisches Zögern

Bevor wir dieser Gelegenheit auf die Spur kommen, sei ein gewisses
Zögern, ein «ethisches» Zögern erlaubt. Wenn die Kunst an Lebensfragen
herangeführt wird, ist davon auszugehen, daß es sich um ernste Fragen
handelt. Solche Fragen färben auch auf die Kunst ab, die dabei in
Anspruch genommen wird. Es handelt sich demnach nicht um ornamentale
Kunst, nicht um das ästhetische Cachet, womit wir unser Leben schmük-
ken können. Nicht daß das Ornamentale keinen Stellenwert haben dürfte,

aber dem Verhältnis von Kunst und Leben scheint es im großen und

ganzen eher unangemessen zu sein. Ernste Lebensfragen sind nun
allerdings häufig ethische Fragen, Fragen über die Art und Weise, wie
Menschen ihr Leben führen sollten, wenn sie ein gutes Leben führen möchten.

An dieser Stelle gibt es ein berechtigtes Zögern, nämlich darüber, ob
Kunst sich diesem Ernst verpflichtet fühlen kann, oder ob sie nicht
vielmehr gerade dem Ernst des Lebens enthoben bleiben dürfe. Wer mit
ethischen Augen auf ästhetische Hervorbringungen blickt, schaut in Zwielichtiges

hinein, in das Zwielicht der Kunst. Seitdem Kunst sich von den
moralischen Imperativen emanzipiert hat, ist auch das altehrwürdige Ideal
der kalokagathla, des «schönen und guten Lebens», in die Ferne gerückt.
Kunst scheint sich lediglich in moral-neutralen Räumen zu entfalten.

Bei Soren Kierkegaard, dem dänischen Existenzphilosophen, stoßen
wir auf eine zunächst schroffe Antithese zwischen dem Ethischen und
dem Ästhetischen. Sie wird in der berühmten Schrift «Entweder-Oder»
entfaltet. Dabei geht es allerdings weniger um die Kunst als solche als

vielmehr um die ästhetische Existenz. Man könnte auch von einer
ästhetischen Lebensform sprechen, die Kierkegaard mit der ethischen «Wahl»,
wie er sie nennt, geradezu kontrastiert. Was kennzeichnet nun die ästhe-



180 Übergänge in Kunst und Leben

tische Existenz? Kierkegaard hält zwei Begriffe bereit, die kurz und
prägnant diese Existenz zu charakterisieren vermögen. Sie lauten «Indifferenz»

und «Stimmung». «Indifferenz» heißt soviel wie Gleichgültigkeit.
Es is wortwörtlich gleich-gültig, ob ich so oder anders lebe. Damit diese

Gleichgültigkeit nicht in Langeweile hinabsinke, kommt ein zweites
Element hinzu: die «Stimmung». Stimmung bedeutet für Kierkegaard eine
Art Aufgeregtheit, eine folgenlose Aufgeregtheit, die sich über den
Abgrund des Leeren, eben des Indifferenten spannt. Das Leben ist hier voller

Möglichkeiten, aber leer an Wirklichkeiten, oder um es in Kierkegaards

schönen und unmißverständlich mahnenden Worten auszudrük-
ken: «Dein Leben wird in lauter Anläufen zum Leben aufgehen.»5 Was
dem Leben, was der ästhetischen Lebensform fehlt, sei «Ernst», der ethische

Ernst. Dort — in der ästhetischen Existenz — gibt es nichts, was
wirklich zählt, hier — in der ethischen Existenz — gibt es nichts, was nicht
zählt. Dort, in der ästhetischen Existenz, erschöpft sich das Leben in der

Vermehrung an Lebensoptionen. Leben heißt unter der ästhetischen
Devise Wachstum, Erweiterung des persönlichen Potentials, Verschwendung

dessen, was uns im Horizont unserer Existenz begegnet. Hier, in
der ethischen Existenz, steht dagegen etwas auf dem Spiel, das eine
unerbittliche Vertikalität, etwas Unausweichliches besitzt. Dabei kann es

sich durchaus um eine Einschränkung unserer Möglichkeiten handeln.
Es fällt nicht schwer, hinter Kierkegaards Zurückweisung der

ästhetischen Existenz — denn um eine solche Zurückweisung handelt es sich
zunächst —, das reale Abbild einer tatsächlich bestehenden Lebensform
zu entdecken. Denn diese Lebensform ist uns allzu bekannt: das Design-
Leben, die unablässige Stilisierung seiner Selbst, die Chamäleon-Existenz,

worin die Passung in die jeweilige Umgebung, färb- und wirkungsbewußt,

zur einzigen Herausforderung geworden ist. Kerkegaard hat ein

genaues Gespür dafür, daß das Ethische mitsamt seinen uns auferlegten
Verbindlichkeiten sich da sträuben muß, sich dem Diktat des ganz und

gar Diktatlosen nicht anverwandeln darf. Aber lassen wir Kierkegaard
selber zu Wort kommen:

«Je mehr die Persönlichkeit in der Stimmung dahindämmert, um so mehr ist
das Individuum im Moment, und dies ist wiederum der adäquateste
Ausdruck für die ästhetische Existenz: sie ist im Moment. Daher die ungeheuren

Oszillationen, denen der, welcher ästhetisch lebt, ausgesetzt ist. Wer
ethisch lebt, kennt die Stimmung auch, aber sie ist ihm nicht das Höchste;
weil er sich selbst unendlich gewählt hat, sieht er die Stimmung unter sich.
[...] Wer ethisch lebt, der hat, um an einen früheren Ausdruck zu erinnern,
Gedächtnis für sein Leben; das hat derjenige, der ästhetisch lebt, ganz und

5 Soren KIERKEGAARD, Entweder-Oder, München 1975, 529.



Übergänge in Kunst und Leben 181

gar nicht. Wer ethisch lebt, der vernichtet nicht etwa die Stimmung, er sieht
sie einen Augenblick an, dieser Augenblick aber rettet ihn davor, im
Moment zu leben, dieser Augenblick gibt ihm die Herrschaft über die Lust;
denn die Kunst, die Lust zu beherrschen, liegt nicht so sehr darin, daß man
sie vernichtet oder ihr ganz und gar entsagt, als darin, daß man den Augenblick

bestimmt.»6

Das Verhältnis zwischen der ästhetischen und ethischen Existenz beruht
also nicht auf einer bloßen Entgegensetzung. Ästhetik und Ethik sind
sich nicht bloß Feind. Dennoch sind die Ausgangspositionen denkbar
unterschiedlich. Wer ästhetisch lebt oder wer die ästhetische Lebensform

angenommen hat, der ist, Kierkegaard zufolge, den Schwankungen des

Augenblicks, den «ungeheuren Oszillationen» des «Moments», unterworfen.

Er ist seinen jeweiligen Bedürfnissen ausgesetzt. Es sei wiederholt —

Kierkegaard definiert die ästhetische Existenz solchermaßen und behauptet

keineswegs, daß der Künstler eine ästhetische Existenz führt oder
daß Kunst notwendigerweise Anlaß zu einem schwankenden Dasein, zu
einem Ausgeliefertsein an die Stimmungen des Moments bietet. Es ist
dagegen der Mangel an Verbindlichkeit, in Kierkegaards Sprache das

Fehlen des «Ernstes», was die ästhetische Existenz ausmacht. Nicht einmal

die Lust, die in der ästhetischen Lebensform das Wort führt, wird
von ihm verworfen. Sie müsse ganz und gar nicht «vernichtet» werden,
sondern «beherrscht». Dies geschieht im «Augenblick», d. h. im Akt einer
Wahl, in einer Verdichtung der Zeit, worin das Subjekt sich wählt und
sich mit dem «Ernst» konfrontiert. Kierkegaard hat einen wunderbaren
Ausdruck für das gefunden, was in diesem Augenblick, in der Wahl des

«Ernstes» geschieht: Das Subjekt gewinnt ein «Gedächtnis für sein
Leben». Es sieht sein Leben an und nimmt es in die eigene Obhut. Wer also

Kierkegaard zufolge im «Augenblick» lebt, lebt gerade nicht im Moment.
Dieser «Augenblick» ist eine Situation der Entscheidung, der «Wahl»

zugunsten des «Ernstes» und gegen die «Stimmung».
Wer nun allerdings meint, hier werde das Ästhetische letztlich doch

zugunsten eines bitteren, «ethischen» Ernstes liquidiert, irrt sich. Hier
wirft sich kein Moralritter gegen die anrückenden Horden der Ästheten.
Kierkegaard, der diese Gefahr des Rittertums durchaus erkennt, hat, um
sie zu bannen, zu einer Formulierung gegriffen, die mit zu den schönsten
Stellen seines Werkes gehört. «Ich bin keine ethischer Rigorist, der für
eine formale abstrakte Freiheit begeistert ist; wenn die Wahl nur erst
gesetzt ist, kehrt alles Ästhetische wieder, und Du wirst sehen, daß damit
erst das Dasein schön wird und daß es einem Menschen erst auf diesem

6 Ibid. 791.



182 Übergänge in Kunst und Leben

Wege gelingen kann, seine Seele zu retten und die ganze Welt zu gewinnen,

die Welt zu gebrauchen, ohne sie zu mißbrauchen.»7
Wer einmal den «Ernst» in sein Leben hat Einzug halten lassen, der

kann sich nun dem «Ästhetischen» getrost überlassen. Es gehört zu den

großartigen Mehrdeutigkeiten dieser Stelle, daß unklar bleibt, ob es die
ethische Wahl ist, die, nach der Wiederkehr des Ästhetischen, das «Dasein

schön» macht, oder ob es nach der ethischen Wahl die Wiederkehr
des Ästhetischen ist, die für die Schönheit des Daseins bürgt.
Wahrscheinlich ist es die Dialektik beider Aspekte, ist es der Widerschein des

Ethischen in der Rückkehr des Ästhetischen, der diese Schönheit der
Existenz erstmals zum Leuchten bringt. Nunmehr brauchen wir uns in
der Welt nicht mehr zu verlieren, es ist gelungen, die «Seele zu retten»,
und unser Verhältnis zur Welt hat sich geändert. Und erneut ist es nicht
die ethische oder die ästhetische Existenz, die den Mißbrauch der Welt
verhindert. Man kann die Welt nämlich sowohl ethisch als auch ästhetisch
sehr wohl mißbrauchen. Im ethisch-ästhetischen Doppelblick dagegen
können wir die Welt anschauen, als sei sie dem «Ernst» ebenso zugänglich

wie auch «der Lust».
Die große Lehre, die man den Kierkegaardschen Reflektionen

entnehmen kann, ist neben den feinen Analysen der existentiellen Verästelungen

der ethischen und der ästhetischen Lebensform aber Folgendes:
Für wen das Ästhetische — und nennen wir es nun getrost die «Kunst» —

eine relevante Instanz für das Leben, für das «ethische» Leben ist, der
muß schon ein ethisches Interesse mitbringen. Die Kunst ist keine «magis-

tra vitae moralis.», keine Lehrmeisterin, die uns moralisch unterrichtet. Wir
müssen schon selber unsere moralischen Fragen mitbringen und werden
dann feststellen, daß Kunst sich diesen Fragen immer wieder verweigert,
uns gelegentlich aber bereits selber mit solchen Fragen, manchmal sogar
tiefer und unausweichlicher als in der Ethik, überrascht und zur Stellungnahme

— zur ethisch-ästhetischen Stellungnahme herausfordert. Solchermaßen

bleiben zweierlei Autonomien gewahrt: die Autonomie der Kunst
und die Autonomie der Ethik. Unklare Vermischungen tun beiden
ebensowenig gut wie steriles Voneinanderlassen.

III. Einübung in die Beantwortung der Frage, was Kunst sei

Wer der Kunst etwas für das Leben abgewinnen will, muß wissen, mit
wem er es zu tun hat. Dies ist aber leichter gesagt als getan. Wir scheinen
uns auf ein hoffnungsloses Unterfangen einzulassen, wenn wir hier in

7 Ibid. 729.



Übergänge in Kunst und Leben 183

Aussicht stellen, zu einer Abgrenzung von Kunst und Nicht-Kunst
Wesentliches beitragen zu können. Andererseits tut es aber der Kunst
keineswegs gut, wenn es ihr nicht gelingt zu sagen, wer sie ist und was sie

von der Nicht-Kunst unterscheidet. Jedenfalls würde unsere Frage nach
dem Verhältnis von Kunst und Leben ebenso zusammenbrechen wie die

Brücke, die wir vielleicht allzu leichtfertig als Metapher auserkoren
haben. Es empfiehlt sich, so bescheiden wie möglich anzusetzen, d. h. wir
sollten uns nicht von einer normativen Ästhetik, also von einer Lehre,
die vorschreibt, was Kunst sein soll und welcher Form- oder Stilgesetzlichkeiten

sie sich bedienen muß, anleiten lassen. Kaum ein modernes
Kunstwerk würde sich nämlich diesem normativen Ansinnen fügen.
Vielleicht überrascht der Weg, den zu wählen im folgenden vorgeschlagen

wird. Es ist nämlich zunächst der Weg der Soziologie, der
sogenannten Systemtheorie, der uns weiterhelfen kann. Ohne viel Aufhebens
und ohne diese Wahl eigens zu begründen, greifen wir auf einige Überlegungen

von Niklas Luhmann zurück.
Luhmann richtet sich zunächst an der augenscheinlichsten Bedeutung

von Kunst aus, an ihrem ästhetischen Moment. Kunst hat mit der
sinnlichen Wahrnehmung zu tun, mit einer Wahrnehmung, die unsere
Sinne expressis verbis herausfordert. Auf das zweite Element, auf das

Luhmann zurückgreift, stoßen wir bei der Beobachtung, daß Kunst eine
Form der Kommunikation ist. Kunst hat eine kommunikative Absicht,
sogar noch dort, wo der Künstler vielleicht nur mit sich selber den Dialog

sucht. Jede Darstellung ist eine Weise der Kommunikation. Nimmt
man beide Elemente zusammen, kann Luhmann behaupten, Kunst sei

«eine Art Kommunikation, die [...] Wahrnehmung in Anspruch nimmt».
Kunst aber nimmt die Wahrnehmung auf eine bestimmte Art und Weise
in Anspruch. Jeder von uns nimmt jeden Tag die Wahrnehmung auf
vielfältigste Weise in Anspruch. Aber — Josef Beuys sei mir gnädig — deshalb
ist noch lange nicht «jeder Mensch ein Künstler». Was aber macht die
Kunst mit der Wahrnehmung?

«Die Wahrnehmung [kann] sich schnell entscheiden, wogegen Kunst offenbar

eine Aufgabe der Verzögerung und Reflexivierung hat — in der bildenden
Kunst ein längeres Sichaufhalten beim selben Objekt (was im Alltagsleben
ganz ungewöhnlich wäre), und in der Textkunst, vor allem in der Lyrik, eine

Verzögerung des Lesens. Wahrnehmung ist darauf eingerichtet, eine schon
bekannte Welt auf Informationen abzusuchen, ohne daß man sich dazu

eigens und ausnahmsweise entschließen müßte. Sie ermöglicht dem Bewußtsein

eine vorübergehende Anpassung an vorübergehende Lagen.[...] Kunst-



184 Übergänge in Kunst und Leben

werke benutzen dagegen Wahrnehmung nur, um Beobachter an der
Kommunikation von Formerfindungen teilnehmen zu lassen.»8

In der Kunst wird die Wahrnehmung demnach angehalten. Sie muß
verweilen bei den Objekten. Dies verursacht eine «Verzögerung». Darüber
hinaus wird die Wahrnehmung, indem sie sich ungewöhnlich lange bei
den Objekten aufhält und gleichsam als Effekt dieses Verweilens, sich
selber zum Thema. Sie wird sich selber sogar zur Referenz. Das ist die

Bedeutung der genannten «Reflexivierung», die Wahrnehmung wird in
der Kunst selbstreflexiv. Aus beiden genannten Gründen, wegen der
«Verzögerung» und wegen der «Reflexivierung», ist die künstlerische
Wahrnehmung nicht primär, vielleicht nicht einmal sekundär, an
Informationsgewinnung interessiert. In der Kunst informiert sich die Wahrnehmung

nicht über Objekte der Welt, sondern sie formiert sich selber, damit
sie, solchermaßen belehrt über sich selber, die Welt zu Gesicht
bekommt. Nur über diesen folgenreichen Zwischenschritt, nämlich über
die Formierung der Wahrnehmung, kommuniziert die Kunst mit der
Welt und mit den Beobachtern von Kunst. Ihr geht es primär, und
vielleicht auch sekundär, um «Formerfindungen», wie Luhmann so zutreffend

formuliert. Kunst ist also die Erfindung von Wahrnehmungsformen,
sie legt die Welt aus, indem sie die Wahrnehmung stilisiert, diszipliniert,

retardiert und auslegt.
Diese Annäherung an eine Eingrenzung von Kunst ist weit genug,

um als Integrationsformel für möglichst viele Kunstäußerungen dienen
zu können. Sie ist zugleich eng genug, um nicht alles zu Kunst werden
zu lassen. Denn Kunst zeigt nicht nur, sie zeigt, wenn man so will, das

Zeigen. Kunst ist nicht nur Wahrnehmung, Kunst ist gleichsam
Wahrnehmung der Wahrnehmung. Natürlich bleibt auch diese Kunstauffassung

nicht von dem Problem verschont, daß sie immerhin noch so
elastisch ist, daß sie die Diskussion über die Grenzen der Kunst nicht
beenden kann.Vermutlich ist letzteres, also eine definitive oder definierende

Limitation von Kunst, auch ganz und gar unmöglich. Luhmann hat
seinerseits einen Beitrag zur Begrenzung von Kunst — besser: zur
Selbstbegrenzung von Kunst — geliefert, indem er die Kunst als «Medium»,
also als Kommunikation, unterscheidet von den «Formen», in denen sich
dieses Medium ausdrückt. Das Medium Kunst entläßt demnach immer
neue Formen, die geradezu einen permanenten Ikonoklasmus, einen
andauernden Bildersturm provozieren. Die Formen lösen im Medium die
Formen ab und lösen sie dadurch auch auf. Das Medium macht seiner-

8 Niklas LUHMANN, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt/M. 1997, 26f. Die
Hervorhebungen sind von mir, J.-P. W.



Übergänge in Kunst und Leben 185

seits keinen Halt vor den Kunstwerken, es kann gegebenenfalls sowohl
Kunstwerk als auch Kunstsubjekt auflösen. «Man experimentiert dann
schließlich mit der Möglichkeit, alles zur Kunst zu erklären, sofern nur
die Behauptung durchgesetzt werden kann, es sei Kunst.»9 Aber gerade
diese Behauptung, alles sei Kunst, hebt die Kunst auf. Sie ist in gewisser
Weise eine sich selber aufhebende Aussage. Denn wenn alles Kunst ist,
ist gleichzeitig nichts mehr Kunst. Letztere macht sich dann selber
überflüssig.

Aber nicht nur die Auflösung der Unterscheidung von Kunst und
Nicht-Kunst ist für unsere Fragestellung ein gewichtiges Problem, sehr
viel mehr noch ist es die Eebensdistan^ die uns auf den ersten Blick durch
die Gegenwartskunst zugemutet wird. Was sich nämlich schwer leugnen
läßt, ist die Feststellung, «die Realdeckung der Kunst»10 habe sich im
Laufe des Prozesses der Moderne zunehmend verflüchtigt. Um also eine
Antwort auf unsere Fragestellung zu riskieren: Schwindet die «Realdek-

kung der Kunst», schmilzt auch die Chance dahin, von ihr etwas über
das Leben zu erfahren. Oder ist diese Schlußfolgerung doch zu voreilig?
Jedenfalls könnte man alleine schon aus der genannten Auffassung,
Kunst sei die Verzögerung und Reflexivierung der Wahrnehmung, mit
Vorsicht schlußfolgern, daß, wenn Wahrnehmung der sinnliche Kern
menschlichen Lebens sei, die Kunst auch eine Verzögerung und Reflexivierung

des Lebens zuwege bringe.

IV. Drei Etappen im Verhältnis von Kunst und Eeben

Gegen die Lebensabstinenz der Kunst und gegen die Kunstabstinenz des

Lebens spricht eindrucksvoll die Geschichte ihres Verhältnisses. Diese
macht zugleich deutlich, wie unterschiedlich dieses Verhältnis jeweils
aufgefaßt wurde. Wenn im folgenden drei Etappen in ihrem Beziehungsgeflecht

— denn es handelt sich wirklich um ein Geflecht und nicht um
etwas Geradliniges — unterschieden werden, dann beruht dies auf einer
fast verantwortungslosen Vereinfachung. Dennoch: auch und gerade in
der Reduktion auf ein Muster, gegen dessen Einfachheit in Wirklichkeit
sowohl die Kunstprodukte als auch die Lebenspraxis ihre reale Komplexität

in Position bringen, wird etwas verständlich, was im Durcheinander
der vielschichtigen Wirklichkeit von Kunst und Leben nicht zum
Vorschein kommt und was als normierendes Ideal durchaus einen Einfluß
gehabt hat.

9 Ibid. 204.
10 Ibid. 208.



186 Übergänge in Kunst und Leben

Für eine erste Phase, kennzeichnend für die griechisch-römische
Klassik bis ins späte Mittelalter, könnte man die «mimetisch-kathartische,
d. h. die darstellende und reinigende Funktion der Kunst im Verhältnis
zum faktisch sich vollziehenden Leben»11 als charakteristisch bezeichnen.
In jeder Darstellung von Kunst ist in dieser Epoche immer auch ein
moralisches Element, ein moralischer Ansporn mitgemeint, der im Subjekt
etwas zu bewirken hat. Die Katharsis oder Reinigung, von der hier die
Rede ist, meint die moralische Therapie der menschlichen Leidenschaften,

der Passionen, damit deren Maß wieder hergestellt werden kann.12

Angesichts des anarchischen Potentials unserer Triebe führt die Kunst
uns — mehr oder weniger explizit — ein Lebenskonzept oder eine
Handlungsweise vor Augen, in der die Bändigung der Leidenschaften nicht
nur anschaulich wird, sondern worin wir, gleichsam in anteilnehmender
Einstellung, durch das Exemplum erschüttert und belehrt werden.

Eine zweite Phase, die des «humanistisch-philanthropischen»
Verhältnisses zwischen Kunst und Leben, stellt die Weichen neu. Kunst soll
«auf einen moralischen Sinn des Lebens hin orientieren und uns auf die

Herstellung eines solchen Sinns verpflichten. Nötigenfalls besteht die
Funktion der Kunst sogar darin, moralisch korrigierend in das Leben
einzugreifen, den Menschen ästhetisch zu erziehen.»13Unschwer läßt sich
hier das aufklärerische Programm einer ästhetischen Anleitung zur
Sittlichkeit erkennen. Die Blickrichtung hat sich nun im Vergleich zum
ersten Paradigma verschoben. Das «kathartische» Konzept hatte die
individuelle Bedürfnis- und Libidostruktur zum Gegenstand. Es versuchte,
in diesen Bedürfnishaushalt die rechte Ordnung wieder einzuführen. Das

Konzept war also in erster Instanz rückwärts orientiert, bezogen auf das,

was aus dem Menschen geworden war. Und es war restaurativ in dem
Sinne, daß es auf die Wiederherstellung einer verlorengegangenen
Ordnung drängte. Selbstbeherrschung, oder positiver ausgedrückt: Souveränität

über sich selbst stand hier im Zentrum der Bemühungen. Das
«humanistisch-philanthropische» Konzept war dagegen pädagogischer Natur.

Es wollte Menschen — sowohl das Individuum als auch das

Gattungskollektiv — auf ein moralisches Ideal, auf ein Exempel verpflichten
und sie dorthin führen. Die Kunst sollte das Ziel und den Weg zeigen.
Dieses Konzept ist progressiv und optimistisch: Die Zukunft ist normativ,

ihr gilt unser Bemühen. Vernunftgeleitet und einsichtig, wie wir Men-

11 Im folgenden benutze ich die Einteilung von Bernhard LYPP, in: Die Erschütte-

rung des Alltäglichen. Kunst-Philosophische Studien, München-Wien 1991, 206ff.
12 Vgl. Martha C. NUSSBAUM, The Therapy of Desire. Theory and Practice in

Hellenistic Ethics, Princeton 1994.
13 S. Anm- 11.



Übergänge in Kunst und Leben 187

sehen nun einmal sind, kann Kunst uns an die Hand nehmen, so daß das

Ideal nicht länger bloß ein solches bleibt, sondern Bestandteil der
Wirklichkeit werden kann.

In der dritten Phase, im Laufe der Moderne, ändern sich die Vorzeichen

erneut. Die Beziehung zwischen Kunst und Leben wird komplexer
und weniger eindeutig. Wer eine moralische Stabilisierung ihres Verhältnisses

anstrebt, vergreift sich vielleicht weniger an dem Leben als an der
Kunst. Ja, die Beziehung zwischen Kunst und Leben wird jetzt latent,
manchmal sogar manifest, zum Konflikt. Die Kunst hat zunächst sich
selbst im Blickfeld. Die «Künstlichkeit der Kunst», wie es Bernhard Lypp
zutreffend ausdrückt, wehrt sich nun gegen ihre Indienstnahme: «In dieser

Künstlichkeit kann sich die Kunst selbst nachahmen und derart den
einfachen Sinn der Wiederholung des Lebens abstreifen.» Das heißt
nichts anderes, als daß Kunst nun selbstbezüglich, «selbstreferentiell»,
wird und keineswegs für die (moralische) Kontinuität des Lebens oder
für dessen ethische Deutung in Anspruch genommen werden kann. In
der Tat demonstriert ein nur flüchtiger Blick auf die Kunstproduktion
der Moderne, daß «die Künstlichkeit der Kunst nicht zur moralischen
Selbstbestimmung des Menschen verbogen werden» kann. Dennoch,
ganz fremd sind sich beide nicht geworden.

Sieht man Luhmanns Bestimmung der Kunst als Medium der
«Verzögerung» und der «Reflexivierung» der Wahrnehmung mit dieser letzten
Etappe im Verhältnis von Kunst und Leben zusammen, dann zeigt sich,
daß die Irritationen im Grunde stetig gewachsen sind und daß die Kunst
als «Medium» ihr Potential nur um so radikaler zu entfalten vermag. Bis
an die Grenze der Unverständlichkeit heran werden heute jene geführt,
die sich mit ihr in ethischer Hinsicht konfrontieren wollen. Dabei scheinen

sowohl «Verzögerung» als auch «Reflexivierung» um so nachhaltiger
zu faszinieren, je weniger das alltägliche Leben dies noch zuzulassen

vermag. Offenbar sind Menschen im Medium der Kunst immer noch auf
der Suche nach Alternativvorschlägen für ihr Leben, allerdings weitestgehend

abgekoppelt von einer einfachen moralischen Textur. Solche

Vorschläge können reichen von der Kommunikation mit Gehalten, die
sich offensichtlich als unmittelbare Darstellung der Schrecken, aber auch
der gelingenden Aspekte des Lebens entziffern lassen, bis zu solchen, die

nur in assoziativen Reihungen, mittels angestrengtester Kraft der Reflexion

und der Erfahrung ihre Aussage aus sich entlassen. Vermutlich ist
es gerade dieser Begriff der «Erfahrung», der ästhetischen Erfahrung,
den man heute als Zentrum eines wie auch immer gearteten Verhältnisses

zwischen Kunst und Leben betrachten sollte. Wenn Form- und Stil-
prin^ipien Kunst nicht länger zu normieren vermögen, wenn die Kunst
am liebsten mit sich selber experimentiert, sind es in erster Instanz die



188 Übergänge in Kunst und Leben

Erfahrungen mit ihr, die wir zu berücksichtigen haben. Die Interpretation
von Kunstwerken kann sich an diesen Erfahrungen gleichsam im
Versuch, die werkimmanenten Aspekte als solche, d. h. erfahrungsneutral,
herausheben zu können, nicht mehr vorbeimogeln. Was aber geschieht
in der «ästhetischen Erfahrung»?

V. Kurier Blick auf die ästhetische Erfahrung

Zugänge zur ästhetischen Erfahrung lassen sich am leichtesten gewinnen,

wenn man — gleichsam in phänomenologischer Einstellung —

einzelne Elemente in ihr zu beschreiben versucht. Im Anschluß an den
Utrechter Philosophen Marcus Düwell lassen sich zumindest drei
Komponenten unterscheiden: die Momente der Kontemplation, der
Korrespondenz und der Imagination. Wer eine ästhetische Erfahrung sorgsam
auslegt, wird auf diese drei Teilaspekte mehr oder weniger von selbst
stoßen. Dabei wird allerdings nicht behauptet, alle Elemente kämen
immer gleichzeitig vor. Ästhetische Erfahrungen können auch einseitig oder
eindimensional sein. Zur Bestimmung diese Erfahrung sagt Düwell
folgendes:

«In der kontemplativen ästhetischen Erfahrung finden sich eine Distanzierung

von lebensweltlichen Zusammenhängen, eine Unterbrechung zeitlicher
Kontinuität und ein Entzug von Bedeutung und Sinnzusammenhängen.
Diese Gestalt der ästhetischen Erfahrung ist vornehmlich vom Verlust der

alltäglichen Selbstverständlichkeiten geprägt. In der korresponsiven ästhetischen

Erfahrung kommt die Lebenswelt zu anschaulichem Ausdruck, unser
Leben, unsere Gewohnheiten und Selbstverständlichkeiten finden sich darin
wieder. [...] In der imaginativen ästhetischen Erfahrung werden phantasievoll

neue Lebensmöglichkeiten entworfen und entdeckt, die Lebenswelt
wird zum Material für kreative Gestaltungen, die eine imaginative Uber-
schreitung der gewohnten Begrenzungen und Sichtweisen der Lebenswelt
darstellen.»14

Was den ersten Aspekt betrifft, ist das Wort «Kontemplation» vielleicht
nicht ganz glücklich gewählt, denn Begriffe wie «Distanzierung»,
«Unterbrechung» oder «Verlust» weisen gerade nicht auf eine kontemplative
Einstellung hin. Am Anfang einer Erfahrung steht nämlich meistens ein
Moment der Differenz Plötzlich ist alles oder zumindest einiges anders

geworden. Fremdheit prägt in der Regel eine solche Erfahrung. Signifikante

Erfahrungen, auch ästhetische Erfahrungen, konfrontieren uns
meistens mit einem elementaren Nicht-Verstehen. Wie sehr hatte Fried-

14 Marcus DÜWELL, Ästhetische Erfahrung und Moral. Zur Bedeutung des
Ästhetischen für die Handlungsspielräume des Menschen, Freiburg-München 1999, 60f.



Übergänge in Kunst und Leben 189

rieh Schleiermacher Recht, als er in seiner Hermeneutik von der
Grundannahme ausging, daß — unter den Bedingungen der Moderne — das

Verstehen die Ausnahme, das Mißverstehen aber die Regel sei. Dies gilt
um so mehr für die moderne Kunst. «Kontemplation» kann hier also nur
meinen, daß wir uns einer sich einstellenden Differenz — einer Differenz
zu den gebahnten Wegen unseres Lebens — plötzlich bewußt werden.
Wir nehmen die Art, wie wir uns und die anderen in der Lebenswelt
wahrnehmen, anders wahr. Dieses «anders» wird zunächst als Verlust des

Vertrauten erlebt, als Infragestellung des Gewohnten.
Der zweite Aspekt, der die Korrespondenz betont, legt lediglich die

Betonung auf der anderen Seite des erstgenannten Erfahrungsmomentes.
Denn eine Kunst, die nur Befremden auslöste, hätte uns nichts mehr zu
sagen. Wenn wir unser Leben gleichsam abstreifen müßten, und zwar
komplett, hätten wir keinen Hintergrund mehr, der es erlauben würde,
überhaupt noch etwas zu verstehen. Wir begegneten dem ästhetisch
Dargebotenen mit Unverständnis, mit einem Gefühl blanker Ohnmacht. Wir
können uns, sozusagen, der Differenz nur aussetzen, wenn wir unsere
Identität nicht ganz aufheben müssen. Insofern hat Düwell Recht, wenn
er den Gewohnheiten und Selbstverständlichkeiten ein Recht auf Heimat
in der Kunst, wie bescheiden auch immer, einräumt. Was sich unseren
Verstehensbemühungen gänzlich verweigerte, ließe uns am Ende ganz
kalt.

Der dritte Aspekt schließlich, der der Imagination, ist das Ergebnis
der Begegnung der beiden erstgenannten Erfahrungsmomente. Wenn die
«Differenz», die Erfahrung der Fremdheit, mit der «Identität», der Erfahrung

der Vertrautheit, konfrontiert wird, wird das Leben — solchermaßen
hin und hergerissen zwischen Legitimationsverlust und Bestätigungsdrang

— gleichsam zu neuen Entwürfen provoziert. Wir müssen nun Stellung

nehmen. Wir können uns, gleichsam verlockt zu neuen Lebensformen,

zu neuen Lebensmöglichkeiten, in die Reihe der ästhetisch Belehrten
einreihen lassen und zu anderen ethischen Horizonten aufbrechen.
Niemand hat dies besser ausgedrückt als Hans-Robert Jauss:

«Im Ästhetischen hört das Moralische auf, selbstverständlich zu sein. Hier
wird kein normatives Wissen bestätigt oder verordnet, sondern ein neues
Verstehen eröffnet, das erfordert, sich selbst ein moralisches Urteil zu
bilden und zu vertreten. Im Ästhetischen ist die Fiktion in ihrem eigenen
Recht, wenn sie immer wieder aufzudecken oder als Möglichkeit zu erproben

vermag, was sich nicht von selbst versteht, weil es sich der präskripti-
ven Moral wie dem rechtlich normierten Verhalten entzieht: nämlich die
Vielfalt der Sitten und damit ein Verstehen des Fremden, der Welt in den

Augen der Andern, aber auch die Erfahrung des Privaten, das Eigenrecht,



190 Übergänge in Kunst und Leben

anders zu sein, und damit die Bildung eines Selbstverständnisses, das sich
mehr und mehr aus institutionellem Zwang freizusetzen sucht.»15

Die Kunst setzt uns in ein experimentelles Verhältnis zu uns selbst, zu
unserem Leben. Sie mag vieles bestätigen, was sich hier abspielt. Aber im
Spiegel der Kunst gerät auch die Bestätigung noch zu einer selbstreflexiven,

also mit Erfahrung angereicherten Figur der Akzeptanz. Manch
Anderes bleibt in jenem Experiment wahrscheinlich unverstanden und
unverständlich. Das ist nicht weiter schlimm. Es gibt allerdings noch reichlich

genug, das uns dazu aufruft, das Selbstverhältnis und in einem damit
auch das Verhältnis zum Anderen moralisch neu zu bestimmen.

VI. Kleines Postscriptum über Höflichkeit

Kunst, jedenfalls die, die ich meine, stellt eine Schule der Mehrdeutigkeit
dar, die es uns möglich macht, komplexe und vielschichtige Erfahrungen
zu machen. Mehrdeutigkeiten verlangen von uns jedoch eine besondere

Haltung. Nennen wir diese Haltung die der «Höflichkeit», der cortesia.

Das Wort cortesia entstammt der höfischen Liebeslyrik und meint, wie
Octavio Paz16 treffend umschreibt, «Schule der Sensibilität und der
Selbstlosigkeit». An anderer Stelle wird bei ihm diese «Sensibilität» als

«sinnliches Verstehen», als «Wissen der Sinne» gedeutet. Die Cortesia ist
eine «ethisch-ästhetische Lebenslehre», die — wenn man so will — den
Kern der lebenspraktischen Befragung der Kunst ausmacht. Höflichkeit
in diesem Sinne kennzeichnet ein ethisches Interesse an Kunst, das mit
deren Mehrdeutigkeiten angemessen, sensibel umgeht.

Die Kunst mit ihrer Verzögerung und Reflexivierung der Wahrnehmung

gibt, wie wir anfangs überlegt haben, offenbar immer wieder, bei

Gelegenheit, Anlaß zu einer Revision des Lebens. Sie kann das, weil sie

verzögerend und reflexivierend wirkt. Es ist ihre vordergründige Ferne
vom Leben, die ihr das ermöglicht. Wegen dieser vordergründigen Ferne
ist wahr, was W. G. Seebald in einem wunderbaren Essay zu Robert Walser

über solche Kunst sagt, nämlich, «daß am Ende die Gefühle vielleicht
dort am tiefsten sind, wo sie am Nichtigsten sich bewähren»17.

15 Hans-Robert JAUSS, Hermeneutische Moral. Der moralische Anspruch des

Ästhetischen, in: DERS., Wege des Verstehens, München 1994, 30-48, 32.
16 Octavio PAZ, Die doppelte Flamme. Liebe und Erotik, Frankfurt/M. 1995, 44f.
17 W.G. SEBALD, Logis in einem Landhaus. Über Gottfried Keller, Johann Peter

Hebel, Robert Walser und andere, München-Wien 1998, 179.


	Übergänge in Kunst und Leben : ein Versuch

