Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Ubergange in Kunst und Leben : ein Versuch
Autor: Wils, Jean-Pierre

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761183

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761183
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

JEAN-PIERRE WILS

Ubergéinge in Kunst und Leben
Ein Versuch

I. Eine Warnung — in gwei Anldnfen

Wer sich die Beziehung zwischen Kunst und Leben als Briicke vorstellt,
kann fiir sich nicht beanspruchen, diese Vorstellung seien folgenlos oder
unschuldig. Er bedient sich einer Metapher, die vielleicht allzu suggestiv
daherkommt oder schlicht zuviel behauptet. Jedenfalls legt dieses Bild
ohne weiteres nahe, dal} es Verbindungen gibt und daf3 die Kommunika-
tion zwischen den beiden Polen, trotz der vermutlichen Leere, die es zu
uberbricken gilt, méglich ist. Es existiert — auf Seiten der Ethik — eine
flankierende Auffassung, die eine ebenfalls affirmative Verhiltnisbe-
stimmung am Werke sieht. Die ebenfalls suggestive Formel lautet hier
«Lebenskunst» (Wilhelm Schmid). Es wird empfohlen, das Leben als eine
Art Kunstwerk zu fihren. Anknipfend an die aus der Antike stammen-
den Lehre von der «Selbstsorge», also an das Konzept eines fiir sich
Sorge tragenden, eines sein Leben im Hinblick auf seine Leidenschaften
therapeutisch gestaltenden Individuums, wird eine ars vivend: empfohlen.
Im Visier dieser Lebenskunst steht eine Person, die ein hohes Mal3 an
Kompetenz zu wihlen und an Verantwortungsbewul3tsein besitzt, so dal3
sie in der Lage ist, die bedeutungsvollen Fragmente ihrer Lebenssituatio-
nen zu einem geordneten, je eigenen Lebensganzen zu verknipfen. Nun
mag «Kunst» in diesem Falle wohl eher mit «Fertigkeit» als mit einem
genuin isthetischen Kénnen zu tun haben, aber die Assoziationen mit
Kunst im dsthetischen Sinne sind dennoch nicht zufillig. Wenn die ais-
thesis traditionellerweise als das Vermégen der sinnlichen Wahrnehmung
bezeichnet wird, dann haben wir es auch hier mit einem «aisthetischen»
Konnen zu tun — ist die anempfohlene Selbstsorge doch gerade die Tu-
gend, am Leitfaden sinnlicher, also sensitiver und sensibler Aufmerk-
samkeit das Leben einem Willen zur Gestaltung, einer Bereitschaft zur
Formgebung zu unterwerfen.

Warum aber ist die Briicken-Metapher so suggestiv? Sie ist es, weil
sie dazu neigt, das Verhiltnis zwischen Kunst und Leben zu simplifizie-
ren. Vor allem die moderne Kunst 1i8t gerade den eznfachen Blick auf ihre
Relevanz fir das Leben nicht linger zu. Das direkteste Indiz fir diese



Ubergéinge in Kunst und Leben 175

Blockade, also fur die Lebensferne — oder besser: fur die Lebensabstinensg,
— moderner Kunst ist ja gerade das vielfache Unverstindnis, das Kunst,
will sie eine der Modernitit zugehdrige sein, hervorruft. Jedenfalls 1a63t
sich — der Kunstpidagogik zum Trotz — kaum leugnen, dal3 signifikante
Teile moderner Kunst sich geradezu als erziehungsunwillig und ergie-
hungsresistent erweisen. Diese Erziehungsunwilligkeit meint zu allererst
die Kunst selbst. Positiv ausgedriickt: Kunst 1a0t sich nicht als Mittel zur
Herstellung von Lebenstiichtigkeit oder als Anleitung zu psychischer
Stabilitdt gebrauchen, sie lifit sich kaum erziechen, denn wer jene Instru-
mentalisierung versuchte, wiirde ihre Autonomie mit FilBlen treten. Und
auch als Erziehungsmiite/ ist Kunst kaum geeignet — jedenfalls nicht auf
den ersten Blick.

Eine zweite Warnung, die man hier unmittelbar anschliefen kann,
betrifft die Unbestimmtheit von Kunst. Wer im Wirkungsfeld der Brik-
kenmetapher bleiben méchte, wirde spitestens jetzt an die Grenze ihrer
Brauchbarkeit gelangen. Denn wenn es undeutlich bliebe, was die Kunst
nun eigentlich sei, befinde man sich auf einer Briicke, die keine mehr
wire, denn es fehlte ihr einer der beiden Pfeiler. Die Beziehung zwischen
Kunst und Leben gehorte nun der Vergangenheit an, einem Zeitalter,
wotin die beiden Pfeiler noch sichtbar und identifizierbar waren, wih-
rend jetzt — in der jeweiligen Gegenwart der Moderne — der Kunstpfeiler
mangels eines Kunstkriteriums verschwunden wire. Unsere wohlfeile
Metapher hitte sich aufgelést. Dennoch ist die Unbestimmtheit von
Kunst, also die bestlirzende und jeden Antwortbereiten letztlich in Ver-
legenheit stirzende Frage, was nun Kunst sei, ein nahezu untberwindba-
res Hindernis, das wir irgendwie berwinden missen, falls wir vor der
Verhiltnisbestimmung von Kunst und Leben nicht resignativ in eine in-
tellektuelle Ohnmacht versinken wollen. Unfihig scheint das klassische
Begriffspaar, mit dem man die Kunst einkreisen konnte — der Unter-
schied namlich zwischen «schon» und «haBlich» —, zu ihrer Identifikation
beitragen zu kénnen. Wer sich angesichts der Produktionen der Gegen-
wartskunst mit den Priadikaten «schon» oder «hiaBlich» zu behaupten ver-
suchte, wirde damit nahezu unmittelbar sein Banausentum dokumentie-
ren.

Das Problem, nimlich eine gewisse Kriteriologie, etwas, was die
Kunst von der Nicht-Kunst unterscheidet, ausfindig zu machen, sollte
also nicht kleingeredet werden. Fur wen die Relation zwischen Kunst
und Leben keine relevante Hinsicht darstellt, hat lediglich ein (nicht zu
unterschatzendes) kunstimmanentes Problem. Wer aber das Leben als
BezugsgroBe von Kunst hinzunimmt, hat sich unter den genannten Be-
dingungen eine Unbestimmtheitsrelation eigener Art eingehandelt, jeden-
falls eine, die seine Fragestellung zu zerstéren droht. Denn wenn wir



176 Ubergéinge in Kunst und Leben

nicht bestimmen kdnnen, was Kunst kennzeichnet, 146t sich ihr Bezug
zum Leben iberhaupt nicht darstellen. Es fehlt eines der Beziehungs-
glieder. Der schonen und nicht ganz falschen Formel von Josef Buys, je-
der Mensch sei ein Kunstler, mag man zwar als Akt einer Hyperdemo-
kratisierung von Kunst und als Befreiung aus den Fesseln einer normati-
ven Asthetik eine gewisse Giiltigkeit nicht absprechen, aber als Beitrag
zu unserer Fragestellung, nimlich zu der ganz und gar nicht rhetorischen
Frage, was nun die Beziehung von Kunst und Leben sei, scheint sie bei
weitem g# affirmativ zu sein, als daB sie noch zu sagen erlaubte, was nun
Kunst und Leben noch voneinander unterscheiden lieBe. Mangels Diffe-
renz zwischen beiden wire die Frage nun sinnlos geworden. Wenn beide
in der Tat ununterscheidbar geworden sind, fehlen uns die problemati-
schen Voraussetzungen, um tberhaupt noch eine Frage hinsichtlich ihrer
Verhiltnisbestimmung stellen zu kénnen. Das mindeste, was man sich
aber zu sagen trauen sollte, um diese Frage aufrechterhalten zu konnen,
ist, daf es da ein Problem gibt: das Problem, daB3 Kunst und Leben nicht
deckungsgleich sind und dal3 Kunst gerade deshalb zum Leben vermutlich
etwas beitragen kann.

Der Grund fiir die genannte Unbestimmbarkeit der Kunst liegt nicht
nur in einer fehlenden, sie von anderen Titigkeiten abgrenzenden Krite-
riologie, sondern auch in einer modernititstypischen Bedingung, nimlich
in der Geschwindigkeit und in der auftretenden Menge von Kunst. Wer
iber ein brauchbares Kriterium verflgte, hitte zumindest eine Hand-
habe, die pure Quantitit von Kunst, also ihr gehduftes Auftreten, etwas
zu reduzieren. Wird es aber immer schwieriger, Kunst von Nicht-Kunst
zu unterscheiden, wird tendenziell alles zur Kunst. Das Leben ver-
schwindet dann in der Kunst. Oder anders ausgedriickt: Wenn Kunst
hypertroph wird, wenn sie also als eine iiberernihrte und aufgeblihte
Gastgeberin fiir das Leben ithren Auftritt hat, kann sich das Leben nicht
mehr trauen, sich auf sie einzulassen. Es wird dann ganz und gar un-
deutlich, was noch bekémmlich ist. Uberernihrtheit auf Seiten der Kunst
fihrt zur Magersucht auf Seiten des Lebens. Verwandt mit diesem Pro-
blem ist auch die Geschwindigkeit, mit der Kunstformen und Kunststile
sich prisentieren. Die wilden Jungen von heute sind die zahnlosen und
also gezihmten Alten von morgen. Was momentan noch als «letzter
Schrei» gilt, ist bald schon verstummt.

Zum Trost sei darauf hingewiesen, dall dies nichts Kunsttypisches
ist. Die Diagnose trifft namlich auf ein ganzes Zeitalter zu. Schon Char-
les Baudelaire konnte am Anfang der Moderne konstatieren, daf3 die
Moderne mit der «Mode» essentie// zusammenhinge. Die Moderne sei «le



Uberginge in Kunst und Leben 177

contingent, le fugitiv, le transistoire»!, also «das Verinderliche, das Flich-
tige, das Voriibergehende». Auch vor dem Leben, vor dem alltiglichen
wie vor dem auller-alltaglichen, macht diese Beschleunigung keinen Halt.
Der franzdsische Philosoph und Architekt Paul Virilio hat fir dieses
Phinomen den Begriff des «negativen Horizontes» geprigt, eines Hori-
zontes, der sich uns zunehmend entzieht, der eine Sogwirkung auf unser
Leben entfaltet, so dal3 sich Konturen und Formen, vor allem aber Ver-
laBlichkeiten auflésen. Was wir wissen und kénnen, wie wir zu leben ge-
denken, gerit immer schneller in Vergessenheit. Dies alles gehort schon
bald zum Gestern oder, wie Virilio besonders einprigsam formuliert,
«das tigliche Leben» wird «zum Vortag»®. Die modernen Kommunika-
tionsmedien — und wer kénnte behaupten, die Kunst sei &e/#z Kommuni-
kationsmedium? — kommen heutzutage immer mehr als «Waffen, als Ver-
nichtungsmittel»® zum Einsatz.

Offenbar muf3 man sich entschieden von der Vorstellung verab-
schieden, Kunst sei dem Leben «bekémmlich». Weder in ihrem Gehalt
noch in ihrer Form — zumal in den modernititstypischen Gesetzlichkei-
ten, die beide in hohem Male bestimmen — erlaubt Kunst uns eine Ge-
willheit dariiber, dafl sie dem Leben etwas zu sagen hat, was letzterem
nitzt. Spitestens an dieser Stelle kdnnte man einwenden, bisher sei im-
mer nur die Rede gewesen von einer Richtung, in der sich der Verkehr
zwischen Kunst und Leben abspielt, nimlich ausgehend von der Kunst,
die nach ihrem Beitrag fiir das Leben befragt wird. Sogar dort, wo die
Kunst von jeglicher Instrumentalisierung ferngehalten wird, ist doch im-
mer sie es, die als Bezugsgrof3e herangezogen wird. Und in der Tat, wer
mit dem Auge der Ethik auf unser Thema schaute, tite dies nicht von
der Warte des Kunstbeflissenen aus, er hitte keineswegs eine besondere
Kunstkompetenz, sondern er wiirde von dem Gefiihl getragen, da3 das
Leben die Kunst irgendwie brauche. Sogar dann, wenn er nicht einmal
genau sagen konnte, was Kunst sei, und er ein Loblied auf ihre Autono-
mie zu singen gedichte, kime er nicht umhin, vom Leben aus Fragen an
die Kunst heranzutragen. Wiirde er in diesem Falle aber die Demarka-
tionslinie, welche die Autonomie der Kunst gleichsam bewacht, nicht un-
zuldssigerweise iibertreten? Ja und nein.

Wer sich der Kunst zuwendete und sie seinen moralischen Vorstel-
lungen und Priferenzen zum Untertan machte, wire nur noch einen

! Charles BAUDELAIRE, Le peintre de la vie moderne. (Euvres complétes, éd. pat
Cl. Pichois, Paris 1975, vol. 2, 695.

2 Paul VIRILIO, Der negative Horizont. Bewegung — Geschwindigkeit —Beschleuni-
gung, Miinchen-Wien 1989, 149.

3 Ibid. 159.



178 Uberginge in Kunst und Leben

Schritt von der Zensur entfernt. Er hitte Gbersehen, dal Kunst zundchst
a-moralisch ist und sein darf. Die Demarkationslinie wire in der Tat
ubertreten. Wem dies zu dramatisch und zu provokativ klingt, mége be-
denken, dafl damit lediglich zum Ausdruck kommt, daf3 Kunst nicht mit
dem Moralcode, also nicht mit der Unterscheidung zwischen «gut» und
«bGse» operieren kann, ohne selber ins Lager der Ethik Gberzuwechseln.
Es gibt aber keine (im moralischen Sinne) «gute» oder «bdse» Kunst,
sondern nur (im auBlermoralischen Sinne) «gute» oder «schlechte» Kunst.
Wer die A-Moralitit der Kunst anerkennt, behauptet damit keineswegs,
Kunst sei immer und iiberall moralisch folgenlos, oder es gibe nicht so
etwas wie eine «Verantworung des Kiinstlersy (Jean Clair). Aber dal3
Kunst nicht moralisch sein »#f, dal3 sie sich den herrschenden (und viel-
leicht sogar wohlbegriindeten) Moralvorstellungen nicht anzupassen hat,
diese Auffassung gehért zu den verteidigenswerten, erneut modernitits-
typischen Schutzvorkehrungen, die verhindern sollen, daf3 Kunst mora-
lisch instrumentalisiert wird. Wer die Paradoxien nicht scheut, konnte so-
gar sagen: Gerade als auler-moralische Instanz wird Kunst moralisch re-
levant. Was dies heien kann, werden wir bald sehen.

Aber aus einer anderen Perspektive betrachtet, hitte derjenige, der
Lebensfragen an die Kunst stellt, keinerlei Demarkationslinie tibertreten.
Wo keine Dematkation vorhanden ist, gibt es auch keine Ubertretung.
Es ist ein bemerkenswertes Phinomen, dall die Autonomie der Kunst,
also in gewissem Sinne gerade ihr Abstand zum Leben, uns keineswegs
daran hindert, die Kunst mit Lebensfragen geradezu zu uberstiilpen.
Trotz der Fremdheit und Unzuginglichkeit, die mancherlei Kunst uns
zumutet, lassen wir uns nicht davon abbringen, unsere Lebensprobleme,
sogar solche mit moralischem Gehalt, mit ihr irgendwie in Verbindung
zu bringen. Hartndckig beharren wir darauf, daB Kunst uns — wie auch
immer — zu orientieren vermag. Mit einer frechen Ignoranz legen wir die
Autonomiebehauptung der Kunst von Zeit zu Zeit zur Seite und dringen
in sie ein, indem wir ihr unsere Schwierigkeiten mit dem Leben vor die
Fille legen und nicht von ihr lassen wollen, solange diese Schwierigkei-
ten ginzlich ungedeutet bleiben. Kunst kann aber ebenso zur Bestiti-
gung unseres Lebensgliicks werden, sie kann eine Lebensform bejahen
oder zu ihrer Ubernahme ermuntern. Sogar in moralischen Angelegen-
heiten 148t uns die Kunst nicht kalt. Mit Iris Murdoch konnte man sagen,
«that aesthetic situations are not so much analogies of morals as cases of
morals»®.

4 Iris MURDOCH, The Sovereignty of Good (1970), London-New York 2001, 40.



Uberg%inge in Kunst und Leben 179

Erneut enden wir scheinbar in einer Ungereimtheit, denn der frithe-
ren Feststellung der Lebensdistanz der modernen Kunst steht die Praxis
ihrer Inanspruchnahme «in Angelegenheiten» des Lebens gegentiber. Die-
ser Widerspruch ist aber nur scheinbar. Bei genauerem Hinsehen zeigt
sich, daf3 gerade die Distanz, welche die Kunst — ihrem modernen Selbst-
verstindnis nach — zum Leben einhilt, sie in die Lage versetzt, bei Gele-
genheit mit den Wirren und mit den Moglichkeiten menschlichen Lebens
in Dialog zu treten. Stiinde die Kunst dem Leben zu nahe, wiirde es sich
kaum lohnen, mit ihr das Gesprich aufzunehmen. Hitte sie mit dem Le-
ben aber nichts zu tun oder wiirde eine Lebensfrage sie in ihrer Souve-
ranitit bereits krinken, wire jegliche Liebesmithe um sie umsonst. Be:
Gelegenheit findet der Dialog statt. Bei welcher Gelegenheit aber wire noch
zu kliren.

II. Das Zwielicht der Kunst — ethisches Zagern

Bevor wir dieser Gelegenheit auf die Spur kommen, sei ein gewisses Z6-
gern, ein «ethisches» Zogern erlaubt. Wenn die Kunst an Lebensfragen
herangefiithrt wird, ist davon auszugehen, dal3 es sich um ernste Fragen
handelt. Solche Fragen firben auch auf die Kunst ab, die dabei in An-
spruch genommen wird. Es handelt sich demnach nicht um ornamentale
Kunst, nicht um das dsthetische Cachet, womit wir unser Leben schmuk-
ken kénnen. Nicht dal3 das Ornamentale keinen Stellenwert haben durf-
te, aber dem Verhiltnis von Kunst und Leben scheint es im groflen und
ganzen cher unangemessen zu sein. Ernste Lebensfragen sind nun aller-
dings hiufig ethische Fragen, Fragen tber die Art und Weise, wie Men-
schen ihr Leben fiithren sollten, wenn sie ein gutes Leben fihren méoch-
ten. An dieser Stelle gibt es ein berechtigtes Zogern, nimlich dariiber, ob
Kunst sich diesem Ernst verpflichtet fithlen kann, oder ob sie nicht viel-
mehr gerade dem Ernst des Lebens enthoben bleiben duirfe. Wer mit ezbz-
schen Augen auf dsthetische Hervorbringungen blickt, schaut in Zwielich-
tiges hinein, in das Zwielicht der Kunst. Seitdem Kunst sich von den mo-
ralischen Imperativen emanzipiert hat, ist auch das altehrwiirdige Ideal
der kalokagathia, des «schonen und guten Lebens», in die Ferne gertckt.
Kunst scheint sich lediglich in moral-neutralen Rdumen zu entfalten.

Bei Seren Kierkegaard, dem dinischen Existenzphilosophen, stoflen
wir auf eine zunichst schroffe Antithese zwischen dem Ethischen und
dem Asthetischen. Sie wird in der berithmten Schrift «Entweder-Oder»
entfaltet. Dabei geht es allerdings weniger um die Kunst als solche als
vielmehr um die dsthetische Existenz. Man kénnte auch von einer dsthe-
tischen Lebensform sprechen, die Kierkegaard mit der ethischen «Wahl»,
wie er sie nennt, geradezu kontrastiert. Was kennzeichnet nun die dsthe-



180 Ubergéinge in Kunst und Leben

tische Existenz? Kierkegaard hilt zwei Begriffe bereit, die kurz und pri-
gnant diese Existenz zu charakterisieren vermoégen. Sie lauten «Indiffe-
renz» und «Stimmungy. «Indifferenz» heillt soviel wie Gleichgiltigkeit.
Es is wortwortlich gleich-giiltig, ob ich so oder anders lebe. Damit diese
Gleichgiiltigkeit nicht in Langeweile hinabsinke, kommt ein zweites Ele-
ment hinzu: die «Stimmungy. Stimmung bedeutet fir Kierkegaard eine
Art Aufgeregtheit, eine folgenlose Aufgeregtheit, die sich tUber den Ab-
grund des Leeren, eben des Indifferenten spannt. Das Leben ist hier vol-
ler Moglichkeiten, aber leer an Wirklichkeiten, oder um es in Kierke-
gaards schonen und unmif3verstindlich mahnenden Worten auszudrik-
ken: «Dein Leben wird in lauter Anldufen zum Leben aufgehen.»® Was
dem Leben, was der dsthetischen Lebensform fehlt, sei «Ernst», det ethi-
sche Ernst. Dort — in der adsthetischen Existenz — gibt es nichts, was
wirklich zihlt, hier — in der ethischen Existenz — gibt es nichts, was nicht
zahlt. Dort, in der dsthetischen Existenz, erschopft sich das Leben in der
Vermehrung an Lebensoptionen. Leben heil3t unter der dsthetischen De-
vise Wachstum, Erweiterung des personlichen Potentials, Verschwen-
dung dessen, was uns im Horizont unserer Existenz begegnet. Hier, in
der ethischen Existenz, steht dagegen etwas auf dem Spiel, das eine un-
erbittliche Vertikalitit, etwas Unausweichliches besitzt. Dabei kann es
sich durchaus um eine Einschrinkung unserer Méglichkeiten handeln.

Es fillt nicht schwer, hinter Kierkegaards Zuriickweisung der isthe-
tischen Existenz — denn um eine solche Zurtickweisung handelt es sich
zuniachst — das reale Abbild einer tatsichlich bestehenden Lebensform
zu entdecken. Denn diese Lebensform ist uns allzu bekannt: das Design-
Leben, die unablissige Stilisierung seiner Selbst, die Chamileon-Exi-
stenz, worin die Passung in die jeweilige Umgebung, farb- und wirkungs-
bewuBt, zur einzigen Herausforderung geworden ist. Kierkegaard hat ein
genaues Gespur dafir, dall das Ethische mitsamt seinen uns auferlegten
Verbindlichkeiten sich da strduben muB, sich dem Diktat des ganz und
gar Diktatlosen nicht anverwandeln darf. Aber lassen wir Kierkegaard
selber zu Wort kommen:

«Je mehr die Personlichkeit in der Stimmung dahindimmert, um so mehr ist

das Individuum im Moment, und dies ist wiederum der adiquateste Aus-

druck fiir die dsthetische Existenz: sie ist im Moment. Daher die ungeheu-
ren Oszillationen, denen der, welcher dsthetisch lebt, ausgesetzt ist. Wer
ethisch lebt, kennt die Stimmung auch, aber sie ist ihm nicht das Hochste;
weil er sich selbst unendlich gewihlt hat, sicht er die Stimmung unter sich.

[...] Wer ethisch lebt, der hat, um an einen friheren Ausdruck zu erinnern,
Gedichtnis fir sein Leben; das hat derjenige, der dsthetisch lebt, ganz und

> Sgren KIERKEGAARD, Entweder-Oder, Miinchen 1975, 529.



Uberginge in Kunst und Leben 181

gar nicht. Wer ethisch lebt, der vernichtet nicht etwa die Stimmung, er sieht
sie einen Augenblick an, dieser Augenblick aber rettet ihn davor, im Mo-
ment zu leben, dieser Augenblick gibt ihm die Herrschaft tber die Lust;
denn die Kunst, die Lust zu beherrschen, liegt nicht so sehr darin, da3 man
sie vernichtet oder ihr ganz und gar entsagt, als darin, dafl man den Augen-
blick bestimmt.»®

Das Verhiltnis zwischen der dsthetischen und ethischen Existenz beruht
also nicht auf einer bloBen Entgegensetzung. Asthetik und Ethik sind
sich nicht bloB Feind. Dennoch sind die Ausgangspositionen denkbar
unterschiedlich. Wer dsthetisch lebt oder wer die dsthetische Lebensform
angenommen hat, der ist, Kierkegaard zufolge, den Schwankungen des
Augenblicks, den «ungeheuren Oszillationen» des «Moments», unterwor-
fen. Er ist seinen jeweiligen Bedurfnissen ausgesetzt. Es sei wiederholt —
Kierkegaard definzert die asthetische Existenz solchermallen und behaup-
tet keineswegs, daB3 der Kiinstler eine dsthetische Existenz fithrt oder
dafl Kunst notwendigerweise Anlal zu einem schwankenden Dasein, zu
einem Ausgeliefertsein an die Stimmungen des Moments bietet. Es ist
dagegen der Mangel an Verbindlichkeit, in Kierkegaards Sprache das
Fehlen des «Ernstes», was die dsthetische Existenz ausmacht. Nicht ein-
mal die Lust, die in der dsthetischen Lebensform das Wort fuhrt, wird
von thm verworfen. Sie misse ganz und gar nicht «vernichtet» werden,
sondern «beherrscht». Dies geschieht im «Augenblick», d. h. im Akt einer
Wahl, in einer Verdichtung der Zeit, worin das Subjekt sich wihlt und
sich mit dem «Ernst» konfrontiert. Kierkegaard hat einen wunderbaren
Ausdruck fiir das gefunden, was in diesem Augenblick, in der Wahl des
«Brnstes» geschieht: Das Subjekt gewinnt ein «Gedichtnis fiir sein Le-
ben». Es sieht sein Leben an und nimmt es in die eigene Obhut. Wer also
Kierkegaard zufolge im «Augenblick» lebt, lebt gerade nicht im Moment.
Dieser «Augenblick» ist eine Situation der Entscheidung, der «Wahl» zu-
gunsten des «Ernstes» und gegen die «Stimmungy.

Wer nun allerdings meint, hier werde das Asthetische letztlich doch
zugunsten eines bitteren, «ethischen» Ernstes liquidiert, irrt sich. Hier
witft sich kein Moralritter gegen die anriickenden Horden der Astheten.
Kierkegaard, der diese Gefahr des Rittertums durchaus erkennt, hat, um
sie zu bannen, zu einer Formulierung gegriffen, die mit zu den schoénsten
Stellen seines Werkes gehort. «Ich bin keine ethischer Rigorist, der fiir
eine formale abstrakte Freiheit begeistert ist; wenn die Wahl nur erst ge-
setzt ist, kehrt alles Asthetische wieder, und Du wirst sehen, dafl damit
erst das Dasein schon wird und dal3 es einem Menschen erst auf diesem

6 Thid. 791.



182 Uberginge in Kunst und Leben

Wege gelingen kann, seine Seele zu retten und die ganze Welt zu gewin-
nen, die Welt zu gebrauchen, ohne sie zu miB3brauchen.»’

Wer einmal den «Ernst» in sein Leben hat Einzug halten lassen, der
kann sich nun dem «Asthetischen» getrost iibetlassen. Es gehért zu den
groflartigen Mehrdeutigkeiten dieser Stelle, dal unklar bleibt, ob es die
ethische Wahl ist, die, nach der Wiederkehr des Asthetischen, das «Da-
sein schon» macht, oder ob es nach der ethischen Wahl die Wiederkehr
des Asthetischen ist, die fiit die Schénheit des Daseins biirgt. Waht-
scheinlich ist es die Dialektik beider Aspekte, ist es der Widerschein des
Ethischen 7z der Riickkehr des Asthetischen, der diese Schénheit der
Existenz erstmals zum Leuchten bringt. Nunmehr brauchen wir uns in
der Welt nicht mehr zu verlieren, es ist gelungen, die «Seele zu retten,
und unser Verhiltnis zur Welt hat sich geandert. Und erneut ist es nicht
die ethische oder die dsthetische Existenz, die den MiBlbrauch der Welt
verhindert. Man kann die Welt namlich sowoh/ ethisch als aunch dsthetisch
sehr wohl mif3brauchen. Im ethisch-asthetischen Doppelblick dagegen
konnen wir die Welt anschauen, als sei sie dem «Ernst» ebenso zuging-
lich wie auch «der Lust.

Die groBle Lehre, die man den Kierkegaardschen Reflektionen ent-
nehmen kann, ist neben den feinen Analysen der existentiellen Veriste-
lungen der ethischen und der dsthetischen Lebensform aber Folgendes:
Fiir wen das Asthetische — und nennen wir es nun getrost die «Kunst» —
eine relevante Instanz fur das Leben, fiir das «ethische» Leben ist, der
mul3 schon ein ethisches Interesse mitbringen. Die Kunst ist keine «#agis-
tra vitae moralis», keine Lehrmeisterin, die uns moralisch unterrichtet. Wir
miussen schon selber unsere moralischen Fragen mitbringen und werden
dann feststellen, dal3 Kunst sich diesen Fragen immer wieder verweigert,
uns gelegentlich aber bereits selber mit solchen Fragen, manchmal sogar
tiefer und unausweichlicher als in der Ethik, Giberrascht und zur Stellung-
nahme — zur ethisch-dsthetischen Stellungnahme herausfordert. Solcher-
malen bleiben zweierlei Autonomien gewahrt: die Autonomie der Kunst
und die Autonomie der Ethik. Unklare Vermischungen tun beiden eben-
sowenig gut wie steriles Voneinanderlassen.

II1. Einiibung in die Beantwortung der Frage, was Kunst sei

Wer der Kunst etwas fir das Leben abgewinnen will, muf3 wissen, mit
wem er es zu tun hat. Dies ist aber leichter gesagt als getan. Wir scheinen
uns auf ein hoffnungsloses Unterfangen einzulassen, wenn wir hier in

7 Ibid. 729.



ﬂbergénge in Kunst und Leben 183

Aussicht stellen, zu einer Abgrenzung von Kunst und Nicht-Kunst We-
sentliches beitragen zu kénnen. Andererseits tut es aber der Kunst kei-
neswegs gut, wenn es ihr nicht gelingt zu sagen, wer sie ist und was sie
von der Nicht-Kunst unterscheidet. Jedenfalls wiirde unsere Frage nach
dem Verhiltnis von Kunst und Leben ebenso zusammenbrechen wie die
Briicke, die wir vielleicht allzu leichtfertig als Metapher auserkoren ha-
ben. Es empfiehlt sich, so bescheiden wie moglich anzusetzen, d. h. wir
sollten uns nicht von einer normativen Asthetik, also von einer Lehre,
die vorschreibt, was Kunst sein so// und welcher Form- oder Stilgesetz-
lichkeiten sie sich bedienen mul3, anleiten lassen. Kaum ein modernes
Kunstwerk wiirde sich nimlich diesem normativen Ansinnen fiigen.
Vielleicht iberrascht der Weg, den zu wihlen im folgenden vorgeschla-
gen wird. Es ist nimlich zunichst der Weg der Soziologie, der soge-
nannten Systemtheorie, der uns weiterhelfen kann. Ohne viel Aufhebens
und ohne diese Wahl eigens zu begriinden, greifen wir auf einige Uberle-
gungen von Niklas Luhmann zurtick.

Luhmann richtet sich zunichst an der augenscheinlichsten Bedeu-
tung von Kunst aus, an ithrem dsthetischen Moment. Kunst hat mit der
sinnlichen Wahrnehmung zu tun, mit einer Wahrnehmung, die unsere
Sinne expressis verbis herausfordert. Auf das zweite Element, auf das Luh-
mann zuriickgreift, stofen wir bei der Beobachtung, dal Kunst eine
Form der Kommunikation ist. Kunst hat eine kommunikative Absicht,
sogar noch dort, wo der Kiinstler vielleicht nur mit sich selber den Dia-
log sucht. Jede Darstellung ist eine Weise der Kommunikation. Nimmt
man beide Elemente zusammen, kann Luhmann behaupten, Kunst sei
«eine Art Kommunikation, die [...] Wahrnehmung in Anspruch nimmt».
Kunst aber nimmt die Wahrnehmung auf eine bestimmte Art und Weise
in Anspruch. Jeder von uns nimmt jeden Tag die Wahrnehmung auf viel-
tiltigste Weise in Anspruch. Aber — Josef Beuys sei mir gnidig — deshalb
ist noch lange nicht «jeder Mensch ein Kunstler». Was aber macht die
Kunst mit der Wahrnehmung?

«Die Wahrnehmung [kann] sich schue// entscheiden, wogegen Kunst offen-
bar eine Aufgabe der Vergogerung und Reflexivierung hat — in der bildenden
Kunst ein lingeres Sichaufhalten beim selben Objekt (was im Alltagsleben
ganz ungewohnlich wire), und in der Textkunst, vor allem in der Lyrik, eine
Verzégerung des Lesens. Wahrnehmung ist darauf eingerichtet, eine schon
bekannte Welt auf Informationen abzusuchen, ohne dal} man sich dazu ei-
gens und ausnahmsweise entschlieBen miilite. Sie ermdglicht dem Bewul3t-
sein eine voribergehende Anpassung an voriibergehende Lagen.|...] Kunst-



184 Uberginge in Kunst und Leben

werke benutzen dagegen Wahrnehmung nur, um Beobachter an der Kom-
munikation von Formerfindungen teilnehmen zu lassen.»®

In der Kunst wird die Wahrnehmung demnach angehalten. Sie muf} ver-
weilen bei den Objekten. Dies verursacht eine «Verzogerung». Dartiber
hinaus wird die Wahrnehmung, indem sie sich ungewo6hnlich lange bei
den Objekten aufhalt und gleichsam als Effekt dieses Verweilens, sich
selber zum Thema. Sie wird sich selber sogar zur Referenz. Das ist die
Bedeutung der genannten «Reflexivierungy», die Wahrnehmung wird in
der Kunst se/bstreflexiv. Aus beiden genannten Griinden, wegen der «Ver-
zogerung» und wegen der «Reflexivierungy, ist die kiinstlerische Wahr-
nehmung nicht primir, vielleicht nicht einmal sekundir, an Informati-
onsgewinnung interessiert. In der Kunst informiert sich die Wahrneh-
mung nicht tber Objekte der Welt, sondern sie forwiert sich selber, damit
sie, solchermaflen belehrt tber sich selber, die Welt zu Gesicht be-
kommt. Nur tber diesen folgenreichen Zwischenschritt, nimlich iber
die Formierung der Wahrnehmung, kommuniziert die Kunst mit der
Welt und mit den Beobachtern von Kunst. Ihr geht es primir, und viel-
leicht auch sekundir, um «Formerfindungen», wie Luhmann so zutref-
fend formuliert. Kunst ist also die Erfindung von Wahrnehmungsfor-
men, sie legt die Welt aus, indem sie die Wahrnehmung stilisiert, diszipli-
niert, retardiert und auslegt.

Diese Anniherung an eine Eingrenzung von Kunst ist weit genug,
um als Integrationsformel fiir méglichst viele Kunstiuf3erungen dienen
zu konnen. Sie ist zugleich eng genug, um nicht alles zu Kunst werden
zu lassen. Denn Kunst zeigt nicht nur, sie zeigt, wenn man so will, das
Zeigen. Kunst ist nicht nur Wahrnehmung, Kunst ist gleichsam Wahr-
nehmung der Wahrnehmung. Naturlich bleibt auch diese Kunstauffas-
sung nicht von dem Problem verschont, daf3 sie immerhin noch so ela-
stisch ist, dal3 sie die Diskussion tiber die Grenzen der Kunst nicht be-
enden kann.Vermutlich ist letzteres, also eine definitive oder definieren-
de Limitation von Kunst, auch ganz und gar unmoglich. Luhmann hat
seinerseits einen Beitrag zur Begrenzung von Kunst — besser: zur Selbst-
begtenzung von Kunst — geliefert, indem er die Kunst als «Medium,
also als Kommunikation, unterscheidet von den «Formen», in denen sich
dieses Medium ausdriickt. Das Medium Kunst entlilt demnach immer
neue Formen, die geradezu einen permanenten Ikonoklasmus, einen an-
dauernden Bildersturm provozieren. Die Formen losen im Medium die
Formen ab und lésen sie dadutch auch auf. Das Medium macht seinet-

8 Niklas LUHMANN, Die Kunst der Gesellschaft, Frankfurt/M. 1997, 26f. Die
Hervorhebungen sind von mir, J.-P. W,



Uberginge in Kunst und Leben 185

seits keinen Halt vor den Kunstwerken, es kann gegebenenfalls sowohl
Kunstwerk als auch Kunstsubjekt auflésen. «Man experimentiert dann
schlieBlich mit der Moglichkeit, alles zur Kunst zu erklidren, sofern nur
die Behauptung durchgesetzt werden kann, es sei Kunst.»’ Aber gerade
diese Behauptung, alles sei Kunst, hebt die Kunst auf. Sie ist in gewisser
Weise eine sich selber authebende Aussage. Denn wenn alles Kunst ist,
ist gleichzeitig nichts mehr Kunst. Letztere macht sich dann selber Uber-
fliissig.

Aber nicht nur die Auflésung der Unterscheidung von Kunst und
Nicht-Kunst ist fir unsere Fragestellung ein gewichtiges Problem, sehr
viel mehr noch ist es die Lebensdistanz, die uns auf den ersten Blick durch
die Gegenwartskunst zugemutet wird. Was sich namlich schwer leugnen
13Bt, ist die Feststellung, «die Realdeckung der Kunst»!® habe sich im
Laufe des Prozesses der Moderne zunehmend verflichtigt. Um also eine
Antwort auf unsere Fragestellung zu riskieren: Schwindet die «Realdek-
kung der Kunst», schmilzt auch die Chance dahin, von ihr etwas tber
das Leben zu erfahren. Oder ist diese SchluB3folgerung doch zu voreilig?
Jedenfalls kénnte man alleine schon aus der genannten Auffassung,
Kunst sei die Verzogerung und Reflexivierung der Wahrnehmung, mit
Vorsicht schlulfolgern, daf3, wenn Wahrnehmung der sinnliche Kern
menschlichen Lebens sei, die Kunst auch eine Verzogerung und Reflexi-
vierung des Lebens zuwege bringe.

IV. Drei Etappen im Verbdltnis von Kunst und Leben

Gegen die Lebensabstinenz der Kunst und gegen die Kunstabstinenz des
Lebens spricht eindrucksvoll die Geschichte ihres Verhiltnisses. Diese
macht zugleich deutlich, wie unterschiedlich dieses Verhiltnis jeweils
aufgefal3t wurde. Wenn im folgenden drei Etappen in ihrem Beziehungs-
geflecht — denn es handelt sich wirklich um ein Geflecht und nicht um
etwas Geradliniges — unterschieden werden, dann beruht dies auf einer
fast verantwortungslosen Vereinfachung. Dennoch: auch und gerade in
der Reduktion auf ein Muster, gegen dessen Einfachheit in Wirklichkeit
sowohl die Kunstprodukte als auch die Lebenspraxis ihre reale Komple-
xitdt in Position bringen, wird etwas verstindlich, was im Durcheinander
der vielschichtigen Wirklichkeit von Kunst und Leben nicht zum Vor-

schein kommt und was als normierendes 1deal durchaus einen Einflul} ge-
habt hat.

? Tbid. 204.
10 1hid. 208.



186 Ubergéinge in Kunst und Leben

Fir eine erste Phase, kennzeichnend fiir die griechisch-romische
Klassik bis ins spate Mittelalter, kénnte man die «mimetisch-kathartische,
d. h. die darstellende und reinigende Funktion der Kunst im Verhiltnis
zum faktisch sich vollziehenden Leben»!! als charakteristisch bezeichnen.
In jeder Darstellung von Kunst ist in dieser Epoche immer auch ein mo-
ralisches Element, ein moralischer Ansporn mitgemeint, der im Subjekt
etwas zu bewirken hat. Die Katharsis oder Reinigung, von der hier die
Rede ist, meint die moralische Therapie der menschlichen Leidenschaf-
ten, der Passionen, damit deren Mal} wieder hergestellt werden kann.'?
Angesichts des anarchischen Potentials unserer Triebe fithrt die Kunst
uns — mehr oder weniger explizit — ein Lebenskonzept oder eine Hand-
lungsweise vor Augen, in der die Bindigung der Leidenschaften nicht
nur anschaulich wird, sondern worin wir, gleichsam in anteilnehmender
Einstellung, durch das Exemplum erschiittert und belehrt werden.

Eine zweite Phase, die des «humanistisch-philanthropischen» Ver-
hiltnisses zwischen Kunst und Leben, stellt die Weichen neu. Kunst soll
«auf einen moralischen Sinn des Lebens hin orientieren und uns auf die
Herstellung eines solchen Sinns verpflichten. Nétigenfalls besteht die
Funktion der Kunst sogar darin, moralisch korrigierend in das Leben
einzugreifen, den Menschen dsthetisch zu erziehen.»Unschwer 143t sich
hier das aufklarerische Programm einer dsthetischen Anleitung zur Sitt-
lichkeit erkennen. Die Blickrichtung hat sich nun im Vergleich zum er-
sten Paradigma verschoben. Das «kathartische» Konzept hatte die indi-
viduelle Bediirfnis- und Libidostruktur zum Gegenstand. Es versuchte,
in diesen Bediirfnishaushalt die rechte Ordnung wieder einzufithren. Das
Konzept war also in erster Instanz riickwiirts orientiert, bezogen auf das,
was aus dem Menschen geworden war. Und es war restaurativ in dem
Sinne, dal3 es auf die Wiederherstellung einer verlorengegangenen Ord-
nung dringte. Selbstbeherrschung, oder positiver ausgedriickt: Souveri-
nitit iber sich selbst stand hier im Zentrum der Bemtihungen. Das «hu-
manistisch-philanthropische» Konzept war dagegen pidagogischer Na-
tur. Es wollte Menschen — sowohl das Individuum als auch das Gat-
tungskollektiv — auf ein moralisches Ideal, auf ein Exempel verpflichten
und sie dorthin fithren. Die Kunst sollte das Ziel und den Weg zeigen.
Dieses Konzept ist progressiv und optimistisch: Die Zukunft ist norma-
tiv, ihr gilt unser Bemiithen. Vernunftgeleitet und einsichtig, wie wir Men-

T Im folgenden benutze ich die Einteilung von Bernhard LYPP, in: Die Erschiitte-
rung des Alltiglichen. Kunst-Philosophische Studien, Miinchen-Wien 1991, 206ff.

12 Vgl. Martha C. NUSSBAUM, The Therapy of Desire. Theory and Practice in Hel-
lenistic Ethics, Princeton 1994.

Bg, Aom, 11,



Ubergénge in Kunst und Leben 187

schen nun einmal sind, kann Kunst uns an die Hand nehmen, so dal3 das
Ideal nicht linger bloB ein solches bleibt, sondern Bestandteil der Wirk-
lichkeit werden kann.

In der dritten Phase, im Laufe der Moderne, dndern sich die Vorzei-
chen erneut. Die Beziehung zwischen Kunst und Leben wird komplexer
und weniger eindeutig. Wer eine moralische Stabilisierung ihres Verhilt-
nisses anstrebt, vergreift sich vielleicht weniger an dem Leben als an der
Kunst. Ja, die Beziehung zwischen Kunst und Leben wird jetzt latent,
manchmal sogar manifest, zum Konflikt. Die Kunst hat zunichst sich
selbst im Blickfeld. Die «Kiunstlichkeit der Kunst», wie es Bernhard Lypp
zutreffend ausdriickt, wehrt sich nun gegen ihre Indienstnahme: «In die-
ser Kunstlichkeit kann sich die Kunst selbst nachahmen und derart den
einfachen Sinn der Wiederholung des Lebens abstreifen.» Das heif3t
nichts anderes, als dafl Kunst nun selbstbeziiglich, «selbstreferentiell»,
witd und keineswegs fir die (moralische) Kontinuitit des Lebens oder
fur dessen ethische Deutung in Anspruch genommen werden kann. In
der Tat demonstriert ein nur flichtiger Blick auf die Kunstproduktion
der Moderne, dafl «die Kinstlichkeit der Kunst nicht zur moralischen
Selbstbestimmung des Menschen verbogen werden» kann. Dennoch,
ganz fremd sind sich beide nicht geworden.

Sieht man Luhmanns Bestimmung der Kunst als Medium der «Ver-
zogerung» und der «Reflexivierungy der Wahrnehmung mit dieser letzten
Etappe im Verhiltnis von Kunst und Leben zusammen, dann zeigt sich,
daf} die Irritationen im Grunde stetig gewachsen sind und daf3 die Kunst
als «Medium» ihr Potential nur um so radikaler zu entfalten vermag. Bis
an die Grenze der Unverstindlichkeit heran werden heute jene gefiihrt,
die sich mit ihr in ethischer Hinsicht konfrontieren wollen. Dabei schei-
nen sowohl «Verzogerung» als auch «Reflexivierung» um so nachhaltiger
zu faszinieren, je weniger das alltigliche Leben dies noch zuzulassen
vermag. Offenbar sind Menschen im Medium der Kunst immer noch auf
der Suche nach Alternativvorschligen fiir ihr Leben, allerdings weitest-
gehend abgekoppelt von einer einfachen moralischen Textur. Solche
Vorschlige konnen reichen von der Kommunikation mit Gehalten, die
sich offensichtlich als unmittelbare Darstellung der Schrecken, aber auch
der gelingenden Aspekte des Lebens entziffern lassen, bis zu solchen, die
nur in assoziativen Reihungen, mittels angestrengtester Kraft der Refle-
xion und der Erfahrung ihre Aussage aus sich entlassen. Vermutlich ist
es gerade dieser Begriff der «Erfahrungy, der dsthetischen Erfahrung,
den man heute als Zentrum eines wie auch immer gearteten Verhiltnis-
ses zwischen Kunst und Leben betrachten sollte. Wenn Form- und Stil-
pringipien Kunst nicht linger zu normieren vermogen, wenn die Kunst
am liebsten mit sich selber experimentiert, sind es in erster Instanz die



188 Uberginge in Kunst und Leben

Erfabrungen mit ihr, die wir zu berticksichtigen haben. Die Interpretation
von Kunstwerken kann sich an diesen Erfahrungen gleichsam im Ver-
such, die werkimmanenten Aspekte als solche, d.h. erfahrungsneutral,
herausheben zu kénnen, nicht mehr vorbeimogeln. Was aber geschieht
in der «dsthetischen Erfahrung»?

V. Kurzger Blick auf die dsthetische Erfabrung

Zuginge zur isthetischen Erfahrung lassen sich am leichtesten gewin-
nen, wenn man — gleichsam in phanomenologischer Einstellung — ein-
zelne Elemente in iht zu beschreiben versucht. Im Anschlufl an den
Utrechter Philosophen Marcus Diiwell lassen sich zumindest drei Kom-
ponenten unterscheiden: die Momente der Kontemplation, der Korre-
spondenz und der Imagination. Wer eine asthetische Erfahrung sorgsam
auslegt, wird auf diese drei Teilaspekte mehr oder weniger von selbst
stolen. Dabei wird allerdings nicht behauptet, alle Elemente kimen im-
mer gleichzeitig vor. Asthetische Etfahrungen kénnen auch einseitig oder
eindimensional sein. Zur Bestimmung diese Erfahrung sagt Duwell fol-
gendes:

«In der kontemplativen dsthetischen Erfahrung finden sich eine Distanzie-
rung von lebensweltlichen Zusammenhingen, eine Unterbrechung zeitlicher
Kontinuitit und ein Entzug von Bedeutung und Sinnzusammenhingen.
Diese Gestalt der idsthetischen Erfahrung ist vornehmlich vom Verlust der
alltaglichen Selbstverstindlichkeiten geprigt. In der korresponsiven dstheti-
schen Erfahrung kommt die Lebenswelt zu anschaulichem Ausdruck, unser
Leben, unsere Gewohnheiten und Selbstverstindlichkeiten finden sich darin
wieder. [...] In der imaginativen dsthetischen Erfahrung werden phantasie-
voll neue Lebensmoéglichkeiten entworfen und entdeckt, die Lebenswelt
wird zum Material fiir kreative Gestaltungen, die eine imaginative Uber-
schreitung der gewohnten Begrenzungen und Sichtweisen der Lebenswelt
darstellen.»!®

Was den ersten Aspekt betrifft, ist das Wort «Kontemplation» vielleicht
nicht ganz gliicklich gewihlt, denn Begriffe wie «Distanzierungy, «Unter-
brechung» oder «Verlust» weisen gerade nicht auf eine kontemplative
Einstellung hin. Am Anfang einer Erfahrung steht nimlich meistens ein
Moment der Differeng. Plotzlich ist alles oder zumindest einiges anders
geworden. Fremdheit prigt in der Regel eine solche Erfahrung. Signifi-
kante Erfahrungen, auch idsthetische Erfahrungen, konfrontieren uns
meistens mit einem elementaren Nicht-Verstehen. Wie sehr hatte Fried-

4 Marcus DUWELL, Asthetische Erfahrung und Moral. Zur Bedeutung des Asthe-
tischen fiir die Handlungsspielrdume des Menschen, Freiburg-Miinchen 1999, 60f.



Ubergﬁnge in Kunst und Leben 189

rich Schleiermacher Recht, als er in seiner Hermeneutik von der Grund-
annahme ausging, dal — unter den Bedingungen der Moderne — das
Verstehen die Ausnahme, das Mi3verstehen aber die Regel sei. Dies gilt
um so mehr fiir die moderne Kunst. «Kontemplation» kann hier also nur
meinen, daB3 wir uns einer sich einstellenden Differenz — einer Differenz
zu den gebahnten Wegen unseres Lebens — plotzlich bewul3t werden.
Wir nehmen die Art, wie wir uns und die anderen in der Lebenswelt
wahrnehmen, anders wahr. Dieses «anders» wird zunichst als Verlust des
Vertrauten erlebt, als Infragestellung des Gewohnten.

Der zweite Aspekt, der die Korrespondenz betont, legt lediglich die
Betonung auf der anderen Seite des erstgenannten Erfahrungsmomentes.
Denn eine Kunst, die nur Befremden ausloste, hitte uns nichts mehr zu
sagen. Wenn wir unser Leben gleichsam abstreifen muften, und zwar
komplett, hiatten wir keinen Hintergrund mehr, der es erlauben wiirde,
Uberhaupt noch etwas zu verstehen. Wir begegneten dem édsthetisch Dar-
gebotenen mit Unverstindnis, mit einem Gefiihl blanker Ohnmacht. Wir
kénnen uns, sozusagen, der Differenz nur aussetzen, wenn wir unsere
Identitat nicht ganz aufheben missen. Insofern hat Diwell Recht, wenn
er den Gewohnheiten und Selbstverstindlichkeiten ein Recht auf Heimat
in der Kunst, wie bescheiden auch immer, einrdumt. Was sich unseren
Verstehensbemithungen ginzlich verweigerte, lieBe uns am Ende ganz
kalt.

Der dritte Aspekt schlieBlich, der der Imagination, ist das Ergebnis
der Begegnung der beiden erstgenannten Erfahrungsmomente. Wenn die
«Differenz», die Erfahrung der Fremdheit, mit der «Identitit», der Erfah-
rung der Vertrautheit, konfrontiert wird, wird das Leben — solchermalen
hin und hergerissen zwischen Legitimationsverlust und Bestitigungs-
drang — gleichsam zu neuen Entwiirfen provoziert. Wir miissen nun Stel-
lung nehmen. Wir kénnen uns, gleichsam verlockt zu neuen Lebensfor-
men, zu neuen Lebensmaoglichkeiten, in die Reihe der dsthetisch Belehrten
einreihen lassen und zu anderen ezhischen Hotizonten aufbrechen. Nie-
mand hat dies besser ausgedriickt als Hans-Robert Jauss:

«Im Asthetischen hort das Moralische auf, selbstverstindlich zu sein. Hier
wird kein normatives Wissen bestitigt oder verordnet, sondern ein neues
Verstehen eroffnet, das erfordert, sich selbst ein moralisches Urteil zu bil-
den und zu vertreten. Im Asthetischen ist die Fiktion in ihrem eigenen
Recht, wenn sie immer wieder aufzudecken oder als Moglichkeit zu erpro-
ben vermag, was sich nicht von selbst versteht, weil es sich der priskripti-
ven Moral wie dem rechtlich normierten Verhalten entzieht: namlich die
Vielfalt der Sitten und damit ein Verstehen des Fremden, der Welt in den
Augen der Andern, aber auch die Erfahrung des Privaten, das Eigenrecht,



190 Uberginge in Kunst und Leben

anders zu sein, und damit die Bildung eines Selbstverstindnisses, das sich
mehr und mehr aus institutionellem Zwang freizusetzen sucht.»!® ‘

Die Kunst setzt uns in ein experimentelles Verhiltnis zu uns selbst, zu
unserem Leben. Sie mag vieles bestitigen, was sich hier abspielt. Aber im
Spiegel der Kunst gerit auch die Bestitigung noch zu einer selbstreflexi-
ven, also mit Erfahrung angereicherten Figur der Akzeptanz. Manch An-
deres bleibt in jenem Experiment wahrscheinlich unverstanden und un-
verstindlich. Das ist nicht weiter schlimm. Es gibt allerdings noch reich-
lich genug, das uns dazu aufruft, das Selbstverhiltnis und in einem damit
auch das Verhiltnis zum Anderen moralisch neu zu bestimmen.

V1. Kleines Postscriptum iiber Hoflichkeit

Kunst, jedenfalls die, die ich meine, stellt eine Schule der Mehrdentigkeit
dar, die es uns moglich macht, komplexe und vielschichtige Erfahrungen
zu machen. Mehrdeutigkeiten verlangen von uns jedoch eine besondere
Haltung. Nennen wir diese Haltung die der «Hoflichkeit», der cortesia.
Das Wort cortesia entstammt der hoéfischen Liebeslyrik und meint, wie
Octavio Paz!® treffend umschreibt, «Schule der Sensibilitit und der
Selbstlosigkeit». An anderer Stelle wird bei ihm diese «Sensibilitit» als
«sinnliches Verstehen», als «Wissen der Sinne» gedeutet. Die Cortesia ist
eine «ethisch-dsthetische Lebenslehre», die — wenn man so will — den
Kern der lebenspraktischen Befragung der Kunst ausmacht. Hoflichkeit
in diesem Sinne kennzeichnet ein ethisches Interesse an Kunst, das mit
deren Mehrdeutigkeiten angemessen, sensibel umgeht.

Die Kunst mit ihrer Verzogerung und Reflexivierung der Wahrneh-
mung gibt, wie wir anfangs Uberlegt haben, offenbar immer wieder, be:
Gelegenheit, AnlaB3 zu einer Revision des Lebens. Sie kann das, wei/ sie
verzogerend und reflexivierend wirkt. Es ist ihre vordergriindige Ferne
vom Leben, die ihr das ermdglicht. Wegen dieser vordergrindigen Ferne
ist wahr, was W. G. Seebald in einem wunderbaren Essay zu Robert Wal-
ser Uiber solche Kunst sagt, nimlich, «dal am Ende die Gefiihle vielleicht
dort am tiefsten sind, wo sie am Nichtigsten sich bewihren»!”.

15 Hans-Robert JAUSS, Hermeneutische Moral. Der moralische Anspruch des As-
thetischen, in: DERS., Wege des Verstehens, Minchen 1994, 30-48, 32.

16 Octavio PAZ, Die doppelte Flamme. Liebe und Erotik, Frankfurt/M. 1995, 44f.

17 \.G. SEBALD, Logis in einem Landhaus. Uber Gottfried Keller, Johann Peter
Hebel, Robert Walser und andere, Miinchen-Wien 1998, 179.



	Übergänge in Kunst und Leben : ein Versuch

