
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: "Was ist Dekonstruktion?" : Oder : wie die Dekonstruktion ihre
Verantwortung wahrnimmt

Autor: Bischof, Sascha

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761182

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sascha Bischof

«Was ist Dekonstruktion?»
oder: Wie die Dekonstruktion ihre Verantwortung

wahrnimmt

I have to take responsibility
which is heterogeneous to knowledge.1

Jacques Derrida

«Was ist Dekonstruktion?» — Je mehr über Dekonstruktion gesprochen
wird, desto drängender wird die Frage gestellt «Was ist Dekonstruktion?».

Von jemandem, der über die «Ethikansätze Derridas»2 spricht,
wird erwartet, daß er endlich einmal deutsch und deutlich — «clairealle-
mand» — wie Derrida gelegentlich formuliert — sagt, was denn nun
eigentlich Dekonstruktion ist. Die erste und offensichtlichste Anforderung
an eine so genannte «Ethik der Dekonstruktion»3 wäre doch, daß sie
zunächst Rechenschaft darüber gibt, was denn nun Dekonstruktion
überhaupt ist. Die Verwirrung, die immer wieder anläßlich der Frage nach
einer «Ethik der Dekonstruktion» aufkommt, hängt vielleicht damit
zusammen, daß sich die Dekonstruktion dieser Rechenschaftspflicht zu
verweigern scheint. Sie scheint ihrer Verantwortung auszuweichen.

1

DERRIDA, Jacques, «Hospitality, Justice, and Responsability: a Dialogue with
Jacques Derrida», in: KEARNEY, Richard/DOOLEY, Mark (eds), Questioning Ethics.
Contemporary Debates in Philosophy, New York-London: Routledge 1999, 65—83, 66. Von
diesem Interview habe ich erst in letzter Minute Kenntnis erhalten. Nicht nur sein Titel

unterstreicht in vielem das hier Angesprochene.
2 Dieser Beitrag ist die leicht erweiterte und überarbeitete Fassung meiner

Thesenverteidigung 4. Juli 2004 an der Universität Freiburg Schweiz. Die Dissertation erscheint
in der Reihe Studien zur theologischen Ethik, hrsg. von Adrian Holderegger, unter
dem Titel Gerechtigkeit — Verantwortung — Gastfreundschaft. Ethikansätze nach Jacques
Derrida, Freiburg Schweiz: Academic Press; Freiburg i.Br.: Herder 2004.

3 Vgl. CRITCHLEY, Simon, The ethics of deconstruction. Derrida and Levinas (1992),
West Lafayette IN: Purdue University Press 21999, z.T. dt. als «Überlegungen zu einer
Ethik der Dekonstruktion», in: GONDEK, Hans-Dieter/WALDENFELS, Bernhard (Hgg.),
Einsätze des Denken. Zur Philosophie von Jacques Derrida, Frankfurt/M.: Suhrkamp
1997, 308-344.



160 «Was ist Dekonstruktion?»

Derrida hat jedoch, was von den Kommentatorinnen und
Kommentatoren oft vernachlässigt wird, schon in einem seiner ersten Artikel
nicht nur explizit von Verantwortung gesprochen, sondern diese

Verantwortung ebenso explizit von gewissen unbeantwortbaren Fragen
«hergeleitet.»4 Im Folgenden möchte ich deshalb Schritt für Schritt zeigen,
1. weshalb die Frage «Was ist Dekonstruktion?» nicht beantwortbar ist;
2. daß Derrida die Frage «Was ist Dekonstruküon?» deshalb nicht
beantwortet, weil er versucht, dem Anderen gerecht zu werden; 3. daß die

spezifische Verantwortung der Dekonstruktion ihren Ausgang gerade in
unbeantwortbaren Fragen nimmt, und 4. daß die Gerechtigkeit gegenüber

dem Anderen in eine unvoraussehbare Ethik der Gastfreundschaft
ausufert, die nach konkreten politischen Verwirklichungsmöglichkeiten
sucht. In einem 5. und letzten Abschnitt werde ich eher stichwortartig
einige Konsequenzen dieser Ansätze für die theologische Ethik zu ziehen
versuchen.

I. Zur Frage der Frage

Die Frage «Was ist Dekonstruküon?» ist keineswegs eine illegitime Frage,
im Gegenteil. Die Frage «Was ist ...?» ist als Frage nach dem Wesen oder
der Funktion eines Seienden für Derrida die eigentlich philosophische
Frage. Derrida möchte jedoch über die methodische Frage «Was ist...?»
hinaus der Philosophie Fragen stellen, welche letztere selbst nicht mehr
beantworten kann, etwa die Frage «Was ist Philosophie?». Obwohl dies
die eigentlich philosophische Frage ist, kann die Philosophie Derrida
zufolge gerade diese Grundfrage selbst nicht mehr beantworten. Denn sie

muß dazu bereits ein Vorverständnis über das Wesen oder die Funktion
des Philosophischen voraussetzen. Sie kommt mit der methodisch
konsequenten Frage nach sich selber an ihre eigene Grenze {limite), wo sie

sich erst als épistéme, d. h. als ein System fundamentaler Zwänge definiert,
außerhalb welcher der philosophische Diskurs impraktikabel ist.5 Derrida

4 DERRIDA, Jacques, «Violence et métaphysique» (1964), in: DERS., L'écriture et la

différence, Paris: Seuil 1967, 117-228, dt. «Gewalt und Metaphysik. Essay über das

Denken Emmanuel Levinas'», in: Die Schrift und die Differenz, übers, von Rodolphe
Gasché, Frankfurt/M. 1972, 121—235. Die ethische Bedeutung dieses Artikels wurde
von keinem derart tief durchschaut wie von Jean-Luc NANCY, vgl. «La voix libre de

l'homme» (1980), in: LACOUE-LABARTHE, Philippe/DERS. (éds), Les fins de l'homme.
A partir du travail de Jacques Derrida, colloque de Cerisy, 23 juillet—2 août 1980, Paris:
Galilée 1981, 163-184.

5 Vgl. DERRIDA, Jacques, «Implications. Entretien avec Henri Ronse» (1967), in:
DERS., Positions, Paris: Minuit 1973, 11-24, 14, dt. «Implikationen. Gespräch mit Henri
Ronse», in: Positionen, übers, von Dorothea Schmidt unter Mitarb. von Astrid Win-



«Was ist Dekonstruktion?» 161

umschreibt sein Projekt als Untersuchung der Entstehungsbedingungen
(condition d'émergence) und der Grenzen (limites) der Philosophie und der
Metaphysik.6 Die Frage nach der Grenze der philosophischen Disziplin
drückt sich für Derrida etwa in der Hinterfragung von deren spezifischen
Werkzeugen7, in der Analyse ihrer Abgrenzung in einen wissenschaftlichen

Fachbereich8 und in der Berücksichtigung ihrer spezifischen
Geschichtlichkeit aus.9 «Die Dekonstruktion ist eine institutionelle Praxis,
für welche der Begriff der Institution ein Problem bleibt.»10 Selbst die

Philosophie gründet seiner Ansicht nach auf einer «institutionellen
Voraussetzung» (présupposition institutionnelle, auf dem «performativen
Moment einer gesellschaftlichen oder institutionellen (Funktion)» (moment

performatifd'une (fonctions sociale et institutionnelle).12 Die dekonstruktive Frage

«Was ist Philosophie?» bezeichnet für Derrida ein Paradox der Gründung:

Die Philosophie setzt eine Institution voraus und die Institution
wiederum eine Philosophie. Mit der Frage «Was ist Philosophie?» setzt
sich die Philosophie ihrem Anderen aus, und dies ist Derridas Ansicht
nach der Grund, weshalb die «institutionelle Voraussetzung» der
Philosophie von der Philosophie selbst so wenig bedacht wurde.

«Was ist ...?» fragen, heißt für Derrida auf Antizipiertes rekurrieren,
auf ein Wesen oder einen Sinn in allgemeinster Form. Das Ereignis je-

tersberger, hrsg. von Peter Engelmann (Edition Passagen 8), Graz-Wien: Böhlau 1986,
33-51, 37.

6 Vgl. DERRIDA, Jacques, «Positions. Entretien avec Jean-Louis Houdebine et Guy
Scarpetta» (1971), in: DERS., Positions, (s. Anm. 5), 53-133, 69, dt. «Positionen.
Gespräch mit Jean-Louis Houdebine und Guy Scarpetta», in: Positionen (s. Anm. 5) 83—

184, 104.
7 Vgl. DERRIDA, Jacques, «Fidélité à plus d'un. Mériter d'hériter où la généalogie

fait défaut», in: Cahiers Intersignes (automne 1998) 13: Idiomes, nationalités,
déconstructions. Rencontre de Rabat avec Jacques Derrida, 221-265, 261; diesen Anspruch
richtet Derrida konsequenterweise auch an die Dekonstruktion selbst, vgl. ebd.: «Il ne
faut jamais renoncer à déconstruire les instrument de déconstruction.»

8 Vgl. DERRIDA, Jacques (1986), in: RÖTZER, Florian, Französische Philosophen
im Gespräch, mit einem Vorw. von Rainer Rochlitz, München: Boer 1986, 67—87, 86;
DERRIDA, «Comme si c'était possible, cwithin such limits)...» (1998), in: DERS., Papier
Machine. Le ruban de machine à écrire et autres réponses, Paris: Galilée 2001, 283—

319, 319.
9 Vgl. DERRIDA, Jacques, «<Autrui est un secret parce qu'il est autre») (2000), in:

Papier Machine (s. Anm. 8), 367—398, 370.
10 DERRIDA, Jacques, «Privilège. Titre justificatif et Remarques introductives», in:

DERS., Du droit à la philosophie, Paris: Galilée 1990, 9—108, 88 (eigene Übers., S.B.):
«La déconstruction est une pratique institutionnelle pour laquelle le concept d'institution

reste un problème.»
11 Vgl. ebd. 16.
12 Vgl. ebd. 21.



162 «Was ist Dekonstruktion?»

doch, das Kommen des Anderen, die Gabe, die Sendung etc. führen uns
über die Frage «Was ist ...?» hinaus. «Die Gabe oder die Sendung werden

uns über die in der Form <Was ist?> gegebene Frage hinaustragen.»
(Le don ou l'envoi nous emporteront au-delà de la question donnée dans la forme
<qu'est-ce que?>l)n Was sich ereignet, erschüttert aufgrund der irreduziblen
Singularität des Ereignisses die Fragen nach seinem Wesen oder seiner
Funktion. Ein wirkliches Ereignis antwortet nicht auf die Frage «Was ist
...?», denn es hat kein Wesen und keine Funktion. Denn hätte es

solcherlei, wäre es kein Ereignis, sondern nur eine Funktion der Funktion
oder des Wesens. Die Frage «Was ist Dekonstruktion?» ist deshalb unbe-

antwortbar, weil die Dekonstruktion rückhaltlos von der Offenheit
gegenüber dem Ereignis und dem Kommen des Anderen gezeichnet ist.
Dieses Kommen läßt sich von keinem Wesen und keiner Funktionsbestimmung

antizipieren. Wie es möglich ist, dem Anderen gerecht zu werden,

sich ihm verantwortlich und gastfreundlich zu erweisen, soll im
Folgenden Schritt für Schritt gezeigt werden. Derridas dekonstruktive
Erörterung dieser ur-ethischen Begriffe muß zuletzt, so die These, zu
einer Neu-Eröffnung der moralischen Begründungs frage führen, welche
auch zu einer Neubestimmung des Verhältnisses von philosophischer
und theologischer Ethik führen könnte.

II. Gerechtigkeit

Die Frage «Was ist Dekonstruktion?» ist unbeantwortbar, weil die
Dekonstruktion versucht, dem Anderen gerecht zu werden. Um dem Anderen,

dem Ereignis, dem Kommen des Anderen in ihrer Unantizipierbar-

13 DERRIDA, Jacques, Schibboleth. Pour Paul Celan (1984), Paris: Galilée 1986, 33,
dt. Schibboleth. Für Paul Celan, übers, von Wolfgang Sebastian Baur, hrsg. von Peter
Engelmann (Edition Passagen 12), Graz-Wien: Böhlau 1996, 37 (Übers, verändert);
vgl. auch DERS., «En ce moment même dans cet ouvrage me voici» (1980), in: DERS.,

Psyché. Inventions de l'autre, Paris: Galilée 1987, 159—202, 163, dt. «Eben in diesem
Moment in diesem Werk findest du mich», übers, von Elisabeth Weber, in: Parabel.
Schriftenreihe des Evangelischen Studienwerks Villigst, Bd. 12: Lévinas, Giessen: Focus

1990, 42-83, 47. Derrida hat sich 23 Jahre nach Violence et métaphysique (1964)
im Anschluß an Heidegger erneut mit der «Faktizität» der unbeantwortbaren Frage
beschäftigt, vgl. «De l'esprit. Heidegger et la question (1987), in: DERS., Heidegger et la

question. De l'esprit et autres essais, Paris: Flammarion 1990, 9—143, dt. Vom Geist.
Heidegger und die Frage, übers, von Alexander Garcia Düttmann, Frankfurt/M. 1988:
Er weist hier nach, daß beim späten Heidegger eine Wende festzustellen ist, die noch
schwerwiegender als die sog. «Kehre» ist. Wenn der späte Heidegger in der Sprache
eine Zusage oder einen Zuspruch vor der Frage entdeckt, relativiert er damit eine
frühere Wertschätzung der Frage als Frömmigkeit des Denkens; vgl. dazu BISCHOF,
Sascha, Gerechtigkeit (2004) (s. Anm. 2), Kap. II.3.2 und Kap. 1.3.2.



«Was ist Dekonstruktion?» 163

keit gerecht zu werden, reichen Derridas Ansicht nach die herkömmlichen

Gerechtigkeitstheorien nicht aus. Selbst der kategorische Imperativ
bleibt seines Erachtens noch zu sehr den philosophischen Kategorien
des Allgemeinen und der Gegenseitigkeit verpflichtet. Derrida interessiert

sich für ein Gesetz der Singularität, für den Ort, wo das Allgemeine
dem Singulären begegnet und nicht mehr über es hinwegsehen kann. «Es

gibt eine Singularität der Beziehung zum Gesetz, ein Singularitätsgesetz,
das sich, ohne dies doch je zu können, mit dem allgemeinen oder universalen

Wesen des Gesetzes in Beziehung setzen muß.»14 Es geht Derrida
darum, «die Singularität eines Zugangs zu verstehen, der universal sein
sollte und der es in Wahrheit [ist]»15 und dennoch für jeden Einzelnen
einzigartig bleibt.

Wenn Derrida diese singuläre Beziehung zum Gesetz denken will,
dann möchte er damit keineswegs das Gesetz, etwa das moralische
Gesetz, aufheben oder als überholt betrachten. Er will nur in Umkehrung
der herkömmlichen Gegensätze das Gesetz der Singularität des Anderen
unterordnen (subordonner la loi) und es in der Perspektive seiner Abhängigkeit

von letzterer betrachten.16 Dies läßt sich nur verstehen, wenn
man Derridas Neubestimmung der Identifizierung, der Wiederholung
und der Andersheit nachvollzieht, die er im Gesetz der Iterabiliät
bedacht hat. Ein Seiendes läßt sich nach Derrida weder aus einer konstituierenden

Subjektivität noch durch eine Bezugnahme auf einen Referenten

oder ein Bezeichnetes, sondern allein durch Wiederholung identifizieren,

durch ein erneutes Auf-das-Identische-Zurückkommen. Diese
Wiederholung, die allein die Identifizierung ermöglicht, verunmöglicht
zugleich, daß diese Identifizierung vollkommen rein ist. Das meint Derrida

mit Iterabilität. «[D]ie Graphik der Iterabilität [schreibt] auf irredu-
zible Weise die Veränderung in die Wiederholung (oder in die Identifikation)

ein: a priori, immer schon, ohne zu warten, at once, sogleich (aussi
seâ).»xl Die Iterabilität «impliziert gleichzeitig Identität und Differenz.»18 Sie

14 DERRIDA, Jacques, «Préjugés — devant la loi», in: DERS. et al., La faculté de

juger, Paris: Minuit 1985, 87—139, 104, dt. Préjugés. Vor dem Gesetz, übers, von Detlef
Otto und Axel Witte (Edition Passagen 34), Wien 1992, 37: «Il y une singularité du

rapport à la loi, une loi de singularité qui doit se mettre en rapport sans jamais pouvoir
le faire avec l'essence générale ou universelle de la loi.»

15 Ebd. 131, dt. 78 (Übersetzung leicht verändert): «L'homme de la campagne avait
du mal à entendre la singularité d'un accès que devrait être universel, et qui en vérité
l'était. Il avait du mal avec la littérature.»

16 DERRIDA, Jacques, in: DBRS./LABARRIÈRE, Pierre-Jean, Altérités, Paris: Osiris
1986, 72.

17 DERRIDA, Jacques, «Limited Inc a b c ...» (1977), in: DERS., Limited Inc,
présentation et traductions par Elisabeth Weber, Paris: Galilée 1990, 61—197, 120, dt.



164 «Was ist Dekonstruktion?»

«begrenzt gerade das, was sie erlaubt, ermöglicht das, dessen Strenge
oder Reinheit sie verunmöglicht.»19 Sie umschreibt immer zugleich die

Möglichkeitsbedingung und die Unmöglichkeitsbedingung einer Identität.

Dies drückt sich auch in der Beziehung zum Anderen aus. Selbst

wenn ich Ja zu Anderen sage, muß ich dieses Ja sogleich wiederholen
und bestätigen, wenn ich will, daß es Bestand hat. Ich muß bekräftigend
auf mein erstes Ja zurückkommen. In dieser Wiederholung liegen aber
auch alle Parasitismen und Verfälschungen begründet: Es kann sein, daß
das zweite Ja nur mechanisch ist, daß es ein Ja-Aber enthält: «Ja, dann
komm halt in Gottes Namen, aber verhalte dich bloß still an deinem
Platz.» «Mein Gesetz», sagt Derrida, «dasjenige, welchem ich mich widme
und welches ich zu verantworten versuche, ist der Text des Anderen, seine

Singularität, sein Idiom, sein Appell, der mir vorausgeht.»20 Für ihn ist
der Appell des Anderen der einzige Imperativ.21 Damit übernimmt er
ausdrücklich Lévinas' «minimale Definition der Gerechtigkeit», die die

«Limited Inc abc...», in: Limited Inc, übers, von Werner Rapl, hrsg. von Peter
Engelmann, Wien: Passagen 2001, 53—170, 103: «la graphique de l'itérabilité inscrit, de

façon irréductible, l'altération dans la répétition (ou dans l'identification): a priori,
toujours déjà, sans attendre, at once, aussi sec.»

18 Vgl. ebd. 105.
19 Ebd. 116.
20 Vgl. DERRIDA, Jacques, «<This Strange Institution Called Literature). An Interview

with Jacques Derrida» (1989), in: DERS., Acts of literature, ed. by Derek Attridge,
New York-London: Routledge 1992, 33—75, 66 (eigene Übersetzung): «My law, the one
to which I try to devote myself or to respond, is the text of the other, its very singularity,

its idiom, its appeal which precedes me.» Alles entscheidend ist hier, daß der
«erweiterte Textbegriff» bei Derrida zur Kenntnis genommen wird. Dies wird dadurch
deutlich, daß m.E. das Syntagma «der Text des Anderen» als subjektiver Genitiv
verstanden werden muß, d.h. als «der Andere als Text» oder die «Textlichkeit, der Kontext

des Anderen», «der Andere in seiner textlichen Struktur und Konstitution»; vgl.
dazu DERRIDA, Hospitality (1999), 77f. (s. Anm. 1), wo er das Lesen dem Sehen als

eigentlich verantwortliche Haltung gegenüberstellt. Vgl. dazu auch BISCHOF, Sascha,
«Plus d'une éthique. Die Aporien der Ethik denken», in: ZEILLING, Peter/FLATSCHER,
Matthias (Hgg.), Kreuzungen Jacques Derridas. Geistergespräche zwischen Philosophie

und Theologie, Wien: Turia + Kant 2004, 55—86.
21 Vgl. DERRIDA, Jacques, in: Débat zu Nancy, La voix (1980), 183 (s. Anm. 4);

von DERRIDA vgl. außerdem: DERS./ROUDINESCO, Elisabeth, De quoi demain
Dialogue, Paris: Fayard/Galilée 2001, 91: «L'autre est ma loi.»; Signéponge (1975), Paris:

Seuil 1988, 80; «L'oreille de Heidegger. Philopolémologie (Geschlecht IV)» (1989),
in: DERS., Politiques de l'amitié, suivi de L'oreille de Heidegger, Paris: Galilée 1994,
341-419, 357f., dt. «Heideggers Ohr. Philopolemologie (Geschlecht IV), in: Politik der
Freundschaft, übers, von Stefan Lorenzer, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2000, 413-492,
429.



«Was ist Dekonstruktion?» 165

Gerechtigkeit als Beziehung zum Anderen bestimmt.22 Dadurch findet
das Gesetz der Iterabilität in der Aporie der Gerechtigkeit seinen
Niederschlag. Die Aporie der Gerechtigkeit zeigt sich vor allem in der
komplexen Beziehung von Recht und Gerechtigkeit: Will man gerecht sein,
so kann man trotz des Ungenügens der Allgemeinheitsperspektive auf
das Recht nicht vollkommen verzichten. Ein Richter muß seinen
Entscheid stets in einer juristischen Argumentation nachweisen und
rechtfertigen können. Dennoch kann ein gerechter Entscheid nicht einfach
auf der bloßen Anwendung des Rechts beruhen, denn dies wäre keine

Entscheidung mehr, sondern nur noch ein Abspielen eines vorgefertigten

Programms. Ein gerechter Entscheid entsteht also paradoxerweise
sowohl diesseits wie jenseits des Rechts.

III. Verantwortung

Die angemessene Antwort auf die Frage «Was ist Dekonstruktion?» kann
nicht eine Antwort, sondern nur eine Verantwortung sein. Während dem
Anderen gerecht zu werden heißt, sich den Text und den Appell des
Anderen zum Gesetz zu machen, bedeutet Verantwortung, den Kontext des

Anderen ernst zu nehmen. Jeder Kontext hat eine spezifische Ökonomie.

Der Ökonomiebegriff ist für das Verständnis von Derridas Erörterung

der Verantwortung ebenso wichtig, wie die Iterabilität für die
Gerechtigkeit.23

Der Ökonomiebegriff dient Derrida vor allem als Instrument, um die
Struktur der Endlichkeit ohne die Bezugnahme auf wesentliche Gegensätze

zu denken. Er versucht mit der Ökonomie das Eigentliche, das

einem bestimmten Kontext Eigentümliche zu denken, ohne es dem
Uneigentlichen entgegenzusetzen. Ein Gegensatz ist für Derrida stets eine

nachträgliche Naturalisierung einer «ursprünglichen» Differenz. Mit dem

Begriff der Ökonomie möchte Derrida zu den vielfältigen Differenzie-

22 DERS., Penser ce qui vient. Actes du débat organisé le 18 janvier 1994 au Grand
Amphithéâtre de la Sorbonne, sous la présidence de Jean Poperen, interventions de

Jacques Derrida et Alain Mine (Le Nouveau monde 92), Paris: Le Nouveau monde
1994, 110.

23 Anders als die Iterabilität hat der Ökonomie«begriff» erstaunlicherweise in der
Sekundärliteratur kaum Beachtung gefunden. Äußerst erhellend ist hier einmal mehr
NANCY, La voix (1980) (s. Anm. 4). Die Bedeutung des Begriffs, wenn auch m.E.
nicht seine ganze Komplexitität, haben erkannt: HARVEY, Irene E., Derrida and the
economy of «Différance» (Studies in phenomenology and existential philosophy), Bloom-
ington: Indiana University Press 1986; GernALZICK, Nadja, Kredit und Kultur.
Ökonomie- und Geldbegriff bei Jacques Derrida und in der amerikanischen Literaturtheorie

der Postmoderne (Diss. Mainz), Heidelberg: Universitätsverlag C. Winter 2000.



166 «Was ist Dekonstruktion?»

rungen zurückgelangen, die vor dem Gegensatz liegen und dessen
Konstruktion erst ermöglichen.24 Er tut dies mit der ökonomischen Formel
der Ökonomie «plus de», die in seinem Werk immer wieder auftritt. «Plus
de» kann, je nachdem, ob man das «s» ausspricht oder nicht, «mehr als»

oder «kein mehr» heißen. «Zwei ohne eins. Immer eins mehr oder eins

weniger. Entscheidende und unentscheidbare Doppeldeutigkeit des

Syntagmas <plus de> (Supplement und Vakanz).»25 Jede ökonomische
Bewertung (economic evaluation) spielt sich in einem «mehr oder wenigen)
ab.26 Wenn etwas aber zugleich mehr und weniger ist als es selbst, dann
ist dieses «etwas» für Derrida etwas ganz Anderes.27 Derrida versucht die

metaphysischen Gegensätze durch eine gleichzeitige «Ersparnis und Po-
tenzialisierung vom Mehrwerte28 aufzulösen.

Der Andere, die Andere, das Andere ist zwar immer in einen Kontext

eingeschrieben, aber nur derart, daß er, sie, es ihm — dem Kontext —

nicht vollkommen eingeschrieben ist. Auch hier gilt das Gesetz der Itera-
bilität, wonach eine Singularität nur in der Wiederholung identifizierbar
ist, diese Identifizierbarkeit aber nie ohne Andersheit funktioniert. Die
Iterabilität ist auch der Grund, weshalb ein Kontext nie vollkommen
geschlossen sein kann. Die Ökonomie ist immer schon von einem
Anökonomischen durchdrungen, das im Gesetz der Ökonomie nicht vollkommen

aufgeht.
Das Paradox der Ökonomie schlägt sich nieder in der Aporie der

Verantwortung. Die Verantwortung der Dekonstruktion beruht darauf,
daß sie sich einer «Graphik der Iterabilität» anmessen will, d. h. sie analysiert

die Einschreibung der Verantwortung in verschiedene (ethische,
politische, rechdiche etc.) Kontexte und bedenkt dasjenige, das diese spe-

24 Vgl. DERRIDA, Jacques, «Economimesis», in: AGACINSKI, Sylviane et al. (éds),
Mimesis des articulations, Paris: Aubier-Flammarion 1975, 55-94, von a. 58ff.

25 Vgl. DERRIDA, Jacques, «La double séance» (1970), in: DERS., La dissémination,
Paris: Seuil 1972, 215-347, 334, dt. «Zweifache Séance», in: Dissemination, hrsg. von
Peter Engelmann, Wien: Passagen 1995, 193-322, 309 (eigene Übersetzung): «Deux
sans un. Un toujours en plus, soit en moins. Ambiguïté décisive et indécidable du

syntagme <plus de> (supplément et vacance).»
26 Vgl. DERRIDA, This Strange Institution (1989), 64 (s. Anm. 20).
27 Vgl. DERRIDA, Jacques, «De l'économie restreinte à l'économie générale» (1967),

in: DERS., L'écriture et la différence, Paris: Seuil 1967, 369—407, 376, dt. «Von der
beschränkten zur allgemeinen Ökonomie», in: Die Schrift und die Differenz, übers, von
Rodolphe Gasché, Frankfurt/M. 1972, 380-421, 388: «Étant à la fois plus et moins
une maîtrise que la maîtrise, la souveraineté est tout autre.»

28 DERRIDA, Jacques, «Titre à préciser» (1979), in: DERS., Parages, Paris: Galilée
1986, 221—247, 244, dt. «Titel (noch zu bestimmen)», in: Gestade, Wien: Passagen
1994, 219—283, 242: «[...] l'opération économique, l'opération d'économie, d'épargne
et de potentialisation [...].»



«Was ist Dekonstruktion?» 167

zifischen Verantwortungsformen erst ermöglicht und antreibt. Die
Verantwortung der Dekonstruktion ist nur in dem Sinne umfassender als alle
anderen Verantwortungsformen als sie in letzteren bereits «engagiert»
ist.29 «Wenn die Verantwortung nicht unendlich wäre, dann gäbe es
keinerlei moralische oder politische Probleme. Es gibt diese nur und alles,
was aus ihnen folgt, weil die Verantwortung nicht beschränkt werden
kann.»30 Die Folge davon ist für Derrida, daß jede spezifische
Verantwortung stets im Namen einer umfassenderen Verantwortung kritisiert
werden kann.31

Nun bleibt aber auch die unendliche Verantwortung antinomisch auf
die konkreten Verantwortungsformen zurück bezogen. Die unendliche
Verantwortung ist aporetisch. Sie ist nach dem Gesetz der Ökonomie
zugleich mehr und weniger verantwortlich als die herkömmlichen
Verantwortungsformen, denn die absolute Verantwortung beruht immer
auch darauf, daß ich mich im Namen einer umfassenderen Verantwortung

gegenüber einer bestimmten Verantwortungsinstanz nicht
verantwortlich erweise. Etwa indem ich mich im Namen einer moralischen
Verantwortung weigere, den Staat und die politische Verantwortung als let^e
Instanz zu akzeptieren. Zuletzt beruht die Aporie der Verantwortung auf
der einfachen Tatsache der wesentlich beschränkten Aufmerksamkeit:
Wenn ich mich dem Anderen zuwende und mich ihm dadurch
verantwortlich erweise, verrate ich zugleich und notwendigerweise alle anderen,
denen ich dieselbe Verantwortung schuldig bin. Wenn ich mich dem
Anderen also vollkommen zuwende, ihm mehr als nur die herkömmliche
politisch, rechtlich oder moralisch bestimmte Verantwortung zukommen
lasse; wenn ich also mehr als nur verantwortlich (pluS responsable) bin,
dann zeige ich mich zugleich als unverantwortlich (plus responsable)

gegenüber allen anderen.

29 Vgl. Derrida, Privilège (1990), 88f. (s. Anm. 10).
30 DERRIDA, Jacques, «Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus», in:

MOUFFE, Chantal (Hg.), Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit
und Vernunft (1996), übers, von Andreas Leopold Hofbauer, Graz-Wien: Passagen
1999, 171—195, 192, engl. «Remarks on Deconstruction and Pragmatism», in: DIES,
(ed.), Deconstruction and Pragmatism, London-New York: Routledge 1996, 77—88, 86

(Übersetzung leicht verändert): «If responsibility were not infinite, you could not have
moral and political problems. There are only moral and political problems, and everything

that follows from this, from the moment when responsibility is not limitable.»
31 S. dazu BISCHOF, Sascha, Gerechtigkeit (2004) (s. Anm. 2). Kap. II.2.



168 «Was ist Dekonstruktion?»

IV. Gastfreundschaft

Jede klare und eindeutige Antwort auf die Frage «Was ist Dekonstruktion?»

würde also anstatt sich dem Anderen gastfreundlich zu erweisen
beim Selben bleiben und die Gastfreundschaft nicht ermöglichen,
sondern versperren. Im Rahmen seines Denkens der Gastfreundschaft ist es

der Begriff der Antinomie oder der Aporie, der besonders hervortritt.
Mehr noch als die Iterabilität und die Ökonomie findet sich die Aporie
durchgängig in Derridas Denkansätzen zur Ethik, unabhängig davon, ob
es sich um die Gerechtigkeit, die Verantwortung oder die Gastfreundschaft

handelt. Doch im Rahmen seines Denkens der Gastfreundschaft
hat er am klarsten herausgearbeitet, worum es ihm dabei geht. Eine
Antinomie kennzeichnet für Derrida immer zwei Bereiche oder zwei
Gesetze, die einander zugleich vollkommen heterogen und doch voneinander

untrennbar sind (hétérogènes et indissociables). Den politisch und rechtlich

strukturierten Gesetzen der Gastfreundschaft (im Plural) ist Derrida
zufolge ein Gesetz (im Singular) der unbedingten Gastfreundschaft
vorausgesetzt, das alle unsere Ausländergesetzgebungen erst ermöglicht.
Diese unbedingte Gastfreundschaft ist illegal, gesetzlos (hors la loi),
anomisch. Dennoch braucht sie in einem nicht-dialektischen Sinn ihre
untergeordneten Pendants. Denn sie wäre nicht wirklich unbedingt, würde
sie sich nicht in spezifischen Bedingungen verwirklichen und konkretisieren.

Das unbedingte Gesetz bedarf der bedingten Gesetze, obwohl es

durch diese immer wieder bedroht und pervertiert wird. Diese Perver-
tierbarkeit ist für Derrida eine strukturelle Voraussetzung der Perfektibi-
lität der Gesetze. Umgekehrt brauchen aber auch die einzelnen bedingten

Gesetze das unbedingte Gesetz, wollen sie nicht ihren Sinn und
Zweck verlieren. «Diese beiden Gesetzesordnungen, die Ordnung des

Gesetzes und die Ordnung der Gesetze, sind also zugleich widersprüchlich,
antinomisch und untrennbar. Sie implizieren sich und schließen sich

gleichzeitig gegenseitig aus.»32 Zwischen den beiden Termen der Antinomie

herrschen zugleich ein Widerspruch und eine untrennbare Verbundenheit,

eine gegenseitige Abhängigkeit.33 Die Antinomie hat die Form
einer Gleichzeitigkeit offensichtlich inkompatibler Hypothesen.34

32 DERRIDA, Jacques, in: De l'hospitalité. Anne Dufourmantelle invite Jacques
Derrida à répondre, Paris: Calmann-Lévy 1998, 75, dt. Von der Gastfreundschaft
(Passagen Philosophie), übers, von Markus Sedlaczek, Wien: Passagen 2001, 62: «Ces deux
régimes de la loi, de la loi et des lois, sont donc à la fois contradictoires, antinomiques,
et inséparables. Ils s'impliquent et s'excluent simultanément l'un l'autre.»

33 Vgl. ebd. 29, dt. 29: «La loi d'hospitalité absolue commande de rompre avec
l'hospitalité de droit, avec la loi ou la justice comme droit. L'hospitalité juste rompt
avec l'hospitalité de droit; non qu'elle la condamne ou s'y oppose, et elle peut au con-



«Was ist Dekonstruktion?» 169

In meiner Dissertation habe ich aufzuzeigen versucht, daß wir in all
diese Aporien unweigerlich kommen, wenn wir versuchen, eine Moral zu
begründen. Mit seinem Begriff der Aporie betont Derrida, daß wir nicht
über die herkömmlichen, traditionell bestimmten Verantwortungsformen,

Gerechtigkeitsbegriffe und Gastfreundschaftskonzepte hinwegsehen

können, gerade wenn wir nach einer «ursprünglichen» Verantwortung,

Gerechtigkeit oder Gastfreundschaft fragen. Wir haben es hier mit
einer Neu-Eröffnung der Frage der Moralbegründung zu tun; weil man
aber aus einer Aporie nichts begründen kann, spricht Derrida von einer

Eröffnung. Die unauflösbaren Aporien der Ethik stellen für Derrida die
nicht-ethische Eröffnung der Ethik in der Ökonomie der Gewalt dar.

V. Mögliche Konsequenzen für die theologische Ethik

Mit der unendlichen Gerechtigkeit, der absoluten Verantwortung und
der unbedingten Gastfreundschaft wählt Derrida Begriffe, die gemeinhin
vielleicht eher einer theologischen als einer philosophischen Ethik
zugerechnet werden. Damit möchte Derrida weder die Gattungsunterschiede
verwischen noch die Autonomie der Philosophie zugunsten theologischer

Geltungsansprüche opfern.35 Vielmehr rekurriert er auf das
dekonstruktive Potenzial der Theologie, weist aber dabei zugleich nach, daß
das aufgewiesene «aporetische Potential»36 auch im Religiösen bereits am
Werk ist. Die Herausforderungen Derridas an die Theologie bestehen
m. E. darin, diesen Aporien auch in der Theologie Rechnung zu tragen.
Ich versuche wieder schrittweise vorzugehen:

1. Unendliche Gerechtigkeit

Wenn Derrida von einer unendlichen Gerechtigkeit oder von einer
Gerechtigkeit jenseits des Rechts spricht, Hegt es da nicht nahe, in Gott ei-

traire la mettre et la tenir dans un mouvement incessant de progrès; mais elle lui est
aussi étrangement hétérogène que la justice est hétérogène au droit dont elle est pourtant

si proche, et en vérité indissociable.»
34 Vgl. ebd. lllf., dt. 90f.: Der Gastgeber gibt zugleich und gibt nicht, er ist

zugleich da und ist nicht da, er gibt die Gastfreundschaft, die selbst er erst mit der
Ankunft des Anderen erhält.

35 Vgl. DERRIDA, Jacques, Le droit à la philosophie du point de vue cosmopolitique,

Paris: Ed. UNESCO/Lagrasse: Verdier 1997, 40f.
36 Vgl. DERRIDA, Jacques, Force de loi. Le «Fondement mystique de l'autorité»

(1989/90), Paris: Galilée 1994, 17, dt. Gesetzeskraft. Der «mystische Grund der Autorität»,

übers, von Alexander Garcia Düttmann, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1991, 12.



170 «Was ist Dekonstruktion?»

nen «mystischen Grunde der Autorität» (fondement mystique de l'autorité)37
zu sehen oder zuallererst an eine göttliche Gerechtigkeit zu denken?
Derrida geht in Bezugnahme auf Montaigne, Pascal und Benjamin in der
Tat auf solche Zusammenhänge ein. Doch bemerkenswerter Weise
versucht er auch den Gottesnamen ökonomisch zu denken. Am deutlichsten

wird dies in seiner Analyse der Amerikanischen Verfassungsgeschichte.

Er überlegt, was es denn heißen könnte, daß die Amerikanische
Unabhängigkeitserklärung sich auf Gott und die Naturgesetze beruft.
Derrida erkennt darin nicht nur einen Appell an Gott als letzte Instanz
des Faktischen und des Rechtlichen, sondern einen «bebenden
Glaubensakt», der folgende Form hat: «damit diese Erklärung einen Sinn und
eine Wirkung hat, braucht es eine letyte Instan%.»38 Gott ist der Name für
diese letzte Instanz und letzte Unterschrift. Damit steht Gott für Derrida
jenseits aller Kontexte und Kulturen für den wesentlich unaustauschbaren

Eigennamen. Im Begehren nach einer letzten Instanz enthält jede
Gründung einen «Appell an den Glauben» (appel à la croyance).39 Damit
nimmt Derrida Montaignes Wendung ernst, wonach die Autorität auf
dem Kredit beruht, den man den Gesetzen zubilligt. Für Derrida ist
diese Begründung weder ontologisch noch rational noch im herkömmlichen

Sinne theologisch, den der Name Gottes steht hier für eine absolute

Metonymie, für die Tatsache, daß immer der Andere, die Andere
unterzeichnet und daß der Andere, die Andere immer ganz anders ist
(Tout autre est tout autre.) Der Gottesname entstammt dieser absoluten
Metonymie und wird in ihr zugleich verschoben. Gott ist für Derrida zu-

37 Vgl. ebd. 29f., dt. 25 mit Verweis auf MONTAIGNE, Michel de, Essais, Œuvres
Complètes, textes établis par Albert Thibaudet et Maurice Rat, intr. et notes par Maurice

Rat, Paris: Gallimard (Bibliothèque de la Pléiade) 2002, 11—1097, III, ch. XIII, 1049:
«De l'expérience»: «Or les loix se maintiennent en crédit, non par ce qu'elles sont justes,

mais par ce qu'elles sont loix. C'est le fondement mystique de leur authorité; elles
n'en ont poinct d'autre [...]. Quiconque leur obeyt parce qu'elle sont justes, ne leur
obeyt pas justement par où il doibt.» Und ebd. II, ch. XII, 518: «[...] nostre droict
mesme a, dict-on, des fictions legitimes sur lesquelles il fonde la vérité de sa justice.»

38 Vgl. DERRIDA, Jacques, Otobiographies. L'enseignement de Nietzsche et la
politique du nom propre (1976), Paris: Galilée 1984, 27, dt. «Nietzsches Otobiographie
oder Politik des Eigennamens. Die Lehre Nietzsches», übers, von Friedrich A. Kittler,
in: Fugen. Deutsch-französisches Jahrbuch für Text-Analytik, Bd. 1, hrsg. von Manfred
Frank et al. Olten-Freiburg i.Br.: Walter-Verlag 1980, 64—98 (eigene Übersetzung und
Hervorhebung, fehlt in der dt. Übersetzung): «pour que cette Déclaration ait un sens
et un effet, il faut une dernière instance.»

39 DERRIDA, Jacques, Force de loi (1989/90), 32 (s. Anm. 36). Derrida hat in der
französischen Ausgabe von 1994 eine ganze Reihe von kleinen und größeren Zusätzen
in seinen früheren Text einbezogen, die zumeist mit einer gewissen «Logik des Glaubens»

zu tun haben. Die zitierte Stelle ist einer dieser Zusätze, vgl. dazu BISCHOF,
Sascha, Gerechtigkeit (2004) (s. Anm. 2) 1.2.1.2 §4.



«Was ist Dekonstruktion?» 171

gleich die Substitution und dasjenige, das sich in dieser Substitution
verschiebt.

2. Absolute Verantwortung

Den Begriff der absoluten oder unendlichen Verantwortung gewinnt
Derrida explizit aus Sören Kierkegaards Interpretation der Opferung
Isaaks.40 Die absolute Verantwortung ist zuallererst die Verantwortung
Abrahams gegenüber Gott, die dieser als «Ritter des Glaubens» keiner
Menschenseele verständlich machen kann und die ein notweniger Verrat
an der allgemeinen Perspektive der Ethik darstellt. Derrida kritisiert
jedoch Kierkegaards christliche Interpretation der Abrahamsgeschichte.
Diese ist seiner Ansicht nach noch zu sehr von einer himmlischen
Ökonomie geprägt, die einen Lohn im Jenseits für die diesseitigen
Gerechtigkeitsleistungen verheißt. Die Verantwortung müßte Derridas Ansicht
nach ihr Maß an einer Gabe ohne Tausch nehmen, die keinerlei
Gegenleistung, ja nicht einmal Dankbarkeit vom Anderen verlangt. Gegen die
himmlische Ökonomie, die die Gabe zuletzt doch wieder in einen
Tausch integriert, macht Derrida Nietzsches Kritik geltend, der dieser
christlichen Ökonomie ein ironisches «Sollte man's glauben?»
entgegenschleudert. Derrida sieht in dieser ironischen Frage mehr als nur eine
rhetorische Frage. Er versteht diese Frage als Frage, wie es denn
überhaupt möglich sei, an diese himmlische Ökonomie zu glauben. Für Derrida

wird hier deutlich, daß die Gabe immer ein Geheimnis bleibt und
sich nie einer Ordnung des Wissens, sondern stets nur einer Ordnung
des Glaubens darbietet. Hier wird plötzlich Nietzsches Kritik am christlichen

Geheimnis zu einer «hyperbolischen Kritik» des Christentums
oder zu einer Dekonstruktion des Christentum, von der es unmöglich
wird zu entscheiden, ob sie dem Christentum bereits innerlich angehört
oder ihm erst von außen zustößt. Die irreduzible Dimension des Glaubens,

die noch Nietzsche in seiner Kritik am Christentum scheint
voraussetzen zu müssen, ist aber nicht mehr ein spezifisch christlicher
Glaube, sondern ein Glauben von vor allem fiktionaler Qualität, der das

ganze semantische Feld von «glauben machen», «sich Kredit verschaffen»,

«Gläubiger sein» usw. umfaßt. Von der Perspektive des Glaubens,
der uns in jeder Kommunikation bereits an den Anderen bindet, ist es

Derridas Ansicht nach möglich, jede spezifische Religion, auch das

Christentum, zu kritisieren.

40 Vgl. DERRIDA, Jacques, Donner la mort (1990), Paris: Galilée 1999, dt. «Den
Tod geben», in: HAVERKAMP, Anselm, Gewalt und Gerechtigkeit. Benjamin — Derrida,
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1994, 331—445.



172 «Was ist Dekonstruktion?»

3. Unbedingte Gastfreundschaft

Die unbedingte Gastfreundschaft erfährt bei Derrida eine Zuspitzung im
so genannten «Messianischen.» Die absolute Gastfreundschaft gegenüber
einem unbekannten Gast kann durchaus als Messiaserwartung aufgefaßt
werden. Derrida spricht aber dezidiert von einer «Messianizität ohne
Messianismus.»41 Mit dem Begriff des «Messianischen» versucht er eher
eine «universale Struktur der Erfahrung»42 als eine Religion im eigentlichen

Sinne zu denken. Diese universale Struktur der Erfahrung zeigt sich
etwa darin, daß in jedem Sich-an-den-Anderen-Richten {adresse à l'autre)
bereits eine Dimension des Glaubens im Spiel ist.

«Es gibt keine Sprache ohne die performative Dimension des Versprechens;
in dem Augenblick, in dem ich meinen Mund öffne, bin ich im Versprechen.

Selbst wenn ich sage <Ich glaube nicht an die Wahrheit> oder was auch

immer, selbst dann ist in dem Moment, in dem ich den Mund öffne, schon
ein (Glaube mir> am Werk. Selbst wenn ich lüge, und vielleicht gerade wenn
ich lüge, ist ein (Glaube mir> im Spiel. Und dieses (Ich verspreche dir, die
Wahrheit zu sagen> ist ein messianisches A priori, ein Versprechen, das, auch

wenn es nicht gehalten wird, auch wenn ich weiß, daß es nicht gehalten
werden kann, statthat und qua Versprechen messianisch ist.»43

Dieses messianische Versprechen schreibt jedes Theorem und jeden
Sprechakt in den Raum und die Zeit eines Zeugnisses ein.44 Womit auch

sogleich die Möglichkeit des Betrugs und des Meineids mitgegeben ist.
Auch das messianische Versprechen eröffnet die Erfahrung einer endlosen

Aporie. Derrida spielt hier immer wieder auf eine Erzählung Maurice
Blanchots an, in welcher der Messias vor der Toren Roms von einem

41 S. dazu ebd. Abschn. 1.3.2 und Teil III.
42 Vgl. u.a. DERRIDA, Jacques, «Avouer - l'impossible: (retours), repentir et

réconciliation» (1998), in: HALPÉRIN, Jean/HANSSON, Nelly (éds), Comment vivre ensemble?.

Actes du XXXVIIe Colloque des intellectuels juifs de langue française, Paris:
Michel 2001, 181—221, 218 (eigene Übersetzung): «une structure universelle d'attente de

ce qui vient, de l'avenir qui vient et qui est imprévisible.» Die Universalität dieser
Erwartungsstruktur transzendiert jene der überlieferten Religionen, vgl. DERRIDA,
Jacques, in: «Cristianesimo e secolarizzazione. Colloquio tra J. Derrida, G. Vattimo, M.
Ferraris e V. Vitiello», in: II Pensiero. Nuova Serie 37 (1998) 2, 21—42, 28.

43 DERRIDA, Bemerkungen (1993), 183, engl. 82 (meine Hervorhebung) (s. Anm.
30); vgl. dazu auch DERS., Mémoires pour Paul de Man, Paris: Galilée 1988, 147—232,

lOOff., dt. Wie Meeresrauschen auf dem Grund einer Muschel Paul de Mans Krieg.
Mémoires II, hrsg. von Peter Engelmann, übers, von Elisabeth Weber (Edition Passagen

20), Wien: Passagen 22000, 126f£: «L'essentiel, c'est qu'une promesse pure ne peut
avoir proprement lieu, en un lieu propre, mais qu'elle est inévitable dès qu'on ouvre la
bouche — ou plutôt dès qu'il y du texte», ebd. 102, dt. 132; DERS., Politiques de

l'amitié (1988-94), 241 ff., 262, dt. 289ff., 316 (s. Anm. 21).
44 Vgl. DERRIDA, Comme si (1998), 308 (s. Anm. 8).



«Was ist Dekonstruktion?» 173

Bettler erkannt und gefragt wird: «Wann wirst du kommen?»45 Diese
paradoxe Frage verdeutlicht für Derrida, daß es im Messianischen immer
eine unauflösbare Differenz zwischen der Gegenwart und der Ankunft
gibt.

Selbst wenn Derrida theologische Begriffe übernimmt, nimmt er
ihnen durch die Art und Weise, wie er mit ihnen umgeht und wie er sie in
den Aporien der Ethik situiert, ihren spezifisch theologischen Geltungsanspruch.

Welche Theologie wäre bereit, eine Metonymisierung des

Gottesnamens im beschriebenen Sinne zuzulassen, einen derart fiktio-
nalen Glaubensbegriff einzuräumen oder auf ein messianisches Ereignis
ohne jeden Messianismus zu hoffen? Auch hier hebt alles auf eine Un-
entscheidbarkeit ab. Unter diesen Vorzeichen werden vielleicht die Fragen:

«Was ist das Theologische an der Theologischen Ethik, oder: Was
ist christliche Moral?» ebenso unentscheidbar wie die Frage «Was ist
Dekonstruktion?». Unter den Bedingungen einer Dekonstruktion des

Christentums kann niemand mehr entscheiden, ob das messianische Ereignis
der wiederkommende Christus ist, aber auch nicht, ob er's nicht ist. Die
Antinomie bleibt bestehen. In Erwartung dieses Ereignisses ist es

weiterhin vonnöten, die Frage «Was ist christliche Moral?» zu beantworten.
Will man dabei das messianische Ereignis aber nicht verunmöglichen,
muß man zugleich einen Glauben einräumen, der uns an den Anderen
bindet, der eine irreduzibel fiktionale Qualität hat und aus dessen

Perspektive es immer möglich ist, und darauf legt Derrida größten Wert,
jede überlieferte Religion zu kritisieren. Darin liegen m. E. Derridas
Herausforderungen an die theologische Ethik.

45 Vgl. BLANCHOT, Maurice, L'Écriture du désastre, Paris: Gallimard 1980, 214L,
u.a. zit. in: DERRIDA, Politiques de l'amitié (1988—94), 55, dt. 66 (s. Anm. 21); DERS.,
«The Villanova Roundtable. A Conversation with Jacques Derrida» (1994), in: CAPU-

TO, John D. (ed.), Deconstruction in a nutshell. A Conversation with Jacques Derrida,
New York: Fordham University Press 1997, 3—28, 22.


	"Was ist Dekonstruktion?" : Oder : wie die Dekonstruktion ihre Verantwortung wahrnimmt

