Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: "Was ist Dekonstruktion?" : Oder : wie die Dekonstruktion ihre
Verantwortung wahrnimmt

Autor: Bischof, Sascha

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761182

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761182
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

SASCHA BISCHOF

«Was 1st Dekonstruktion?»

oder: Wie die Dekonstruktion ithre Verantwortung
wahrnimmt

I have to take responsibility
which is heterogeneous to knowledge.!

Jacques Derrida

«Was ist Dekonstruktion?» — Je mehr tber Dekonstruktion gesprochen
wird, desto dringender wird die Frage gestellt «Was ist Dekonstruk-
tion?». Von jemandem, der iiber die «Ethikansitze Derridas»? spricht,
wird erwartet, dal3 er endlich einmal deutsch und deutlich — «clairealle-
mand» — wie Derrida gelegentlich formuliert — sagt, was denn nun ei-
gentlich Dekonstruktion ist. Die erste und offensichtlichste Anforderung
an eine so genannte «Ethik der Dekonstruktion»® wire doch, daf3 sie zu-
niachst Rechenschaft dariiber gibt, was denn nun Dekonstruktion tuber-
haupt ist. Die Verwirrung, die immer wieder anliBllich der Frage nach ei-
ner «Ethik der Dekonstruktion» aufkommt, hingt vielleicht damit zu-
sammen, dafl sich die Dekonstruktion dieser Rechenschaftspflicht zu
verweigern scheint. Sie scheint ithrer Verantwortung auszuweichen.

! DERRIDA, Jacques, «Hospitality, Justice, and Responsability: a Dialogue with Jac-
ques Derrida», in: KEARNEY, Richard/DOOLEY, Mark (eds), Questioning Ethics. Con-
temporary Debates in Philosophy, New York-London: Routledge 1999, 65-83, 66. Von
diesem Interview habe ich erst in letzter Minute Kenntnis erhalten. Nicht nur sein Ti-
tel unterstreicht in vielem das hier Angesprochene.

% Dieser Beitrag ist die leicht erweiterte und iiberarbeitete Fassung meiner Thesen-
verteidigung 4. Juli 2004 an der Universitit Freiburg Schweiz. Die Dissertation erscheint
in der Reihe Studien zur theologischen Ethik, hrsg. von Adrian Holderegger, unter
dem Titel Gerechtigkeit — Verantwortung — Gastfrenndschaft. Ethikansitze nach Jacques
Derrida, Freiburg Schweiz: Academic Press; Freiburg i.Br.: Herder 2004.

3 Vgl. CRITCHLEY, Simon, The ethics of deconstruction. Derrida and Levinas (1992),
West Lafayette IN: Purdue University Press 21999, z.T. dt. als «Uberlegungen zu einer
Ethik der Dekonstruktion», in: GONDEK, Hans-Dieter/WALDENFELS, Bernhard (Hgg.),
Einsitze des Denken. Zur Philosophie von Jacques Derrida, Frankfurt/M.: Suhrkamp
1997, 308-344.



160 «Was 1st Dekonstruktion?»

Derrida hat jedoch, was von den Kommentatorinnen und Kom-
mentatoren oft vernachlissigt wird, schon in einem seiner ersten Artikel
nicht nur explizit von Verantwortung gesprochen, sondern diese Ver-
antwortung ebenso explizit von gewissen unbeantwortbaren Fragen «het-
geleitet»* Im Folgenden mdochte ich deshalb Schritt fiir Schritt zeigen,
1. weshalb die Frage «Was ist Dekonstruktion?» nicht beantwortbar ist;
2. daB3 Derrida die Frage «Was ist Dekonstruktion?» deshalb nicht be-
antwortet, weil er versucht, dem Anderen gerecht zu werden; 3. daf3 die
spezifische Verantwortung der Dekonstruktion ihren Ausgang gerade in
unbeantwortbaren Fragen nimmt, und 4. dal die Gerechtigkeit gegen-
iber dem Anderen in eine unvoraussehbare Ethik der Gastfreundschaft
ausufert, die nach konkreten politischen Verwirklichungsmoglichkeiten
sucht. In einem 5. und letzten Abschnitt werde ich eher stichwortartig ei-
nige Konsequenzen dieser Ansitze fir die zheologische Ethik zu ziehen
versuchen.

I. Zur Frage der Frage

Die Frage «Was ist Dekonstruktion?» ist keineswegs eine illegitime Frage,
im Gegenteil. Die Frage «Was ist ...?» ist als Frage nach dem Wesen oder
der Funktion eines Seienden fiir Derrida die eigentlich philosophische
Frage. Derrida méchte jedoch iiber die methodische Frage «Was ist...?»
hinaus der Philosophie Fragen stellen, welche letztere selbst nicht mehr
beantworten kann, etwa die Frage «Was ist Philosophie?». Obwohl dies
die eigentlich philosophische Frage ist, kann die Philosophie Derrida zu-
tfolge gerade diese Grundfrage selbst nicht mehr beantworten. Denn sie
mul} dazu bereits ein Vorverstindnis iiber das Wesen oder die Funktion
des Philosophischen voraussetzen. Sie kommt mit der methodisch kon-
sequenten Frage nach sich selber an ihre eigene Grenze (limite), wo sie
sich erst als épistéme, d. h. als ein System fundamentaler Zwinge definiert,
auBerhalb welcher der philosophische Diskurs impraktikabel ist.> Derrida

* DERRIDA, Jacques, «Violence et métaphysique» (1964), in: DERS., L’écriture et la
différence, Paris: Seuil 1967, 117-228, dt. «Gewalt und Metaphysik. Essay tber das
Denken Emmanuel Levinas’», in: Die Schrift und die Differenz, ibers. von Rodolphe
Gasché, Frankfurt/M. 1972, 121-235. Die ethische Bedeutung dieses Artikels wurde
von keinem derart tief durchschaut wie von Jean-Luc NANCY, vgl. «La voix libre de
’lhomme» (1980), in: LACOUE-LABARTHE, Philippe/DERS. (éds), Les fins de ’homme.
A partir du travail de Jacques Derrida, colloque de Cerisy, 23 juillet—2 aout 1980, Paris:
Galilée 1981, 163-184.

> Vgl. DERRIDA, Jacques, «Implications. Entretien avec Henri Ronse» (1967), in:
DERS., Positions, Paris: Minuit 1973, 11-24, 14, dt. «Implikationen. Gesprich mit Henri
Ronse», in: Positionen, tibers. von Dorothea Schmidt unter Mitarb. von Astrid Win-



«Was ist Dekonstruktion?» 161

umschreibt sein Projekt als Untersuchung der Entstehungsbedingungen
(condition d’émergence) und der Grenzen (/imites) der Philosophie und der
Metaphysik.® Die Frage nach der Grenze der philosophischen Disziplin
driickt sich fir Derrida etwa in der Hinterfragung von deren spezifischen
Werkzeugen’, in der Analyse ihrer Abgrenzung in einen wissenschaftli-
chen Fachbereich® und in der Bertcksichtigung ihrer spezifischen Ge-
schichtlichkeit aus.? «Die Dekonstruktion ist eine institutionelle Praxis,
fir welche der Begriff der Institution ein Problem bleibt.»'? Selbst die
Philosophie griindet seiner Ansicht nach auf einer «institutionellen Vor-
aussetzungy» (présupposition institutionnelle)!!, auf dem «performativen Mo-
ment einer gesellschaftlichen oder institutionellen Funktiom» (moment
performatif d’une fonctions sociale et institutionnelle).'” Die dekonstruktive Fra-
ge «Was ist Philosophie?» bezeichnet fiir Derrida ein Paradox der Griin-
dung: Die Philosophie setzt eine Institution voraus und die Institution
wiederum eine Philosophie. Mit der Frage «Was ist Philosophier» setzt
sich die Philosophie ihrem Anderen aus, und dies ist Derridas Ansicht
nach der Grund, weshalb die «institutionelle Voraussetzung» der Philo-
sophie von der Philosophie selbst so wenig bedacht wurde.

«Was ist ...P» fragen, heiB3t fiir Derrida auf Antizipiertes rekurrieren,
auf ein Wesen oder einen Sinn in allgemeinster Form. Das Ereignis je-

tersberger, hrsg. von Peter Engelmann (Edition Passagen 8), Graz-Wien: Béhlau 1986,
33-51, 37. '

6 Vgl. DERRIDA, Jacques, «Positions. Entretien avec Jean-Louis Houdebine et Guy
Scarpetta» (1971), in: DERS., Positions, (s. Anm. 5), 53-133, 69, dt. «Positionen. Ge-
sprich mit Jean-Louis Houdebine und Guy Scarpetta», in: Positionen (s. Anm. 5) 83—
184, 104.

# Vgl. DERRIDA, Jacques, «Fidélité a plus d’un. Mériter d’hériter ou la généalogie
fait défautr», in: Cabiers Intersignes (automne 1998) 13: Idiomes, nationalités, décon-
structions. Rencontre de Rabat avec Jacques Derrida, 221-265, 261; diesen Anspruch
richtet Derrida konsequenterweise auch an die Dekonstruktion selbst, vgl. ebd.: «Il ne
faut jamais renoncer a déconstruire les instrument de déconstruction.»

8 Vgl. DERRIDA, Jacques (1986), in: ROTZER, Florian, Franzésische Philosophen
im Gesprich, mit einem Vorw. von Rainer Rochlitz, Miinchen: Boer 1986, 67-87, 86;
DERRIDA, «Comme si ¢’était possible, «within such limits...» (1998), in: DERS., Papier
Machine. Le ruban de machine a écrire et autres réponses, Paris: Galilée 2001, 283—
319, 319.

? Vgl. DERRIDA, Jacques, «Autrui est un secret parce qu’il est autrem (2000), in:
Papier Machine (s. Anm. 8), 367-398, 370.

10 DERRIDA, Jacques, «Privilége. Titre justificatif et Remarques introductives», in:
DERS., Du droit 4 la philosophie, Paris: Galilée 1990, 9-108, 88 (eigene Ubers., S.B.):
«La déconstruction est une pratique institutionnelle pour laquelle le concept d’institu-
tion reste un probléeme.»

1 Vgl. ebd. 16.

12Vgl. ebd. 21.



162 «Was ist Dekonstruktion?»

doch, das Kommen des Anderen, die Gabe, die Sendung etc. fithren uns
tber die Frage «Was ist ...?» hinaus. «Die Gabe oder die Sendung wer-
den uns tber die in der Form (Was ist?» gegebene Frage hinaustragen.»
(Le don on l'envoi nous emporteront an-dela de la question donnée dans la forme
qn’est-ce gue?.)'® Was sich ereignet, erschiittert aufgrund der irreduziblen
Singularitit des Ereignisses die Fragen nach seinem Wesen oder seiner
Funktion. Ein wirkliches Ereignis antwortet nicht auf die Frage «Was ist
...?», denn es hat kein Wesen und keine Funktion. Denn hitte es sol-
chetlei, wire es kein Ereignis, sondern nur eine Funktion der Funktion
oder des Wesens. Die Frage «Was ist Dekonstruktion?» ist deshalb unbe-
antwortbar, weil die Dekonstruktion ruckhaltlos von der Offenheit ge-
gentiber dem Ereignis und dem Kommen des Anderen gezeichnet ist.
Dieses Kommen lifit sich von keinem Wesen und keiner Funktionsbe-
stimmung antizipieren. Wie es moglich ist, dem Anderen gerecht zu wert-
den, sich ihm verantwortlich und gastfreundlich zu erweisen, soll im
Folgenden Schritt fir Schritt gezeigt werden. Derridas dekonstruktive
Erorterung dieser ur-ethischen Begriffe mull zuletzt, so die These, zu ei-
netr Neu-Er6ffnung der moralischen Begriindungsfrage fithren, welche
auch zu einer Neubestimmung des Verhiltnisses von philosophischer
und theologischer Ethik fithren konnte.

I1. Gerechtigkeit

Die Frage «Was ist Dekonstruktion?» ist unbeantwortbar, weil die De-
konstruktion versucht, dem Anderen gerecht zu werden. Um dem Ande-
ren, dem Ereignis, dem Kommen des Anderen in ihrer Unantizipierbar-

13> DERRIDA, Jacques, Schibboleth. Pour Paul Celan (1984), Paris: Galilée 1986, 33,
dt. Schibboleth. Fiir Paul Celan, tbers. von Wolfgang Sebastian Baur, hrsg. von Peter
Engelmann (Edition Passagen 12), Graz-Wien: Bohlau 1996, 37 (Ubers. verindert);
vgl. auch DERS., «<En ce moment méme dans cet ouvrage me voici» (1980), in: DERS.,
Psyché. Inventions de l'autre, Paris: Galilée 1987, 159-202, 163, dt. «Eben in diesem
Moment in diesem Werk findest du mich», iibers. von Elisabeth Weber, in: Parabel.
Schriftenreihe des Evangelischen Studienwerks Villigst, Bd. 12: Lévinas, Giessen: Fo-
cus 1990, 42-83, 47. Derrida hat sich 23 Jahre nach Violence et métaphysique (1964)
im Anschluf3 an Heidegger erneut mit der «Faktizitit» der unbeantwortbaren Frage be-
schiftigt, vgl. «De lesprit. Heidegger et la question (1987), in: DERS., Heidegger et la
question. De P’esprit et autres essais, Paris: Flammarion 1990, 9-143, dt. Vom Geist.
Heidegger und die Frage, iibers. von Alexander Garcia Dittmann, Frankfurt/M. 1988:
Er weist hier nach, daBl beim spiten Heidegger eine Wende festzustellen ist, die noch
schwerwiegender als die sog. «Kehre» ist. Wenn der spite Heidegger in der Sprache
eine Zusage oder einen Zuspruch zor der Frage entdeckt, relativiert er damit eine fri-
here Wertschitzung der Frage als Frommigkeit des Denkens; vgl. dazu BISCHOF, Sa-
scha, Gerechtigkeit (2004) (s. Anm. 2), Kap. I1.3.2 und Kap. 1.3.2.



«Was ist Dekonstruktion?» 163

keit gerecht zu werden, reichen Derridas Ansicht nach die herkémmli-
chen Gerechtigkeitstheorien nicht aus. Selbst der kategorische Imperativ
bleibt seines Erachtens noch zu sehr den philosophischen Kategorien
des Allgemeinen und der Gegenseitigkeit verpflichtet. Derrida interes-
siert sich fiir ein Gesetz der Singularitit, fiir den Ort, wo das Allgemeine
dem Singuldren begegnet und nicht mehr tiber es hinwegsehen kann. «Es
gibt eine Singularitit der Beziehung zum Gesetz, ein Singularititsgesetz,
das sich, ohne dies doch je zu kénnen, mit dem allgemeinen oder univer-
salen Wesen des Gesetzes in Beziehung setzen muf3.»'* Es geht Derrida
darum, «die Singularitit eines Zugangs zu verstehen, der universal sein
sollte und der es in Wahrheit [ist]»"®> und dennoch fiir jeden Einzelnen
einzigartig bleibt.

Wenn Derrida diese singulire Beziehung zum Gesetz denken will,
dann mochte er damit keineswegs das Gesetz, etwa das moralische Ge-
setz, aufheben oder als iiberholt betrachten. Er will nur in Umkehrung
der herkdmmlichen Gegensitze das Gesetz der Singularitit des Anderen
unterordnen (s#bordonner la lo7) und es in der Perspektive seiner Abhin-
gigkeit von letzterer betrachten.!® Dies lifit sich nur verstehen, wenn
man Derridas Neubestimmung der Identifizierung, der Wiederholung
und der Andersheit nachvollzieht, die er im Gesetz der Iterabiliat be-
dacht hat. Ein Seiendes a8t sich nach Derrida weder aus einer konstitu-
ierenden Subjektivitit noch durch eine Bezugnahme auf einen Referen-
ten oder ein Bezeichnetes, sondern allein durch Wiederholung identifi-
zieren, durch ein erneutes Auf-das-Identische-Zurickkommen. Diese
Wiederholung, die allein die Identifizierung ermoglicht, verunmdéglicht
zugleich, dal3 diese Identifizierung vollkommen rein ist. Das meint Der-
rida mit Iterabilitit. «[D]ie Graphik der Iterabilitit [schreibt] auf irredu-
zible Weise die Verinderung in die Wiederholung (oder in die Identifi-
kation) ein: & priori, immer schon, ohne zu warten, af once, sogleich (aussi
sec) »'" Die Iterabilitit «impliziert gleichzeitig Identitit und Differenz.»'® Sie

14 DERRIDA, Jacques, «Préjugés — devant la loi», in: DERS. et al., La faculté de ju-
ger, Paris: Minuit 1985, 87-139, 104, dt. Préjugés. Vor dem Gesetz, iibers. von Detlef
Otto und Axel Witte (Edition Passagen 34), Wien 1992, 37: «Il y une singularité du
rapport a la loi, une loi de singularité qui doit se mettre en rapport sans jamais pouvoir
le faire avec I'essence générale ou universelle de la loi.»

5 Ebd. 131, dt. 78 (Ubersetzung leicht verindert): «L.’homme de la campagne avait
du mal 4 entendre la singularité d’un accés que devrait étre universel, et qui en vérité
Pétait. Il avait du mal avec la littérature.»

16 DERRIDA, Jacques, in: DERS./LABARRIERE, Pierre-Jean, Altérités, Paris: Osiris
1986, 72.

17 DERRIDA, Jacques, «Limited Inc a b ¢ ...» (1977), in: DERS., Limited Inc,
présentation et traductions par Elisabeth Weber, Paris: Galilée 1990, 61-197, 120, dt.



164 «Was ist Dekonstruktion?»

«begrenzt gerade das, was sie erlaubt, ermdglicht das, dessen Strenge
oder Reinheit sie verunméglicht.»!® Sie umschreibt immer zugleich die
Moglichkeitsbedingung und die Unméglichkeitsbedingung einer Identi-
tat.

Dies driickt sich auch in der Beziehung zum Anderen aus. Selbst
wenn ich Ja zu Anderen sage, mul} ich dieses Ja sogleich wiederholen
und bestitigen, wenn ich will, da3 es Bestand hat. Ich muf3 bekriftigend
auf mein erstes Ja zuriickkommen. In dieser Wiederholung liegen aber
auch alle Parasitismen und Verfilschungen begriindet: Es kann sein, daf3
das zweite Ja nur mechanisch ist, da} es ein Ja-Aber enthilt: «Ja, dann
komm halt in Gottes Namen, aber verhalte dich blof3 still an deinem
Platz.» «Mein Gesetz», sagt Derrida, «dasjenige, welchem ich mich widme
und welches ich zu verantworten versuche, ist der Tex? des Anderen, seine
Singularitit, sein Idiom, sein Appell, der mir vorausgeht.»®® Fir ihn ist
der Appell des Anderen der einzige Imperativ.?! Damit ibernimmt er
ausdriicklich Lévinas’ «minimale Definition der Gerechtigkeity, die die

«Limited Inc a b c ...», in: Limited Inc, ibers. von Werner Rapl, hrsg. von Peter En-
gelmann, Wien: Passagen 2001, 53-170, 103: «la graphique de l'itérabilité inscrit, de
facon irréductible, I'altération dans la répétition (ou dans l'identification): a priori,
toujours déja, sans attendre, af once, aussi sec.»

8 Vgl. ebd. 105.

9 Ebd. 116.

2 Vgl. DERRIDA, Jacques, «This Strange Institution Called Literature>. An Inter-
view with Jacques Derrida» (1989), in: DERS., Acts of literature, ed. by Derek Attridge,
New York-London: Routledge 1992, 33-75, 66 (eigene Ubersetzung): «My law, the one
to which I try to devote myself or to respond, is the text of the other, its very singula-
rity, its idiom, its appeal which precedes me.» Alles entscheidend ist hier, da3 der «er-
weiterte Textbegriff» bei Derrida zur Kenntnis genommen wird. Dies wird dadurch
deutlich, dal m.E. das Syntagma «der Text des Anderen» als subjektiver Genitiv ver-
standen werden muB, d.h. als «der Andere als Text» oder die «Textlichkeit, der Kon-
text des Anderen», «der Andere in seiner textlichen Struktur und Konstitution»; vgl.
dazu DERRIDA, Hospitality (1999), 77f. (s. Anm. 1), wo et das Lesen dem Sehen als ei-
gentlich verantwortliche Haltung gegeniiberstellt. Vgl. dazu auch BISCHOF, Sascha,
«Plus d’une éthique. Die Aporien der Ethik denken», in: ZEILLING, Peter/FLATSCHER,
Matthias (Hgg.), Kreuzungen Jacques Derridas. Geistergespriche zwischen Philoso-
phie und Theologie, Wien: Turia + Kant 2004, 55-86.

21 Vgl. DERRIDA, Jacques, in: Débat zu Nancy, La voix (1980), 183 (s. Anm. 4);
von DERRIDA vgl. auBerdem: DERS./ROUDINESCO, Elisabeth, De quoi demain ...
Dialogue, Paris: Fayard/Galilée 2001, 91: «L’autre est ma loi.»; Signéponge (1975), Pa-
ris: Seuil 1988, 80; «L’oreille de Heidegger. Philopolémologie (Geschlecht IV)» (1989),
in: DERS., Politiques de I’amitié, suivi de L’oreille de Heidegger, Paris: Galilée 1994,
341-419, 357f., dt. «<Heideggers Ohr. Philopolemologie (Geschlecht IV), in: Politik der
Freundschaft, ubers. von Stefan Lorenzer, Frankfurt/M.: Suhrkamp 2000, 413-492,
429.



«Was ist Dekonstruktion?» 165

Gerechtigkeit als Beziehung zum Anderen bestimmt.?? Dadurch findet
das Gesetz der Iterabilitit in der Aporie der Gerechtigkeit seinen Nie-
derschlag. Die Aporie der Gerechtigkeit zeigt sich vor allem in der kom-
plexen Beziehung von Recht und Gerechtigkeit: Will man gerecht sein,
so kann man trotz des Ungeniigens der Allgemeinheitsperspektive auf
das Recht nicht vollkommen verzichten. Ein Richter mul3 seinen Ent-
scheid stets in einer juristischen Argumentation nachweisen und recht-
fertigen konnen. Dennoch kann ein gerechter Entscheid nicht einfach
auf der bloBen Anwendung des Rechts beruhen, denn dies wire keine
Entscheidung mehr, sondern nur noch ein Abspielen eines vorgefertig-
ten Programms. Ein gerechter Entscheid entsteht also paradoxerweise
sowohl diesseits wie jenseits des Rechts.

II1. Verantwortung

Die angemessene Antwort auf die Frage «Was ist Dekonstruktion?» kann
nicht eine Antwort, sondern nur eine Verantwortung sein. Wihrend dem
Anderen gerecht zu werden heil3t, sich den Text und den Appell des An-
deren zum Gesetz zu machen, bedeutet Verantwortung, den Kontext des
Anderen ernst zu nehmen. Jeder Kontext hat eine spezifische Okono-
mie. Der Okonomiebegriff ist fiir das Verstindnis von Derridas Erorte-
rung der Verantwortung ebenso wichtig, wie die Iterabilitit fur die Ge-
rechtigkeit.??

Der (")konomiebegriff dient Derrida vor allem als Instrument, um die
Struktur der Endlichkeit ohne die Bezugnahme auf wesentliche Gegen-
sitze zu denken. Er versucht mit der Okonomie das Eigentliche, das ei-
nem bestimmten Kontext Eigentiimliche zu denken, ohne es dem Unei-
gentlichen entgegenzusetzen. Fin Gegensatz ist fur Derrida stets eine
nachtrigliche Naturalisierung einer «urspringlichen» Differenz. Mit dem
Begriff der Okonomie méchte Derrida zu den vielfiltigen Differenzie-

22 DERS., Penser ce qui vient. Actes du débat organisé le 18 janvier 1994 au Grand
Amphithéitre de la Sorbonne, sous la présidence de Jean Poperen, interventions de
Jacques Derrida et Alain Minc (Le Nouveau monde 92), Paris: Le Nouveau monde
1994, 110.

# Anders als die Iterabilitit hat der Okonomie«begriff» erstaunlicherweise in der
Sekundirliteratur kaum Beachtung gefunden. AuBerst erhellend ist hier einmal mehr
NANCY, La voix (1980) (s. Anm. 4). Die Bedeutung des Begriffs, wenn auch m.E.
nicht seine ganze Komplexititit, haben erkannt: HARVEY, Irene E., Derrida and the
economy of «Différance» (Studies in phenomenology and existential philosophy), Bloom-
ington: Indiana University Press 1986; GERNALZICK, Nadja, Kredit und Kultur. Oko-
nomie- und Geldbegriff bei Jacques Derrida und in der amerikanischen Literaturtheo-
rie der Postmoderne (Diss. Mainz), Heidelberg: Universititsverlag C. Winter 2000.



166 «Was ist Dekonstruktion?»

rungen zurlickgelangen, die »or dem Gegensatz liegen und dessen Kon-
struktion erst ermdglichen.?* Er tut dies mit der 6konomischen Formel
der Okonomie «plus de», die in seinem Werk immer wieder auftritt. «Plus
de» kann, je nachdem, ob man das «s» ausspricht oder nicht, «<mehr als»
oder «kein mehr» heilen. «Zwei ohne eins. Immer eins mehr oder eins
weniger. Entscheidende und unentscheidbare Doppeldeutigkeit des Syn-
tagmas «plus de> (Supplement und Vakanz).»* Jede 6konomische Be-
wertung (economic evalnation) spielt sich in einem «mehr oder weniger»
ab.? Wenn etwas aber zugleich mehr ##d weniger ist als es selbst, dann
ist dieses «etwas» fiir Derrida etwas ganz Anderes.?’” Derrida versucht die
metaphysischen Gegensitze durch eine gleichzeitige «Ersparnis und Po-
tenzialisierung vom Mehrwert»?® aufzulosen.

Der Andere, die Andere, das Andere ist zwar immer in einen Kon-
text eingeschrieben, aber nur derart, dal3 er, sie, es ihm — dem Kontext —
nicht vollkommen eingeschrieben ist. Auch hier gilt das Gesetz der Itera-
bilitit, wonach eine Singularitit nur in der Wiederholung identifizierbar
ist, diese Identifizierbarkeit abet nie ohne Andersheit funktioniert. Die
Iterabilitdt ist auch der Grund, weshalb ein Kontext nie vollkommen ge-
schlossen sein kann. Die Okonomie ist immer schon von einem Andko-
nomischen durchdrungen, das im Gesetz der Okonomie nicht vollkom-
men aufgeht.

Das Paradox der Okonomie schligt sich nieder in der Aporie der
Verantwortung. Die Verantwortung der Dekonstruktion beruht darauf,
dal} sie sich einer «Graphik der Iterabilitit» anmessen will, d. h. sie analy-
siert die Einschreibung der Verantwortung in verschiedene (ethische, po-
litische, rechtliche etc.) Kontexte und bedenkt dasjenige, das diese spe-

2 Vgl. DERRIDA, Jacques, «<Economimesis», in: AGACINSKI, Sylviane et al. (éds),
Mimesis des articulations, Paris: Aubier-Flammation 1975, 55-94, von a. 58ff.

2 Vgl. DERRIDA, Jacques, «La double séance» (1970), in: DERS., La dissémination,
Paris: Seuil 1972, 215-347, 334, dt. «Zweifache Séance», in: Dissemination, hrsg. von
Peter Engelmann, Wien: Passagen 1995, 193-322, 309 (eigene Ubersetzung): «Deux
sans un. Un toujouts en plus, soit en moins. Ambiguité décisive et indécidable du
syntagme ¢plus de> (supplément et vacance).»

26 Vgl. DERRIDA, This Strange Institution (1989), 64 (s. Anm. 20).

" Vgl. DERRIDA, Jacques, «De I’économie restreinte 2 ’économie générale» (1967),
in: DERS., L’écriture et la différence, Paris: Seuil 1967, 369—407, 376, dt. «Von der be-
schrinkten zur allgemeinen Okonomie», in: Die Schrift und die Differenz, Gbers. von
Rodolphe Gasché, Frankfurt/M. 1972, 380—421, 388: «Etant 2 la fois plus et moins
une maitrise que la maitrise, la souveraineté est tout autre.»

28 DERRIDA, Jacques, «Titre & préciser» (1979), in: DERS., Parages, Paris: Galilée
1986, 221-247, 244, dt. «Titel (noch zu bestimmen)», in: Gestade, Wien: Passagen
1994, 219-283, 242: «[...] 'opération économique, 'opération d’économie, d’épargne
et de potentialisation [...].»



«Was ist Dekonstruktion?» 167

zifischen Verantwortungsformen erst ermdglicht und antreibt. Die Ver-
antwortung der Dekonstruktion ist nur in dem Sinne umfassender als alle
anderen Verantwortungsformen als sie in letzteren bereits «engagiert»
ist.? «Wenn die Verantwortung nicht unendlich wire, dann gibe es kei-
nerlei moralische oder politische Probleme. Es gibt diese nur und alles,
was aus ithnen folgt, weil die Verantwortung nicht beschrinkt werden
kann.»* Die Folge davon ist fiir Derrida, da3 jede spezifische Verant-
wortung stets im Namen einer umfassenderen Verantwortung kritisiert
werden kann.?!

Nun bleibt aber auch die unendliche Verantwortung antinomisch auf
die konkreten Verantwortungsformen zuriick bezogen. Die unendliche
Verantwortung ist aporetisch. Sie ist nach dem Gesetz der Okonomie
zugleich mehr und weniger verantwortlich als die herkommlichen Ver-
antwortungsformen, denn die absolute Verantwortung beruht immer
auch darauf, dal3 ich mich im Namen einer umfassenderen Verantwot-
tung gegeniiber einer bestimmten Verantwortungsinstanz nich? verant-
wortlich erweise. Etwa indem ich mich im Namen einer moralischen Ver-
antwortung weigere, den Staat und die politische Verantwortung als /ezgze
Instanz zu akzeptieren. Zuletzt beruht die Aporie der Verantwortung auf
der einfachen Tatsache der wesentlich beschrinkten Aufmerksamkeit:
Wenn ich mich dem Anderen zuwende und mich ihm dadurch verant-
wortlich erweise, verrate ich zugleich und notwendigerweise alle anderen,
denen ich dieselbe Verantwortung schuldig bin. Wenn ich mich dem An-
deren also vollkommen zuwende, tihm meht als nur die herkémmliche
politisch, rechtlich oder moralisch bestimmte Verantwortung zukommen
lasse; wenn ich also mehr als nur verantwortlich (p/uS responsable) bin,
dann zeige ich mich zugleich als unverantwortlich (p/us responsable) ge-
geniiber allen anderen.

2 Vgl. DERRIDA, Privilege (1990), 88f. (s. Anm. 10).

30 DERRIDA, Jacques, «Bemerkungen zu Dekonstruktion und Pragmatismus», in:
MOUFFE, Chantal (Hg.), Dekonstruktion und Pragmatismus. Demokratie, Wahrheit
und Vernunft (1996), tbers. von Andreas Leopold Hofbauer, Graz-Wien: Passagen
1999, 171-195, 192, engl. «Remarks on Deconstruction and Pragmatism», in: DIES.
(ed.), Deconstruction and Pragmatism, London-New York: Routledge 1996, 77-88, 86
(Ubersetzung leicht verindert): «If responsibility were not infinite, you could not have
moral and political problems. There are only moral and political problems, and every-
thing that follows from this, from the moment when responsibility is not limitable.»

31'S. dazu BISCHOF, Sascha, Gerechtigkeit (2004) (s. Anm. 2). Kap. I1.2.



168 «Was ist Dekonstruktion?»

IV, Gastfreundschaft

Jede klare und eindeutige Antwort auf die Frage «Was ist Dekonstruk-
tion?» wiirde also anstatt sich dem Anderen gastfreundlich zu erweisen
beim Selben bleiben und die Gastfreundschaft nicht erméglichen, son-
dern versperren. Im Rahmen seines Denkens der Gastfreundschaft ist es
der Begriff der Antinomie oder der Aporie, der besonders hervortritt.
Mehr noch als die Iterabilitit und die Okonomie findet sich die Aporie
durchgingig in Derridas Denkansitzen zur Ethik, unabhingig davon, ob
es sich um die Gerechtigkeit, die Verantwortung oder die Gastfreund-
schaft handelt. Doch im Rahmen seines Denkens der Gastfreundschaft
hat er am klarsten herausgearbeitet, worum es ithm dabei geht. Eine An-
tinomie kennzeichnet fiir Derrida immer zwei Bereiche oder zwei Ge-
setze, die einander zugleich vollkommen heterogen und doch voneinan-
der untrennbar sind (hétérogénes et indissociables). Den politisch und recht-
lich strukturierten Gesetzen der Gastfreundschaft (im Plural) ist Derrida
zufolge ein Gesetz (im Singular) der unbedingten Gastfreundschaft vor-
ausgesetzt, das alle unsere Auslindergesetzgebungen erst ermoglicht.
Diese unbedingte Gastfreundschaft ist illegal, gesetzlos (hors la lo7), ano-
misch. Dennoch braucht sie in einem nicht-dialektischen Sinn ihre un-
tergeordneten Pendants. Denn sie wire nicht wirklich unbedingt, wiirde
sie sich nicht in spezifischen Bedingungen verwirklichen und konkreti-
sieren. Das unbedingte Gesetz bedarf der bedingten Gesetze, obwohl es
durch diese immer wieder bedroht und pervertiert wird. Diese Perver-
tierbarkeit ist fir Derrida eine strukturelle Voraussetzung der Perfektibi-
litit der Gesetze. Umgekehrt brauchen aber auch die einzelnen beding-
ten Gesetze das unbedingte Gesetz, wollen sie nicht ihren Sinn und
Zweck verlieren. «Diese beiden Gesetzesordnungen, die Ordnung des Ge-
setzes und die Ordnung der Gesetze, sind also zugleich widerspriichlich,
antinomisch ##d untrennbar. Sie implizieren sich und schlieBen sich
gleichzeitig gegenseitig aus.»** Zwischen den beiden Termen der Antino-
mie herrschen zugleich ein Widerspruch #nd eine untrennbare Verbun-
denheit, eine gegenseitige Abhingigkeit.*® Die Antinomie hat die Form
einer Gleichzeitigkeit offensichtlich inkompatibler Hypothesen.*

2 DERRIDA, Jacques, in: De I’hospitalité. Anne Dufourmantelle invite Jacques
Detrida a répondre, Paris: Calmann-Lévy 1998, 75, dt. Von der Gastfreundschaft (Pas-
sagen Philosophie), iibers. von Markus Sedlaczek, Wien: Passagen 2001, 62: «Ces deux
régimes de la loi, de la loi et des lois, sont donc a la fois contradictoires, antinomiques,
et inséparables. Ils s’impliquent et s’excluent simultanément I"un I'autre.»

3 Vgl. ebd. 29, dt. 29: «La loi d’hospitalité absolue commande de rompre avec
I’hospitalité de droit, avec la loi ou la justice comme droit. L’hospitalité juste rompt
avec ’hospitalité de droit; non qu’elle la condamne ou s’y oppose, et elle peut au con-



«Was ist Dekonstruktion?» 169

In meiner Dissertation habe ich aufzuzeigen versucht, dafl wir in all
diese Aporien unweigerlich kommen, wenn wir versuchen, eine Moral zu
begriinden. Mit seinem Begriff der Aporie betont Derrida, daBl wir nicht
tber die herkémmlichen, traditionell bestimmten Verantwortungsfor-
men, Gerechtigkeitsbegriffe und Gastfreundschaftskonzepte hinwegse-
hen konnen, gerade wenn wir nach einer «urspringlichen» Verantwor-
tung, Gerechtigkeit oder Gastfreundschaft fragen. Wir haben es hier mit
einer Neu-Er6ffnung der Frage der Moralbegriindung zu tun; weil man
aber aus einer Aporie nichts begriinden kann, spricht Derrida von einer
Er6ffnung. Die unauflésbaren Aporien der Ethik stellen fiir Derrida die
nicht-ethische Etoffnung der Ethik in der Okonomie der Gewalt dar.

V. Mégliche Konsequenzen fiir die theologische Ethik

Mit der unendlichen Gerechtigkeit, der absoluten Verantwortung und
der unbedingten Gastfreundschaft wihlt Derrida Begriffe, die gemeinhin
vielleicht eher einer theologischen als einer philosophischen Ethik zuge-
rechnet werden. Damit mochte Derrida weder die Gattungsunterschiede
verwischen noch die Autonomie der Philosophie zugunsten theologi-
scher Geltungsanspriche opfern.®® Vielmehr rekurriert er auf das dekon-
struktive Potenzial der Theologie, weist aber dabei zugleich nach, daf3
das aufgewiesene «aporetische Potential»®® auch im Religitsen bereits am
Werk ist. Die Herausforderungen Derridas an die Theologie bestehen
m. E. darin, diesen Aporien auch in der Theologie Rechnung zu tragen.
Ich versuche wieder schrittweise vorzugehen:

1. Unendliche Gerechtigkeit

Wenn Derrida von einer unendlichen Gerechtigkeit oder von einer Ge-
rechtigkeit jenseits des Rechts spricht, liegt es da nicht nahe, in Gott ei-

traire la mettre et la tenir dans un mouvement incessant de progrés; mais elle lui est
aussi étrangement hétérogéne que la justice est hétérogéne au droit dont elle est pour-
tant si proche, et en vérité indissociable.»

3 Vgl. ebd. 111£,, dt. 90f.: Der Gastgeber gibt zugleich und gibt nicht, er ist zu-
gleich da und ist nicht da, er gibt die Gastfreundschaft, die selbst er erst mit der An-
kunft des Anderen erhilt.

3 Vgl. DERRIDA, Jacques, Le droit 2 la philosophie du point de vue cosmopoli-
tique, Paris: Ed. UNESCO/Lagrasse: Verdier 1997, 40f.

% Vgl. DERRIDA, Jacques, Force de loi. Le «Fondement mystique de I’autorité»
(1989/90), Paris: Galilée 1994, 17, dt. Gesetzeskraft. Der «mystische Grund der Auto-
ritdty, ibers. von Alexander Garcia Dittmann, Frankfurt/M.: Suhrkamp 1991, 12.



170 «Was ist Dekonstruktion?»

nen «mystischen Grunde der Autoritits (fondement mystique de autorité)>
zu sehen oder zuallererst an eine gottliche Gerechtigkeit zu denken?
Derrida geht in Bezugnahme auf Montaigne, Pascal und Benjamin in der
Tat auf solche Zusammenhinge ein. Doch bemerkenswerter Weise ver-
sucht er auch den Gottesnamen Okonomisch zu denken. Am deutlich-
sten wird dies in seiner Analyse der Amerikanischen Verfassungsge-
schichte. Er iberlegt, was es denn heillen kénnte, dall die Amerikanische
Unabhingigkeitserklirung sich auf Gott und die Naturgesetze beruft.
Derrida erkennt darin nicht nur einen Appell an Gott als letzte Instanz
des Faktischen und des Rechtlichen, sondern einen «bebenden Glau-
bensakt», der folgende Form hat: «damit diese Erklirung einen Sinn und
eine Wirkung hat, braucht es eine /efgte Instang.»*® Gott ist der Name fiir
diese letzte Instanz und letzte Unterschrift. Damit steht Gott fiir Derrida
jenseits aller Kontexte und Kulturen fir den wesentlich unaustauschba-
ren Eigennamen. Im Begehren nach einer letzten Instanz enthilt jede
Grindung einen «Appell an den Glauben» (appe/ a la croyance).® Damit
nimmt Derrida Montaignes Wendung ernst, wonach die Autoritit auf
dem Kredit beruht, den man den Gesetzen zubilligt. Fir Derrida ist
diese Begriindung weder ontologisch noch rational noch im herkémmli-
chen Sinne theologisch, den der Name Gottes steht hier fiir eine abso-
lute Metonymie, fiir die Tatsache, dall immer der Andere, die Andere
unterzeichnet und dafl der Andere, die Andere immer ganz anders ist
(Tout antre est tout autre.) Der Gottesname entstammt dieser absoluten
Metonymie und wird in ihr zugleich verschoben. Gott ist fiir Derrida zu-

& Vgl. ebd. 29f., dt. 25 mit Verweis auf MONTAIGNE, Michel de, Essais, (Euvres
Compleétes, textes établis par Albert Thibaudet et Maurice Rat, intr. et notes par Mau-
rice Rat, Paris: Gallimard (Bibliothéque de la Pléiade) 2002, 11-1097, III, ch. XIII, 1049:
«De 'expériencen «Or les loix se maintiennent en crédit, non par ce qu’elles sont jus-
tes, mais par ce qu’elles sont loix. C’est le fondement mystique de leur authorité; elles
n’en ont poinct d’autre [...]. Quiconque leur obeyt parce qu’elle sont justes, ne leur
obeyt pas justement par ou il doibt» Und ebd. II, ch. XII, 518: «[...] nostre droict
mesme a, dict-on, des fictions legitimes sur lesquelles il fonde la vérité de sa justice.»

38 Vgl. DERRIDA, Jacques, Otobiographies. L’enseignement de Nietzsche et la po-
litique du nom propre (1976), Paris: Galilée 1984, 27, dt. «Nietzsches Otobiographie
oder Politik des Eigennamens. Die Lehre Nietzsches», iibers. von Friedrich A. Kittler,
in: Fugen. Deutsch-franzosisches Jahrbuch fir Text-Analytik, Bd. 1, hrsg. von Manfred
Frank et al. Olten-Freiburg i.Br.: Walter-Verlag 1980, 64-98 (eigene Ubersetzung und
Hervorhebung, fehlt in der dt. Ubersetzung): «pour que cette Déclaration ait un sens
et un effet, il faut une derniére instance.»

3 DERRIDA, Jacques, Force de loi (1989/90), 32 (s. Anm. 36). Derrida hat in der
franzdsischen Ausgabe von 1994 eine ganze Reihe von kleinen und gréBeren Zusitzen
in seinen fritheren Text einbezogen, die zumeist mit einer gewissen «Logik des Glau-
bens» zu tun haben. Die zitierte Stelle ist einer dieser Zusitze, vgl. dazu BISCHOF, Sa-
scha, Gerechtigkeit (2004) (s. Anm. 2) 1.2.1.2 §4.



«Was ist Dekonstruktion?» 171

gleich die Substitution und dasjenige, das sich in dieser Substitution ver-
schiebt.

2. Absolute Verantwortung

Den Begriff der absoluten oder unendlichen Verantwortung gewinnt
Derrida explizit aus Séren Kierkegaards Interpretation der Opferung
Isaaks.”? Die absolute Verantwortung ist zuallererst die Verantwortung
Abrahams gegentiber Gott, die dieser als «Ritter des Glaubens» keiner
Menschenseele verstindlich machen kann und die ein notweniger Verrat
an der allgemeinen Perspektive der Ethik darstellt. Derrida kritisiert je-
doch Kierkegaards christliche Interpretation der Abrahamsgeschichte.
Diese ist seiner Ansicht nach noch zu sehr von einer himmlischen Oko-
nomie geprigt, die einen Lohn im Jenseits fiir die diesseitigen Gerechtig-
keitsleistungen verheit. Die Verantwortung miifite Derridas Ansicht
nach ihr Mal3 an einer Gabe ohne Tausch nehmen, die keinerlei Gegen-
leistung, ja nicht einmal Dankbarkeit vom Anderen verlangt. Gegen die
himmlische Okonomie, die die Gabe zuletzt doch wieder in einen
Tausch integriert, macht Derrida Nietzsches Kritik geltend, der dieser
christlichen Okonomie ein ironisches «Sollte man’s glauben?» entgegen-
schleudert. Derrida sieht in dieser ironischen Frage mehr als nur eine
rhetorische Frage. Er versteht diese Frage als Frage, wie es denn iiber-
haupt méglich sei, an diese himmlische Okonomie zu glauben. Fiir Det-
rida wird hier deutlich, dal} die Gabe immer ein Geheimnis bleibt und
sich nie einer Ordnung des Wissens, sondern stets nur einer Ordnung
des Glaubens darbietet. Hier wird plotzlich Nietzsches Kritik am christ-
lichen Geheimnis zu einer «hyperbolischen Kritik» des Christentums
oder zu einer Dekonstruktion des Christentum, von der es unmdglich
wird zu entscheiden, ob sie dem Christentum bereits innerlich angehort
oder ihm erst von aullen zust6Bt. Die irreduzible Dimension des Glau-
bens, die noch Nietzsche in seiner Kritik am Christentum scheint vor-
aussetzen zu miissen, ist aber nicht mehr ein spezifisch christlicher
Glaube, sondern ein Glauben von vor allem fiktionaler Qualitit, der das
ganze semantische Feld von «glauben machen», «sich Kredit verschaf-
fen», «Glaubiger sein» usw. umfallt. Von der Perspektive des Glaubens,
der uns in jeder Kommunikation bereits an den Anderen bindet, ist es
Derridas Ansicht nach moglich, jede spezifische Religion, auch das Chri-
stentum, zu kritisieren.

%0 Vgl. DERRIDA, Jacques, Donner la mort (1990), Paris: Galilée 1999, dt. «Den
Tod geben», in: HAVERKAMP, Anselm, Gewalt und Gerechtigkeit. Benjamin — Derrida,
Frankfurt/M.: Suhrkamp 1994, 331-445.



172 «Was ist Dekonstruktion?»

3. Unbedingte Gastfreundschaft

Die unbedingte Gastfreundschaft erfihrt bei Derrida eine Zuspitzung im
so genannten «Messianischen.» Die absolute Gastfreundschaft gegentiber
einem unbekannten Gast kann durchaus als Messiaserwartung aufgefal3t
werden. Derrida spricht aber dezidiert von einer «Messianizitit ohne
Messianismus.»*! Mit dem Begriff des «Messianischen» versucht er eher
eine «universale Struktur der Erfahrung»*? als eine Religion im eigentli-
chen Sinne zu denken. Diese universale Struktur der Erfahrung zeigt sich
etwa darin, dal} in jedem Sich-an-den-Anderen-Richten (adresse a lautre)
bereits eine Dimension des Glaubens im Spiel ist.

«Es gibt keine Sprache ohne die performative Dimension des Versprechens;
in dem Augenblick, in dem ich meinen Mund 6ffne, bin ich im Verspre-
chen. Selbst wenn ich sage dch glaube nicht an die Wahrheit oder was auch
immer, selbst dann ist in dem Moment, in dem ich den Mund 6ffne, schon
ein «Glaube min am Werk. Selbst wenn ich lige, und vielleicht gerade wenn
ich lige, ist ein «Glaube min im Spiel. Und dieses <ch verspreche dir, die
Wahrheit zu sagen> ist ein messianisches A priori, ein Versprechen, das, auch
wenn es nicht gehalten wird, auch wenn ich weil}, daf} es nicht gehalten
werden kann, statthat und gu#a Versprechen messianisch ist.»*

Dieses messianische Versprechen schreibt jedes Theorem und jeden
Sprechakt in den Raum und die Zeit eines Zeugnisses ein.** Womit auch
sogleich die Mé6glichkeit des Betrugs und des Meineids mitgegeben ist.
Auch das messianische Versprechen erdffnet die Erfahrung einer endlo-
sen Aporie. Derrida spielt hier immer wieder auf eine Erzihlung Maurice
Blanchots an, in welcher der Messias vor der Toren Roms von einem

41'S. dazu ebd. Abschn. 1.3.2 und Teil III.

2 Vgl. u.a. DERRIDA, Jacques, «Avouer — I'impossible: «retours), repentir et récon-
ciliation» (1998), in: HALPERIN, Jean/HANSSON, Nelly (éds), Comment vivre ensem-
ble?. Actes du XXXVIIe Colloque des intellectuels juifs de langue francaise, Paris: Mi-
chel 2001, 181-221, 218 (eigene Ubersetzung): «une structure universelle d’attente de
ce qui vient, de I’avenir qui vient et qui est imprévisible.» Die Universalitit dieser Er-
wartungsstruktur transzendiert jene der uberlieferten Religionen, vgl. DERRIDA,
Jacques, in: «Cristianesimo e secolarizzazione. Colloquio tra J. Derrida, G. Vattimo, M.
Ferraris e V. Vitiellow, in: I/ Pensiero. Nuova serie 37 (1998) 2, 21-42, 28.

43 DERRIDA, Bemerkungen (1993), 183, engl. 82 (meine Hervorhebung) (s. Anm.
30); vgl. dazu auch DERS., Mémoires pour Paul de Man, Paris: Galilée 1988, 147-232,
100ff., dt. Wie Meeresrauschen auf dem Grund einer Muschel ... Paul de Mans Krieg.
Mémoires II, hrsg. von Peter Engelmann, iibers. von Elisabeth Weber (Edition Passa-
gen 20), Wien: Passagen 22000, 126ff.: «I.’essentiel, c’est qu'une promesse pure ne peut
avoir proprement lieu, en un lieu propre, mais qu’elle est inévitable dés qu’on ouvre la
bouche — ou plutét dés qu’il y du texte», ebd. 102, dt. 132; DERS., Politiques de
I’amitié (1988-94), 241ff., 262, dt. 289ff., 316 (s. Anm. 21).

* Vgl. DERRIDA, Comme si (1998), 308 (s. Anm. 8).



«Was ist Dekonstruktions» 173

Bettler erkannt und gefragt wird: «Wann wirst du kommen?»* Diese pa-
radoxe Frage verdeutlicht fir Derrida, dal es im Messianischen immer
eine unauflésbare Differenz zwischen der Gegenwart und der Ankunft
gibt.

Selbst wenn Derrida theologische Begriffe ibernimmt, nimmt er ih-
nen durch die Art und Weise, wie er mit thnen umgeht und wie er sie in
den Aporien der Ethik situiert, ihren spezifisch theologischen Geltungs-
anspruch. Welche Theologie wire bereit, eine Metonymisierung des
Gottesnamens im beschriebenen Sinne zuzulassen, einen derart fiktio-
nalen Glaubensbegriff einzurdiumen oder auf ein messianisches Ereignis
ohne jeden Messianismus zu hoffen? Auch hier hebt alles auf eine Un-
entscheidbarkeit ab. Unter diesen Vorzeichen werden vielleicht die Fra-
gen: «Was ist das Theologische an der Theologischen Ethik, oder: Was
ist christliche Moral?» ebenso unentscheidbar wie die Frage «Was ist De-
konstruktion?». Unter den Bedingungen einer Dekonstruktion des Chri-
stentums kann niemand mehr entscheiden, ob das messianische Ereignis
der wiederkommende Christus ist, aber auch nicht, ob ef’s nicht ist. Die
Antinomie bleibt bestehen. In Erwartung dieses Ereignisses ist es wei-
terhin vonnéten, die Frage «Was ist christliche Moral?» zu beantworten.
Will man dabei das messianische Ereignis aber nicht verunmoglichen,
mul} man zugleich einen Glauben einrdumen, der uns an den Anderen
bindet, der eine irreduzibel fiktionale Qualitit hat und aus dessen Per-
spektive es immer moglich ist, und darauf legt Derrida grofiten Wert,
jede uberlieferte Religion zu kritisieren. Darin liegen m. E. Derridas Her-
ausforderungen an die theologische Ethik.

2 Vgl. BLANCHOT, Maurice, L’Ecriture du désastre, Paris: Gallimard 1980, 214f.,
u.a. zit. in: DERRIDA, Politiques de ’amitié (1988-94), 55, dt. 66 (s. Anm. 21); DERS.,
«The Villanova Roundtable. A Conversation with Jacques Derrida» (1994), in: CAPU-
TO, John D. (ed.), Deconstruction in a nutshell. A Conversation with Jacques Derrida,
New York: Fordham University Press 1997, 3-28, 22.



	"Was ist Dekonstruktion?" : Oder : wie die Dekonstruktion ihre Verantwortung wahrnimmt

