Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Adieu : Derridas Gott und der Anfang des Denkens
Autor: Ruhstorfer, Karlheinz

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761181

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KARLHEINZ RUHSTORFER

Adieu
Derridas Gott und der Anfang des Denkens

In seiner Rede anlidBlich des Todes von Emmanuel Levinas macht
Jacques Derrida klar, daf3 er das Wort «Adieu» in gewisser Weise Levinas
verdankt: «a-Diew, [...] jenes Wort, das zu denken bezichungsweise an-
ders auszusprechen er mich gelehrt hat»! Derrida hort in diesem Wort
dreierlei: 1. einen Grul3 (salut) und eine Segnung (bénédiction), durchaus
auch bei einer Begegnung. 2. einen Gruf3 und eine Segnung bei einem
Abschied, manchmal einem endgiiltigen. 3. eine Beziehung zu Gott und
zwat als «’a-dieu [das Bei-Gott/Auf-Gott-hin], das Fur-Gott oder das
Vor-Gott vor jedem/vor allem und bei jedem Bezug zum Anderen, bei
jedem anderen Adieu. Jeder Bezug zum Anderen wire, vor und nach al-
lem, ein Adieu.»? Damit wire bereits ein erster Hinweis darauf gegeben,
wer Derridas Gott ist: der Andere, jeder Andere, der ganz Andere. Inso-
fern das Denken als ethisches Denken auf den Anderen ausgerichtet ist
und von ihm her bestimmt wird, kann auch gesagt werden: Das Denken
nimmt seinen Anfang vom Anderen her. Doch bleibt diese Bestimmung
vorldufig und, wie sich zeigen wird, einseitig.

Wenn nun die vorliegende Untersuchung den Titel «Adieu» trigt, so
soll damit dreierlei gesagt sein: Zum einen wird dem Prinzip Derrida-
schen Denkens ein Grull entgegengebracht. Es soll zum Vorschein
kommen und gewiirdigt werden. Zum Zweiten meint das «Adieu» auch
eine Benediktion, ein Fiir-gut-HeiBen des Derridaschen Denkens ange-
sichts seiner nicht unmoglichen Verabschiedung. Es hat seine Grenze et-
reicht. Dem Prinzip Derridas soll der Abschied gegeben werden, und
zwar in eine Gewesenheit hinein, welche ein Bleiben impliziert. Zum
Dritten ist zu fragen: Auf welchen Gott hin bewegt sich das Denken in
diesem Abschied? Vor welchem Gott ereignet sich dieses Vergehen? Um

! DERRIDA, Jacques, Adieu 4 Emmanuel Lévinas, Paris 1997, 9. — Die Ubersetzun-
gen aus dem Franzosischen wurden grundsitzlich von mir besorgt. K.R.

2 DERRIDA, Jacques, Donner la mort. I’éthique du don. Jacques Derrida et la pen-
sée du don. Colloque de Royaumont décembre, Paris 1992, 50f.



124 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

diese Fragen schlieBlich beantworten zu kénnen, wird zunichst das
Denken Derridas im Kontext von Heidegger und Levinas situiert (I. Jew-
greek is greekjew). Sodann wird das Prinzip Derridas inhaltlich (II.
Derridas Gott) und formal (III. Derridas Logik) bestimmt. SchlieBlich
gilt es — mit Verweis auf Heideggers Rede von der alitheia — einen ver-
borgenen Grund der Geschichte offen zu legen (IV. Der verdringte An-
fang des abendlindischen Denkens). Hierbei wird einerseits der griechi-
sche Anfang kurz angedeutet und andererseits auf den anderen Anfang
hingewiesen, welchen die Offenbarung an Israel darstellt.

L Jewgreek is greekjew

«Hebraism and Hellenism, — between these two points of influence mo-
ves our world.»® Mit diesen Worten von Matthew Arnold beginnt Derri-
das Essay tiber Emmanuel Levinas, Gewalt und Metaphysik, der 1964
erstmals ver6ffentlicht wurde. Derrida weist Levinas darin einen Ort in
jenem Geschehen von weltgeschichtlicher Tragweite zu, das als Tod der
Philosophie, als Vollendung der Metaphysik, als Uberwindung der onto-
theologischen Geschichte des Denkens verschiedene Interpretationen er-
fahren hat.* Dabei gilt Hegel, insofern er als Vollender der klassischen
Metaphysik angesehen wird, in Levinas frihem Hauptwerk Tofalitit und
Unendlichkeit als der «gréfite Angeklagten. Husserl und Heidegger nun,
die in je eigener Weise die traditionelle Philosophie zu iberwinden ver-
suchen, bleiben nach Levinas und Derrida dennoch voll und ganz der
Metaphysik verhaftet, die sie letztlich auch noch im Modus der Negation
stets neu restituieren.® Erst Levinas habe hier einen neuen Weg beschrit-
ten. Das Denken von Levinas ruft

«...] uns zur Dislokation des griechischen Logos auf, zur Dislokation unse-

rer Identitit und vielleicht der Identitit im allgemeinen; es ruft uns auf, den

griechischen Ort und vielleicht den Ort uberhaupt zu verlassen, damit wir

3 DERRIDA, Jacques, L’écriture et la différance, Paris 1967, 115. Es sei hier nur am
Rande angemerkt, daBB Derrida selbst einer europiisierten algerisch-jiidischen Familie
entstammt. Immer wieder hat Derrida auf seine Herkunft Bezug genommen, so etwa in:
DERS., «Circonfessions», in: Jacques Derrida par Geoffrey Bennington et Jacques Der-
rida, Paris 1991. Zum Verhiltnis von Jacques Derrida zum Judentum siehe auch J. VA-
LENTIN, «Der Talmud kennt mich. Jacques Derridas Judentum als Unméglichkeit des
Zu-sich-Kommens», in: DERS./WENDEL, Saskia (Hgg.), Judische Traditionen in der
Philosophie des zwanzigsten Jahrhunderts, Darmstadt 2000, 279-296.

*Vgl. ebd.

> DERRIDA, L’écriture et la différance 125 (s. Anm. 3).

¢ Siehe dazu LETZKUS, Alwin, Dekonstruktion und ethische Passion. Denken des
Anderen nach Jacques Derrida und Emmanuel Levinas, Miinchen 2002, 299.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 125

auf etwas zugehen, das selbst keine Quelle und kein (den Goéttern zu gastli-
cher) Ort mehr ist, auf eine Respiration, ein prophetisches Wort, das nicht
nur friuher als Platon, nicht nur friher als die Vorsokratiker, sondern jen-
seits allen griechischen Ursprungs gesprochen [soufflé] hat, hin auf das An-
dere des Griechischen (aber das Andere des Griechischen, wird es das
Nicht-Griechische sein? Vor allem, konnte es das Nicht-Griechische genannt
werden? [...]).»’

Wodurch aber — in der Darstellung Derridas — ist jenes Denken ausge-
zeichnet, das als das «Griechische», die «Metaphysik», die «Onto-Theolo-
gie» bezeichnet wird, und das sich von Parmenides, von Platon bis hin
zu Husserl und Heidegger erstreckt? Die «Herrschaft des Selben und des
Einen (andere Namen fir das Licht des Seins und des Phinomens)» habe
seit dem griechischen Anfang des Denkens zu einer Unterdriickung ge-
fihrt, «die gewil mit keiner anderen in der Welt vergleichbar ist»®. Diese
«ontologische oder transzendentale Unterdriickung» sei auch der «Ut-
sprung und das Alibi jeder Unterdrickung in der Welt»’. Im Begriff der
Totalitit, der die abendlindische Philosophie beherrsche, nehme meta-
physisches Denken seine feste Gestalt an. Jene Einheit und Ganzheit
aufzusprengen ist Levinas’ und mithin auch Derridas Anliegen. Levinas
halte der herkémmlichen Metaphysik keine neue Dogmatik, keine Reli-
gion, nicht einmal eine Moral entgegen. Er beziehe sich — in seiner Phi-
losophie — auch nicht auf «hebriische Thesen oder Texte»'’. Er wolle
vielmehr in einem «Rickgriff auf die Erfahrung selbst» einen neuen An-
fang des Denkens im «Ubergang und Ausgang zum Anderen» (passage et
sortie vers I'autre), in dem, was es an «unreduzierbarstem Anderen» gibt,
im Anderem als «Fremdem» (autrui) finden.!

Nun erinnert die Grundstruktur dieses Denkens zunichst in der Tat
noch an die Bestrebungen seit Feuerbach oder Marx, dem Uberbau der
theologischen Philosophie mit einer Besinnung auf die «Sinnlichkeit»
witklicher Menschen, auf die Realitit des Proletariers, die Unterdriickung
und mehr noch den Entzug am Eigentlichsten des nunmehr weltlich ge-
wordenen Menschen zu begegnen.'? Stets wird bei Marx, Nietzsche und
Heidegger ein positiver Urzustand angenommen, der durch die fort-

" DERRIDA, L’écriture et la différance 122 (s. Anm. 3).

8 Ebd. 122f.

? Ebd. 123.

10 Ebd.

1 Ebd.

12 Heribert BOEDER hat Marx, Nietzsche und Heidegger als die «Kernbesinnung

der Moderne» dargestellt, sieche DERS., Das Vernunftgefiige der Moderne, Miinchen
1988.



126 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

schreitende Herrschaft des Kapitals, der christlichen Moral und der Tech-
nik zerstort worden ist. Den Hoéhepunkt der Enteignung erfabren Marx,
Nietzsche und Heidegger in der je eigenen geschichtlichen Gegenwart.
Diese Erfahrung ist der Anfang ibres jeweiligen Denkens. Die herrschende
Negativitit gilt es nun ihrerseits zu negieren. In der «proletarischen Re-
volution», in der «Umwertung aller Werte», in der «Kehre», die jeweils
fur die Zukunft erhofft werden, soll ein neuer, positiver Endzustand her-
gestellt werden. Das Andere und Negative wird in dieser kiinftigen letz-
ten Kirisis vernichtet bzw. der Selbstvernichtung tberlassen. Von dieser
modernen Negation der Negation ist die Hegelsche «Aufhebungy, in wel-
cher das Andere immer auch bewahrt ist — und dies muf} gegen Levinas
und Derridas Sicht betont werden —, abgriindig verschieden.

Welches ist nun die urspringliche Erfahrung von Levinas? Es ist ge-
nau jene Negation der Negation, die Vernichtung des Anderen — im Ho-
locaust. Diese wird nicht nur mit der Aufhebung Hegels gleichgesetzt,
sondern letztlich auf die parmenideische Scheidung von Sein und Nicht-
sein und damit auf den griechischen Anfang des metaphysischen Den-
kens zuruckgefiuhrt. Die Identitit des Seienden mit sich selbst und der
Ausschluf} seines Anderen wird hier als der Ausgangspunkt des abend-
lindischen Denkens schlechthin angesehen, das in letzter Konsequenz
zum Holocaust, zur Vernichtung des Anderen, des zum Abendlindisch-
Griechisch-Christlichen Fremden, fihre.!?

Wie aber kann Levinas ein Denken inszenieren, das nicht mehr auf
Einheit und Identitit basiert? «Wir méchten uns auf den Weg machen
auf einen Pluralismus hin, der nicht in Einheit fusioniert, und, wenn es
gewagt werden kann, mit Parmenides brechen»!*. Dieser «Vater-Mord»
impliziert zunichst einen Bruch mit der Logik des Abendlandes, mit dem
Satz vom Widerspruch (der aristotelischen Ubersetzung der parmenide-
ischen Scheidung von «wie es ist» und «wie es nicht ist»), dem Satz vom
ausgeschlossenen Dritten, all jenem, was Levinas als formale Logik be-
zeichnet.!> Eben diese Verabschiedung der Alternative von Seiendem und
Nicht-Seiendem zerbricht auch die Vorstellung der Erfahrung als Erfah-
rung des Gegenwirtigen. Nicht das gegenwirtige Eine wird erfahren,
sondern das Andere, das seine Spur hinterlassen hat, ohne jemals zur Ge-

13 Siehe dazu LEVINAS, Emmanuel, Totalité et Infini. Essai sur Iexteriorité, La Haye
1961, 16f. Vgl. auch die Widmung von DERS., Autrement qu’étre ou au-dela I’essence,
La Haye 1974. Ebenso DERRIDA, Jacques, Glas, Paris 1974; DERS., Feu la cendre, Pa-
ris 1986, und DERS., Donner la mort, passim (s. Anm. 2).

14 LEVINAS, Emmanuel, Le temps et 'autre, Montpellier 1979, zit. nach DERRIDA,
L’écriture et la différance 132 (s. Anm. 3).

15 DERRIDA, L’écriture et la différance 135 (s. Anm. 3).



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 127

genwart zu kommen.'® Hierin sucht Levinas einen Ausweg aus jenem
«archdo-teleologischen» Denken, in dessen zirkulirer Bewegung ein ur-
sprunglicher Zustand angenommen wird, der in Zukunft wiederkehrt.
Die Rickkehr zum Selben, zur urspringlichen Positivitit ist nach Levi-
nas ein Wesenselement abendlindischer Philosophie, das sich in allen
Erwartungen einer anderen, eschatologischen Zukunft finde, wie sie zu-
letzt Heidegger in seiner Erwartung der Ankunft des Seins gedacht habe.
Der «kinftige Gott» Heideggers sei demnach die letzte Erscheinungs-
form eines Denkens, das seine mythische Prifiguration im Mythos von
Odyssens habe. Unverindert kehre Odysseus in seine Heimat zuriick. Sei-
ne Abenteuer in der Fremde erscheinen zuletzt imaginir.!” Levinas setzt
der Odyssee den Mythos von Abraham entgegen, «der seine Heimat auf
immer fiir ein noch ungekanntes Land verlit und der seinem Knecht
verbietet, seinen Sohn zu jenem Ausgangspunkt wieder zuriickzufih-
ren»'®. Der griechische Gott der Identitit, der stets als Grund, als Wesen,
als Sein, als Identitit gedacht worden sei, soll durch einen Gott der
Alteritit substituiert werden.

Wenn man wie Levinas die Erfahrung des Anderen «Judaismus»
nennt, was fiir Derridas stets bloB3 eine Hypothese ist!?, und wenn diese
Ausrichtung an Abraham, der Hebraismus, als die Alternative zum Grie-
chischen eingefithrt wird, dann — so Derrida — sitze man der Illusion auf,
das Griechische schlicht hinter sich zu lassen und negieren zu koénnen.
Damit habe sich ein Rest der alten in Oppositionen denkenden Logik bei
Levinas ethalten.?’ Derrida betont mit Levinas gegen Levinas: «Man mul3
immer philosophieren.»?! Das griechische Erbe des Denkens sei nicht
zugunsten einer hebriischen Alternative aufzugeben. Entsprechend wei-
gert sich Derrida, die Frage «Sind wir Juden? Sind wir Griechen?» zu be-
antworten: «Wir leben im Unterschied des Jidischen und des Griechi-
schen, der vielleicht die Einheit dessen ist, was man Geschichte nennt.»%
Jedoch gibt Derrida genau dieser Unterschied als Unterschied, der kei-
nerlei Aufhebung zuldf3t, zu denken, und so endet seine Auseinanderset-
zung mit Levinas sinnigerweise mit einem Verweis auf ein Wort aus dem
Ulysses von James Joyce: «Welches ist die Berechtigung, welches ist der

16 Ebd. 142, Anm. 1 (s. Anm. 3).
7 LETZKUS, Dekonstruktion und ethische Passion 222 (s. Anm. ).

18 TEVINAS, Trace de l'autre 191, zit. nach DERRIDA, L’écriture et la différance
228, Anm. 1 (s. Anm. 3).

19 DERRIDA, L’écriture et la différance 226 (s. Anm. 3).

2 Siehe dazu LETZKUS, Dekonstruktion und ethische Passion 305 (s. Anm.6).
2l DERRIDA, L’écriture et la différance 227 (s. Anm. 3).

2 Ebd.



128 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

Sinn der Kopula in diesem Satz des vielleicht hegelischsten aller moder-
nen Romanciers: Jewgreek is greekjew. Extremes meet?»?

Die Begegnung von Jacques Derrida und Emmanuel Levinas ist mit
Gewalt und Metaphysik erst an einem Anfangspunkt. Wahrend Levinas die
Kritik Derridas, die er als einen «assassinat sous narcose»® empfand, zu
einer dekonstruktivistischen Wende veranlaBite, wird Derrida von der
Ausrichtung Levinas auf den «Anderen» — um im Jargon zu bleiben —
kontaminiert. Derrida verdankt seine «ethische Wende» der Vorgabe
von Levinas.?

1. Derridas Gott

Fir die Frage nach Derridas Gott und dem Anfang des Denkens ist jetzt
das Tableau mit folgenden Elementen angerichtet:

Auf der einen Seite das Denken Heideggers. Heidegger negiert den
Gott der «onto-theologischen» Tradition, jener Tradition, die Gott als
das hochste Seiende, nicht aber als das Sein selbst gedacht habe. Das
Sein selbst sei im Verlauf der Geschichte zunehmend in Vergessenheit
geraten, zumal in der neuzeitlichen Fassung Gottes als Subjekt und in
der letzten Verwandlung der Metaphysik, in der Technik. In dullerster
Verhaltenheit erwartet nun der spiate Heidegger die Ankunft des «letzten
Gottes», der in der «Verweigerung» erfahren wird, und zwar «aus dem
urspringlicheren Wesen des Seyns, wie es im Denken des anderen An-
fangs aufleuchtet»® «Der letzte Gott ist nicht das Ende, sondern der an-
dere Anfang unermeBlicher Moglichkeiten unserer Geschichte.»? Der
andere Anfang des Denkens verweist tiber den griechischen Anfang der
Philosophie bei Parmenides und Platon hinaus in eine unbestimmte An-
finglichkeit. Unbestimmt wie der Anfang mul3 auch die Zukunft dieses
Gottes sein. Der letzte Gott als Substitut fiur den Gott der Metaphysik

2 Ebd. — Die Frage der Kopula im Denken der Postmoderne hat Claus-Artur SCHEI-
ER beispielsweise in folgendem Aufsatz herausgearbeitet: «Nur noch eine Spur der Spur?
Vom schwierigen Verhiltnis des philosophischen Denkens zur theologischen Tradi-
tionw, in: Braunschweiger Beitrige fiir Theorie und Praxis 96 (2001) 2, 45—-49.

24 7Zitiert nach LESCOURRET, Marie-Anne, Emmanuel Levinas, Paris 1994, 320.

2 Das Verhiltnis dieser beiden Denkwege zueinander hat luzide Alwin LETZKUS,
Dekonstruktion und ethische Passion, herausgearbeitet (s. Anm. 6).

26 HEIDEGGER, Martin, Gesamtausgabe, Bd. 65, Abt. 3, Unverdffentlichte Ab-
handlungen, Vortrige — Gedachtes — Beitrige zur Philosophie (vom Ereignis), Frank-
furt am Main 1989, 411.

27 Ebd.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 129

bestimmt sich vor allem negativ: «Der ganz Andere gegen die Gewese-
nen, zumal gegen den christlichen.»®

Auf der anderen Seite das Denken Levinas’. Auch Levinas substitu-
iert den Gott der griechisch-christlichen Theologie und Philosophie, dies
jedoch in einer doppelten Strategie. Einerseits schafft er in seiner Philo-
sophie Platz fiir einen «nicht durch das Sein kontaminierten Gott»?. Da-
bei vermeidet er jedoch die Geste der Negation, vielmehr gleich einer
Limitation oder einem wunendlichen Urtei/>® verschiebt sich die Spur dieses
Gottes ins Endlose. Zwar ist dieser Gott der «ganz Andere», doch derart,
daf} er in jedem Anderen, auf dem Antlitz jedes Menschen seine Spur hin-
terlassen hat. Andererseits verweist Levinas ausdricklich auf den Gott
der jidischen Tradition, so vor allem in seinen schriftexegetischen Wer-
ken. Diese beiden «Ordnungen» hat er jedoch streng voneinander ge-
schieden.? Damit bleibt die konkrete Bestimmung Gottes, wie sie aus
der Tora hervorgeht, auch bei Levinas auBerhalb der eigentlichen Sphire
des Denkens als Philosophie. Auch sein Gott bleibt damit, wie der Gott
Heideggers, unbestimmt, weil philosophisch unbestimmbar.

Derrida geht in seinem spiten Aufsatz Glanbe und Wissen. Die beiden
Quellen der Religion> an den Grengen der bloffen VVernunft noch einmal auf
die Position von Heidegger und Levinas ein, und er ordnet Heidegger
der Quelle des «Heilen», «Heiligen» (saint, sacré, holy) und Levinas der
Quelle des «Glaubensy, des «Vertrauens» (croyance, foi, crédit) zu.>* Hei-
degger, der stets bemtiht war, das Denken vom Glauben zu trennen, der
gegen den christlichen Glauben polemisierte®, stehe fiir eine «Theiolo-
gie» (einen Diskurs tiber die Géttlichkeit des Géttlichen).** Levinas hin-
gegen, der die Heiligkeit des judischen Gesetzes dem heidnisch-grie-
chisch-christlich Sakralen und damit auch Heideggers Begriff des Heili-

28 Ebd. 403.

2 LEVINAS, Autrement qu’étre X (s. Anm. 13).

3 Dazu weiter unter im Abschnitt iiber Derridas Logik.

31 Siehe POIRIE, Francois, Emmanuel Levinas. Qui étes-vous? Lyon 1987, 111.

32 DERRIDA, Jacques, «Foi et savoir. Les deux sources de la «eligion> aux limites de
la simple raison», in: La religion. Séminaire de Capri; [le 28 février 1994] sous la dir. de
Jacques Derrida ... Avec la participation de Maurizio Ferraris, Paris 1996, 9-86, 76.

3 HEIDEGGER, Martin, Der Spruch des Anaximander: «Der Glaube hat im Den-
ken keinen Platz», in: DERS., Holzwege, Frankfurt am Main 1950, 343, dazu DERRIDA,
Foi et savoir 21, 78 (s. Anm. 32).

3 DERRIDA, Foi et savoir 78 (s. Anm. 32).



130 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

gen entgegensetzt®, vertrete eine «Theologie» (Diskurs tiber Gott, den
Glauben, die Offenbarung).’

Derridas eigener Versuch kann als ein bestindiges Oszillieren zwi-
schen diesen beiden Ansitzen charakterisiert werden.”’ Angesichts der
beiden Quellen konstatiert Derrida eine «Aporie, in der wir um uns
schlagen/wir gegen uns streiten.»*® Die Bewegung zielt auf einen dritten
Ort, «der vielleicht mehr ist als bloB3 vor-urspriinglich, anarchischer als
alle anderen Orte und widerspenstiger gegen das Archiv, keine Insel [sc.
Ithaka], kein Gelobtes Land, eine gewisse Wiiste, die nicht die Wiiste der
Offenbarung ist, sondern eine Wiiste iz der Wiiste, eine Wiiste, welche
die Wiiste ermdglicht, eréffnet, gribt, aushohlt, ins Unendliche verlin-
gert»® Derrida macht deutlich, daBl diese Wiiste urspriinglicher ist als
jede mogliche konkrete Religion und jeder onto-anthropo-theologische
Horizont. Dennoch finden sich in der Wiiste auch — allerdings noch un-
sichtbar — jene beiden Quellen (der Religion), die Derrida nun proviso-
risch als das «Messianische» (die jidisch-levinassche Quelle) und die
choora (die griechisch-heideggerische) umschreibt. Damit benennt Der-
rida aber zwei Schlisselbegriffe seines dekonstruktivistischen Pro-
gramms, die ihrerseits, neben einer Reihe anderer Begriffe wie Diffé-
rance, Hymen, Pas, Pharmakon gewissermallen das «urspriingliche Sup-
plement» bilden, mit welchem Derrida die Offnung benennt, welche
durch die Dekonstruktion all jener «Namen fiir Begriindung, Prinzip oder
Zentrumy, namlich (ezdos, arche, telos, energeia, ousia, Essenz, Existenz,
Substanz, Subjekt, aletheia, Transzendentalitit, BewuBtsein, Gott, Mensch
usw.)» entstanden ist.*’ Derridas Hauptthema ist es, die «Bestimmung des
Seins als Préiseng» in den eben genannten Begriffen zu dekonstruieren.*!
Damit wird auch das Wort und die Sache Gott in die Bewegung der De-
konstruktion gezogen, welche — anders als bei Heidegger und Levinas —
keine Substitution durch einen neuen «ganz anderen» Gottesbegriff zuldf3t.
Dennoch befinden sich gerade jene beiden Quellen der Religion in der
Wihste, welche der Tod, die Tode Gottes hinterlassen haben. Doch zielt
Derridas Absicht nicht darauf, hier eine neue Oase, ein neues Ithaka, ein

25 Vgl. v.a. LEVINAS, Emmanuel, Du sacré au saint. Cing nouvelles lectures talmu-
diques, Paris 1977.

% DERRIDA, Foi et savoir 21 (s. Anm. 32).

3" LETZKUS, Religion zwischen Glaube und Vernunft. Ein theo-topologischer
Versuch nach Jacques Derrida (Manuskript), 14.

38 DERRIDA, Foi et savoir 26 (s. Anm. 32).

% Ebd.

40 DERRIDA, L’écriture et la différance 411 (s. Anm. 3).

1 Ebd.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 131

neues Gelobtes Land zu kultivieren, sondern die «Wiste in der Wiiste»
offen zu legen.** Es soll hier eine «andere (Toleranz» gefunden werden.
Damit spielt Derrida auf die Aufklirung, ihre Toleranz in Sachen Reli-
gion und ihre Menschheitsreligion (z. B. Lessing) an. Doch geht es nicht
darum, die vielen Religionen ausgehend von einem neuen Einheitsprin-
zip (Freiheit, Subjekt) zu tolerieren, wie dies die Aufklirung getan hat,
auch nicht darum, eine neue Vernunftreligion (Kant) zu stiften, sondern
die Logik des Adieu in Anschlag zu bringen:* Verabschiedung des bis-
herigen Gottes, Bewegung auf einen Gott zu, der Nicht-Gott (a-dieu) ist.
Dieses stindige Oszillieren zwischen Negation und Affirmation, das nir-
gends zum Stillstand gebracht werden kann, kennzeichnet Derridas «Re-
ligion ohne Religion» und seine «Religion vor der Religion»*. Im Folgen-
den werden die beiden Quellen in ihrer Beziehung zu Derridas (Nicht-)
Prinzip kurz vorgestellt.

1. Die choora und die différance

Die Ausfiilhrungen des Timaios in der gleichnamigen Schrift Platons
tiber das Entstehen der Welt beginnen mit einem Anruf Gottes.** Ohne
dessen Beistand sind Ausfihrungen tber das All nicht méglich. Sodann
stellt Timaios die erste und grundlegende Unterscheidung vor: diejenige
zwischen dem «fortwihrend Seienden», das kein Entstehen hat (genesis),
und dem «fortwihrend Werdenden» (gignomenon), aber «nimmerdar Sei-
enden» Das eine ist der nodsis zuginglich, das andere der prilogischen
aisthdsis.*® In einem zweiten Anlauf fithrt Platon/Timaios eine genauere
Unterscheidung ein. Neben die nooumena und die phainomena tritt nun
eine «dritte Gattung» (#rifon genos).*’ Sie ist durch das Vermogen (dynamis)
ausgezeichnet, alles Werdende in sich aufzunehmen. Diese reine Ab-
straktion von jeder konkreten Form kann nur in einem gewissen «Ba-
starddenken», einem «unehelichen/unreinen Begreifen» (logismooi tini
nothooi) erfalit werden.”® Da es strenggenommen keine intelligible Form

2 Vgl. DERRIDA, Foi et savoir 26, 33 (s. Anm. 32).

43 DE VRIES, Hent, Philosophy and the Turn to Religion, Baltimore 1999, 37, auch
ebd. 27.

# Vgl. DERRIDA, Donner la mort 53 (s. Anm. 2). Siehe auch CAPUTO, John D.,
The prayers and Tears of Jacques Derrida. Religion without Religion, Blooming-
ton/Indianapolis 1997, 37 und LETZKUS, Religion zwischen Glaube und Vernunft 16
(s. Anm. 37).

4 PLATON, Timaios 27c,d.
4 Ebd. 27d,e.

4T Ebd.48e.

8 Ebd. 52b.



132 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

hat, kann es im eigentlichen Sinn tberhaupt nicht durch die Vernunft er-
fal3t werden, und da es keine sinnliche Gestalt hat, ist es auch der sinnli-
chen Wahrnehmung und einer entsprechenden Auffassung (doxa) des
Sinnlichen entzogen. Dennoch mufl nach Platon dieses dritte Prinzip
neben und zwischen dem Seienden und dem Werdenden als «Raumy,
«(Leer-)Stelle» (choora) notwendigerweise angenommen werden.*

Wenn Derrida nun die choora als die griechische Quelle der Religion
einfihrt (s. Fo: ef savoir), wenn er die choora in seinem Triptichon Sur /e
nom bespricht, so nicht, um eine Exegese Platons zu geben, sondern um
«eine exemplarische Aporie des platonischen Textes» zu situieren.’® Der-
rida versucht, tiber den Namen der ¢hoora in die Ritzen des platonischen
Denkens einzudringen, dieses aufzusprengen und zu dekonstruieren.
Dennoch will die Bezugnahme auf die choora mehr besagen, denn sie ist —
neben der «Ur-Spur» (archi-trace), der «Ur-Schrift» (archi-écriture), der
«Marke-Mark-Marsch» (marque-marge-marche) u. a. — ein Element in der
Kette von nicht synonymen Substituten fiir den (Nicht-)Begriff der diffé-
rance, der seinerseits ein (Nicht-)Substitut fur den metaphysischen Begriff
Gottes, des Anfangs (archd), des Prinzips ist.’! «Je nach den Erfordernis-
sen des Kontextes» helfen diese Substitute, wie schon die différance selbst,
zur «Subversion jeglichen Reiches» anzustiften.® Weder die différance
noch ihre Substitute haben ein Reich. Sie hertschen nicht, sie bestimmen
nicht, sie bestimmen zu nichts. Sowohl das «Reich Gottes» im Sinne des
Gelobten Landes als auch das heimatliche Konigreich des Odysseus oder
das platonische Reich der Ideen werden dekonstruiert. Die choora oszil-
liert aber auch nicht einfach zwischen dem Geistigen und dem Sinnli-
chen; sie schwankt nicht zwischen zwei Polen einer logisch erfassbaren
Opposition hin und her, sondern sie schwankt zwischen zwei Gattungen
des Schwankens: «der zweifachen AusschlieBung (weder ... noch) und der
Teilnahme (zugleich ... und/sowohl dieses als auch jenes)»>.

Schon die différance zwang Derrida dazu, Umwege, Perioden, eine
Syntax zu beschreiten, die der «negativen Theologie manchmal zum Ver-
wechseln dhnlich sehen.» Doch 1iB3t er keinen Zweifel daran, dal3 das,
was mit différance bezeichnet wird, nicht theologisch, nicht einmal im ne-
gativsten Sinne der «negative Theologie» ist.>* Die negative Theologie ha-

¥ Ebd. 52d.

0 DERRIDA, Khora, Paris 1993, 3.

51 Vgl. DERRIDA, Jacques, «La différance», in: DERS., Marges de la philosophie,
Paris 1972, 2-39, 13.

*Ebd.:22.

53 Vgl. DERRIDA, Khéra 19 (s. Anm. 50).

5 DERRIDA, La différance 6 (s. Anm. 51).



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 133

be stets die endlichen Kategorien der Essenz, Existenz und Prisenz ne-
giert, um auf einer héheren, unbegreifbaren, (inconcevable), unaussprech-
lichen (ineffable) Ebene eine «Supraessentialitity etc. wiederzugewin-
nen.>> Wie noch gezeigt werden soll, lehnt Derrida generell eine Logik
der Negation ab, die stets auf eine neue Position fiithrt. Nicht nur lasse
sich die différance auf keine ontotheologische Wiederaneignung zurick-
fihren, sondern sie eréffne den Raum fiir die Onto-Theologie, ihr Sy-
stem, ihre Geschichte, deren Grenzen stets transgredierend.’® Wollte
man Derridas Reden iiber Theologisches einen Namen geben, so kénnte
man an Stelle von negativer wohl von de-limitierender Theologie sprechen.
Der Ausdruck «De-limitation» wird noch zu kliren sein. Auch hinsicht-
lich der choora stellt Derrida fest, dal es in bezug auf sie «weder negative
Theologie noch Denken des Guten, Einen oder Gottes jenseits des Seins»
gebe.”” Derrida sieht der negativen Theo-/ggie ihre «griechisch-lateinische
Herkunft» an. Sie zeichnet sich dadurch aus, eine Sprache (langage) zu
sein®, eine Sprache, deren innerstes Element der /gos ist. Lediglich dort,
wo der /Jogos durch den «Namen» ersetzt wird, wo nichts an logischer
Bestimmtheit bleibt — auBer dem Namen —, kann nach Derrida das
Denken dem Namen Gottes gerecht werden.” Deshalb wird auch die
choora selbst seitens ihres Namens eingefithrt: «Choora kommt zu uns und
zwar als der Name.»®

Nicht ohne Bedacht nimmt Derrida Bezug auf Hegel — den End-
punkt /logischer Philosophie —, wenn er den Moment in den Blick faf3t, an
welchem «die Philosophie ernsthaft» wird, nimlich den Moment, «wo sie
den sicheren Weg der Logik einschligt: mit Platon.®! Mit Platon erwache
die Philosophie aus ihrem «mythologischen Schlummer»®?. Es ist hier
vorausblickend zu fragen, ob wohl Parmenides, seine Scheidung von Sei-
endem und Nicht-Seiendem, welche den Anstofl auch noch fir den pla-

%5 Ebd.

56 Ebd.

" DERRIDA, Khéra 4 (s. Anm. 50).

8 DERRIDA, Jacques, Sauf le nom, Paris 1993, 41.

* DERRIDA, ebd. 80: «Dans le moment le plus apophatique, quand on dit : Dieu
n’est pas), (Dieu n’est ceci ni cela, ni cela ni son contraire> ou d’étre n’est pas etc.,
meéme alors il s’agit encore de dire ’étant tel qu’il est, dans sa vérite, fat-elle méta-mé-
taphysique, méta-ontologique. Il s’agit de tenir la promesse de dire la vérité a tout prix,
de témoigner, de se rendre a la vérité du nom, a la chose méme telle qu’elle doit étre
nommée par le nom, c’est-a-dire au-dela du nom. Elle sauf le nom.»

6 DERRIDA, Khéra 15 (s. Anm. 50).

1 Ebd. 39.

62 Ebd.



134 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

tonischen Beginn der Metaphysik gegeben hat®, nicht doch noch mit
mythischem Denken «kontaminierty gewesen sein sollte? Und wenn ja —
in welchem Sinn? Die choora jedenfalls transgrediert die Grenze zwischen
mythos und /logos, ist sie doch selbst nicht mehr logisch erfassbar, jedoch
auch nicht blol mythisch vorgestellt. Wodurch aber zeichnen sich diese
beiden Sprechweisen aus? Mit Jean-Pierre Vernant stellt Derrida die Lo-
gik des Mythos als Negation der Logik des Logos vor, dessen «Logik des
Nicht-Widerspruchs» der «Binaritit des Ja und Nein» verpflichtet ist.5*
Dartiber hinaus fragt Derrida, ob nicht die choora ihrerseits eine dritte
Diskursgattung jenseits von Mythos und Logos darstelle.®> Dann aber
miisse sowohl die Logik des Logos als auch diejenige des Mythos dekon-
struiert werden.

Platon entwickelt seine Kosmogonie und mithin den Gedanken der
choora in Anlehnung an und in Abgrenzung vom Mythos, der ihm tber
Solon vermittelt wird. Abgriindig unterschieden von einer derartigen In-
spiration, bleibt das Denken Derridas sowohl auf den vorphilosophi-
schen Mythos als auch auf die Philosophie bezogen. Derrida bringt — ver-
stellend, verschiebend, entstellend — den griechischen Anfang des Den-
kens in der Begegnung von Mythos und Logos zur Sprache. Sollte also
gerade die Dekonstruktion Derridas den Anfang abendlindischer Philo-
sophie im Horizont der Postmoderne denkerisch gegenwirtig halten?

«Wir sollten also letzten Endes von einer wahrhaftig, von einer wirklich (o#-

toos) vollbrachten Tat (ergon) sprechen. Doch was spielt sich nun ab? Stellen

wir zunichst einmal fest, dal das Wesentliche aus dem Munde Solons zu
uns gedrungen ist [...].

Doch wer ist Solon? Man gibt sich alle Miihe, ihn als einen genialen Dichter

darzustellen. Hitte die politische Dringlichkeit ihm die Mulle gelassen, sich

seinem Genie zu widmen, so hitte er Hesiod oder Homer tbertroffen (21a-

b).»%
So sehr die choora auch dem griechischen Anfang entspringt, 146t sie sich
jedoch nach Derrida nicht auf die Alternative griechisch — judisch fest-
legen. Sie sei vielmehr ihrerseits bereits eine «griechisch-abrahamische
Zwitterbildung» anthropo-theologischen Wesens. Ihr Idiom lasse sich
nicht verallgemeinern. «Es spricht einzig an den Grenzen einer mittel-

63 Ebd. 41. Auch Derrida verweist in diesem Zusammenhang auf den platonischen
Dialog Parmenides.

% Ebd. 13 und 15.
% Ebd. 17.
66 Ehd. 89.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 135

Ostlichen Wiiste, im Hinblick auf sie, an der Quelle der monotheistischen
Offenbarungen und Griechenlands.»%

2. Das Messianische und die Gerechtigkett

Wie schon der griechische Gedanke der choora in der Darstellung Derri-
das von einer ins Endlose verlingerbaren Reihe von Negationen getra-
gen war («Sie ist nicht das Sein, nicht das Gute, nicht Gott, nicht der
Mensch, nicht die Geschichte»)®®, so auch die aus dem hebriischen Kon-
text stammende Rede vom Messianischen: «Die messianische Dimension
hiangt von keinem Messianismus ab, sie folgt keiner bestimmten Of-
fenbarung, sie gehort keiner abrahamischen Religion eigentlich an»®.
Dennoch sieht sich Derrida «aus linguistischen, kulturellen Griinden [...],
aus Grunden, die mit provisorischer Rhetorik und historischer Strategie
zusammenhingeny, gezwungen, dem Messianischen unter uns weiterhin
Namen zu geben, die von den abrahamischen Religionen geprigt sind.”™
Was aber besagt die Rede vom Messianismus im Unterschied zum Mes-
sianischen. «Messianismus judischen, christlichen oder islamischen Typs,
Idee im kantischen Sinne, eschato-teleologie neo-hegelianischen marxi-
stischen oder post-marxistischen Typs»’! — all diese Erwartungen der ei-
nen, ganz anderen Zukunft griinden in der VerheiBBung eines eschatolo-
gischen Endzustandes. Sie haben ihr Urbild in der VerheiBung, die an
Abraham ergangen ist, in das gelobte Land zu ziehen. Dabei ist die An-
kunft der anderen Zukunft stets an eine Bedingung gekniipft, in bibli-
scher Rede an die Erfilllung des Gesetzes (loi), das im Gotteswillen sei-
nen Grund hat. Von diesem Begriff des Messianismus unterscheidet
Derrida «das Messianische (messianique) oder die Messianizitit (messia-
nicité) ohne Messianismus (messianisme)»’?. Wie die choora bezeichnet
das Messianische eine Leerstelle: «Die (Er-)Offnung [ouverture] auf die
Zukunft [avenir] oder auf das Kommen [venue] des Anderen a/s Thron-
besteigung/Antritt der Gerechtigkeit [justice], ohne Erwartungshorizont
und ohne prophetische Vorausdeutung.»’

7 DERRIDA, Foi et savoir 30 (s. Anm. 32).

%8 Ebd. 31.

% Ebd. 28.

0 Ebd.

I DERRIDA, Jacques, Force de loi. «Le fondement mystique de I'autoritén», in: Car-
dozo Law Revie, Vol. 11, July/Aug. 1990, numbers 5-6, 966.

"2 DERRIDA, Foi et savoir 27 (s. Anm. 32).

> Ebd.



136 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

Diese abstrakte Messianizitit ist durch ein uniberwindliches Begeh-
ren (désir) an die ebenso abstrakte Gerechtigkeit gebunden’, die von je-
dem konkreten Recht (droit) und Gesetz (loi) unterschieden werden muf3
und — nach dekonstruktiver Manier — auch nicht unterschieden werden
kann, ist doch keinerlei logische Opposition streng durchzuhalten.” Je-
des konkrete Recht ist dekonstruierbar, denn der gewaltsam-willkurliche,
grundlose und in diesem Sinne auch «mystische Grund der Autoritit»,
der Gesetzgebung und des Rechts erlaubt, daf jede konkrete Scheidung
von Wie es zu sein hat und Wie es nicht gu sein hat ithrerseits der Ungerech-
tigkeit iberfihrt wird. Die Gerechtigkeit hingegen kann nicht dekon-
struiert werden, ist sie doch selbst identisch mit der Dekonstruktion’,
mit ihrer unfassbaren, unendlichen Negation von Konkretem:

«Diese ddee von Gerechtigkeitr scheint mir irreduzibel zu sein, in ithrem af-
firmativen Charakter, in ihrer Forderung nach einer Gabe ohne Tausch,
ohne Zirkulation, ohne Wiederetkennen/Anerkennung, ohne 6konomi-
schen Zirkel, ohne Kalkil und ohne Regel, ohne Vernunft oder Rationalitit
im Sinne einer regulativen Beherrschung. Man kann in ihr also eine Ver-
ricktheit anerkennen/wiedererkennen, ja man kann sie einer Verriicktheit
anklagen. Und vielleicht einer anderen Art von Mystik. Und die Dekon-
struktion ist verriickt nach jener Gerechtigkeit. Verriickt nach diesem Be-
gehren nach Gerechtigkeit»”

Dennoch steht die dekonstruktive Gerechtigkeit ihrerseits unter einer
bestimmten Maf3gabe. Noch einmal nihert sich Derrida in der grundle-
genden Frage der Ethik dem Denken von Emmanuel Levinas an, und
zwar wegen der Unendlichkeit des Begriffs der Gerechtigkeit und des
«heteronomen Verhiltnisses zum Anderen, zum Antlitz des Anderen, das
mir befiehlt und dessen Unendlichkeit ich nicht thematisieren kann und
dessen Geisel ich bin»’. Derrida zitiert Levinas wortlich: «[...] die Be-
ziehung zum Anderen — das heiit die Gerechtigkeit»”®. Die Grundlage
dieser Gerechtigkeit des «judischen Humanismus» ist nicht der Begriff des
Menschen, sondern der unbestimmt Andere.?® Entsprechend basiert sie
nicht auf Gleichheit, nicht auf einem bestimmbaren Gleichmal3, sondern
auf «einer absoluten Asymmetrie»®!, die in dem Grundsatz: «tout autre

" Ebd. 28.

> Ebd., und dazu: Force de loi 944 (s. Anm. 71).

7S DERRIDA, Force de loi 944 (s. Anm. 71): «La déconstruction est la justice».
"7 Ebd. 965.

78 Ebd. 958.

" Ebd.; LEVINAS, Totalité et Infini 62 (s. Anm. 13).

80 Ebd.

81 Ebd.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 157

est tout autre» ihre quasi-prinzipielle Formulierung findet. Gott ist der
ganz Andere. Aber ebenso ist jeder Andere ganz anders und mithin der
ganz Andere. Die Spur und die Spur des Verléschens der Spur Gottes fin-
det sich auf dem Antlitz jedes Anderen.®

«Wenn Gott der ganz Andere ist, die Figur oder der Name vom ganz Ande-
ren/jedem Anderen, so ist jeder Andere ganz Anders/jeder Andere jeder Andere
(tont autre est tout autre). Diese Formel [...] schlieBt ein [sous-entend], dal}
Gott als ganz Anderer tberall ist, wo es ganz Anderes/einen ganz Anderen
gibt. Und wie jeder von uns, jeder Andere, ganz Andere, unendlich Anders
ist in seiner absoluten, unzuginglichen, einsamen, transzendenten, nicht
manifesten, nicht meinem Ich urspringlich gegenwirtigen Singularitit, [...]
138t sich das, was von der Beziehung Abrahams zu Gott gesagt wird, von
meiner Beziehung ohne Beziehung # jedem Anderem als gang Anderem sagen,
besonders zu meinem Nichsten, zu den Meinen, die mir so unzuginglich,
geheim, transzendent sind wie Jahwe.»®

Das abstrakt Messianistische der Gerechtigkeit als Quelle der Religion ist
ebenso Sache des Glaubens und einer Glaubenserfahrung wie das Ver-
haltnis des Menschen zum Gott der judischen Tradition, der sich jenseits
menschenmoéglicher Reflexion befindet. Dennoch kann dieser Glaube
nicht in den Gegensatz zum Wissen gebracht werden. Jenseits der Unter-
scheidung von Vernunft und Mystik richtet sich die mit dem Glauben
verbundene Hoffnung ganz auf «eine Kultur der Singularititen/Beson-
derheiten»™, eine Kultur, in der jeder Andere seine Andersheit ungehin-
dert ausleben kann und doch unbedingt an die Bestimmung gebunden
ist, keinem eine Bestimmung aufzuerlegen. Die Gerechtigkeit Derridas
ist die Bestimmung zur Bestimmungslosigkeit. Die dem Glauben an die
Gerechtigkeit verbundene Hoffnung richtet sich auf etwas, das niemals
war, niemals ist und niemals sein wird, dennoch: «Die Gerechtigkeit bleibt
im Kommen (d venir) [...] »®

II1. Derridas 1.ogik

Welches ist nun die eigentiimliche Logik, welche Derrida dazu dringt,
sein (Nicht-)Substitut Gottes als (un-)logischen Zwischenraum der choora
oder als «verriickte» Gerechtigkeit zu denken? Am deutlichsten hat Der-

82 DERRIDA, Donner la mort 76 (s. Anm. 2). Siehe auch ebd. 79ff.

83 Ebd. 76f.

8 DERRIDA, Foi et savoir 28 (s. Anm. 32).

8 DERRIDA, Force de loi 969f.: «La justice reste 4 venir, elle a, elle est a-venir, la
dimension méme d’événements irréductiblement a venir. Elle ’aura toujours, cet ave-
nir et toujours eu.»



138 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

rida die logische Struktur seines Denkens in dem frihen Aufsatz La diffeé-
rance beschrieben. Zunichst ist zu erinnern: Der /ogos des Parmenides,
mit dem die griechische Metaphysik ihren Anfang nimmt, bezeichnet ei-
ne Unterscheidung zwischen dem Seienden und dem Nichtseienden. Das
Seiende ist unverginglich und vollkommen. Es ist die héchste Sache des
Denkens. Platon Ubersetzt das eine parmenideische Seiende in eine Viel-
falt von seienden Ideen von je eigener Vollkommenheit. An diesem Sei-
enden Anteil hat das Werdende, das sowohl zs# als auch nzcht st und eben
deshalb eine vortibergingliche Natur hat. Auch die platonischen Ideen
sind rein Gedachtes (rooumena), sich selbst tragende, in sich ruhende Be-
griffe (/ogoi). So bezeichnet der /ogos, ja mehr noch 57 der /ogos stets «die-
ses» und nicht «jenes» konkret Allgemeine. Im /ogos hat das einzelne Wahr-
nehmbare seinen Halt.

Wie fihrt demgegeniiber Derrida seine différance ein? Die Geistigkeit
des alten /ogos wird nicht nur auf die sinnliche Weltlichkeit der Sachen
selbst oder eines menschlichen Bewul3tseins zuriickgenommen, nicht nur
auf die akustisch wahrnehmbare, weil gesprochene Sprache (phoné), son-
dern auf die materiale Zeichenhaftigkeit des Zeichens selbst. «Das Zei-
chen, so sagt man gewohnlich, tritt an die Stelle der Sache selbst, der ge-
genwirtigen Sache. Sache> steht hier sowohl fiir den Sinn/die Bedeutung
(sense) als auch fiir den Referenten. Das Zeichen reprisentiert die
Prasenz in ihrer Absenz.»* Bei Derrida treten sowohl die gedachte Sache
(signifié) als auch die sinnlich wahrnehmbare (référant) zurtick.®” Dies
gilt a fortiori von der différance selbst. Die différance ist zuniachst durch ein
schriftliches Zeichen zu erkennen, das nicht einmal akustisch zu vet-
nehmen ist, nimlich den von der gew6hnlichen Orthographie abweichen-
den Buchstaben . Mit Hegel vergleicht Derrida den «Korper des Zei-
chens» mit einer «Pyramide». Damit steht die différance, der Buchstabe 4,
fir ein Grabmal und mehr noch fiir «den Tod des Dynasten»®. Wer aber
ist hier verschieden? Dynast welcher Herrschaft? Der Herrschaft des
logos. Die différance ist das Zeichen fiir den Tod des /ogos. So ist die dzffé-
rance weder ein Wort noch ein Begriff. Dennoch ist die Rede von dJif-
férance nach Derrida «strategisch am besten geeignet, das am meisten Ir-
reduzible unserer (Epoche> zu denken, wenn nicht zu beherrschen [...].»%
Damit beschreiben différance und mit ihr die Logik der différance die logi-
sche Struktur «unserer» Denkart, die wir recht und schlecht als «post-

8 DERRIDA, La différance 9 (s. Anm. 51).
8 Ebd.

8 Ebd. 4.

S Ebd. 1.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 139

modern» bezeichnen kénnen, in ihrem Selbstverstindnis wohlgemerkt
unter Dekonstruktion jener Grenze, die mit dem Prifix «post» angezeigt
werden soll.”

Das franzosische Wort différer hat zwei verschiedene Bedeutungen,
die beide in der différance zum Tragen kommen. Zum einen: Temporisie-
ren, d. h. Aufschieben, «die Ausfiihrung oder Erfillung des <Wunsches>
oder (Willens» suspendieren.» Zum andern: «|...] nicht-identisch sein, an-
ders sein, erkennbar sein»’'. Die différance als Temporisation ist mit einer
Verriumlichung verbunden, eben weil die Kérperlichkeit des Zeichens in
Raum und Zeit ihr Spiel treibt. Um dies zu verdeutlichen, verweist Der-
rida auf die Theorien Saussures von der Arbitraritat der Zeichen sowie von
deren differentiellemn Charakter, die untrennbar miteinander verbunden sind.
Beliebigkeit kann es nur geben, weil das System der Zeichen durch Dif-
ferenzen konstituiert wird und nicht durch die Fille von Begriffen (ter-
mes).”” Ein Zeichen ist lediglich durch seinen Unterschied von allen an-
deren bestimmt. Ein Begriff, verstanden als eine bezeichnete Vorstel-
lung, ist niemals an sich selbst gegenwirtig. Bedeutung erhalte ich nur
durch die «Kette» von Unterschieden, durch das «systematische Spiel der
Differenzen.» Damit aber fiithrt die Spur des zu bestimmenden Zeichens
/Begriffs stets weiter weg von einem Ursprung, der als solcher niemals
Gegenwart war. Die différance selbst gewinnt dadurch quasi-urspriingli-
chen Charakter, indem sie jeder Bedeutung, jeder Sprache, jedem Sinn
notwendigerweise vorausgeht, weil sie die bestimmenden Unterschiede
erst hervorbringt.”> Paradoxerweise wichst mit fortschreitender Bestim-
mung eines Begriffs auch dessen Unbestimmtheit, muf3 doch jeder Be-
griff erst wieder durch seinen Unterschied von anderen bestimmt werden.

Auch an diesem Punkt kreuzt Derrida den Weg Levinas’, dessen
Rede von «Vergangenheit, die nie gegenwirtig war» er aufnimmt. Mit
dieser Formel habe Levinas die Spur und das «Ritsel der absoluten An-
dersheit: des Anderen [autrui]» qualifiziert.”* Noch einmal solidarisiert
sich Derrida mit Levinas, indem er unsere Epoche als diejenige charakte-
risiert, die sich durch die délmitation der Ontologie (der Prisenz) aus-
zeichne. Es gelte, sich von der Bestimmung des Seins als Anwesenheit
und Seiendheit (étantité) abzugrenzen, doch nicht durch dessen Nega-
tion, welche Ontologie lediglich restituieren wiirde, sondern eben durch

) Vgl. LYOTARD, Francois, La condition postmoderne. Rapport sur le savoir, Paris
1979,

91 DERRIDA, La différance 8 (s. Anm. 51).
2 Bhd. 11.
% Bhd. 13.
% Ebd. 22.



140 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

die différance, die ihrerseits nicht ist, aber auch nicht nicht ist: «Sie be-
herrscht nichts, waltet iber nichts, bt nirgends eine Autoritit aus. Sie
kiindigt sich durch keine Majuskel an. Nicht nur gibt es kein Reich [roy-
aume] der différance, sondern diese stiftet zur Subversion eines jeden Rei-
ches an.»”> Bedrohlich und zu firchten wird sie fir das, «was in uns das
Reich, die vergangene oder kinftige Gegenwart eines Reiches wiinscht»®.
Damit aber wird die différance, die sich doch gerade auf jeder unbestimm-
baren Grenze zwischen Geistigem und Sinnlichem, Sein und Seiendem,
Seiendem und Nichtseiendem befindet, entgrenzt. Ihre Subversion und
Transgression ist grenzenlos. So it sich nach Derrida nicht mehr von
einer besonderen Epoche der différance sprechen. «Vielleicht muf3 man
diesen unerhorten Gedanken, diese verschwiegene Spurenzeichnung den-
ken: daf3 die Seinsgeschichte/Geschichte des Seins, deren/dessen Den-
ken den griechisch-abendlindischen Logos einleitet/verpflichtet, selbst,
wie sie sich durch die ontologische Differenz bestimmt, nur eine Epoche
des diapherein ist»’” Damit gibt es nur eine einzige Epoche, die der diff¢-
rance.

Der Derridasche Gedanke der différance steht in einer eigentimlichen
Spannung zu Heideggers «ontologischer Differenz». Wie diese durch-
zieht jener — so Derrida — die gesamte Geschichte des abendlindischen
Denkens. Nach Heidegger steht am Anfang dieser Geschichte die Erfah-
rung des Seins als Anwesen, wie es im Unterschied zum Seienden, An-
wesenden zu denken ist. Mit der anfinglichen Erfahrung des Anwesen
als solchem sei auch der Unterschied von Anwesen und Anwesendem
vergessen worden und habe lediglich eine Spur des Unterschiedes hin-
terlassen, die aber ihrerseits dadurch ausgel6scht wird, daf3 das «Anwesen
wie ein Anwesendes erscheint und seine Herkunft in einem hd6chsten
Anwesenden findet.»?® Das Anwesen als hochstes Seiendes, Gott, Sub-
jekt, Wille zur Macht zu denken, ist nach Heidegger die radikale Negation
des Anwesens, welche es ihrerseits zu #negieren gilt. Die différance kennt
auch die «Spur und die Spur des Erloschens der Spur», jedoch nicht
mehr in der Logik der Negation, ja iiberhaupt nicht mehr in der bindren
Logik oppositioneller Begriffe. So fihrt die Spur zu keinem anderen An-
fang, keiner anderen Zukunft und keinem anderen Gott mehr. Der
«Mythos [...] von der verlorenen Heimat des Denkens», die es wiederzu-
gewinnen gilt, ist aufzugeben.” Derridas «Spur und die Spur des Erl6-

% Ebd.

% Ebd.

97 Ebd. 23.

% HEIDEGGER, Martin, «Der Spruch des Anaximander», in: DERS., Holzwege 336.
% DERRIDA, La différance 29 (s. Anm. 51).



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 141

schens der Spum verweist auf etwas, das nicht ist, das nicht einmal nicht
ist und das doch zu denken gibt — doch in welcher Logik?

1. Das unendliche Urteil und die endlose 1.imitation

Der /ogos der Logik wird hier als Urteil vorgestellt. Dieses bezeichnet und
birgt eine urspriingliche Teilung oder Scheidung, wie etwa diejenige zwi-
schen Ja und Nein. Die Frage nach der Wie-Beschaffenheit des /ogos
fuhrt so zur Qualitit des Urteils bzw. zum Urteil der Qualitit. Kant nennt
in seiner klassischen Utrteilstafel drei Formen der Qualitit eines Utteils,
das bejahende, das verneinende und das unendliche, denen die drei Qua-
lititskategorien Realitit, Negation, Limitation entsprechen.!” In einem
bejahenden Urteil wird das Subjekt innerhalb der Sphire des Pradikats
angenommen. Im verneinenden Urteil liegt das Subjekt auBlerhalb der
Sphire des Priadikats: Dabei betrifft die Negation die Kopula des Urteils.
Das unendliche Urteil besagt lediglich, da3 das Subjekt sich irgendwo
aullerthalb der Sphire des Pridikats befindet. Die Verneinung betrifft
hier das Pridikat. Im Beispiel: «Die menschliche Seele ist nicht-sterblich;
einige Menschen sind Nichtgelehrte.»'” Was denn nun die menschliche
Seele bzw. «einige Menschen» genau seien, wird nicht gesagt. Lediglich
eine von unendlich vielen méglichen Bestimmungen wird abgesprochen.

Schon nach dieser kurzen Vorstellung der Urteilsformen sei die Be-
hauptung gewagt, da3 die Derridasche Logik dem unendlichen Urteil
bzw. der Limitation entspricht. Um dies zu verdeutlichen, ist zunichst
eine entscheidende Modifikation herauszuarbeiten. Schon bei Kant ist
die jeweils dritte Urteilsform bzw. Kategorie als Synthese der beiden
vorhergehenden zu begreifen.!®? Dieser Dreischritt wird bei Fichte!® und

100 K ANT, Immanuel, Logik § 22 (Akademie-Ausgabe Bd. 9), Berlin 1923, 103f. Die
Kantischen Kategorien, die hier in modifizierter Form angewendet werden, zielen
zunichst auf eine Vermittlung von Einheit und Vielheit bezogen auf die Sinnlichkeit.
Einheitspunkt ist die transzendentale Apperzeption oder das transzendentale Subjekt,
welches die letzte Verbindung des Mannigfaltigen leistet. In unserem Kontext dienen
die Kategorien wie auch die Urteilsformen dem Auffinden der Strukturen in der Mannig-
Jalt des Gedachlen, und zwar als sprachliche Monumente.

101 KANT, Logik 104 (s. Anm. 100).

102 METZ, Wilhelm, Kategoriendeduktion und produktive Einbildungskraft in der
theoretischen Philosophie Kants und Fichtes, Stuttgart-Bad Cannstatt 1991, 116 und
245.

103 FICHTE, Johann Gottlieb, Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre (1794),
in: Fichtes Werke, hrsg. von J. H. FICHTE, Bd. 1, Berlin 1971, 117f.; zur limitativen Dia-
lektik Fichtes JANKE, Wolfgang, Vom Bilde des Absoluten. Grundziige der Phinome-
nologie Fichtes, Berlin-New York 1993, 187ff. Zum Ganzen auch METZ, Kategorien-
deduktion 245f. (s. Anm. 102).



142 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

Hegel noch deutlicher und grundlegender. Das positive und das negative
Urteil fir sich werden in ihrer Einseitigkeit herausgestellt. Erst das un-
endliche Urteil ist deren Authebung in eine héhere Einheit und damit in
ihre Wahrheit.'" Damit gerit das unendliche Urteil und mithin die Li-
mitation jedoch gerade in die Nihe der Synthese als solcher. Fiir die
Postmoderne wird die Aufhebung des Anderen in das Eine als die «es-
chatologische Omniprisenz» und als das «archeo-teleologische» Selbe zur
Grundstruktur des metaphysischen Denkens tberhaupt, welcher die ge-
samte neuere Denkbewegung zu entkommen versucht. Das postmoderne
Problem ist, mit Levinas mythologisch ausgedriickt: die Heimbkebr des
Odysseus nach Ithaka und, wie Derrida zu Recht erginzt: die Rickkebr in
das Gelobte Land. Derridas Denken jedenfalls versucht nicht nur, die Ein-
deutigkeit einer Position und einer Negation zu dekonstruieren, sondern
vor allem auch die Synthese als solche ins Gleiten zu bringen, indem er
die Quasi-Urspringlichkeit der différance postuliert, eine endlose Offen-
heit durch das Aufspiiren und Uberschreiten von Grenzen herstellt!®
und jedes Urteil durch das elliptische Oszillieren zwischen Position und
Negation in die Schwebe bringt.!% Jedes Urteil ist aporetisch, und das
bedeutet fir Derrida auch in seinen Rindern pords.1?’

Wie aber kann dann das unendliche Urteil oder die Limitation als
Grundform Derridaschen und dariiber hinaus tberhaupt postmodernen
Denkens gelten? Zunichst 1a3t Derridas eigene Diktion an eine eigen-
timliche Verwandtschaft zwischen der Limitation und seiner Logik den-
ken, spricht er doch von einer prinzipiellen «dé-limitation du cercle»!®.
Auch die Wendung dé-construction verbindet ein positives und ein negati-
ves Moment, ohne eine Aufhebung zu intendieren. Auch weitere Sup-
plemente der différance verweisen auf eine portése Grenze (bymen, marge)

104 HEGEL, Georg Friedrich Wilhelm, Logik II, Frankfurt 61993, 324-326.

105 DERRIDA, «Tympan» If., in: DERS., Marges I-XX (s. Anm. 51). Die Aufsatz-
sammlung kreist um das Thema der Begrenzung «marge», wie der Titel «Marges de la
philosophie» verdeutlicht.

106 Siche DERRIDA, Sauf le nom (s. Anm. 58) und Khora (s. Anm. 50) passim, dazu
LETZKUS, Dekonstruktion und ethische Passion 443ff. (s. Anm. 06).

107 Siehe dazu SCHEIER, Claus-Artur, «Aporien oder die porése Moderne», in: BOR-
SO, Bjorn/GOLDAMMER, Bjorn (Hgg.), Moderne(n) der Jahrhundertwenden. Spuren
der Moderne(n) in Kunst, Literatur und Philosophie auf dem Weg ins 21. Jahrhundert.
Akten des Kongresses «<Moderne der Jahrhundertwende(n) 24.—27. November 1998 an
der Heinrich-Heine-Universitit Disseldotrf, Baden-Baden 1999, 57—66.

108 DERRIDA, «Donner le temps (de la traduction) — Die Zeit (der Ubersetzung)
geben. Vortrag von Jacques Derrida (protokolliert von E. Weber)», in: THOLEN, Ge-
org Christoph/SCHOLL, M.O. (Hgg.), Zeit-Zeichen. Aufschibe und Interferenzen zwi-
schen Endzeit und Echtzeit, Weinheim 1990, 37-56, 39.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 143

oder auf den Zwischenraum zwischen zwei Gegensitzen (choora), wobei
die Gegensitze Innen und AuBlen, Ja und Nein, Herrschaft und Knecht-
schaft stindig ihre Stellen tauschen konnen. Doch wihrend im klassisch
metaphysischen Kontext die unendliche Wiederholung schlieB8lich zum
Uberstieg von der — mit Hegel gesprochen — schlechten Unendlichkeit
zur wahren driangt, richtet sich postmoderne Logik gerade in der endlo-
sen Wiederholung, in der unbegrenzten Pluralitit, in der Unbestimmtheit
ein — unter Ausschlul des Satzes vom Verbot des infiniten Regresses.
Kants Definition des unendlichen Urteils 1i3t noch an diese M6glichkeit
denken, wenn er das Moment der Unbestimmtheit und der Unendlich-
keit im Begrenzen hervorhebt.

«Denn es wird dasselbe iiber die endliche Sphire A hinaus nicht bestimmt,
unter welchen Begriff das Object gehore, sondern lediglich, dal es in die
Sphire auler angehore, welches eigentlich gar keine Sphire ist, sondern nur
die Angrengung einer Sphére an das Unendliche oder die Begrenzung selbst»'™

Genau diese Fassung erinnert an den differentiellen Charakter der Zei-
chen bei Saussure, wie er in der Postmoderne aufgenommen wird.!? In
einer endlosen Spur entfernt sich das Definieren eines Subjektes immer
mehr von diesem in einem endlosen Aufschub der definitiven Bestim-
mung. In dieser Bewegung macht postmodernes Denken seinerseits ei-
nen entscheidenden Uberstieg, jedoch nicht zur wahren Unendlichkeit,
sondern zur Annahme, daf3 das urspriingliche Subjekt seinerseits niemals
anwesend war, vielmehr lediglich in seiner Bahnung (frayage) oder Spur
sich gleichermallen gibt wie entzieht.!'! Damit liegt auf der Hand, daf
und wie diese bestimmte Modifikation des unendlichen Urteils in der Tat
zum Signum Derridaschen Denkens und mithin der Postmoderne im
Ganzen wird.

Es ergibt sich aber die Aporie, daf3 hier das per se nicht definierbare
Denken seinerseits definiert werden soll. Derrida selbst hat von ersten
Versuchen, die différance zu bestimmen''? bis hin zur Méglichkeit und Un-
moglichkeit einer (Selbst-)Darstellung seines (Euvres!!® auf diese Aporie
hingewiesen. Sollte nun aber hinter dem Riicken von Derrida dennoch
eine «Archiologie» der Postmoderne méglich sein? Wenn sich die Post-
moderne in der Logik des unendlichen Urteils, der endlosen dé-fmitation
bewegt, welches wiren dann die Sphiren des bejahenden und des ver-

199 KANT, Logik 104, 9-16 (s. Anm. 100).

"0 DERRIDA, La différance 11 (s. Anm. 51), LETZKUS, Dekonstruktion und ethi-
sche Passion 104 (s. Anm. 6).

"1 DERRIDA, La différance 19 (s. Anm. 51).
12 Ehd. 15.
13 DERRIDA, Jacques, Derrida par Geoffrey Bennington et Jacques Derrida.



144 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

neinenden Urteils, der Realitat und der Negation? Und vor allem, wel-
ches wire die archd, auf die diese Urteile bezogen sind? Was wird anfing-
lich bejaht, verneint und de-limitiert?

2. Das Urteil des Daseins und der Inhdreng

Um hier weiterzukommen, ist zunichst noch einmal auf die Eigenart der
Qualitit der Urteile zu achten. Nach Hegel hat diese eine grundlegende
Bedeutung, denn die Qualitat des Urteils entscheidet Giber das Dasein ei-
ner Sache.!"* Was aber wire in unserem Kontext nun die Sache, tiber de-
ren Dasein im bejahenden, verneinenden und de-limitierenden Utrteil
entschieden wird? Wenn die Rede vom Dasein mit derridaschen Ohren
gehort wird, ist sofort an die Frage der Prisenz, der Gegenwart und da-
mit an die heideggersche Bestimmung des Seins als Anwesen zu denken.
Wire demnach die Sache, welche bei Derrida mit dem de-limitierenden
Urteil bedacht wird, eben die Bestimmung des Seins als Anwesen und
des Menschen als Dasein? Derrida de-limitierte dann das Denken Hei-
deggers und der Metaphysik im Ganzen, beginnend mit deren parmeni-
deischem Anfang.

Doch hier ist innezuhalten und auf das Denken Heribert Boeders zu
verweisen. Boeder zeigte bereits in seinem frithen Aufsatz iiber den /ogos
und die alatheia'’, dafl Heideggers Beschreibung der Wahrheit als alitheia
in die Irre geht. An Stelle von Unverborgenheit der physis bzw. des Seins
beziehe sich g-litheia auf das Nicht-Verhehlen einer gegebenen Weisung.
Boeder arbeitet in seinem Oeuvre heraus, dall das anfingliche es gib?
nicht mit Heidegger auf die Gabe des Seins, sondern auf die Gabe eines
Wissens zu beziehen ist, namlich auf das gegebene Wissen von der Be-
stimmung des Menschen. Boeders «T'opologie der Metaphysik»!!® entfal-
tet in drei Epochen die Totalitit metaphysischen Denkens, das in jeder
threr Epochen auf eine je eigene sophia bezogen sei, die in der philosophia
in eine entsprechende Logik geborgen werde. Die griechische philosophia
konzipiere in der Position des Parmenides den Kerngedanken musischen
Wissens um die Bestimmung des Menschen. Die christliche Philosophie
des Augustinus konzipiere die Weisheit des Neuen Testaments'!’, und

114 HEGEL, Georg Friedrich Wilhelm, Wissenschaft der Logik II, Frankfurt 1996,
311EE

115 BOEDER, Heribert, «Der frithgriechische Wortgebrauch von logos und aletheia,
in: Archiv fiir Begriffsgeschichte 4 (1959) 82—-112.

16 Miinchen-Freiburg 1980.

"7 Ich habe dieses Verhiltnis in meinem Buch: Konversionen. Eine Archiologie
der Bestimmung des Menschen bei Foucault, Nietzsche, Augustinus und Paulus, Pa-
derborn-Minchen et. al. 2004, herausgearbeitet.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 145

das hegelsche Denken befinde sich in einer eigentiimlichen Wechselwit-
kung mit dem holderlinschen Dichten. In Das Vernunfigefiige der Moderne
zeigt Boeder, wie nach der Vollendung der philo-sophischen Konzeption
der epochalen Weisheitsgestalten sich eine eigene Dimension des nach-
metaphysischen Denkens, diejenige der Moderne, herausbilde. Die Mo-
derne kennt keinen rein verniinftigen Anfang des Denkens mehr, statt
dessen wird die Besinnung der Moderne durch eine weltliche Erfahrung
auf den Weg gebracht. In deren Kernbesinnung bei Marx, Nietzsche und
Heidegger werden der biirgerliche, der christliche und der griechische
Anfang des Denkens verstellt. An die Stelle des philosophischen Wissens
um die Bestimmung des Menschen trete bei diesen Denkern die Erwar-
tung einer anderen Zukunft. Doch nicht nur die Dimension der Moder-
ne sei von der Metaphysik zu unterscheiden, sondern auch diejenige der
Submoderne, die sich von der Weltlichkeit der Moderne durch den Pri-
mat der Sprache auszeichne; hier werden die eben genannte eschatolo-
gische Dimension der Moderne sowie deren weltliches Ursprungsdenken
destruiert.!'® Entsprechend benennt Boeder die drei grofen Totalititen:
Geschichte der Metaphysik, We/t der Moderne und Sprache der Submo-
derne.

Unschwer kann nun mit Blick auf das oben zu den Qualititskatego-
rien Gesagten folgender Schlull gezogen werden: Metaphysik bejaht die
Weisheit, die Moderne verneint sie, die Postmoderne de-limitiert sie.'’
Geschichte, Welt und Sprache gewihren in je eigener Form das Dasein
der Weisheit. Die «Archiologie» des Denkens, im Sinne einer Suche nach
dem bestimmenden Anfang!®, welche in unserer geschichtlichen Ge-
genwart bei Derrida einsetzt, bringt folgende Schichten ans Licht: Der-
rida — Heidegger — Parmenides — Homer/Hesiod/Solon. Parmenides
birgt den Kern des musischen Wissens in einen entsprechenden /ogos.
Heidegger negiert den parmenideischen Anfang und indirekt auch das
musische Wissen. Derrida de-limitiert sowohl das metaphysische Den-
ken, dem er auch noch Heidegger zurechnet, als auch implizit die grie-
chische Weisheit. Die Weisheit hinterli8t nur noch eine Spur und die

118 BOEDER, Heribert, «The Dimension of Submodernity», in: DERS., Seditions.
Heidegger and the Limit of Modernity, trans., ed. intr. by Marcus BRAINARD, New
York 1997, 227-240.

119 Erstmals entfaltet in RUHSTORFER, Konversionen, Einleitung 4.b) Die Ge-
schlossenheit der Figur (Die These) (s. Anm. 117).

120 Zum Begriff der Archiologie als Lehre von den Anfinge und in diesem Sinn als
Prinzipienlehre siehe RUHSTORFER, Konversionen, Einleitung 4.c) Die archiologi-
schen Bauweise (s. Anm. 117).



146 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

Spur des Verloschens der Spur.'?! Was aber, wenn sich gerade im Den-
ken Derridas alle méglichen Verhiltnisse zur anfinglichen Weisheit ver-
vollstindigten? Eine Vollstindigkeit, welche Derrida perhorreszieren
mufl. Was aber, wenn sich gerade nach Derrida das Denken abermals
kehrt? Und zwar vom Verléschen der Spur zum «Verléschen des Verlo-
schens»? — so C.-A. Scheier.1?2 Wenn sich gerade heute das «Sich-entzie-
hen» der Weisheit in eine «Erinnerung» kehrt? Wenn sich abzeichnet,
«daB sich eines gezeigt hat. Namlich je anderes in der jidischen und in
der christlichen Tradition [...].»!%

Noch einmal ist mit Hegel auf die Qualitit der Urteile zu achten:
«Das Urteil des Daseins ist aber auch das Urteil der Inhirenz.»'?* Das
Pradikat tritt hier als unselbststindig auf. Es inhiriert dem Subjekt und
gewinnt erst in thm sein Dasein und seinen Halt. Dies bedeutet nun auf
unseren Zusammenhang gewendet: Weder Parmenides noch Heidegger
oder Derrida sind selbststandig, vielmehr inhirieren sie der griechischen
Weisheit. Die Weisheit Homers, Hesiods und Solons wire so ein Denken
von eigener, anfianglicher Gegenwart. Von welcher Gegenwart konnte
dieses Denken in unserem Heute sein? Zunichst von keiner, hat doch
nicht zuletzt Derrida dessen moderne Spur bei Heidegger zum Verlo-
schen gebracht, jedoch wurde gerade dadurch noch einmal die Gegen-
wart der anfinglichen Weisheit prisent gehalten. Sie bleibt das Prisent
Derridas an ein nach-postmodernes Denken, insofern sich bei Derrida
die Spur des Verloschens der Spur aufnehmen und in seinen Anfang zu-
riick verfolgen 14B3t. Was bleibt dann aber von Derridas Kritik der Pri-
senz? Es bleibt die Grenze, welche er gegeniiber dem Heideggerschen
Gedanken errichtet hat. Damit wird aber auch das Denken auf den Weg
in seinen anderen Anfang gebracht. Dieser andere Anfang vermag dann
in unserer Zeit zu eigener kritischer Gegenwart kommen.?

121 Siehe dazu SCHEIER, Claus-Artur, «Nur noch eine Spur der Spur? (s. Anm. 23)
Vom schwierigen Verhiltnis des philosophischen Denkens zur theologischen Tradi-
tionw, in: Braunschweiger Beitrdge fiir Theorie und Praxis 96 (2001) Heft 2, 45-49.

122 Bbd. 49.

123 BEbd.

124 HEGEL, Logik 311.

L Vgl. BOEDER, Heribert, «Gottliche Paradoxa», in: Sapientia 54 (1999) 499-512,
511: «Die unterschiedene und dem zuvor unterscheidende Gegenwart des besagten
Wortes ist die seine, ihm nicht durch ein Vergegenwirtigen angetragen. Die alltdgliche
Rede ist ihm aber so wenig fremd, dal3 es in sie hineingesprochen hat. Deren Verstand
[...] ist allerdings jedesmal befremdet. So wird denn das Wort sowohl nicht aufgenom-
men als auch aufgenommen — in diesem Falle mit Unterscheidung gehort. So kommt
es denn, daf3 die vom Wort beanspruchte Gegenwart eine andere als die von den Zeit-
liuften eingebundene ist. Eine Gegenwart, die in keine Zeit fillt, aber auch keine



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 147

IV, Der verdringte Anfang des abendlindischen Denkens

Der Titel dieser Untersuchung ist jetzt an einem Punkt angelangt, an
welchem das «Adieu» sich weiter konkretisieren lal3t. Der Ort des Ab-
schieds vom Derridaschen Denkens ist hier erreicht. Es beginnt sich ab-
zuzeichnen, vor welchem Gott sich dieses «Adieu» ereignet, welchem
Gott das Denken entgegengeht und ihm sein begriillendes «Adieu» ent-
gegenbringt. Es ist der Gott im Anfang des abendlindischen Denkens.
Es ist der Gott, der sich in je eigener Weise in der griechischen und in
der hebriischen Tradition zu denken gibt.!?® Es ist zu erinnern, daf3 die-
ser Gott im klassisch christlichen Denken etwa eines Augustin oder Tho-
mas von Aquin stets mit dem christlichen Gott identifiziert wurde, auch
wenn er — etwa in der Scholastik — lediglich als Gott der natiirlichen Ver-
nunft erschien, so werden in Summa theologiae 1,2,3 der biblische Gott,
der seinen Namen bekannt gibt: sum qui sum (Ex 3,14), und das primum
movens immotum der aristotelischen Philosophie gleichgesetzt. Es ist aber
im weiteren Sinne auch an den Gott zu denken, der nach Hegel in der ji-
dischen, der griechischen sowie in der rémischen Religion nur einseitig
erfalit wird und welcher dann in der christlichen Religion als Fiille der
Wahrheit zu denken gibt.'?” Hier soll es nun aber darum gehen, die gott-
liche Weisung der ersten Epoche des abendlindischen Denkens zunichst
ohne ihre Deutung durch die patristisch-mittelalterliche bzw. neuzeitli-
che Epoche zu denken.!?®

Ewigkeit ist, wie sie als stillgestelltes Jetzt immer noch auf die sog. Natur bezogen
blieb. Statt dessen eine Gegenwart rein des Gedankens, der — angesprochen auf seine
Wendung «gegenwirts> denkt.»

Lo Vgl. hierzu RAHNER, Karl, «Theos im Neuen Testament», in: DERS., Schriften
zur Theologie, Bd. 1, Einsiedeln-Ziirich-Ké&ln, 1954, 91-169, darin der Abschnitt: Der
griechische und alttestamentliche Gottesbegriff, 103—-108.

127 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Vorlesungen tiber die Philosophie der Reli-
gion II, Frankfurt 1990.

128 Bs wire zu bedenken, ob mit C.-A. Scheier die Erste Epoche als diejenige des
Vaters, die Zweite als diejenige des Sohnes und die Letzte als die Epoche des Heiligen
Geistes angesehen werden kann. Die Herrschaft des Rechts kam im griechischen My-
thos durch Zeus in die Welt, er ist der «Vater der Gotter und Menschen». Auch der
Gott des Alten Testaments wird in besonderer Weise als Vater — vor allem des Volkes
Israel — angesehen (z.B. Exodus 4,22). So KASPER, Walter, Der Gott Jesu Christi. Mainz
1982, 178. Anders PANNENBERG, Wolfhart, Systematische Theologie, Bd. 1, Géttin-
gen 1988, 284, Vgl. dazu auch HEGEL, Vorlesungen iiber die Philosophie der Religion
11,223 (s. Anm. 127}.



148 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

1. Die griechische Weisheit

Das Bergen der Weisheit gestaltet sich in jeder Epoche in eigener Wei-
se.!? In der griechischen Epoche wird nur der wesentliche Kern-Gedan-
ke der musischen sophia bei Parmenides in die philo-sophia Gbertragen,
und zwar derart, da3 die Beziehung zur Weisheit nach Parmenides ginz-
lich verschwindet. Homer und Hesiod geraten fiir Platon und Aristoteles
auf die Seite der Dichter (aoidoi), die vieles ligen.'* Indirekt bleibt je-
doch auch sie — vermittelt durch den parmenideischen Gedanken — auf
den Kern griechischer Weisheit bezogen.'”! Worin aber besteht dieser
Kern?

Zunichst ist die Nihe des parmenideischen Gedichts zum musi-
schen Wissen von Homer und vor allem von Hesiod zu bemerken!?
und zwar nicht nur beziiglich der Form — das Gedicht ist in Hexametern
verfalit. Auch der Aufbau erinnert an denjenigen der Theogonie. In bei-
den Fillen wird in einem Prooemium das Woher des Wissens eigens be-
grindet. Parmenides wird von Jungfrauen, welche an die Musen denken
lassen, zum «Haus detr Nacht» geleitet.!®® An diesem Ort, wo das mensch-
liche Erkennen, wie es auf die sinnliche Wahrnehmung bezogen bleibt,
verabschiedet wird, begegnet er der «vielstrafenden Dikd», der gottlichen
Hiterin des Rechts.!* Die Absonderung von den Alltagsmeinungen und
auch den gewohnlichen Bahnen des Denkens ist kein schlechtes Geschick
(moira)'®, sondern entspricht der grundlegenden Flugung (#hemis) und dem
Recht (dika)'36. Die Géttin des Rechts offenbart ihm einerseits das «wohl-
Uberzeugende (e#peitheos) nicht zitternde Herz der Wahrheit»!3” und ande-

129 Von einer expliziten Konzeption, in welcher Offenbarung und Vernunft blei-
bend getrennt sind, kann m.E. eigentlich nur in der mittleren Epoche gesprochen wer-
den. Lediglich hier bleibt die Weisheit an sich (der trinitarische Gott) von absoluter
Transzendenz. Lediglich durch die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus und die
Offenbarungsschriften des Neuen Testaments, die von Jesus Christus handeln, kann
das Denken die Weisheit Gottes spekulativ erfassen.

130 Zu PLATON siche etwa das zweite, dritte und zehnte Buch der Politeia, zu
ARISTOTELES, Metaphysik I, 2; 983a, 3f.

131 Dazu BOEDER, Heribert, Topologie der Metaphysik, Freiburg-Miinchen, 1980,
97-166.

132 BOEDER, Heribert, Grund und Gegenwart als Frageziel frithgriechischen Den-
kens, Den Haag 1962, 119 und KIRK, Geoffrey/RAVEN, John E./SCHOFIELD, Malcolm,
Die vorsokratische Philosophie, Stuttgart-Weimar 1994, 268.

133 DIELS, Hermann/KRANZ, Walther, Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd. 1,
Dublin-Zirich 161972 (28) B 4, 9.

34 Ebd. B 4, 14.

135B 4, 26.

136 B 4, 28.

137 B 4, 29.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 149

rerseits die Meinungen der Sterblichen, denen keine wahre VerldBlichkeit
(pistis) innewohnt, sowie den Grund fir diese Meinungen.!?® «Die Wahr-
heit sagen — das heil3t: sagen wie es ist.»!® Beztiglich der Wahrheit wer-
den drei Wege des Uberlegens unterschieden: 1. Der Weg «wie es ist und
wie es nicht ist, ist es nicht.» Dies ist die «Bahn der peithoo», der fiir sich
einnehmenden Kraft der Wahrheit. 2. Der Weg «wie es nicht ist und wie
es notwendig ist, nicht zu sein.» Damit ist das notwendig Wahre vom un-
moglich Wahren geschieden.!® Aristoteles wird diesem Sachverhalt die
Form des Satzes vom Widerspruch geben, das als das erste axiooma des
Denkens anerkannt werden muB3.*! Dz£s hilt Parmenides davor zuriick,
jenen zweiten Pfad zu beschreiten, denn er ist ginzlich unbegehbar. Nicht
unbegehbar, sondern vielbeschritten ist ein weiterer Pfad, von dem die
Gottin zuriickhilt. Dies ist der Weg, den die Sterblichen gehen, die nicht
zu urteilen verstehen (akrita phyla) und denen «wie es ist» und «wie es
nicht ist» als dasselbe und auch wieder nicht als das Selbe erscheint.
Doch bemerkt schon Parmenides, dafl auch dieser Weg seine Berechti-
gung hat. Demnach wire gerade das Derridasche Oszillieren zwischen
«ist» und «st nicht» und das damit verbundene Verweilen im Unent-
scheidbaren gerade die menschlich-allzumenschliche Denkart.

Die drei Wege lassen zurtickdenken an die Unterscheidung im My-
thos zwischen den Gottern, die immer anwesend sind, den Toten, die
immer abwesend sind und den Stetblichen, die einmal anwesend und ein-
mal abwesend sind. Was aber bedeutet hier «<anwesend sein», und mehr
noch: was bedeutet «sein»? Das parmenideische «Seiende»', das bereits
in der Antike Anlaf3 zu viel Millverstindnis gab, bezeichnet das vollkom-
men und unwandelbar Seiende. Dies meint jedoch gerade nicht die in sich
ununterschiedene Totalitdt dessen, was ist, etwa im Sinne einer allgemei-
nen Gleichschaltung, es meint nicht die theoretische Prifiguration des
Totalitarismus — so jedoch hort Derrida das parmenideische Seiende —,
und es ist auch nicht die Nacht, in der alle Kihe schwarz sind. Sondern
es ist darin ein erstes Verbindliches gemeint, welches jenseits menschen-
moglichen Meinens und Beratens ist, eine Vollkommenheit die ebenso
kritisch wie verbindlich ist. Dies ist auch, wie Heribert Boeder heraus-
gestellt hat, die Bedeutung des Wortes 70 gar auto noein estin te kai einai —

138 B 4, 29-32, dazu BOEDER, Grund und Gegenwart 124 (s. Anm. 132).
139 BOEDER, Grund und Gegenwart 131 (s. Anm. 132).

140 DIELS/KRANZ, B 6, 3-8 (s. Anm. 133). Dazu auch BOEDER, Grund und Ge-
genwart 133 (s. Anm. 132).

141 ARISTOTELES, Metaphysik IV, 3; 1005b, 16-20.
142 DIELS/KRANZ, B 6, 1; B 8, 3 (s. Anm. 133), u.v.a.



150 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

«denn es ist dasselbe, was sowohl einzusehen ist als auch zu sein hat»!'¥,
Den Menschen ist es moglich, bei dem, was vollkommen ist, anwesend
zu sein, wenigstens zeitweise. Und es ist thnen maoglich, dieses Vollkom-
men-Seiende einzusehen. Genau in diesem Sinne fihrt im 12. Buch der
Metaphysik des Aristoteles der Weg der Vernunft zu demjenigen Gott,
der selbst das Einsehen ist, weil er das reine Bei-sich-Sein der Vernunft
ist. 144

Es gilt jedoch hier, den Weg nicht nach «vorne» in die philo-sophia zu
gehen, sondern «zuriick» in die sophia, zunichst zur Theogonie Hesiods.
«Wie es zu sein hat» — dies weist Dikd, die Tochter des Zeus und der
Themis.!* Die Titanin Themis wiederum ist die Tochter von Gaia und
Ouranos. Der urspriingliche Unterschied, den die Menschen erfahren, ist
derjenige zwischen Himmel und Erde. Damit ist Themis die «Grundle-
gende», sie steht fiir «das Gesetz des Verbindlichen». Sie empfingt von
Zeus zunichst die drei Hoorai: Eunomia, welche die Gilite der Grenzen
gewihrt, Dikd, welche die Grenzen zeigt und die Transgressionen ahn-
det, und schlieflich Eirinid, den Frieden, der aus geordneten und ge-
wahrten Rechtsverhiltnissen entspringt.!* Derrida aber insinuiert mit ei-
nem Verweis auf Heidegger, daf3 Friede unmoglich und Dikéd nur ein an-
derer Name fiir Eris, Streit sei.!¥” Warum aber furchtet Derrida den Frie-
den, die Festigkeit der Grenze und das «Anwesen» des Einen? Ohne
diese Fragen zu beantworten — sie wurden oben bereits beantwortet — sei
nun festgestellt: Die griechische Weisheit zielt nicht auf eine Aus-
16schung des Anderen, sondern auf das Wahren von Grenzen. Die The-
mis bezieht sich auf die ganze Fille menschlichen Verhaltens zueinan-
der, von der Aufnahme von Fremden tber den Kult der Gétter bis hin
zum Kampf gegen Feinde. Ohne Zwang, jedoch mit der nahebringenden
Macht der Wahrheit (peithoo) bestimmt sie mit ihren Kindern, «wie es zu
sein hat». In der Odyssee kommt dies etwa in der Szene zur Anschauung,
als Penelope Odysseus begegnet, ihn nicht erkennt, jedoch von ihm fast
grenzenlos angezogen ist. Sie sagt: «Wenn du doch, Fremder, bei mir in
der Halle sitzend, mich erfreuen modchtest, nicht wirde Schlaf mir auf
die Lider gegossen. Aber es ist doch auf keine Weise [es hat nicht zu
sein], daB die Menschen immerfort schlaflos sind; denn jegliches beleg-

3 Ebd. B 3.

14 ARISTOTELES, Metaphysik XII, 7; 1072b, 14-30.

145 HESI0D, Theogonie 901-903.

146 Zum Ganzen auch BOEDER, Topologie 111 (s. Anm. 131).
47 DERRIDA, Force de loi 926 (s. Anm. 71).



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 151

ten mit einem bestimmten Mal3 [moira] die Unsterblichen den Sterblichen
auf der fruchtschenkenden Erde.»!4®

Neben den drei Hoorai gebiert Themis auch noch die drei Moirai.!#
In singulirer Bedeutung bezeichnet moira das Mal3, welches jedem, Got-
tern wie Menschen, zukommt und welches nicht zu Ubetschreiten ist.
Die moira annehmen unterscheidet aber den Menschen von seiner eige-
nen MaBlosigkeit und 148t ihn zu seiner Bestimmung kommen.'® So
bindigt Achill schlieflich seinen Zorn™!, und so wird Odysseus von sei-
nen Gefihrten unterschieden. Allein ihm ist die Heimkunft verheil3en.
Der Streit, der Widerstreit, der Gang durch das Fremde, das Leid, kann
den Menschen nicht erspart werden. Jedoch kénnen sie durch das Leid
Besonnenheit und Weisheit erlangen.'™ In besonderer Weise ziemt es
sich fir die Menschen, sich selbst als Sterbliche, in thren Grenzen zu er-
kennen. Erkenne, dal3 du kein Gott bist, erkenne dich als Sterblichen in
deiner Sterblichkeit. Dies ist auch der urspringliche Sinn des groothi seauton.
Auch die zweite Weisung des delphischen Heiligtums, das vor Apollon

Themis zu eigen war, zielt auf die Wahrung der Grenzen: «Nichts zu
sehr.»!>

Wie die Horen sind auch die Moiren Kinder der Themis und des
Zeus, des Vaters der Gotter und Menschen. Er galt den Griechen als In-
begriff und Wahrer der Rechtsordnung.’™ Das gerechte Mal3 — das ist

198 HOMER, Odyssee XIX, 592ff. Ubers. H. Boeder, Grund und Gegenwart 143 (s.
Anm. 132).

149 HESIOD, Theogonie 904-906.

150 HOMER, Tlias XTX, 420.

151 HOMER, Tlias XXIV.

e Vgl. SOPHOKLES, Antigone, Schlufichor: «Das weitaus Erste an hochstem Glick/
Ist Besonnensein. Und not auch ist,/Vor den Gottern nie zu verletzen die Scheu./
Doch groBle Worte GroBprahlender, Wenn unter groBen Schligen sie gebufit,/Haben
im Alter gelehrt die Besinnungy» (Ubers. W. Schadewald).

155 Siehe dazu BURKERT, Walter, Die griechische Religion der archaischen und
klassischen Epoche, Stuttgart 1977, 232, Auch bei Heidegger hat mutatis mutandis nur
der «Sterbliche», der sich auf das «Sein zum Tode», besinnt, ein eigentliches Verhiltnis
zum Sein; sieche HEIDEGGER, Martin, Sein und Zeit, Tubingen 1967, 235-266; dazu
BOEDER, Heribert, «Sterbliche welchen Todes?», in: BRUSTLE, Walter/SIEP, Ludwig
(Hgg.), Sterblichkeitserfahrung und Ethikbegriindung. Ein Kolloquium fiir Werner
Marx, Essen 1988, 38—-48; BOEDER, Das Vernunftgefiige 322f., 352, 357 (s. Anm. 12).

154 Vgl. z.B. SOLON, Die Musenelegie 25-29: «Aber nicht, wie der sterbliche Mann
in Zorn gerit, iiber jedes einzelne;/Auf die Dauer verbirgt sich vor Zeus nichts voll
und ganz;/Wer auch immer ein schindliches Herz hat,/Vollends kommt es bis zum
Ende ans Licht./Der eine begleicht es sofort, der andere spiter; sie mogen durch Flucht/
sich entziehen, die kiinftige Schickung der Gétter ereilte sie nicht,/doch sie kommt
ganz und gar» (eigene Ubers.). — Zum Wissen-Lassen der Musen und zur Herrschaft
des Rechts siche BOEDER, Géttliche Paradoxa 501 (s. Anm. 125): «Bei Allem anwe-



152 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

der Grundgedanke griechischer Weisheit. Gerade das Wahren der ge-
rechten Grenzen, dessen, was einem zukommt, gibt dem Anderen Raum
und 148t ihn sein, 143t ihm das Seine, laB8t ihm Sein. Der Sinn von Sein
bedeutet in der Ersten Epoche und nur hier — dies sei gegen Derrida
festgehalten — in der Tat «Anwesen». «Anwesen» (ousia) besagt: die ge-
ordnete Vielfalt dessen, was einem zukommt.

2. Die hebrdaische Weishert

Die griechische sophia steht am Anfang des griechischen Denkens, und
sie geht in threm Kern in die Philosophie unter. Im Horizont des grie-
chischen /ggos bedarf es keiner bleibenden Bezugnahme auf ein gegebe-
nes geoffenbartes Wissen.!> Das Prinzip kann vielmehr in der theooria
von der Vernunft unmittelbar geschaut werden. Das philosophische
Wissen um das Mal} im Anwesen mul3 nicht durch Goéttergestalten per-
sonifiziert werden, und es braucht keinen Glauben im Sinne des Chri-
stentums. Die Philosophie leistet, wie auch in jeder anderen Epoche,
eine eigentimliche Aufklirung!® die hier dazu fithrt, dal der griechische
Gott ganz in die Philosophie und die Vernunft aufgesogen wird und
ganz in der Vernunft aufgeht. Dennoch handelt es sich um Heiliges,
denn auch die Vernunft, von der Aristoteles spricht, ist eine gottliche,
auch wenn deren Gottlichkeit nicht mit detjenigen des christlichen oder
des judischen Gottes verwechselt werden darf, 1iB3t doch die géttliche
Vernunft des Aristoteles wenigstens partiell Anwesenheit bei sich zu.!’
Gottlichkeit besagt hier soviel wie Unwandelbarkeit, Unantastbarkeit.!>

send zu sein, dies zeichnet die Vernunft aus. Und welches Alles ist das? Was im Reden
und Handeln der Sterblichen durch seine Vortrefflichkeit einen Unterschied gemacht
hat. Genau deswegen der Rede wert bleibt. Was nicht nur ist, sondern gut, weil im
Vergleich: besser oder tiberlegen. Dies wiederum nach MalBgabe der Unterscheidung
des «wie es zu sein hatr vom «wie es nicht zu sein hat» als dem schlechthin anfinglich
GewuBten. Und zwar im Sinne dessen, was immer und iberall zu denken gibt. Genau
diese Gabe ist das Hochste. IThm kann nur dankend entsprochen werden. Dankbar fir
— so sahen es die Griechen — die Hertschaft des Rechts, deren Name Zeus ist.»

155 Anders der /logos des Christentums. Das «Wort», das «im Anfang» war und das
Gott war (Joh 1,1) mul} eigens und bleibend auf die iberverninftige Offenbarung be-
zogen bleiben.

156 Vgl. dazu die Diskussion iiber das Verhiltnis von Theologie und Aufklirung
zwischen Joseph Kardinal RATZINGER (F.A4.Z. 8.1.2000; If.), Eberhard JUNGEL
(F.A.Z. 18.1.2000, 48) und Wolfthart PANNENBERG (F.A.Z. 1.2.2000, 51). Dazu SCHEI-
ER, Claus-Artur, «Zeit, Glaube und Geschichte. Zum tragischen Grund des Christen-
tums», in: Braunschweiger Beitréige fiir Theorie und Praxis von RU und KU (2002) 2, 80—85.

157 ARISTOTELES, Metaphysik XII, 7; 1072b, 24ff.

138 Es ist hier an die Heiligkeit und Unantastarkeit der neuzeitlichen Wiirde des
Menschen erinnert, wie sie im Deutschen Grundgesetz vorkommt. Die Wiirde ist un-



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 155

So hat Derrida die eine Quelle der Religion, die auch mit dem Namen
Heidegger verbunden ist, durchaus zu Recht mit dem Heiligen, Sakralen,
Ganzen in Verbindung gebracht und demgegeniiber auf eine andere
Quelle verwiesen, die mit dem Namen Levinas und mit dem hebraischen
Glauben verbunden ist. Hier erhidlt sich die bleibende Bezogenheit des
Denkens auf die Offenbarung.

Kann nun auch von Derrida aus eine Spur zur hebriischen Weisheit
als einer zweiten Quelle des abendlindischen Denkens aufgenommen
werden? Gewil3 nicht im Sinne einer Konzeption, d. h. einer Bergung der
Weisheit in Philosophie, die parallel zur griechischen Konzeption statt-
finden wirde. Abgesehen von der — mit Derrida gesprochen — «alexan-
drinischen Promiskuitit»!® bewegen sich beide Denkwelten, die griechi-
sche und die hebriische, weitgehend getrennt. Dennoch ist die Heilige
Schrift der Israeliten dem abendlindischen Denken und Glauben nichts
Fremdes. In der Zweiten Epoche wird es als Altes Testament in den Ka-
non der christlichen Offenbarung aufgenommen. Stets christologisch
gedeutet, gibt es der spitantiken und mittelalterlichen Vernunft zu den-
ken. Auch in der Neuzeit, in welcher sich eigene Lesarten herausbilden —
ich erinnere nur an Pascals Rede vom «Gott Abrahams, Gott Isaaks,
Gott Jakobs», den er dem Gott der (frihneuzeitlichen) Philosophen ent-
gegensetzt —, bleibt das «Alte Testament» integraler Bestandteil abend-
lindischen Denkens und christlicher Kultur.

Eigenartigerweise wird gerade in derjenigen Phase des nachmetaphy-
sisch-modernen Denkens, in welcher eine Reihe von Denkern die Meta-
physik destruieren wollte, in welcher Heidegger die Tat der frithen grie-
chischen philo-sophia negierte und damit die Spur der griechischen sophia
zum Verloschen brachte und in der christlicher Glaube angesichts mo-
derner Negationen um sein Ubetleben rang, das europiische Judentum
weitgehend vernichtet. Ein abgriindiger Zusammenhang, der bisher noch
zu wenig bedacht ist! Doch ist es nicht zuletzt das Denken von Levinas
und Derrida, das auf den Zusammenhang von Holocaust und Metaphy-
sik aufmerksam macht — jedoch in wverkebrter Weise, ist doch nicht der
Holocaust in der Dynamik der Metaphysik angelegt, sondern gerade das
Fehlen der theo-logischen Bestimmung des Menschen ist die Bedingung
der Moglichkeit des Holocaust. Und dennoch: Die Frage nach Derridas
Gott und dem Anfang des abendlindischen Denkens fithrt unweigerlich
auch zu jenem Anfang, der sich zunichst auBerhalb des griechisch-

verdulBlerlich. Auch sie ist nicht einfach menschlich im Sinne einer weltlich naturwis-
senschaftlichen Anthropologie, auch sie ist theologischer Natur — deshalb auch der
Gottesbezug in der deutschen Verfassung.

15 DERRIDA, L’écriture et la différance 124 (s. Anm. 3).



154 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

abendlandischen Horizonts befindet, der durch die christologische Ver-
mittlung in diesen Horizont eintritt und der schlieBlich auch ohne die di-
rekte christologische Lektire Mal3gebliches zu sagen hat. Die Spur, die
Spur des Verloschens der Spur, die bei Derrida aufgenommen witd,
fuhrt daher zu einer Weisheit, die Derrida seinetrseits immer wieder de-
konstruiert und so auch de-limitiert. Die Weisung der Thora wird durch
die Dekonstruktion genau so verstellt und verschoben wie die griechi-
sche Weisheit. Es wird schlieBlich unméglich, der Thora zu gehorchen,
gerat doch auch ihre Bestimmtheit, ihre Kraft der Unterscheidung unter
den Verdacht, totalitir zu sein und die Ausléschung des Anderen betrei-
ben zu wollen. Insofern allerdings das Verloschen des Verloschens der
Spur in Anschlag gebracht wird, kann nach Derrida auch ein neues, im
wortlichen Sinn philo-sophisches Horen auf die Thora anfangen.

Schon ein erstes Hinhoren auf den Namen Gottes zeigt einen be-
merkenswerten Berithrungspunkt mit der Mitte Derridaschen Denkens,
der Frage nach der Prisenz und eine eigentiimliche Nihe zum parmeni-
deischen Anfang. Gott deutet Mose seinen Namen Jahwe als «Ich bin
der Ich-bin-da.»'® Wohl mit Bedacht wurde der Gottesnahme in det
Septuaginta mit ego ezmi ho oon (ich bin der Seiende) tibersetzt. Dies 143t
an das parmenideische «Seiende» denken. Doch sind die Unterschiede zu
beachten: Das eleatische «Seiende» gewihrt, wie auch der Gott des Aris-
toteles, dem Denken Anwesenheit bei sich. Datliber hinaus ist das «Sei-
ende» das, was in Wahrheit zu denken ist. Jahwe hingegen kann weder
sinnlich noch mit der Vernunft vernommen werden. Wohl aber werden
die Taten dieses Gottes in der Geschichte vernommen. S geben zu
denken. Dies gilt schon fiir das Handeln Gottes an Abraham, Isaak und
Jakob, zuhéchst aber die Errettung aus der Sklaverei in Agypten und die
damit verbundene Riick-Gabe des verheilenen Landes. So verhei3t die
Deutung des Gottesnamens als «Ich bin der Ich-bin-da» dem Volk den
Beistands Jahwe. Er ist da, um Israel heimzufiihren. Anders als Levinas
dies denkt, zielt das Grundschema judischen Heilsdenkens: Israel — Exil
— Israel sehr wohl auf die Heimkehr, vergleichbar der Riickkehr des
Odysseus nach Ithaka. Wie die Heimkunft des Odysseus, so sind auch
der Einzug und das Verweilen der Israeliten im Gelobten Land an das
Befolgen des Gesetzes gebunden. Nur der Gerechte, der das Gesetz
nicht Gberschreitet, kann in das Land kommen, nur er kann in Frieden
wohnen.

Inhaltlich stehen das frihgriechische und das frihjidische Gesetz
einander nahe. Sie enthalten ein groBle Anzahl sich entsprechender kon-

160 Exodus 3,14.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 155

kreter Weisungen. Auch die Zielsetzung ist gleich. Beide stellen einen
dathos dar, d. h. beide gewidhren menschliches Wohnen. In beiden Wei-
sungen wird der Mensch aufgefordert, sich von anderen und mehr noch
sich von sich selbst zu unterscheiden. Es kommt darauf an, dem Begeh-
ren eine Grenze zu setzen. Die gesetzten Grenzen dirfen nicht iber-
schritten werden, da sie im Ratschlul3 des Zeus bzw. im Willen Jahwes
ihten Grund haben. Im Fall der Ubertretung ist mit der Vergeltung durch
die Gottheit zu rechnen. In allem erhilt sich durchgehend der Tun-Et-
gehen-Zusammenhang. Der durch die Gerechtigkeit bestimmte Einzelne
und das durch sie bestimmte Volk wissen, die Anteile am Anwesen im
Sinne von Dasein, Wohnraum, Besitz und nicht zuletzt im Sinne von ge-
schuldeter Verehrung im Gottesdienst zu wahren. Doch anders als zhemis
und dikd, die Einsichtssache sind, ist das hebriische Gesetz Willenssa-
che. Die Entsprechung von géttlichem und menschlichem Willen ist
nicht schlechthin eine Forderung der Vernunft, sondern besondere For-
derung Jahwes. So beginnt der Dekalog mit der Vorstellung Gottes: «Ich
bin Jahwe, dein Gott, der dich aus Agypten gefithrt hat, aus dem Skla-
venhaus.»!6!

Der Dekalog besteht seinerseits aus zehn Grenzziehungen, die das
Verhiltnis des Einen zum Andern regeln und jeden Anderen als Anderen
zu seinem Recht kommen lassen. Das erste Gebot unterscheidet Gott
von allen anderen Goéttern. Hier steht nicht die Existenz von Gottern
zur Entscheidung an, denn Israel kennt in seiner frithen Zeit eine Viel-
zahl von ihnen. Allerdings soll lediglich Jahwe von Israel verehrt werden.
Sodann wird Gott von allen Geschopfen unterschieden. Nichts, was den
Menschen aus der Schépfung bekannt ist, kann als ein Bildnis Gottes
dienen. Gott allein ist der ganz Andere. Zwar mag jeder Andere ganz an-
ders sein, jedoch ist niemand der ganz Andere, auler Gott. Dies sei ge-
gen Derrida festgehalten. Auch die Tage der Menschen sind nicht alle
einfach nur einander andere. Ein Tag der Woche und nur dieser ist ganz
anders, weil dem ganz Anderen geweiht. Die tibrigen sieben Gebote zie-
hen Grenzen unter den Menschen, die nicht uberschritten werden diir-
fen. Hier wird das konkrete Anwesen des Anderen, d. h. sein Leben,
seine Ehe, sein Besitz, seine Ehre vor Ubergriffen geschiitzt.

Die Thora ist nicht einfach ein Gesetzeswerk von allgemein humaner
Bedeutung, sondern sie ist das Zeichen fiur den besonderen Bund, den
Gott mit seinem Volk geschlossen hat. Dieser besondere Bund soll

161 Exodus 20,1. Zum Ganzen siehe KAISER, Otto, Der Gott des Alten Testa-
ments. Theologie des AT 3: Jahwes Gerechtigkeit, Stuttgart 2003; auch LAUMANN,
Wolfgang, Die Gerechtigkeit der Gotter in der Odyssee, bei Hesiod und bei den Lyri-
kern, Rheinfelden 1988.



156 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

durch die Feststellung, dal3 die hebriische Weisung auch am Anfang des
christlich abendlindischen Denkens steht, nicht in Zweifel gezogen wer-
den, erkennen doch die christlichen Kirchen dieses besondere Verhiltnis
durchaus an.'®® Unabhingig davon ist jedoch zu bemerken, daf} der
Weisheit der Thora schon im Deuteronomium eine potentiell allgemeine
Relevanz angesehen wird, liegt doch in der Thora «die Weisheit und die
Einsichty (sophia kai synesis)'®> der Israeliten vor allen Volkern. Auch hier
ist in der Ubersetzung der Septuaginta der Seitenblick auf die griechische
Denkwelt zu bemerken, zumal wenn im selben Vers gefragt wird: «Wo
ist ein Volk, das so weise und wissend (sophos kaz epistamoon) ist.» Gemal
dem israelitischen Verstindnis kénnen die Gerechtigkeit, Weisheit, Ver-
nunftigkeit der Thora von allen Vélkern eingesehen werden, auch wenn
nur das Volk Gottes verpflichtet ist, die Weisung ganz und streng zu be-
folgen.

Innerhalb der abendlindischen Geschichte wird nur der Dekalog als
Kern des Gesetzes allgemein verpflichtend. Alle moralischen Vorschrif-
ten des Gesetzes lassen sich auf die Zehn Gebote zuriickfithren.!®* So
wird der Dekalog mit dem natiirlichen Sittengesetz, wie es auch aus der
griechischen Tradition tbernommen wird und sich in der Stimme des
natlirlichen Gewissens dufert, identifiziert und gilt schlielich fir alle
Menschen, fiir Juden, Christen und Heiden.'> Doch ist auch der christli-
che Begriff des besonderen Gottesvolkes nicht mehr ethnisch gebunden.
Zum Gottesvolk gehort nun, wer an Christus glaubt. Im neuzeitlichen
Kontext wird der Gedanke des Volkes Gottes noch einmal geweitet und,
um nur an Kant zu erinnern, auf alle Menschen bezogen, sofern sie nicht
nur pflichtgemil, sondern aus Pflicht handeln.!6

162 Bs sei hier nur auf die AuBerungen des Zweiten Vatikanischen Konzils in Lu-
men Gentium Nt. 16 (DH 4140) und Nostra Aetate Nr. 4 (DH 4198) sowie auch auf ein
neueres Schreiben der Pipstlichen Bibelkommission: Das judische Volk und seine
Heilige Schrift in der christlichen Bibel; Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls
152; 24. Mai 2001, hingewiesen.

163 Deuteronomium 4,5 LXX.

164 THOMAS VON AQUIN, Summa theologiae 1-2,100,3.

165 Bin erstes Anzeichen dafiir gibt es bereits im Rémerbrief des Paulus 2,12-16.
Entfaltet wird diese Identifikation in der mittelalterlichen Theologie, siche dazu etwa
THOMAS VON AQUIN, Summa theologiae 1-2,100.

Lee Vgl. KANT, Immanuel, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloBen Ver-
nunft (Akademie-Ausgabe Band VI), Berlin 1907, Drittes Stiick. Der Sieg des guten
Prinzips iber das bése und die Grindung des Reichs Gottes auf Erden. Hier werden

die Begriffe «ethisches Gemeinwesen», «Volk Gottes» und «Kirche» ineinander tberge-
fihrt.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 157

Die Offenbarung des Gottes Abrahams steht aber nicht blof3 am An-
fang der judischen und der christlichen Religion mit ihrer eigentimlichen
Nihe und Ferne zueinander, sondern — und darauf verweist auch Dert-
rida — auch am Anfang der islamischen Religion. Es bleibt hier nur zu
bemerken, daB auch Judentum und Islam sich selbst immer wieder mit
Hilfe des griechischen /ogos gedacht haben, um nur an Moses Maimoni-
des und Al Ghazali zu erinnern.

V. Schinff

«Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens.» Unter diesem Titel
sollte zunichst das Prinzip Derridaschen Denkens zum Vorschein ge-
bracht werden. Dieses proteische Nicht(-Prinzip) erscheint unter vielerlei
Namen: différance, choora, Pas, Hymen, Pharmakon, ’autrui, das Messiani-
sche, die Gerechtigkeit. Es tritt an die Stelle des metaphysischen Prin-
zips, welches letztlich in jeder Epoche der Philosophie theologisch ge-
dacht und mithin als Gott vorgestellt wurde. Es tritt aber auch an den
Ort der modernen Substitutionen des metaphysischen Gottes, vor allem
an die Stelle der Heideggerschen Fassung als Seyn oder Anwesen, ohne
allerdings erneut eine Substitution Gottes setzen zu wollen. Eben des-
halb bleibt das Derridasche Prinzip die Bestimmung zur Nicht-Bestim-
mung oder die Leere. Genauer gesagt: Es bewegt sich im Zwischenraum
von Bestimmung und Nicht-Bestimmung, Fiille und Leere, Sein und
Nichtsein. Die Logik dieses Zwischenraums lif3t sich fassen als Logik
des unendlichen Urteils oder der De-Limitation. Delimitiert wird unmit-
telbar der heideggersche Gedanke und dartiber hinaus die Geschichte der
Metaphysik im Ganzen. Heidegger selbst hingegen negiers die Geschichte
und sucht ihr gegeniiber einen anderen Anfang. Gegen Derrida ist nun
festzuhalten, dal3 es in der Tat einen Anfang gibt. Es sollte hier ange-
deutet werden, dafl am Anfang der Philosophie eine Beziehung zu einer
anfinglichen Gabe zu finden ist, die allerdings nicht mehr mit Heidegger
als Seyn, sondern als Weisheit vorzustellen ist. Parmenides verhalt sich
zu dieser Weisheit bejabend, indem er den Kerngedanken des griechischen
Mythos, der zuerst von Homer und Hesiod gedichtet wurde, in den Logos
tibersetzt. Uber diesen Logos kann die Logik des Mythos selbst aufgefun-
den werden. Der Grundgedanke der griechischen Weisheit ist: die ge-
rechte Ordnung des Anwesens als Bestimmung des Menschen, kurz: das
gottliche MaB3. Diesem Gedanken bleiben ex #egativo Heidegger und ex
de-limitatione Derrida verbunden. Damit kann jetzt der grenzenlosen
Hettschaft/Subversion der Dekonstruktion ihretrseits eine Grenze ge-
setzt werden. Derridas Prinzip kann verabschiedet werden. Allerdings
bleibt es als dritte Art des Verhaltens zur griechischen Weisheit, die uns



158 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

heute im wortlichen Sinn Malgebliches zu sagen hat, begrenzt giltig.
Derrida hat seinen Ort innerhalb der Sphire des medialen Sprachalltags.
Das Sagen der Weisheit kann nun aber in unserer nach-postmodernen
Sprachwirklichkeit wieder vernommen werden.

Von Derrida fihrt Gber Levinas auch eine zweite Spur zu jenem an-
deren Anfang, der sich zunichst aulerhalb des Griechischen findet, der
den Weg des Abendlandes allerdings kreuzt. Seit Tod und Auferstehung
des gesetzestreuen Juden Jesus Christus gibt die hebrdische Weisung
auch der nunmehr christlichen Philosophie zu denken und das — insofern
sich die verninftige Liebe zur Weisheit auch tber die Metaphysik hinaus
erneuert — bis heute. Dabei erscheint das Alte Testament nicht nur als
notwendige Vorgeschichte zum Neuen. Als solche gehort es zur Gabe
der Zweiten Epoche an uns. Der Anweg, der mit Derrida beginnt, fithrt
aber zum ersten Anfang des Denkens. In je eigener Weise, stets von ein-
ander zu unterscheiden und doch einander nahe, bilden die griechische
#nd die hebriische Weisung die Gabe der Ersten Epoche unserer Ge-
schichte an uns.



	Adieu : Derridas Gott und der Anfang des Denkens

