
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Adieu : Derridas Gott und der Anfang des Denkens

Autor: Ruhstorfer, Karlheinz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761181

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761181
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Karlheinz Ruhstorfer

Adieu
Derricks Gott und der Anfang des Denkens

In seiner Rede anläßlich des Todes von Emmanuel Levinas macht
Jacques Derrida klar, daß er das Wort «Adieu» in gewisser Weise Levinas
verdankt: «<à-Dieu>, [...] jenes Wort, das zu denken beziehungsweise
anders auszusprechen er mich gelehrt hat.»1 Derrida hört in diesem Wort
dreierlei: 1. einen Gruß (salut) und eine Segnung (bénédiction), durchaus
auch bei einer Begegnung. 2. einen Gruß und eine Segnung bei einem
Abschied, manchmal einem endgültigen. 3. eine Beziehung zu Gott und
zwar als «l'à-dieu [das Bei-Gott/Auf-Gott-hin], das Für-Gott oder das

Vor-Gott vor jedem/vor allem und bei jedem Bezug zum Anderen, bei
jedem anderen Adieu. Jeder Bezug zum Anderen wäre, vor und nach
allem, ein Adieu.»2 Damit wäre bereits ein erster Hinweis darauf gegeben,
wer Derridas Gott ist: der Andere, jeder Andere, der ganz Andere. Insofern

das Denken als ethisches Denken auf den Anderen ausgerichtet ist
und von ihm her bestimmt wird, kann auch gesagt werden: Das Denken
nimmt seinen Anfang vom Anderen her. Doch bleibt diese Bestimmung
vorläufig und, wie sich zeigen wird, einseitig.

Wenn nun die vorliegende Untersuchung den Titel «Adieu» trägt, so
soll damit dreierlei gesagt sein: Zum einen wird dem Prinzip Derrida-
schen Denkens ein Gruß entgegengebracht. Es soll zum Vorschein
kommen und gewürdigt werden. Zum Zweiten meint das «Adieu» auch
eine Benediktion, ein Für-gut-Heißen des Derridaschen Denkens
angesichts seiner nicht unmöglichen Verabschiedung. Es hat seine Grenze
erreicht. Dem Prinzip Derridas soll der Abschied gegeben werden, und
zwar in eine Gewesenheit hinein, welche ein Bleiben impliziert. Zum
Dritten ist zu fragen: Auf welchen Gott hin bewegt sich das Denken in
diesem Abschied? Vor welchem Gott ereignet sich dieses Vergehen? Um

1 DERRIDA, Jacques, Adieu à Emmanuel Lévinas, Paris 1997, 9. — Die Übersetzungen

aus dem Französischen wurden grundsätzlich von mir besorgt. ICR.
2 DERRIDA, Jacques, Donner la mort. L'éthique du don. Jacques Derrida et la pensée

du don. Colloque de Royaumont décembre, Paris 1992, 50f.



124 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

diese Fragen schließlich beantworten zu können, wird zunächst das

Denken Derridas im Kontext von Heidegger und Levinas situiert (I. Jew-
greek is greekjew). Sodann wird das Prinzip Derridas inhaltlich (II.
Derridas Gott) und formal (III. Derridas Logik) bestimmt. Schließlich

gilt es — mit Verweis auf Heideggers Rede von der alätheia — einen
verborgenen Grund der Geschichte offen zu legen (IV. Der verdrängte
Anfang des abendländischen Denkens). Hierbei wird einerseits der griechische

Anfang kurz angedeutet und andererseits auf den anderen Anfang
hingewiesen, welchen die Offenbarung an Israel darstellt.

I. Jewgreek is greekjew

«Hebraism and Hellenism, — between these two points of influence moves

our world.»3 Mit diesen Worten von Matthew Arnold beginnt Derridas

Essay über Emmanuel Levinas, Gewalt und Metaphysik, der 1964
erstmals veröffentlicht wurde. Derrida weist Levinas darin einen Ort in
jenem Geschehen von weltgeschichtlicher Tragweite zu, das als Tod der

Philosophie, als Vollendung der Metaphysik, als Uberwindung der onto-
theologischen Geschichte des Denkens verschiedene Interpretationen
erfahren hat.4 Dabei gilt Hegel, insofern er als Vollender der klassischen

Metaphysik angesehen wird, in Levinas frühem Hauptwerk Totalität und
Unendlichkeit als der «größte Angeklagte»5. Husserl und Heidegger nun,
die in je eigener Weise die traditionelle Philosophie zu überwinden
versuchen, bleiben nach Levinas und Derrida dennoch voll und ganz der
Metaphysik verhaftet, die sie letztlich auch noch im Modus der Negation
stets neu restituieren.6 Erst Levinas habe hier einen neuen Weg beschritten.

Das Denken von Levinas ruft
«[...] uns zur Dislokation des griechischen Logos auf, zur Dislokation unserer

Identität und vielleicht der Identität im allgemeinen; es ruft uns auf, den

griechischen Ort und vielleicht den Ort überhaupt zu verlassen, damit wir

3 DERRIDA, Jacques, L'écriture et la différance, Paris 1967, 115. Es sei hier nur am
Rande angemerkt, daß Derrida selbst einer europäisierten algerisch-jüdischen Familie
entstammt. Immer wieder hat Derrida auf seine Herkunft Bezug genommen, so etwa in:
OERS., «Circonfessions», in: Jacques Derrida par Geoffrey Bennington et Jacques Derrida,

Paris 1991. Zum Verhältnis von Jacques Derrida zum Judentum siehe auch J.
VALENTIN, «Der Talmud kennt mich. Jacques Derridas Judentum als Unmöglichkeit des

Zu-sich-Kommens», in: DERS./WENDEL, Saskia (Hgg.), Jüdische Traditionen in der
Philosophie des zwanzigsten Jahrhunderts, Darmstadt 2000, 279—296.

4 Vgl. ebd.
5 DERRIDA, L'écriture et la différance 125 (s. Anm. 3).
6 Siehe dazu LETZKUS, Alwin, Dekonstruktion und ethische Passion. Denken des

Anderen nach Jacques Derrida und Emmanuel Levinas, München 2002, 299.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 125

auf etwas zugehen, das selbst keine Quelle und kein (den Göttern zu gastlicher)

Ort mehr ist, auf eine Respiration, ein prophetisches Wort, das nicht
nur früher als Piaton, nicht nur früher als die Vorsokratiker, sondern
jenseits allen griechischen Ursprungs gesprochen [soufflé] hat, hin auf das
Andere des Griechischen (aber das Andere des Griechischen, wird es das

Nicht-Griechische sein? Vor allem, könnte es das Nicht-Griechische genannt
werden? [...]).»7

Wodurch aber — in der Darstellung Derridas — ist jenes Denken
ausgezeichnet, das als das «Griechische», die «Metaphysik», die «Onto-Theolo-
gie» bezeichnet wird, und das sich von Parmenides, von Piaton bis hin
zu Husserl und Heidegger erstreckt? Die «Herrschaft des Selben und des

Einen (andere Namen für das Licht des Seins und des Phänomens)» habe
seit dem griechischen Anfang des Denkens zu einer Unterdrückung
geführt, «die gewiß mit keiner anderen in der Welt vergleichbar ist»8. Diese

«ontologische oder transzendentale Unterdrückung» sei auch der

«Ursprung und das Alibi jeder Unterdrückung in der Welt»9. Im Begriff der
Totalität, der die abendländische Philosophie beherrsche, nehme
metaphysisches Denken seine feste Gestalt an. Jene Einheit und Ganzheit
aufzusprengen ist Levinas' und mithin auch Derridas Anliegen. Levinas
halte der herkömmlichen Metaphysik keine neue Dogmatik, keine
Religion, nicht einmal eine Moral entgegen. Er beziehe sich — in seiner
Philosophie — auch nicht auf «hebräische Thesen oder Texte»10. Er wolle
vielmehr in einem «Rückgriff auf die Erfahrung selbst» einen neuen
Anfang des Denkens im «Ubergang und Ausgang zum Anderen» (passage et
sortie vers l'autre), in dem, was es an «unreduzierbarstem Anderen» gibt,
im Anderem als «Fremdem» (autrui) finden.11

Nun erinnert die Grundstruktur dieses Denkens zunächst in der Tat
noch an die Bestrebungen seit Feuerbach oder Marx, dem Überbau der

theologischen Philosophie mit einer Besinnung auf die «Sinnlichkeit»
wirklicher Menschen, auf die Realität des Proletariers, die Unterdrückung
und mehr noch den Entzug am Eigentlichsten des nunmehr weltlich
gewordenen Menschen zu begegnen.12 Stets wird bei Marx, Nietzsche und
Heidegger ein positiver Urzustand angenommen, der durch die fort-

7 DERRIDA, L'écriture et la différance 122 (s. Anm. 3).
8 Ebd. 122f.
9 Ebd. 123.
10 Ebd.
11 Ebd.
12 Heribert BOEDER hat Marx, Nietzsche und Heidegger als die «Kernbesinnung

der Moderne» dargestellt, siehe ÜERS., Das Vernunftgefüge der Moderne, München
1988.



126 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

schreitende Herrschaft des Kapitals, der chrisdichen Moral und der Technik

zerstört worden ist. Den Höhepunkt der Enteignung erfahren Marx,
Nietzsche und Heidegger in der je eigenen geschichtlichen Gegenwart.
Diese Erfahrung ist der Anfang ihres jeweiligen Denkens. Die herrschende
Negativität gilt es nun ihrerseits zu negieren. In der «proletarischen
Revolution», in der «Umwertung aller Werte», in der «Kehre», die jeweils
für die Zukunft erhofft werden, soll ein neuer, positiver Endzustand
hergestellt werden. Das Andere und Negative wird in dieser künftigen letzten

Krisis vernichtet bzw. der Selbstvernichtung überlassen. Von dieser
modernen Negation der Negation ist die Hegeische «Aufhebung», in
welcher das Andere immer auch bewahrt ist — und dies muß gegen Levinas
und Derridas Sicht betont werden -, abgründig verschieden.

Welches ist nun die ursprüngliche Erfahrung von Levinas? Es ist
genau jene Negation der Negation, die Vernichtung des Anderen — im
Holocaust. Diese wird nicht nur mit der Aufhebung Hegels gleichgesetzt,
sondern letztlich auf die parmenideische Scheidung von Sein und Nichtsein

und damit auf den griechischen Anfang des metaphysischen Denkens

zurückgeführt. Die Identität des Seienden mit sich selbst und der
Ausschluß seines Anderen wird hier als der Ausgangspunkt des
abendländischen Denkens schlechthin angesehen, das in letzter Konsequenz
zum Holocaust, zur Vernichtung des Anderen, des zum Abendländisch-
Griechisch-Christlichen Fremden, führe.13

Wie aber kann Levinas ein Denken inszenieren, das nicht mehr auf
Einheit und Identität basiert? «Wir möchten uns auf den Weg machen
auf einen Pluralismus hin, der nicht in Einheit fusioniert, und, wenn es

gewagt werden kann, mit Parmenides brechen»14. Dieser «Vater-Mord»
impliziert zunächst einen Bruch mit der Logik des Abendlandes, mit dem
Satz vom Widerspruch (der aristotelischen Ubersetzung der parmenide-
ischen Scheidung von «wie es ist» und «wie es nicht ist»), dem Satz vom
ausgeschlossenen Dritten, all jenem, was Levinas als formale Logik
bezeichnet.15 Eben diese Verabschiedung der Alternative von Seiendem und
Nicht-Seiendem zerbricht auch die Vorstellung der Erfahrung als Erfahrung

des Gegenwärtigen. Nicht das gegenwärtige Eine wird erfahren,
sondern das Andere, das seine Spur hinterlassen hat, ohne jemals zur Ge-

13 Siehe dazu LEVINAS, Emmanuel, Totalité et Infini. Essai sur l'extériorité, La Haye
1961, 16f. Vgl. auch die Widmung von DERS., Autrement qu'être ou au-dela l'essence,
La Haye 1974. Ebenso DERRIDA, Jacques, Glas, Paris 1974; DERS., Feu la cendre, Paris

1986, und DERS., Donner la mort, passim (s. Anm. 2).
14 LEVINAS, Emmanuel, Le temps et l'autre, Montpellier 1979, zit. nach DERRIDA,

L'écriture et la différance 132 (s. Anm. 3).
15 DERRIDA, L'écriture et la différance 135 (s. Anm. 3).



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 127

genwart zu kommen.16 Hierin sucht Levinas einen Ausweg aus jenem
«archäo-teleologischen» Denken, in dessen zirkulärer Bewegung ein

ursprünglicher Zustand angenommen wird, der in Zukunft wiederkehrt.
Die Rückkehr zum Selben, zur ursprünglichen Positivität ist nach Levinas

ein Wesenselement abendländischer Philosophie, das sich in allen

Erwartungen einer anderen, eschatologischen Zukunft finde, wie sie

zuletzt Heidegger in seiner Erwartung der Ankunft des Seins gedacht habe.

Der «künftige Gott» Heideggers sei demnach die letzte Erscheinungsform

eines Denkens, das seine mythische Präfiguration im Mythos von
Odysseus habe. Unverändert kehre Odysseus in seine Heimat zurück. Seine

Abenteuer in der Fremde erscheinen zuletzt imaginär.17 Levinas setzt
der Odyssee den Mythos von Abraham entgegen, «der seine Heimat auf
immer für ein noch ungekanntes Land verläßt und der seinem Knecht
verbietet, seinen Sohn zu jenem Ausgangspunkt wieder zurückzuführen»18.

Der griechische Gott der Identität, der stets als Grund, als Wesen,
als Sein, als Identität gedacht worden sei, soll durch einen Gott der
Alterität substituiert werden.

Wenn man wie Levinas die Erfahrung des Anderen «Judaismus»
nennt, was für Derridas stets bloß eine Hypothese ist19, und wenn diese

Ausrichtung an Abraham, der Hebraismus, als die Alternative zum
Griechischen eingeführt wird, dann — so Derrida — sitze man der Illusion auf,
das Griechische schlicht hinter sich zu lassen und negieren zu können.
Damit habe sich ein Rest der alten in Oppositionen denkenden Logik bei
Levinas erhalten.20 Derrida betont mit Levinas gegen Levinas: «Man muß
immer philosophieren.»21 Das griechische Erbe des Denkens sei nicht
zugunsten einer hebräischen Alternative aufzugeben. Entsprechend weigert

sich Derrida, die Frage «Sind wir Juden? Sind wir Griechen?» zu
beantworten: «Wir leben im Unterschied des Jüdischen und des Griechischen,

der vielleicht die Einheit dessen ist, was man Geschichte nennt.»22

Jedoch gibt Derrida genau dieser Unterschied als Unterschied, der
keinerlei Aufhebung zuläßt, zu denken, und so endet seine Auseinandersetzung

mit Levinas sinnigerweise mit einem Verweis auf ein Wort aus dem
Ulysses von James Joyce: «Welches ist die Berechtigung, welches ist der

16 Ebd. 142, Anm. 1 (s. Anm. 3).
17 LETZKUS, Dekonstruktion und ethische Passion 222 (s. Anm. 6).
18 LEVINAS, Trace de l'autre 191, zit. nach DERRIDA, L'écriture et la différance

228, Anm. 1 (s. Anm. 3).
19 DERRIDA, L'écriture et la différance 226 (s. Anm. 3).
20 Siehe dazu LETZKUS, Dekonstruktion und ethische Passion 305 (s. Anm.6).
21 DERRIDA, L'écriture et la différance 227 (s. Anm. 3).
22 Ebd.



128 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

Sinn der Kopula in diesem Satz des vielleicht hegelischsten aller modernen

Romanciers: <Jewgreek is greekjew. Extremes meet>?»23

Die Begegnung von Jacques Derrida und Emmanuel Levinas ist mit
Gewalt und Metaphysik erst an einem Anfangspunkt. Während Levinas die

Kritik Derridas, die er als einen «assassinat sous narcose»24 empfand, zu
einer dekonstruktivistischen Wende veranlaßte, wird Derrida von der

Ausrichtung Levinas auf den «Anderen» — um im Jargon zu bleiben —

<kontaminiert>. Derrida verdankt seine «ethische Wende» der Vorgabe
von Levinas.25

II. Derridas Gott

Für die Frage nach Derridas Gott und dem Anfang des Denkens ist jetzt
das Tableau mit folgenden Elementen angerichtet:

Auf der einen Seite das Denken Heideggers. Heidegger negiert den
Gott der «onto-theologischen» Tradition, jener Tradition, die Gott als

das höchste Seiende, nicht aber als das Sein selbst gedacht habe. Das
Sein selbst sei im Verlauf der Geschichte zunehmend in Vergessenheit
geraten, zumal in der neuzeitlichen Fassung Gottes als Subjekt und in
der letzten Verwandlung der Metaphysik, in der Technik. In äußerster
Verhaltenheit erwartet nun der späte Heidegger die Ankunft des «letzten
Gottes», der in der «Verweigerung» erfahren wird, und zwar «aus dem

ursprünglicheren Wesen des Seyns, wie es im Denken des anderen
Anfangs aufleuchtet.»26 «Der letzte Gott ist nicht das Ende, sondern der
andere Anfang unermeßlicher Möglichkeiten unserer Geschichte.»27 Der
andere Anfang des Denkens verweist über den griechischen Anfang der

Philosophie bei Parmenides und Piaton hinaus in eine unbestimmte
Anfänglichkeit. Unbestimmt wie der Anfang muß auch die Zukunft dieses

Gottes sein. Der letzte Gott als Substitut für den Gott der Metaphysik

23 Ebd. — Die Frage der Kopula im Denken der Postmoderne hat Claus-Artur SCHEI-
ER beispielsweise in folgendem Aufsatz herausgearbeitet: «Nur noch eine Spur der Spur?
Vom schwierigen Verhältnis des philosophischen Denkens zur theologischen Tradition»,

in: Braunschweiger Beiträge für Theorie und Praxis 96 (2001) 2, 45-49.
24 Zitiert nach LESCOURRET, Marie-Anne, Emmanuel Levinas, Paris 1994, 320.
25 Das Verhältnis dieser beiden Denkwege zueinander hat luzide Alwin LETZKUS,

Dekonstruktion und ethische Passion, herausgearbeitet (s. Anm. 6).
26 HEIDEGGER, Martin, Gesamtausgabe, Bd. 65, Abt. 3, Unveröffentlichte

Abhandlungen, Vorträge - Gedachtes - Beiträge zur Philosophie (vom Ereignis), Frankfurt

am Main 1989, 411.
27 Ebd.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 129

bestimmt sich vor allem negativ: «Der ganz Andere gegen die Gewesenen,

zumal gegen den christlichen.»28
Auf der anderen Seite das Denken Levinas'. Auch Levinas substituiert

den Gott der griechisch-christlichen Theologie und Philosophie, dies

jedoch in einer doppelten Strategie. Einerseits schafft er in seiner
Philosophie Platz für einen «nicht durch das Sein kontaminierten Gott»29. Dabei

vermeidet er jedoch die Geste der Negation, vielmehr gleich einer
Limitation oder einem unendlichen Urteil30 verschiebt sich die Spur dieses

Gottes ins Endlose. Zwar ist dieser Gott der «ganz Andere», doch derart,
daß er in jedem Anderen, auf dem Antlitz jedes Menschen seine Spur
hinterlassen hat. Andererseits verweist Levinas ausdrücklich auf den Gott
der jüdischen Tradition, so vor allem in seinen schriftexegetischen Werken.

Diese beiden «Ordnungen» hat er jedoch streng voneinander
geschieden.31 Damit bleibt die konkrete Bestimmung Gottes, wie sie aus
der Tora hervorgeht, auch bei Levinas außerhalb der eigentlichen Sphäre
des Denkens als Philosophie. Auch sein Gott bleibt damit, wie der Gott
Heideggers, unbestimmt, weil philosophisch unbestimmbar.

Derrida geht in seinem späten Aufsatz Glaube und Wissen. Die beiden

Quellen der <Keligion> an den Grenzen der bloßen Vernunft noch einmal auf
die Position von Heidegger und Levinas ein, und er ordnet Heidegger
der Quelle des «Heilen», «Heiligen» (saint, sacré, holy) und Levinas der
Quelle des «Glaubens», des «Vertrauens» (croyance, foi, crédit) zu.32

Heidegger, der stets bemüht war, das Denken vom Glauben zu trennen, der

gegen den christlichen Glauben polemisierte33, stehe für eine «Theiolo-
gie» (einen Diskurs über die Göttlichkeit des Göttlichen).34 Levinas
hingegen, der die Heiligkeit des jüdischen Gesetzes dem
heidnisch-griechisch-christlich Sakralen und damit auch Heideggers Begriff des Heili-

28 Ebd. 403.
29 LEVINAS, Autrement qu'être X (s. Anm. 13).
30 Dazu weiter unter im Abschnitt über Derridas Logik.
31 Siehe POIRIÉ, François, Emmanuel Levinas. Qui êtes-vous? Lyon 1987, 111.
32 DERRIDA, Jacques, «Foi et savoir. Les deux sources de la <religion> aux limites de

la simple raison», in: La religion. Séminaire de Capri; [le 28 février 1994] sous la dir. de

Jacques Derrida Avec la participation de Maurizio Ferraris, Paris 1996, 9—86, 76.
33 HEIDEGGER, Martin, Der Spruch des Anaximander: «Der Glaube hat im Denken

keinen Platz», in: DERS., Holzwege, Frankfurt am Main 1950, 343, dazu DERRIDA,
Foi et savoir 21, 78 (s. Anm. 32).

34 DERRIDA, Foi et savoir 78 (s. Anm. 32).



130 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

gen entgegensetzt35, vertrete eine «Theologie» (Diskurs über Gott, den

Glauben, die Offenbarung).36
Derridas eigener Versuch kann als ein beständiges Oszillieren

zwischen diesen beiden Ansätzen charakterisiert werden.37 Angesichts der
beiden Quellen konstatiert Derrida eine «Aporie, in der wir um uns
schlagen/wir gegen uns streiten.»38 Die Bewegung zielt auf einen dritten

Ort, «der vielleicht mehr ist als bloß vor-ursprünglich, anarchischer als

alle anderen Orte und widerspenstiger gegen das Archiv, keine Insel [sc.

Ithaka], kein Gelobtes Land, eine gewisse Wüste, die nicht die Wüste der

Offenbarung ist, sondern eine Wüste in der Wüste, eine Wüste, welche
die Wüste ermöglicht, eröffnet, gräbt, aushöhlt, ins Unendliche verlängert.»39

Derrida macht deutlich, daß diese Wüste ursprünglicher ist als

jede mögliche konkrete Religion und jeder onto-anthropo-theologische
Horizont. Dennoch finden sich in der Wüste auch — allerdings noch
unsichtbar — jene beiden Quellen (der Religion), die Derrida nun provisorisch

als das «Messianische» (die jüdisch-levinassche Quelle) und die
choora (die griechisch-heideggerische) umschreibt. Damit benennt Derrida

aber zwei Schlüsselbegriffe seines dekonstruktivistischen
Programms, die ihrerseits, neben einer Reihe anderer Begriffe wie Diffé-
rance, Hymen, Pas, Pharmakon gewissermaßen das «ursprüngliche
Supplement» bilden, mit welchem Derrida die Öffnung benennt, welche
durch die Dekonstruktion all jener «Namen für Begründung, Prinzip oder
Zentrum», nämlich (eidos, arche, telos, energeia, ousia, Essenz, Existenz,
Substanz, Subjekt, aletheia, Transzendentalität, Bewußtsein, Gott, Mensch
usw.)» entstanden ist.40 Derridas Hauptthema ist es, die «Bestimmung des

Seins als Präsen^p> in den eben genannten Begriffen zu dekonstruieren.41
Damit wird auch das Wort und die Sache Gott in die Bewegung der
Dekonstruktion gezogen, welche — anders als bei Heidegger und Levinas —

keine Substitution durch einen neuen «ganz anderen» Gottesbegriff zuläßt.
Dennoch befinden sich gerade jene beiden Quellen der Religion in der
Wüste, welche der Tod, die Tode Gottes hinterlassen haben. Doch zielt
Derridas Absicht nicht darauf, hier eine neue Oase, ein neues Ithaka, ein

35 Vgl. v.a. LEVINAS, Emmanuel, Du sacré au saint. Cinq nouvelles lectures talmu-
diques, Paris 1977.

36 DERRIDA, Foi et savoir 21 (s. Anm. 32).
37 LETZKUS, Religion zwischen Glaube und Vernunft. Ein theo-topologischer

Versuch nach Jacques Derrida (Manuskript), 14.
38 DERRIDA, Foi et savoir 26 (s. Anm. 32).
39 Ebd.
40 DERRIDA, L'écriture et la différance 411 (s. Anm. 3).
41 Ebd.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 131

neues Gelobtes Land zu kultivieren, sondern die «Wüste in der Wüste»
offen zu legen.42 Es soll hier eine «andere <Toleranz»> gefunden werden.
Damit spielt Derrida auf die Aufklärung, ihre Toleranz in Sachen Religion

und ihre Menschheitsreligion (z. B. Lessing) an. Doch geht es nicht
darum, die vielen Religionen ausgehend von einem neuen Einheitsprinzip

(Freiheit, Subjekt) zu tolerieren, wie dies die Aufklärung getan hat,
auch nicht darum, eine neue Vernunftreligion (Kant) zu stiften, sondern
die Logik des Adieu in Anschlag zu bringen:43 Verabschiedung des

bisherigen Gottes, Bewegung auf einen Gott zu, der Nicht-Gott (a-dieu) ist.
Dieses ständige Oszillieren zwischen Negation und Affirmation, das

nirgends zum Stillstand gebracht werden kann, kennzeichnet Derridas
«Religion ohne Religion» und seine «Religion vor der Religion»44. Im Folgenden

werden die beiden Quellen in ihrer Beziehung zu Derridas (Nicht-)
Prinzip kurz vorgestellt.

1. Die choora und die différance

Die Ausführungen des Timaios in der gleichnamigen Schrift Piatons
über das Entstehen der Welt beginnen mit einem Anruf Gottes.45 Ohne
dessen Beistand sind Ausführungen über das All nicht möglich. Sodann
stellt Timaios die erste und grundlegende Unterscheidung vor: diejenige
zwischen dem «fortwährend Seienden», das kein Entstehen hat {genesis),

und dem «fortwährend Werdenden» (gignomenon), aber «nimmerdar
Seienden.» Das eine ist der noäsis zugänglich, das andere der prälogischen
aisthäsis,46 In einem zweiten Anlauf führt Platon/Timaios eine genauere
Unterscheidung ein. Neben die nooutnena und die phainomena tritt nun
eine «dritte Gattung» {triton genos).47 Sie ist durch das Vermögen (djnamis)
ausgezeichnet, alles Werdende in sich aufzunehmen. Diese reine
Abstraktion von jeder konkreten Form kann nur in einem gewissen
«Bastarddenken», einem «unehelichen/unreinen Begreifen» {logismooi tini
nothooi) erfaßt werden.48 Da es strenggenommen keine intelligible Form

42 Vgl. DERRIDA, Foi et savoir 26, 33 (s. Anm. 32).
43 DE VRIES, Hent, Philosophy and the Turn to Religion, Baltimore 1999, 37, auch

ebd. 27.
44 Vgl. DERRIDA, Donner la mort 53 (s. Anm. 2). Siehe auch CAPUTO, John D.,

The prayers and Tears of Jacques Derrida. Religion without Religion, Blooming-
ton/Indianapolis 1997, 37 und LETZKUS, Religion zwischen Glaube und Vernunft 16

(s. Anm. 37).
45 PLATON, Timaios 27c,d.
46 Ebd. 27d,e.
47 Ebd.48e.
48 Ebd. 52b.



132 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

hat, kann es im eigentlichen Sinn überhaupt nicht durch die Vernunft
erfaßt werden, und da es keine sinnliche Gestalt hat, ist es auch der sinnlichen

Wahrnehmung und einer entsprechenden Auffassung {doxa) des

Sinnlichen entzogen. Dennoch muß nach Piaton dieses dritte Prinzip
neben und zwischen dem Seienden und dem Werdenden als «Raum»,

«(Leer-)Stelle» (choora) notwendigerweise angenommen werden.49

Wenn Derrida nun die choora als die griechische Quelle der Religion
einführt (s. Foi et savoir), wenn er die choora in seinem Tripdchon Sur le

nom bespricht, so nicht, um eine Exegese Piatons zu geben, sondern um
«eine exemplarische Aporie des platonischen Textes» zu situieren.50 Derrida

versucht, über den Namen der choora in die Ritzen des platonischen
Denkens einzudringen, dieses aufzusprengen und zu dekonstruieren.
Dennoch will die Bezugnahme auf die choora mehr besagen, denn sie ist —

neben der «Ur-Spur» (archi-trace), der «Ur-Schrift» (archi-écriture), der
«Marke-Mark-Marsch» (marque-marge-marche) u. a. — ein Element in der
Kette von nicht synonymen Substituten für den (Nicht-)Begriff der diffé-

rance, der seinerseits ein (Nicht-)Substitut für den metaphysischen Begriff
Gottes, des Anfangs {archa), des Prinzips ist.51 «Je nach den Erfordernissen

des Kontextes» helfen diese Substitute, wie schon die différance selbst,

zur «Subversion jeglichen Reiches» anzustiften.52 Weder die différance

noch ihre Substitute haben ein Reich. Sie herrschen nicht, sie bestimmen
nicht, sie bestimmen zu nichts. Sowohl das «Reich Gottes» im Sinne des

Gelobten Landes als auch das heimatliche Königreich des Odysseus oder
das platonische Reich der Ideen werden dekonstruiert. Die choora oszilliert

aber auch nicht einfach zwischen dem Geistigen und dem Sinnlichen;

sie schwankt nicht zwischen zwei Polen einer logisch erfassbaren

Opposition hin und her, sondern sie schwankt zwischen zwei Gattungen
des Schwankens: «der zweifachen Ausschließung (weder noch) und der
Teilnahme (zugleich und/sowohl dieses als auch jenes)»53.

Schon die différance zwang Derrida dazu, Umwege, Perioden, eine

Syntax zu beschreiten, die der «negativen Theologie manchmal zum
Verwechseln ähnlich sehen.» Doch läßt er keinen Zweifel daran, daß das,

was mit différance bezeichnet wird, nicht theologisch, nicht einmal im
negativsten Sinne der «negative Theologie» ist.54 Die negative Theologie ha-

49 Ebd. 52d.
50 DERRIDA, Khôra, Paris 1993, 3.
51 Vgl. DERRIDA, Jacques, «La différance», in: DERS., Marges de la philosophie,

Paris 1972, 2-39, 13.
52 Ebd. 22.
53 Vgl. Derrida, Khôra 19 (s. Anm. 50).
54 DERRIDA, La différance 6 (s. Anm. 51).



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 133

be stets die endlichen Kategorien der Essenz, Existenz und Präsenz
negiert, um auf einer höheren, unbegreifbaren, (inconcevable), unaussprechlichen

(ineffable) Ebene eine «Supraessentialität» etc. wiederzugewinnen.55

Wie noch gezeigt werden soll, lehnt Derrida generell eine Logik
der Negation ab, die stets auf eine neue Position führt. Nicht nur lasse

sich die différance auf keine ontotheologische Wiederaneignung zurückführen,

sondern sie eröffne den Raum für die Onto-Theologie, ihr
System, ihre Geschichte, deren Grenzen stets transgredierend.56 Wollte
man Derridas Reden über Theologisches einen Namen geben, so könnte
man an Stelle von negativer wohl von de-limitierender Theologie sprechen.
Der Ausdruck «De-limitation» wird noch zu klären sein. Auch hinsichtlich

der choora stellt Derrida fest, daß es in bezug auf sie «weder negative
Theologie noch Denken des Guten, Einen oder Gottes jenseits des Seins»

gebe.57 Derrida sieht der negativen Theo-logie ihre «griechisch-lateinische
Herkunft» an. Sie zeichnet sich dadurch aus, eine Sprache (langage) zu
sein58, eine Sprache, deren innerstes Element der logos ist. Lediglich dort,
wo der logos durch den «Namen» ersetzt wird, wo nichts an logischer
Bestimmtheit bleibt — außer dem Namen —, kann nach Derrida das

Denken dem Namen Gottes gerecht werden.59 Deshalb wird auch die
choora selbst seitens ihres Namens eingeführt: «Choora kommt zu uns und
zwar als der Name.»60

Nicht ohne Bedacht nimmt Derrida Bezug auf Hegel — den
Endpunkt logischer Philosophie —, wenn er den Moment in den Blick faßt, an
welchem «die Philosophie ernsthaft» wird, nämlich den Moment, «wo sie

den sicheren Weg der Logik einschlägt: mit Platon.61 Mit Piaton erwache
die Philosophie aus ihrem «mythologischen Schlummer»62. Es ist hier
vorausblickend zu fragen, ob wohl Parmenides, seine Scheidung von
Seiendem und Nicht-Seiendem, welche den Anstoß auch noch für den pla-

55 Ebd.
56 Ebd.
57 DERRIDA, Khôra 4 (s. Anm. 50).
58 DERRIDA, Jacques, Sauf le nom, Paris 1993, 41.
59 DERRIDA, ebd. 80: «Dans le moment le plus apophatique, quand on dit : <Dieu

n'est pas>, <Dieu n'est ceci ni cela, ni cela ni son contraire) ou d'être n'est pas> etc.,
même alors il s'agit encore de dire l'étant tel qu'il est, dans sa vérité, fût-elle méta-mé-
taphysique, méta-ontologique. Il s'agit de tenir la promesse de dire la vérité à tout prix,
de témoigner, de se rendre à la vérité du nom, à la chose même telle qu'elle doit être
nommée par le nom, c'est-à-dire au-delà du nom. Elle sauf le nom.»

60 DERRIDA, Khôra 15 (s. Anm. 50).
61 Ebd. 39.
62 Ebd.



134 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

tonischen Beginn der Metaphysik gegeben hat63, nicht doch noch mit
mythischem Denken «kontaminiert» gewesen sein sollte? Und wenn ja —

in welchem Sinn? Die choora jedenfalls transgrediert die Grenze zwischen
mythos und logos, ist sie doch selbst nicht mehr logisch erfassbar, jedoch
auch nicht bloß mythisch vorgestellt. Wodurch aber zeichnen sich diese
beiden Sprechweisen aus? Mit Jean-Pierre Vernant stellt Derrida die Logik

des Mythos als Negation der Logik des Logos vor, dessen «Logik des

Nicht-Widerspruchs» der «Binarität des Ja und Nein» verpflichtet ist.64

Darüber hinaus fragt Derrida, ob nicht die choora ihrerseits eine dritte
Diskursgattung jenseits von Mythos und Logos darstelle.65 Dann aber
müsse sowohl die Logik des Logos als auch diejenige des Mythos
dekonstruiert werden.

Piaton entwickelt seine Kosmogonie und mithin den Gedanken der
choora in Anlehnung an und in Abgrenzung vom Mythos, der ihm über
Solon vermittelt wird. Abgründig unterschieden von einer derartigen
Inspiration, bleibt das Denken Derridas sowohl auf den vorphilosophischen

Mythos als auch auf die Philosophie bezogen. Derrida bringt —

verstellend, verschiebend, entstellend — den griechischen Anfang des Denkens

in der Begegnung von Mythos und Logos zur Sprache. Sollte also

gerade die Dekonstruktion Derridas den Anfang abendländischer
Philosophie im Horizont der Postmoderne denkerisch gegenwärtig halten?

«Wir sollten also letzten Endes von einer wahrhaftig, von einer wirklich (on-
toos) vollbrachten Tat (ergon) sprechen. Doch was spielt sich nun ab? Stellen
wir zunächst einmal fest, daß das Wesentliche aus dem Munde Solons zu
uns gedrungen ist [...].
Doch wer ist Solon? Man gibt sich alle Mühe, ihn als einen genialen Dichter
darzustellen. Hätte die politische Dringlichkeit ihm die Muße gelassen, sich
seinem Genie zu widmen, so hätte er Hesiod oder Homer übertroffen (21a-
b).»66

So sehr die choora auch dem griechischen Anfang entspringt, läßt sie sich

jedoch nach Derrida nicht auf die Alternative griechisch — jüdisch
festlegen. Sie sei vielmehr ihrerseits bereits eine «griechisch-abrahamische
Zwitterbildung» anthropo-theologischen Wesens. Ihr Idiom lasse sich
nicht verallgemeinern. «Es spricht einzig an den Grenzen einer mittel-

63 Ebd. 41. Auch Derrida verweist in diesem Zusammenhang auf den platonischen
Dialog Parmenides.

64 Ebd. 13 und 15.
65 Ebd. 17.
66 Ebd. 89.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 135

östlichen Wüste, im Hinblick auf sie, an der Quelle der monotheistischen
Offenbarungen und Griechenlands.»67

2. Das Messianische und die Gerechtigkeit

Wie schon der griechische Gedanke der choora in der Darstellung Derridas

von einer ins Endlose verlängerbaren Reihe von Negationen getragen

war («Sie ist nicht das Sein, nicht das Gute, nicht Gott, nicht der
Mensch, nicht die Geschichte»)68, so auch die aus dem hebräischen Kontext

stammende Rede vom Messianischen: «Die messianische Dimension
hängt von keinem Messianismus ab, sie folgt keiner bestimmten
Offenbarung, sie gehört keiner abrahamischen Religion eigentlich an»69.

Dennoch sieht sich Derrida «aus linguistischen, kulturellen Gründen [...],
aus Gründen, die mit provisorischer Rhetorik und historischer Strategie
zusammenhängen», gezwungen, dem Messianischen unter uns weiterhin
Namen zu geben, die von den abrahamischen Religionen geprägt sind.70

Was aber besagt die Rede vom Messianismus im Unterschied zum
Messianischen. «Messianismus jüdischen, christlichen oder islamischen Typs,
Idee im kantischen Sinne, eschato-teleologie neo-hegelianischen
marxistischen oder post-marxistischen Typs»71 — all diese Erwartungen der
einen, ganz anderen Zukunft gründen in der Verheißung eines eschatolo-
gischen Endzustandes. Sie haben ihr Urbild in der Verheißung, die an
Abraham ergangen ist, in das gelobte Land zu ziehen. Dabei ist die
Ankunft der anderen Zukunft stets an eine Bedingung geknüpft, in
biblischer Rede an die Erfüllung des Gesetzes (loi), das im Gotteswillen
seinen Grund hat. Von diesem Begriff des Messianismus unterscheidet
Derrida «das Messianische (messianique) oder die Messianizität (messia-
nicité) ohne Messianismus (messianisme)»72. Wie die choora bezeichnet
das Messianische eine Leerstelle: «Die (Er-)Öffnung [ouverture] auf die
Zukunft [avenir] oder auf das Kommen [venue] des Anderen als

Thronbesteigung/Antritt der Gerechtigkeit [justice], ohne Erwartungshorizont
und ohne prophetische Vorausdeutung.»73

67 DERRIDA, Foi et savoir 30 (s. Anm. 32).
68 Ebd. 31.
69 Ebd. 28.
70 Ebd.
71 DERRIDA, Jacques, Force de loi. «Le fondement mystique de l'autorité», in: Cardoso

haw Revie, Vol. 11, July/Aug. 1990, numbers 5-6, 966.
72 DERRIDA, Foi et savoir 27 (s. Anm. 32).
73 Ebd.



136 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

Diese abstrakte Messianizität ist durch ein unüberwindliches Begehren

(désir) an die ebenso abstrakte Gerechtigkeit gebunden74, die von
jedem konkreten Recht (droit) und Gesetz (loi) unterschieden werden muß
und — nach dekonstruktiver Manier — auch nicht unterschieden werden
kann, ist doch keinerlei logische Opposition streng durchzuhalten.75
Jedes konkrete Recht ist dekonstruierbar, denn der gewaltsam-willkürliche,
grundlose und in diesem Sinne auch «mystische Grund der Autorität»,
der Gesetzgebung und des Rechts erlaubt, daß jede konkrete Scheidung
von Wie es %u sein hat und Wie es nicht %u sein hat ihrerseits der Ungerechtigkeit

überführt wird. Die Gerechtigkeit hingegen kann nicht
dekonstruiert werden, ist sie doch selbst identisch mit der Dekonstruktion76,
mit ihrer unfassbaren, unendlichen Negation von Konkretem:

«Diese <Idee von Gerechtigkeit) scheint mir irreduzibel zu sein, in ihrem
affirmativen Charakter, in ihrer Forderung nach einer Gabe ohne Tausch,
ohne Zirkulation, ohne Wiedererkennen/Anerkennung, ohne ökonomischen

Zirkel, ohne Kalkül und ohne Regel, ohne Vernunft oder Rationalität
im Sinne einer regulativen Beherrschung. Man kann in ihr also eine
Verrücktheit anerkennen/wiedererkennen, ja man kann sie einer Verrücktheit
anklagen. Und vielleicht einer anderen Art von Mystik. Und die
Dekonstruktion ist verrückt nach jener Gerechtigkeit. Verrückt nach diesem
Begehren nach Gerechtigkeit.»77

Dennoch steht die dekonstruktive Gerechtigkeit ihrerseits unter einer
bestimmten Maßgabe. Noch einmal nähert sich Derrida in der grundlegenden

Frage der Ethik dem Denken von Emmanuel Levinas an, und
zwar wegen der Unendlichkeit des Begriffs der Gerechtigkeit und des

«heteronomen Verhältnisses zum Anderen, zum Antlitz des Anderen, das

mir befiehlt und dessen Unendlichkeit ich nicht thematisieren kann und
dessen Geisel ich bin»78. Derrida zitiert Levinas wörtlich: «[...] die
Beziehung zum Anderen — das heißt die Gerechtigkeit»79. Die Grundlage
dieser Gerechtigkeit des «jüdischen Humanismus» ist nicht der Begriff des

Menschen, sondern der unbestimmt Andere.80 Entsprechend basiert sie

nicht auf Gleichheit, nicht auf einem bestimmbaren Gleichmaß, sondern
auf «einer absoluten Asymmetrie»81, die in dem Grundsatz: «tout autre

74 Ebd. 28.
75 Ebd., und dazu: Force de loi 944 (s. Anm. 71).
76 DERRIDA, Force de loi 944 (s. Anm. 71): «La déconstruction est la justice».
77 Ebd. 965.
78 Ebd. 958.
79 Ebd.; LEVINAS, Totalité et Infini 62 (s. Anm. 13).
80 Ebd.
81 Ebd.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 137

est tout autre» ihre quasi-prinzipielle Formulierung findet. Gott ist der

ganz Andere. Aber ebenso ist jeder Andere ganz anders und mithin der

ganz Andere. Die Spur und die Spur des Verlöschens der Spur Gottes findet

sich auf dem Antlitz jedes Anderen.82

«Wenn Gott der ganz Andere ist, die Figur oder der Name vom ganz
Anderen/jedem Anderen, so ist jeder Andere gans^ Anders/jeder Andere jeder Andere

(tout autre est tout autre). Diese Formel [...] schließt ein [sous-entend], daß

Gott als ganz Anderer überall ist, wo es ganz Anderes/einen ganz Anderen
gibt. Und wie jeder von uns, jeder Andere, ganz Andere, unendlich Anders
ist in seiner absoluten, unzugänglichen, einsamen, transzendenten, nicht
manifesten, nicht meinem Ich ursprünglich gegenwärtigen Singularität, [...]
läßt sich das, was von der Beziehung Abrahams zu Gott gesagt wird, von
meiner Beziehung ohne Beziehung %u jedem Anderem als gan^ Anderem sagen,
besonders zu meinem Nächsten, zu den Meinen, die mir so unzugänglich,
geheim, transzendent sind wie Jahwe.»83

Das abstrakt Messianistische der Gerechtigkeit als Quelle der Religion ist
ebenso Sache des Glaubens und einer Glaubenserfahrung wie das
Verhältnis des Menschen zum Gott der jüdischen Tradition, der sich jenseits
menschenmöglicher Reflexion befindet. Dennoch kann dieser Glaube
nicht in den Gegensatz zum Wissen gebracht werden. Jenseits der
Unterscheidung von Vernunft und Mystik richtet sich die mit dem Glauben
verbundene Hoffnung ganz auf «eine Kultur der Singularitäten/Besonderheiten»84,

eine Kultur, in der jeder Andere seine Andersheit ungehindert

ausleben kann und doch unbedingt an die Bestimmung gebunden
ist, keinem eine Bestimmung aufzuerlegen. Die Gerechtigkeit Derridas
ist die Bestimmung zur Bestimmungslosigkeit. Die dem Glauben an die

Gerechtigkeit verbundene Hoffnung richtet sich auf etwas, das niemals

war, niemals ist und niemals sein wird, dennoch: «Die Gerechtigkeit bleibt
im Kommen (à venir) [,..].»85

III. Derridas Logik

Welches ist nun die eigentümliche Logik, welche Derrida dazu drängt,
sein (Nicht-)Substitut Gottes als (un-)logischen Zwischenraum der cboora

oder als «verrückte» Gerechtigkeit zu denken? Am deutlichsten hat Der-

82 DERRIDA, Donner la mort 76 (s. Anm. 2). Siehe auch ebd. 79ff.
83 Ebd. 76f.
84 DERRIDA, Foi et savoir 28 (s. Anm. 32).
85 DERRIDA, Force de loi 969£: «La justice reste à venir, elle a, elle est à-venir, la

dimension même d'événements irréductiblement à venir. Elle l'aura toujours, cet avenir

et toujours eu.»



138 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

rida die logische Struktur seines Denkens in dem frühen Aufsatz JGz diffé-
rance beschrieben. Zunächst ist zu erinnern: Der logos des Parmenides,
mit dem die griechische Metaphysik ihren Anfang nimmt, bezeichnet eine

Unterscheidung zwischen dem Seienden und dem Nichtseienden. Das
Seiende ist unvergänglich und vollkommen. Es ist die höchste Sache des

Denkens. Piaton übersetzt das eine parmenideische Seiende in eine Vielfalt

von seienden Ideen von je eigener Vollkommenheit. An diesem
Seienden Anteil hat das Werdende, das sowohl ist als auch nicht ist und eben
deshalb eine vorübergängliche Natur hat. Auch die platonischen Ideen
sind rein Gedachtes (nooumena), sich selbst tragende, in sich ruhende
Begriffe (logoi). So bezeichnet der logos, ja mehr noch ist der logos stets «dieses»

und nicht «jenes» konkret Allgemeine. Im logos hat das einzelne
Wahrnehmbare seinen Halt.

Wie führt demgegenüber Derrida seine différance ein? Die Geistigkeit
des alten logos wird nicht nur auf die sinnliche Weltlichkeit der Sachen
selbst oder eines menschlichen Bewußtseins zurückgenommen, nicht nur
auf die akustisch wahrnehmbare, weil gesprochene Sprache {phone),
sondern auf die materiale Zeichenhaftigkeit des Zeichens selbst. «Das
Zeichen, so sagt man gewöhnlich, tritt an die Stelle der Sache selbst, der
gegenwärtigen Sache. <Sache> steht hier sowohl für den Sinn/die Bedeutung
(sense) als auch für den Referenten. Das Zeichen repräsentiert die
Präsenz in ihrer Absenz.»86 Bei Derrida treten sowohl die gedachte Sache

(signifié) als auch die sinnlich wahrnehmbare (référant) zurück.87 Dies

gilt a fortiori von der différance selbst. Die différance ist zunächst durch ein
schriftliches Zeichen zu erkennen, das nicht einmal akustisch zu
vernehmen ist, nämlich den von der gewöhnlichen Orthographie abweichenden

Buchstaben a. Mit Hegel vergleicht Derrida den «Körper des
Zeichens» mit einer «Pyramide». Damit steht die différance, der Buchstabe a,
für ein Grabmal und mehr noch für «den Tod des Dynasten»88. Wer aber
ist hier verschieden? Dynast welcher Herrschaft? Der Herrschaft des

logos. Die différance ist das Zeichen für den Tod des logos. So ist die
différance weder ein Wort noch ein Begriff. Dennoch ist die Rede von

différance nach Derrida «strategisch am besten geeignet, das am meisten Ir-
reduzible unserer <Epoche> zu denken, wenn nicht zu beherrschen [,..].»89

Damit beschreiben différance und mit ihr die Logik der différance die logische

Struktur «unserer» Denkart, die wir recht und schlecht als «post-

86 DERRIDA, La différance 9 (s. Anm. 51).
87 Ebd.
88 Ebd. 4.
89 Ebd. 7.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 139

modern» bezeichnen können, in ihrem Selbstverständnis wohlgemerkt
unter Dekonstruktion jener Grenze, die mit dem Präfix «post» angezeigt
werden soll.90

Das französische Wort différer hat zwei verschiedene Bedeutungen,
die beide in der dfférance zum Tragen kommen. Zum einen: Temporisie-
ren, d. h. Aufschieben, «die Ausführung oder Erfüllung des <Wunsches>

oder <Willens> suspendieren.» Zum andern: «[...] nicht-identisch sein,
anders sein, erkennbar sein»91. Die dfférance als Temporisation ist mit einer
Verräumlichung verbunden, eben weil die Körperlichkeit des Zeichens in
Raum und Zeit ihr Spiel treibt. Um dies zu verdeutlichen, verweist Der-
rida auf die Theorien Saussures von der Arbitrarität der Zeichen sowie von
deren dfferentiellem Charakter, die untrennbar miteinander verbunden sind.

Beliebigkeit kann es nur geben, weil das System der Zeichen durch
Differenzen konstituiert wird und nicht durch die Fülle von Begriffen
(termes).92 Ein Zeichen ist lediglich durch seinen Unterschied von allen
anderen bestimmt. Ein Begriff, verstanden als eine bezeichnete Vorstellung,

ist niemals an sich selbst gegenwärtig. Bedeutung erhalte ich nur
durch die «Kette» von Unterschieden, durch das «systematische Spiel der
Differenzen.» Damit aber führt die Spur des zu bestimmenden Zeichens
/Begriffs stets weiter weg von einem Ursprung, der als solcher niemals

Gegenwart war. Die dfférance selbst gewinnt dadurch quasi-ursprüngli-
chen Charakter, indem sie jeder Bedeutung, jeder Sprache, jedem Sinn
notwendigerweise vorausgeht, weil sie die bestimmenden Unterschiede
erst hervorbringt.93 Paradoxerweise wächst mit fortschreitender Bestimmung

eines Begriffs auch dessen Unbestimmtheit, muß doch jeder
Begriff erst wieder durch seinen Unterschied von anderen bestimmt werden.

Auch an diesem Punkt kreuzt Derrida den Weg Levinas', dessen
Rede von «Vergangenheit, die nie gegenwärtig war» er aufnimmt. Mit
dieser Formel habe Levinas die Spur und das «Rätsel der absoluten An-
dersheit: des Anderen [autrui]» qualifiziert.94 Noch einmal solidarisiert
sich Derrida mit Levinas, indem er unsere Epoche als diejenige charakterisiert,

die sich durch die délimitation der Ontologie (der Präsenz)
auszeichne. Es gelte, sich von der Bestimmung des Seins als Anwesenheit
und Seiendheit (étantité) abzugrenzen, doch nicht durch dessen Negation,

welche Ontologie lediglich restituieren würde, sondern eben durch

90 Vgl. LYOTARD, François, La condition postmoderne. Rapport sur le savoir, Paris
1979.

91 DERRIDA, La différance 8 (s. Anm. 51).
92 Ebd. 11.
93 Ebd. 13.
94 Ebd. 22.



140 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

die différance, die ihrerseits nicht ist, aber auch nicht nicht ist: «Sie
beherrscht nichts, waltet über nichts, übt nirgends eine Autorität aus. Sie

kündigt sich durch keine Majuskel an. Nicht nur gibt es kein Reich
[royaume] der différance, sondern diese stiftet zur Subversion eines jeden
Reiches an.»95 Bedrohlich und zu fürchten wird sie für das, «was in uns das

Reich, die vergangene oder künftige Gegenwart eines Reiches wünscht»96.

Damit aber wird die différance, die sich doch gerade auf jeder unbestimmbaren

Grenze zwischen Geistigem und Sinnlichem, Sein und Seiendem,
Seiendem und Nichtseiendem befindet, entgrenzt. Ihre Subversion und
Transgression ist grenzenlos. So läßt sich nach Derrida nicht mehr von
einer besonderen Epoche der différance sprechen. «Vielleicht muß man
diesen unerhörten Gedanken, diese verschwiegene Spurenzeichnung denken:

daß die Seinsgeschichte/Geschichte des Seins, deren/dessen Denken

den griechisch-abendländischen Logos einleitet/verpflichtet, selbst,
wie sie sich durch die ontologische Differenz bestimmt, nur eine Epoche
des diapherein ist.»97 Damit gibt es nur eine einzige Epoche, die der
différance.

Der Derridasche Gedanke der différance steht in einer eigentümlichen
Spannung zu Heideggers «ontologischer Differenz». Wie diese durchzieht

jener — so Derrida — die gesamte Geschichte des abendländischen
Denkens. Nach Heidegger steht am Anfang dieser Geschichte die Erfahrung

des Seins als Anwesen, wie es im Unterschied zum Seienden,
Anwesenden zu denken ist. Mit der anfänglichen Erfahrung des Anwesen
als solchem sei auch der Unterschied von Anwesen und Anwesendem

vergessen worden und habe lediglich eine Spur des Unterschiedes
hinterlassen, die aber ihrerseits dadurch ausgelöscht wird, daß das «Anwesen
wie ein Anwesendes erscheint und seine Herkunft in einem höchsten
Anwesenden findet.»98 Das Anwesen als höchstes Seiendes, Gott, Subjekt,

Wille zur Macht zu denken, ist nach Heidegger die radikale Negation
des Anwesens, welche es ihrerseits zu negieren gilt. Die différance kennt
auch die «Spur und die Spur des Erlöschens der Spur», jedoch nicht
mehr in der Logik der Negation, ja überhaupt nicht mehr in der binären
Logik oppositioneller Begriffe. So führt die Spur zu keinem anderen
Anfang, keiner anderen Zukunft und keinem anderen Gott mehr. Der
«Mythos [...] von der verlorenen Heimat des Denkens», die es wiederzugewinnen

gilt, ist aufzugeben.99 Derridas «Spur und die Spur des Erlö-

95 Ebd.
96 Ebd.
97 Ebd. 23.
98 HEIDEGGER, Martin, «Der Spruch des Anaximander», in: DERS., Holzwege 336.
99 DERRIDA, La différance 29 (s. Anm. 51).



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 141

schens der Spur» verweist auf etwas, das nicht ist, das nicht einmal nicht
ist und das doch zu denken gibt — doch in welcher Logik?

1. Das unendliche Urteil und die endlose Umitation

Der logos der Logik wird hier als Urteil vorgestellt. Dieses bezeichnet und
birgt eine ursprüngliche Teilung oder Scheidung, wie etwa diejenige
zwischen Ja und Nein. Die Frage nach der Wie-Beschaffenheit des logos

führt so zur Qualität des Urteils bzw. zum Urteil der Qualität. Kant nennt
in seiner klassischen Urteilstafel drei Formen der Qualität eines Urteils,
das bejahende, das verneinende und das unendliche, denen die drei
Qualitätskategorien Realität, Negation, Limitation entsprechen.100 In einem
bejahenden Urteil wird das Subjekt innerhalb der Sphäre des Prädikats

angenommen. Im verneinenden Urteil liegt das Subjekt außerhalb der
Sphäre des Prädikats: Dabei betrifft die Negation die Kopula des Urteils.
Das unendliche Urteil besagt lediglich, daß das Subjekt sich irgendwo
außerhalb der Sphäre des Prädikats befindet. Die Verneinung betrifft
hier das Prädikat. Im Beispiel: «Die menschliche Seele ist nicht-sterblich;

einige Menschen sind Nichtgelehrte.»101 Was denn nun die menschliche
Seele bzw. «einige Menschen» genau seien, wird nicht gesagt. Lediglich
eine von unendlich vielen möglichen Bestimmungen wird abgesprochen.

Schon nach dieser kurzen Vorstellung der Urteilsformen sei die
Behauptung gewagt, daß die Derridasche Logik dem unendlichen Urteil
bzw. der Limitation entspricht. Um dies zu verdeutlichen, ist zunächst
eine entscheidende Modifikation herauszuarbeiten. Schon bei Kant ist
die jeweils dritte Urteilsform bzw. Kategorie als Synthese der beiden
vorhergehenden zu begreifen.102 Dieser Dreischritt wird bei Fichte103 und

100 KANT, Immanuel, Logik § 22 (Akademie-Ausgabe Bd. 9), Berlin 1923, 103f. Die
Kantischen Kategorien, die hier in modifizierter Form angewendet werden, zielen
zunächst auf eine Vermittlung von Einheit und Vielheit bezogen auf die Sinnlichkeit.
Einheitspunkt ist die transzendentale Apperzeption oder das transzendentale Subjekt,
welches die letzte Verbindung des Mannigfaltigen leistet. In unserem Kontext dienen
die Kategorien wie auch die Urteilsformen dem Auffinden der Strukturen in der Mannig-
falt des Gedachten, und zwar als sprachliche Monumente.

101 KANT, Logik 104 (s. Anm. 100).
102 METZ, Wilhelm, Kategoriendeduktion und produktive Einbildungskraft in der

theoretischen Philosophie Kants und Fichtes, Stuttgart-Bad Cannstatt 1991, 116 und
245.

103 FICHTE, Johann Gottlieb, Grundlage der gesammten Wissenschaftslehre (1794),
in: Fichtes Werke, hrsg. von J. H. FICHTE, Bd. 1, Berlin 1971, 117£.; zur limitativen
Dialektik Fichtes JANKE, Wolfgang, Vom Bilde des Absoluten. Grundzüge der Phänomenologie

Fichtes, Berlin-New York 1993, 187ff. Zum Ganzen auch METZ, Kategoriendeduktion

245f. (s. Anm. 102).



142 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

Hegel noch deutlicher und grundlegender. Das positive und das negative
Urteil für sich werden in ihrer Einseitigkeit herausgestellt. Erst das

unendliche Urteil ist deren Aufhebung in eine höhere Einheit und damit in
ihre Wahrheit.104 Damit gerät das unendliche Urteil und mithin die
Limitation jedoch gerade in die Nähe der Synthese als solcher. Für die
Postmoderne wird die Aufhebung des Anderen in das Eine als die «es-

chatologische Omnipräsenz» und als das «archeo-teleologische» Selbe zur
Grundstruktur des metaphysischen Denkens überhaupt, welcher die
gesamte neuere Denkbewegung zu entkommen versucht. Das postmoderne
Problem ist, mit Levinas mythologisch ausgedrückt: die Heimkehr des

Odysseus nach Ithaka und, wie Derrida zu Recht ergänzt: die Rückkehr in
das Gelohte "Land. Derridas Denken jedenfalls versucht nicht nur, die
Eindeutigkeit einer Position und einer Negation zu dekonstruieren, sondern

vor allem auch die Synthese als solche ins Gleiten zu bringen, indem er
die Quasi-Ursprünglichkeit der différance postuliert, eine endlose Offenheit

durch das Aufspüren und Überschreiten von Grenzen herstellt105

und jedes Urteil durch das elliptische Oszillieren zwischen Position und
Negation in die Schwebe bringt.106 Jedes Urteil ist aporetisch, und das

bedeutet für Derrida auch in seinen Rändern porös.107
Wie aber kann dann das unendliche Urteil oder die Limitation als

Grundform Derridaschen und darüber hinaus überhaupt postmodernen
Denkens gelten? Zunächst läßt Derridas eigene Diktion an eine
eigentümliche Verwandtschaft zwischen der Limitation und seiner Logik denken,

spricht er doch von einer prinzipiellen «dé-limitation du cercle»108.

Auch die Wendung dé-construction verbindet ein positives und ein negatives

Moment, ohne eine Aufhebung zu intendieren. Auch weitere
Supplemente der différance verweisen auf eine poröse Grenze (hymen, marge)

104 HEGEL, Georg Friedrich Wilhelm, Logik II, Frankfurt 61993, 324-326.
105 DERRIDA, «Tympan» If., in: DERS., Marges I—XX (s. Anm. 51). Die

Aufsatzsammlung kreist um das Thema der Begrenzung «marge», wie der Titel «Marges de la

philosophie» verdeutlicht.
106 Siehe DERRIDA, Sauf le nom (s. Anm. 58) und Khora (s. Anm. 50) passim, dazu

LETZKUS, Dekonstruktion und ethische Passion 443ff. (s. Anm. 6).
107 Siehe dazu SCHEIER, Claus-Artur, «Aporien oder die poröse Moderne», in: BOR-

SÔ, Björn/GOLDAMMER, Björn (Hgg.), Moderne(n) der Jahrhundertwenden. Spuren
der Moderne(n) in Kunst, Literatur und Philosophie auf dem Weg ins 21. Jahrhundert.
Akten des Kongresses <Moderne der Jahrhundertwende(n) 24.-27. November 1998 an
der Heinrich-Heine-Universität Düsseldorf, Baden-Baden 1999, 57—66.

108 DERRIDA, «Donner le temps (de la traduction) — Die Zeit (der Übersetzung)
geben. Vortrag von Jacques Derrida (protokolliert von E. Weber)», in: THOLEN, Georg

Christoph/SCHOLL, M.O. (Hgg.), Zeit-Zeichen. Aufschübe und Interferenzen
zwischen Endzeit und Echtzeit, Weinheim 1990, 37—56, 39.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 143

oder auf den Zwischenraum zwischen zwei Gegensätzen (choora), wobei
die Gegensätze Innen und Außen, Ja und Nein, Herrschaft und Knechtschaft

ständig ihre Stellen tauschen können. Doch während im klassisch

metaphysischen Kontext die unendliche Wiederholung schließlich zum
Uberstieg von der — mit Hegel gesprochen — schlechten Unendlichkeit
zur wahren drängt, richtet sich postmoderne Logik gerade in der endlosen

Wiederholung, in der unbegrenzten Pluralität, in der Unbestimmtheit
ein — unter Ausschluß des Satzes vom Verbot des infiniten Regresses.
Kants Definition des unendlichen Urteils läßt noch an diese Möglichkeit
denken, wenn er das Moment der Unbestimmtheit und der Unendlichkeit

im Begrenzen hervorhebt.

«Denn es wird dasselbe über die endliche Sphäre A hinaus nicht bestimmt,
unter welchen Begriff das Object gehöre, sondern lediglich, daß es in die

Sphäre außer angehöre, welches eigentlich gar keine Sphäre ist, sondern nur
die Angrenzung einer Sphäre an das Unendliche oder die Begrenzung selbst.»109

Genau diese Fassung erinnert an den differentiellen Charakter der
Zeichen bei Saussure, wie er in der Postmoderne aufgenommen wird.110 In
einer endlosen Spur entfernt sich das Definieren eines Subjektes immer
mehr von diesem in einem endlosen Aufschub der definitiven Bestimmung.

In dieser Bewegung macht postmodernes Denken seinerseits
einen entscheidenden Überstieg, jedoch nicht zur wahren Unendlichkeit,
sondern zur Annahme, daß das ursprüngliche Subjekt seinerseits niemals
anwesend war, vielmehr lediglich in seiner Bahnung (frayage) oder Spur
sich gleichermaßen gibt wie entzieht.111 Damit liegt auf der Hand, daß
und wie diese bestimmte Modifikation des unendlichen Urteils in der Tat
zum Signum Derridaschen Denkens und mithin der Postmoderne im
Ganzen wird.

Es ergibt sich aber die Aporie, daß hier das per se nicht definierbare
Denken seinerseits definiert werden soll. Derrida selbst hat von ersten
Versuchen, die différance zu bestimmen112 bis hin zur Möglichkeit und
Unmöglichkeit einer (Selbst-)Darstellung seines Œuvres113 auf diese Aporie
hingewiesen. Sollte nun aber hinter dem Rücken von Derrida dennoch
eine «Archäologie» der Postmoderne möglich sein? Wenn sich die
Postmoderne in der Logik des unendlichen Urteils, der endlosen dé-limitation

bewegt, welches wären dann die Sphären des bejahenden und des ver-

109 Kant, Logik 104, 9-16 (s. Anm. 100).
110 DERRIDA, La différance 11 (s. Anm. 51), LETZKUS, Dekonstruktion und ethi-

sehe Passion 104 (s. Anm. 6).
111 DERRIDA, La différance 19 (s. Anm. 51).
112 Ebd. 15.
113 DERRIDA, Jacques, Derrida par Geoffrey Bennington et Jacques Derrida.



144 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

neinenden Urteils, der Realität und der Negation? Und vor allem,
welches wäre die archä, auf die diese Urteile bezogen sind? Was wird anfänglich

bejaht, verneint und de-limitiert?

2. Das Urteil des Daseins und der Inhären%

Um hier weiterzukommen, ist zunächst noch einmal auf die Eigenart der
Qualität der Urteile zu achten. Nach Hegel hat diese eine grundlegende
Bedeutung, denn die Qualität des Urteils entscheidet über das Dasein
einer Sache.114 Was aber wäre in unserem Kontext nun die Sache, über
deren Dasein im bejahenden, verneinenden und de-limitierenden Urteil
entschieden wird? Wenn die Rede vom Dasein mit derridaschen Ohren
gehört wird, ist sofort an die Frage der Präsenz, der Gegenwart und
damit an die heideggersche Bestimmung des Seins als Anwesen zu denken.
Wäre demnach die Sache, welche bei Derrida mit dem de-limitierenden
Urteil bedacht wird, eben die Bestimmung des Seins als Anwesen und
des Menschen als Dasein? Derrida de-limitierte dann das Denken
Heideggers und der Metaphysik im Ganzen, beginnend mit deren parmeni-
deischem Anfang.

Doch hier ist innezuhalten und auf das Denken Heribert Boeders zu
verweisen. Boeder zeigte bereits in seinem frühen Aufsatz über den logos

und die alätheia115, daß Heideggers Beschreibung der Wahrheit als alätheia

in die Irre geht. An Stelle von Unverborgenheit der phjsis bzw. des Seins
beziehe sich a-lätheia auf das Nicht-Verhehlen einer gegebenen Weisung.
Boeder arbeitet in seinem Oeuvre heraus, daß das anfängliche es gibt
nicht mit Heidegger auf die Gabe des Seins, sondern auf die Gabe eines
Wissens zu beziehen ist, nämlich auf das gegebene Wissen von der
Bestimmung des Menschen. Boeders «Topologie der Metaphysik»116 entfaltet

in drei Epochen die Totalität metaphysischen Denkens, das in jeder
ihrer Epochen auf eine je eigene sophia bezogen sei, die in der philosophia
in eine entsprechende Logik geborgen werde. Die griechische philosophia
konzipiere in der Position des Parmenides den Kerngedanken musischen
Wissens um die Bestimmung des Menschen. Die christliche Philosophie
des Augustinus konzipiere die Weisheit des Neuen Testaments117, und

114 HEGEL, Georg Friedrich Wilhelm, Wissenschaft der Logik II, Frankfurt 1996,
31 Iff.

115 BOEDER, Heribert, «Der frühgriechische Wortgebrauch von logos und aletheia»,
in: Archiv für Begriffsgeschichte 4 (1959) 82—112.

116 München-Freiburg 1980.
117 Ich habe dieses Verhältnis in meinem Buch: Konversionen. Eine Archäologie

der Bestimmung des Menschen bei Foucault, Nietzsche, Augustinus und Paulus,
Paderborn-München et. al. 2004, herausgearbeitet.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 145

das hegelsche Denken befinde sich in einer eigentümlichen Wechselwirkung

mit dem hölderlinschen Dichten. In Das Vernunftgefüge der Moderne

zeigt Boeder, wie nach der Vollendung der philo-sophischen Konzeption
der epochalen Weisheitsgestalten sich eine eigene Dimension des

nachmetaphysischen Denkens, diejenige der Moderne, herausbilde. Die
Moderne kennt keinen rein vernünftigen Anfang des Denkens mehr, statt
dessen wird die Besinnung der Moderne durch eine weltliche Erfahrung
auf den Weg gebracht. In deren Kernbesinnung bei Marx, Nietzsche und
Heidegger werden der bürgerliche, der christliche und der griechische
Anfang des Denkens verstellt. An die Stelle des philosophischen Wissens

um die Bestimmung des Menschen trete bei diesen Denkern die Erwartung

einer anderen Zukunft. Doch nicht nur die Dimension der Moderne

sei von der Metaphysik zu unterscheiden, sondern auch diejenige der
Submoderne, die sich von der Weltlichkeit der Moderne durch den
Primat der Sprache auszeichne; hier werden die eben genannte eschatolo-
gische Dimension der Moderne sowie deren weltliches Ursprungsdenken
destruiert.118 Entsprechend benennt Boeder die drei großen Totalitäten:
Geschichte der Metaphysik, Welt der Moderne und Sprache der Submoderne.

Unschwer kann nun mit Blick auf das oben zu den Qualitätskategorien

Gesagten folgender Schluß gezogen werden: Metaphysik bejaht die
Weisheit, die Moderne verneint sie, die Postmoderne de-limitiert sie.119

Geschichte, Welt und Sprache gewähren in je eigener Form das Dasein
der Weisheit. Die «Archäologie» des Denkens, im Sinne einer Suche nach
dem bestimmenden Anfang120, welche in unserer geschichtlichen
Gegenwart bei Derrida einsetzt, bringt folgende Schichten ans Licht: Der-
rida — Heidegger — Parmenides — Homer/Hesiod/Solon. Parmenides

birgt den Kern des musischen Wissens in einen entsprechenden logos.

Heidegger negiert den parmenideischen Anfang und indirekt auch das

musische Wissen. Derrida de-limitiert sowohl das metaphysische Denken,

dem er auch noch Heidegger zurechnet, als auch implizit die
griechische Weisheit. Die Weisheit hinterläßt nur noch eine Spur und die

118 BOEDER, Heribert, «The Dimension of Submodernity», in: DERS., Seditions.
Heidegger and the Limit of Modernity, trans., ed. intr. by Marcus BRAINARD, New
York 1997, 227-240.

119 Erstmals entfaltet in RUHSTORFER, Konversionen, Einleitung 4.b) Die
Geschlossenheit der Figur (Die These) (s. Anm. 117).

120 Zum Begriff der Archäologie als Lehre von den Anfänge und in diesem Sinn als

Prinzipienlehre siehe RUHSTORFER, Konversionen, Einleitung 4.c) Die archäologischen

Bauweise (s. Anm. 117).



146 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

Spur des Verlöschens der Spur.121 Was aber, wenn sich gerade im Denken

Derridas alle möglichen Verhältnisse zur anfänglichen Weisheit
vervollständigten? Eine Vollständigkeit, welche Derrida perhorreszieren
muß. Was aber, wenn sich gerade nach Derrida das Denken abermals
kehrt? Und zwar vom Verlöschen der Spur zum «Verlöschen des
Verlöschens»? — so C.-A. Scheier.122 Wenn sich gerade heute das «Sich-entzie-
hen» der Weisheit in eine «Erinnerung» kehrt? Wenn sich abzeichnet,
«daß sich eines gezeigt hat. Nämlich je anderes in der jüdischen und in
der christlichen Tradition [,..].»123

Noch einmal ist mit Hegel auf die Qualität der Urteile zu achten:
«Das Urteil des Daseins ist aber auch das Urteil der Inhärenz.»124 Das
Prädikat tritt hier als unselbstständig auf. Es inhäriert dem Subjekt und
gewinnt erst in ihm sein Dasein und seinen Halt. Dies bedeutet nun auf
unseren Zusammenhang gewendet: Weder Parmenides noch Heidegger
oder Derrida sind selbstständig, vielmehr inhärieren sie der griechischen
Weisheit. Die Weisheit Homers, Hesiods und Solons wäre so ein Denken
von eigener, anfänglicher Gegenwart. Von welcher Gegenwart könnte
dieses Denken in unserem Heute sein? Zunächst von keiner, hat doch
nicht zuletzt Derrida dessen moderne Spur bei Heidegger zum Verlöschen

gebracht, jedoch wurde gerade dadurch noch einmal die Gegenwart

der anfänglichen Weisheit präsent gehalten. Sie bleibt das Präsent
Derridas an ein nach-postmodernes Denken, insofern sich bei Derrida
die Spur des Verlöschens der Spur aufnehmen und in seinen Anfang
zurück verfolgen läßt. Was bleibt dann aber von Derridas Kritik der
Präsenz? Es bleibt die Grenze, welche er gegenüber dem Heideggerschen
Gedanken errichtet hat. Damit wird aber auch das Denken auf den Weg
in seinen anderen Anfang gebracht. Dieser andere Anfang vermag dann
in unserer Zeit zu eigener kritischer Gegenwart kommen.125

121 Siehe dazu SCHEIER, Claus-Artur, «Nur noch eine Spur der Spur? (s. Anm. 23)
Vom schwierigen Verhältnis des philosophischen Denkens zur theologischen Tradition»,

in: Braunschweiger Beiträge für Theorie und Praxis 96 (2001) Heft 2, 45—49.
122 Ebd. 49.
123 Ebd.
124 Hegel, Logik 311.
125 Vgl. BOEDER, Heribert, «Göttliche Paradoxa», in: Sapientia 54 (1999) 499—512,

511: «Die unterschiedene und dem zuvor unterscheidende Gegenwart des besagten
Wortes ist die seine, ihm nicht durch ein Vergegenwärtigen angetragen. Die alltägliche
Rede ist ihm aber so wenig fremd, daß es in sie hineingesprochen hat. Deren Verstand
[...] ist allerdings jedesmal befremdet. So wird denn das Wort sowohl nicht aufgenommen

als auch aufgenommen — in diesem Falle mit Unterscheidung gehört. So kommt
es denn, daß die vom Wort beanspruchte Gegenwart eine andere als die von den
Zeitläuften eingebundene ist. Eine Gegenwart, die in keine Zeit fällt, aber auch keine



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 147

IV. Der verdrängte Anfang des abendländischen Denkens

Der Titel dieser Untersuchung ist jetzt an einem Punkt angelangt, an
welchem das «Adieu» sich weiter konkretisieren läßt. Der Ort des
Abschieds vom Derridaschen Denkens ist hier erreicht. Es beginnt sich
abzuzeichnen, vor welchem Gott sich dieses «Adieu» ereignet, welchem
Gott das Denken entgegengeht und ihm sein begrüßendes «Adieu»
entgegenbringt. Es ist der Gott im Anfang des abendländischen Denkens.
Es ist der Gott, der sich in je eigener Weise in der griechischen und in
der hebräischen Tradition zu denken gibt.126 Es ist zu erinnern, daß dieser

Gott im klassisch christlichen Denken etwa eines Augustin oder Thomas

von Aquin stets mit dem christlichen Gott identifiziert wurde, auch

wenn er — etwa in der Scholastik — lediglich als Gott der natürlichen
Vernunft erschien, so werden in Summa theologiae 1,2,3 der biblische Gott,
der seinen Namen bekannt gibt: sum qui sum (Ex 3,14), und das primum
movens immotum der aristotelischen Philosophie gleichgesetzt. Es ist aber
im weiteren Sinne auch an den Gott zu denken, der nach Hegel in der
jüdischen, der griechischen sowie in der römischen Religion nur einseitig
erfaßt wird und welcher dann in der christlichen Religion als Fülle der
Wahrheit zu denken gibt.127 Hier soll es nun aber darum gehen, die göttliche

Weisung der ersten Epoche des abendländischen Denkens zunächst
ohne ihre Deutung durch die patristisch-mittelalterliche bzw. neuzeitliche

Epoche zu denken.128

Ewigkeit ist, wie sie als stillgestelltes Jetzt immer noch auf die sog. Natur bezogen
blieb. Statt dessen eine Gegenwart rein des Gedankens, der — angesprochen auf seine

Wendung <gegenwärts> denkt.»
126 Vgl. hierzu RAHNER, Karl, «Theos im Neuen Testament», in: DERS., Schriften

zur Theologie, Bd. 1, Einsiedeln-Zürich-Köln, 1954, 91—169, darin der Abschnitt: Der
griechische und alttestamentliche Gottesbegriff, 103—108.

127 HEGEL, Georg Wilhelm Friedrich, Vorlesungen über die Philosophie der Religion

II, Frankfurt 1990.
128 Es wäre zu bedenken, ob mit C.-A. Scheier die Erste Epoche als diejenige des

Vaters, die Zweite als diejenige des Sohnes und die Letzte als die Epoche des Heiligen
Geistes angesehen werden kann. Die Herrschaft des Rechts kam im griechischen
Mythos durch Zeus in die Welt, er ist der «Vater der Götter und Menschen». Auch der
Gott des Alten Testaments wird in besonderer Weise als Vater — vor allem des Volkes
Israel - angesehen (z.B. Exodus 4,22). So KASPER, Walter, Der Gott Jesu Christi. Mainz
1982, 178. Anders PANNENBERG, Wolfhart, Systematische Theologie, Bd. 1, Göttingen

1988, 284. Vgl. dazu auch HEGEL, Vorlesungen über die Philosophie der Religion
II, 223 (s. Anm. 127).



148 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

1. Die griechische Weisheit

Das Bergen der Weisheit gestaltet sich in jeder Epoche in eigener Weise.129

In der griechischen Epoche wird nur der wesentliche Kern-Gedanke
der musischen sophia bei Parmenides in die philo-sophia übertragen,

und zwar derart, daß die Beziehung zur Weisheit nach Parmenides gänzlich

verschwindet. Homer und Hesiod geraten für Piaton und Aristoteles
auf die Seite der Dichter (aoidoi), die vieles lügen.130 Indirekt bleibt
jedoch auch sie — vermittelt durch den parmenideischen Gedanken — auf
den Kern griechischer Weisheit bezogen.131 Worin aber besteht dieser
Kern?

Zunächst ist die Nähe des parmenideischen Gedichts zum
musischen Wissen von Homer und vor allem von Hesiod zu bemerken132,
und zwar nicht nur bezüglich der Form — das Gedicht ist in Hexametern
verfaßt. Auch der Aufbau erinnert an denjenigen der Theogonie. In beiden

Fällen wird in einem Prooemium das Woher des Wissens eigens
begründet. Parmenides wird von Jungfrauen, welche an die Musen denken
lassen, zum «Haus der Nacht» geleitet.133 An diesem Ort, wo das menschliche

Erkennen, wie es auf die sinnliche Wahrnehmung bezogen bleibt,
verabschiedet wird, begegnet er der «vielstrafenden Dikä», der göttlichen
Hüterin des Rechts.134 Die Absonderung von den Alltagsmeinungen und
auch den gewöhnlichen Bahnen des Denkens ist kein schlechtes Geschick
([moiray35, sondern entspricht der grundlegenden Fügung (themis) und dem
Recht (dikà)m. Die Göttin des Rechts offenbart ihm einerseits das

«wohlüberzeugende (eupeitheos) nicht zitternde Herz der Wahrheit»137 und ande-

129 Von einer expliziten Konzeption, in welcher Offenbarung und Vernunft blei-
bend getrennt sind, kann m.E. eigentlich nur in der mittleren Epoche gesprochen werden.

Lediglich hier bleibt die Weisheit an sich (der trinitarische Gott) von absoluter
Transzendenz. Lediglich durch die Menschwerdung Gottes in Jesus Christus und die

Offenbarungsschriften des Neuen Testaments, die von Jesus Christus handeln, kann
das Denken die Weisheit Gottes spekulativ erfassen.

130 Zu PLATON siehe etwa das zweite, dritte und zehnte Buch der Politeia, zu
ARISTOTELES, Metaphysik I, 2; 983a, 3f.

131 Dazu BOEDER, Heribert, Topologie der Metaphysik, Freiburg-München, 1980,
97-166.

132 BOEDER, Heribert, Grund und Gegenwart als Frageziel frühgriechischen Denkens,

Den Haag 1962, 119 und KlRK, Geoffrey/RAVEN, John E./SCHOFIELD, Malcolm,
Die vorsokratische Philosophie, Stuttgart-Weimar 1994, 268.

133 DlELS, Hermann/KRANZ, Walther, Die Fragmente der Vorsokratiker, Bd. 1,

Dublin-Zürich ^1972 (28) B 4, 9.
134 Ebd. B 4, 14.
135 B 4, 26.
136 B 4, 28.
137 B 4, 29.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 149

rerseits die Meinungen der Sterblichen, denen keine wahre Verläßlichkeit
(pistis) innewohnt, sowie den Grund für diese Meinungen.138 «Die Wahrheit

sagen — das heißt: sagen wie es ist.»139 Bezüglich der Wahrheit werden

drei Wege des Überlegens unterschieden: 1. Der Weg «wie es ist und
wie es nicht ist, ist es nicht.» Dies ist die «Bahn derpeithoo», der für sich
einnehmenden Kraft der Wahrheit. 2. Der Weg «wie es nicht ist und wie
es notwendig ist, nicht zu sein.» Damit ist das notwendig Wahre vom
unmöglich Wahren geschieden.140 Aristoteles wird diesem Sachverhalt die
Form des Satzes vom Widerspruch geben, das als das erste axiooma des

Denkens anerkannt werden muß.141 Dikä hält Parmenides davor zurück,
jenen zweiten Pfad zu beschreiten, denn er ist gänzlich unbegehbar. Nicht
unbegehbar, sondern vielbeschritten ist ein weiterer Pfad, von dem die
Göttin zurückhält. Dies ist der Weg, den die Sterblichen gehen, die nicht
zu urteilen verstehen (akrita phyla) und denen «wie es ist» und «wie es

nicht ist» als dasselbe und auch wieder nicht als das Selbe erscheint.
Doch bemerkt schon Parmenides, daß auch dieser Weg seine Berechtigung

hat. Demnach wäre gerade das Derridasche Oszillieren zwischen
«ist» und «ist nicht» und das damit verbundene Verweilen im Unent-
scheidbaren gerade die menschlich-allzumenschliche Denkart.

Die drei Wege lassen zurückdenken an die Unterscheidung im
Mythos zwischen den Göttern, die immer anwesend sind, den Toten, die
immer abwesend sind und den Sterblichen, die einmal anwesend und einmal

abwesend sind. Was aber bedeutet hier «anwesend sein», und mehr
noch: was bedeutet «sein»? Das parmenideische «Seiende»142, das bereits
in der Antike Anlaß zu viel Mißverständnis gab, bezeichnet das vollkommen

und unwandelbar Seiende. Dies meint jedoch gerade nicht die in sich
ununterschiedene Totalität dessen, was ist, etwa im Sinne einer allgemeinen

Gleichschaltung, es meint nicht die theoretische Präfiguration des

Totalitarismus — so jedoch hört Derrida das parmenideische Seiende —,

und es ist auch nicht die Nacht, in der alle Kühe schwarz sind. Sondern
es ist darin ein erstes Verbindliches gemeint, welches jenseits menschenmöglichen

Meinens und Beratens ist, eine Vollkommenheit die ebenso
kritisch wie verbindlich ist. Dies ist auch, wie Heribert Boeder herausgestellt

hat, die Bedeutung des Wortes to gar auto noein estin te kai einai —

138 B 4, 29—32, dazu BOEDER, Grund und Gegenwart 124 (s. Anm. 132).
139 BOEDER, Grund und Gegenwart 131 (s. Anm. 132).
140 Dibls/KRANZ, B 6, 3—8 (s. Anm. 133). Dazu auch BOEDER, Grund und

Gegenwart 133 (s. Anm. 132).
141 ARISTOTELES, Metaphysik IV, 3; 1005b, 16-20.
142 DIELS/KRANZ, B 6, 1; B 8, 3 (s. Anm. 133), u.v.a.



150 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

«denn es ist dasselbe, was sowohl einzusehen ist als auch zu sein hat»143.

Den Menschen ist es möglich, bei dem, was vollkommen ist, anwesend

zu sein, wenigstens zeitweise. Und es ist ihnen möglich, dieses Vollkom-
men-Seiende einzusehen. Genau in diesem Sinne führt im 12. Buch der

Metaphysik des Aristoteles der Weg der Vernunft zu demjenigen Gott,
der selbst das Einsehen ist, weil er das reine Bei-sich-Sein der Vernunft
ist.144

Es gilt jedoch hier, den Weg nicht nach «vorne» in die philo-sophia zu
gehen, sondern «zurück» in die sophia, zunächst zur Theogonie Hesiods.
«Wie es zu sein hat» — dies weist Dikä, die Tochter des Zeus und der
Themis.145 Die Titanin Themis wiederum ist die Tochter von Gaia und
Ouranos. Der ursprüngliche Unterschied, den die Menschen erfahren, ist
derjenige zwischen Himmel und Erde. Damit ist Themis die «Grundlegende»,

sie steht für «das Gesetz des Verbindlichen». Sie empfängt von
Zeus zunächst die drei Hoorai: Eunomia, welche die Güte der Grenzen
gewährt, Dikä, welche die Grenzen zeigt und die Transgressionen ahndet,

und schließlich Eiränä, den Frieden, der aus geordneten und
gewahrten Rechtsverhältnissen entspringt.146 Derrida aber insinuiert mit
einem Verweis auf Heidegger, daß Friede unmöglich und Dikä nur ein
anderer Name für Eris, Streit sei.147 Warum aber fürchtet Derrida den Frieden,

die Festigkeit der Grenze und das «Anwesen» des Einen? Ohne
diese Fragen zu beantworten — sie wurden oben bereits beantwortet — sei

nun festgestellt: Die griechische Weisheit zielt nicht auf eine
Auslöschung des Anderen, sondern auf das Wahren von Grenzen. Die Themis

bezieht sich auf die ganze Fülle menschlichen Verhaltens zueinander,

von der Aufnahme von Fremden über den Kult der Götter bis hin
zum Kampf gegen Feinde. Ohne Zwang, jedoch mit der nahebringenden
Macht der Wahrheit (peithoo) bestimmt sie mit ihren Kindern, «me es t(u
sein hat». In der Odyssee kommt dies etwa in der Szene zur Anschauung,
als Penelope Odysseus begegnet, ihn nicht erkennt, jedoch von ihm fast

grenzenlos angezogen ist. Sie sagt: «Wenn du doch, Fremder, bei mir in
der Halle sitzend, mich erfreuen möchtest, nicht würde Schlaf mir auf
die Lider gegossen. Aber es ist doch auf keine Weise [es hat nicht zu
sein], daß die Menschen immerfort schlaflos sind; denn jegliches beleg-

143 Ebd. B 3.
144 ARISTOTELES, Metaphysik XII, 7; 1072b, 14-30.
145 HESIOD, Theogonie 901-903.
146 Zum Ganzen auch BOEDER, Topologie III (s. Anm. 131)
147 DERRIDA, Force de loi 926 (s. Anm. 71).



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 151

ten mit einem bestimmten Maß [moira] die Unsterblichen den Sterblichen
auf der fruchtschenkenden Erde.»148

Neben den drei Hoorai gebiert Themis auch noch die drei Moirai.149

In singulärer Bedeutung bezeichnet moira das Maß, welches jedem, Göttern

wie Menschen, zukommt und welches nicht zu überschreiten ist.
Die moira annehmen unterscheidet aber den Menschen von seiner eigenen

Maßlosigkeit und läßt ihn zu seiner Bestimmung kommen.150 So

bändigt Achill schließlich seinen Zorn151, und so wird Odysseus von
seinen Gefährten unterschieden. Allein ihm ist die Heimkunft verheißen.
Der Streit, der Widerstreit, der Gang durch das Fremde, das Leid, kann
den Menschen nicht erspart werden. Jedoch können sie durch das Leid
Besonnenheit und Weisheit erlangen.152 In besonderer Weise ziemt es

sich für die Menschen, sich selbst als Sterbliche, in ihren Grenzen zu
erkennen. Erkenne, daß du kein Gott bist, erkenne dich als Sterblichen in
deiner Sterblichkeit. Dies ist auch der ursprüngliche Sinn des gnoothi seauton.

Auch die zweite Weisung des delphischen Heiligtums, das vor Apollon
Themis zu eigen war, zielt auf die Wahrung der Grenzen: «Nichts zu
sehr.»153

Wie die Hören sind auch die Moiren Kinder der Themis und des

Zeus, des Vaters der Götter und Menschen. Er galt den Griechen als

Inbegriff und Wahrer der Rechtsordnung.154 Das gerechte Maß — das ist

148 HOMER, Odyssee XIX, 592ff. Übers. H. Boeder, Grund und Gegenwart 143 (s.

Anm. 132).
149 HESIOD, Theogonie 904-906.
150 HOMER, Ibas XIX, 420.
151 HOMER, Ibas XXIV.
152 Vgl. SOPHOKLES, Antigone, Schlußchor: «Das weitaus Erste an höchstem Glück/

Ist Besonnensein. Und not auch ist,/Vor den Göttern nie zu verletzen die Scheu./
Doch große Worte Großprahlender, Wenn unter großen Schlägen sie gebüßt,/Haben
im Alter gelehrt die Besinnung» (Übers. W. Schadewald).

153 Siehe dazu BURKERT, Walter, Die griechische Religion der archaischen und
klassischen Epoche, Stuttgart 1977, 232. Auch bei Heidegger hat mutatis mutandis nur
der «Sterbliche», der sich auf das «Sein zum Tode», besinnt, ein eigentliches Verhältnis
zum Sein; siehe HEIDEGGER, Martin, Sein und Zeit, Tübingen 1967, 235—266; dazu
BOEDER, Heribert, «Sterbliche welchen Todes?», in: BRÜSTLE, Walter/SlEP, Ludwig
(Hgg.), Sterblichkeitserfahrung und Ethikbegründung. Ein Kolloquium für Werner
Marx, Essen 1988, 38—48; BOEDER, Das Vernunftgefüge 322f., 352, 357 (s. Anm. 12).

154 Vgl. z.B. SOLON, Die Musenelegie 25—29: «Aber nicht, wie der sterbliche Mann
in Zorn gerät, über jedes einzelne;/Auf die Dauer verbirgt sich vor Zeus nichts voll
und ganz;/Wer auch immer ein schändliches Herz hat,/Vollends kommt es bis zum
Ende ans Licht./Der eine begleicht es sofort, der andere später; sie mögen durch Flucht/
sich entziehen, die künftige Schickung der Götter ereilte sie nicht,/doch sie kommt
ganz und gar» (eigene Übers.). - Zum Wissen-Lassen der Musen und zur Herrschaft
des Rechts siehe BOEDER, Göttliche Paradoxa 501 (s. Anm. 125): «Bei Allem anwe-



152 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

der Grundgedanke griechischer Weisheit. Gerade das Wahren der
gerechten Grenzen, dessen, was einem zukommt, gibt dem Anderen Raum
und läßt ihn sein, läßt ihm das Seine, läßt ihm Sein. Der Sinn von Sein
bedeutet in der Ersten Epoche und nur hier — dies sei gegen Derrida
festgehalten — in der Tat «Anwesen». «Anwesen» (ousia) besagt: die
geordnete Vielfalt dessen, was einem zukommt.

2. Die hebräische Weisheit

Die griechische sophia steht am Anfang des griechischen Denkens, und
sie geht in ihrem Kern in die Philosophie unter. Im Horizont des
griechischen logos bedarf es keiner bleibenden Bezugnahme auf ein gegebenes

geoffenbartes Wissen.155 Das Prinzip kann vielmehr in der theooria

von der Vernunft unmittelbar geschaut werden. Das philosophische
Wissen um das Maß im Anwesen muß nicht durch Göttergestalten
personifiziert werden, und es braucht keinen Glauben im Sinne des

Christentums. Die Philosophie leistet, wie auch in jeder anderen Epoche,
eine eigentümliche Aufklärung156, die hier dazu führt, daß der griechische
Gott ganz in die Philosophie und die Vernunft aufgesogen wird und

ganz in der Vernunft aufgeht. Dennoch handelt es sich um Heiliges,
denn auch die Vernunft, von der Aristoteles spricht, ist eine göttliche,
auch wenn deren Göttlichkeit nicht mit derjenigen des christlichen oder
des jüdischen Gottes verwechselt werden darf, läßt doch die göttliche
Vernunft des Aristoteles wenigstens partiell Anwesenheit bei sich zu.157

Göttlichkeit besagt hier soviel wie Unwandelbarkeit, Unantastbarkeit.158

send zu sein, dies zeichnet die Vernunft aus. Und welches Alles ist das? Was im Reden
und Handeln der Sterblichen durch seine Vortrefflichkeit einen Unterschied gemacht
hat. Genau deswegen der Rede wert bleibt. Was nicht nur ist, sondern gut, weil im
Vergleich: besser oder überlegen. Dies wiederum nach Maßgabe der Unterscheidung
des <wie es zu sein hat> vom <wie es nicht zu sein hat> als dem schlechthin anfänglich
Gewußten. Und zwar im Sinne dessen, was immer und überall zu denken gibt. Genau
diese Gabe ist das Höchste. Ihm kann nur dankend entsprochen werden. Dankbar für
— so sahen es die Griechen — die Herrschaft des Rechts, deren Name <Zeus> ist.»

155 Anders der logos des Christentums. Das «Wort», das «im Anfang» war und das

Gott war (Joh 1,1) muß eigens und bleibend auf die übervernünftige Offenbarung
bezogen bleiben.

156 Vgl. dazu die Diskussion über das Verhältnis von Theologie und Aufklärung
zwischen Joseph Kardinal RATZINGER {F.A.Z. 8.1.2000; If.), Eberhard JÜNGEL
(F.A.Z. 18.1.2000, 48) und Wolfhart PANNENBERG (F.A.Z. 1.2.2000, 51). Dazu SCHEI-

ER, Claus-Artur, «Zeit, Glaube und Geschichte. Zum tragischen Grund des Christentums»,

in: B raunSchweiger Beiträge für Theorie und Praxis von RU und KU (2002) 2, 80—85.
157 ARISTOTELES, Metaphysik XII, 7; 1072b, 24ff.
158 Es ist hier an die Heiligkeit und Unantastarkeit der neuzeitlichen Würde des

Menschen erinnert, wie sie im Deutschen Grundgesetz vorkommt. Die Würde ist un-



Adieu. Derridas Gott und det Anfang des Denkens 153

So hat Derrida die eine Quelle der Religion, die auch mit dem Namen
Heidegger verbunden ist, durchaus zu Recht mit dem Heiligen, Sakralen,
Ganzen in Verbindung gebracht und demgegenüber auf eine andere

Quelle verwiesen, die mit dem Namen Levinas und mit dem hebräischen
Glauben verbunden ist. Hier erhält sich die bleibende Bezogenheit des

Denkens auf die Offenbarung.
Kann nun auch von Derrida aus eine Spur zur hebräischen Weisheit

als einer zweiten Quelle des abendländischen Denkens aufgenommen
werden? Gewiß nicht im Sinne einer Konzeption, d. h. einer Bergung der
Weisheit in Philosophie, die parallel zur griechischen Konzeption
stattfinden würde. Abgesehen von der — mit Derrida gesprochen — «alexan-
drinischen Promiskuität»159 bewegen sich beide Denkwelten, die griechische

und die hebräische, weitgehend getrennt. Dennoch ist die Heilige
Schrift der Israeliten dem abendländischen Denken und Glauben nichts
Fremdes. In der Zweiten Epoche wird es als Altes Testament in den
Kanon der christüchen Offenbarung aufgenommen. Stets christologisch
gedeutet, gibt es der spätantiken und mittelalterlichen Vernunft zu denken.

Auch in der Neuzeit, in welcher sich eigene Lesarten herausbilden —

ich erinnere nur an Pascals Rede vom «Gott Abrahams, Gott Isaaks,
Gott Jakobs», den er dem Gott der (frühneuzeitlichen) Philosophen
entgegensetzt —, bleibt das «Alte Testament» integraler Bestandteil
abendländischen Denkens und christlicher Kultur.

Eigenartigerweise wird gerade in derjenigen Phase des
nachmetaphysisch-modernen Denkens, in welcher eine Reihe von Denkern die
Metaphysik destruieren wollte, in welcher Heidegger die Tat der frühen
griechischen philo-sophia negierte und damit die Spur der griechischen sophia

zum Verlöschen brachte und in der christlicher Glaube angesichts
moderner Negationen um sein Uberleben rang, das europäische Judentum
weitgehend vernichtet. Ein abgründiger Zusammenhang, der bisher noch
zu wenig bedacht ist! Doch ist es nicht zuletzt das Denken von Levinas
und Derrida, das auf den Zusammenhang von Holocaust und Metaphysik

aufmerksam macht — jedoch in verkehrter Weise, ist doch nicht der
Holocaust in der Dynamik der Metaphysik angelegt, sondern gerade das

Fehlen der theo-logischen Bestimmung des Menschen ist die Bedingung
der Möglichkeit des Holocaust. Und dennoch: Die Frage nach Derridas
Gott und dem Anfang des abendländischen Denkens führt unweigerlich
auch zu jenem Anfang, der sich zunächst außerhalb des griechisch-

veräußerlich. Auch sie ist nicht einfach menschlich im Sinne einer weltlich
naturwissenschaftlichen Anthropologie, auch sie ist theologischer Natur — deshalb auch der
Gottesbezug in der deutschen Verfassung.

159 DERRIDA, L'écriture et la différance 124 (s. Anm. 3).



154 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

abendländischen Horizonts befindet, der durch die christologische
Vermittlung in diesen Horizont eintritt und der schließlich auch ohne die
direkte christologische Lektüre Maßgebliches zu sagen hat. Die Spur, die

Spur des Verlöschens der Spur, die bei Derrida aufgenommen wird,
führt daher zu einer Weisheit, die Derrida seinerseits immer wieder
dekonstruiert und so auch de-limitiert. Die Weisung der Thora wird durch
die Dekonstruktion genau so verstellt und verschoben wie die griechische

Weisheit. Es wird schließlich unmöglich, der Thora zu gehorchen,
gerät doch auch ihre Bestimmtheit, ihre Kraft der Unterscheidung unter
den Verdacht, totalitär zu sein und die Auslöschung des Anderen betreiben

zu wollen. Insofern allerdings das Verlöschen des Verlöschens der
Spur in Anschlag gebracht wird, kann nach Derrida auch ein neues, im
wörtlichen Sinn philosophisches Hören auf die Thora anfangen.

Schon ein erstes Hinhören auf den Namen Gottes zeigt einen
bemerkenswerten Berührungspunkt mit der Mitte Derridaschen Denkens,
der Frage nach der Präsenz und eine eigentümliche Nähe zum parmeni-
deischen Anfang. Gott deutet Mose seinen Namen Jahwe als «Ich bin
der Ich-bin-da.»160 Wohl mit Bedacht wurde der Gottesnahme in der
Septuaginta mit ego eimi ho oon (ich bin der Seiende) übersetzt. Dies läßt
an das parmenideische «Seiende» denken. Doch sind die Unterschiede zu
beachten: Das eleatische «Seiende» gewährt, wie auch der Gott des

Aristoteles, dem Denken Anwesenheit bei sich. Darüber hinaus ist das
«Seiende» das, was in Wahrheit zu denken ist. Jahwe hingegen kann weder
sinnlich noch mit der Vernunft vernommen werden. Wohl aber werden
die Taten dieses Gottes in der Geschichte vernommen. Sie geben zu
denken. Dies gilt schon für das Handeln Gottes an Abraham, Isaak und
Jakob, zuhöchst aber die Errettung aus der Sklaverei in Ägypten und die
damit verbundene Rück-Gabe des verheißenen Landes. So verheißt die

Deutung des Gottesnamens als «Ich bin der Ich-bin-da» dem Volk den
Beistands Jahwe. Er ist da, um Israel heimzuführen. Anders als Levinas
dies denkt, zielt das Grundschema jüdischen Heilsdenkens: Israel — Exil
— Israel sehr wohl auf die Heimkehr, vergleichbar der Rückkehr des

Odysseus nach Ithaka. Wie die Heimkunft des Odysseus, so sind auch
der Einzug und das Verweilen der Israeliten im Gelobten Land an das

Befolgen des Gesetzes gebunden. Nur der Gerechte, der das Gesetz
nicht überschreitet, kann in das Land kommen, nur er kann in Frieden
wohnen.

Inhaltlich stehen das frühgriechische und das frühjüdische Gesetz
einander nahe. Sie enthalten ein große Anzahl sich entsprechender kon-

160 Exodus 3,14.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 155

kreter Weisungen. Auch die Zielsetzung ist gleich. Beide stellen einen
äthos dar, d. h. beide gewähren menschliches Wohnen. In beiden

Weisungen wird der Mensch aufgefordert, sich von anderen und mehr noch
sich von sich selbst zu unterscheiden. Es kommt darauf an, dem Begehren

eine Grenze zu setzen. Die gesetzten Grenzen dürfen nicht
überschritten werden, da sie im Ratschluß des Zeus bzw. im Willen Jahwes
ihren Grund haben. Im Fall der Übertretung ist mit der Vergeltung durch
die Gottheit zu rechnen. In allem erhält sich durchgehend der Tun-Er-
gehen-Zusammenhang. Der durch die Gerechtigkeit bestimmte Einzelne
und das durch sie bestimmte Volk wissen, die Anteile am Anwesen im
Sinne von Dasein, Wohnraum, Besitz und nicht zuletzt im Sinne von
geschuldeter Verehrung im Gottesdienst zu wahren. Doch anders als themis

und dikä, die Einsichtssache sind, ist das hebräische Gesetz Willenssache.

Die Entsprechung von göttlichem und menschlichem Willen ist
nicht schlechthin eine Forderung der Vernunft, sondern besondere
Forderung Jahwes. So beginnt der Dekalog mit der Vorstellung Gottes: «Ich
bin Jahwe, dein Gott, der dich aus Ägypten geführt hat, aus dem
Sklavenhaus.»161

Der Dekalog besteht seinerseits aus zehn Grenzziehungen, die das

Verhältnis des Einen zum Andern regeln und jeden Anderen als Anderen
zu seinem Recht kommen lassen. Das erste Gebot unterscheidet Gott
von allen anderen Göttern. Hier steht nicht die Existenz von Göttern
zur Entscheidung an, denn Israel kennt in seiner frühen Zeit eine Vielzahl

von ihnen. Allerdings soll lediglich Jahwe von Israel verehrt werden.
Sodann wird Gott von allen Geschöpfen unterschieden. Nichts, was den
Menschen aus der Schöpfung bekannt ist, kann als ein Bildnis Gottes
dienen. Gott allein ist der ganz Andere. Zwar mag jeder Andere ganz
anders sein, jedoch ist niemand der ganz Andere, außer Gott. Dies sei

gegen Derrida festgehalten. Auch die Tage der Menschen sind nicht alle
einfach nur einander andere. Ein Tag der Woche und nur dieser ist ganz
anders, weil dem ganz Anderen geweiht. Die übrigen sieben Gebote
ziehen Grenzen unter den Menschen, die nicht überschritten werden dürfen.

Hier wird das konkrete Anwesen des Anderen, d. h. sein Leben,
seine Ehe, sein Besitz, seine Ehre vor Übergriffen geschützt.

Die Thora ist nicht einfach ein Gesetzeswerk von allgemein humaner
Bedeutung, sondern sie ist das Zeichen für den besonderen Bund, den
Gott mit seinem Volk geschlossen hat. Dieser besondere Bund soll

161 Exodus 20,1. Zum Ganzen siehe KAISER, Otto, Der Gott des Alten
Testaments. Theologie des AT 3: Jahwes Gerechtigkeit, Stuttgart 2003; auch LAUMANN,
Wolfgang, Die Gerechtigkeit der Götter in der Odyssee, bei Hesiod und bei den
Lyrikern, Rheinfelden 1988.



156 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

durch die Feststellung, daß die hebräische Weisung auch am Anfang des

christlich abendländischen Denkens steht, nicht in Zweifel gezogen werden,

erkennen doch die christlichen Kirchen dieses besondere Verhältnis
durchaus an.162 Unabhängig davon ist jedoch zu bemerken, daß der
Weisheit der Thora schon im Deuteronomium eine potentiell allgemeine
Relevanz angesehen wird, liegt doch in der Thora «die Weisheit und die
Einsicht» {sophia kai synesis)163 der Israeliten vor allen Völkern. Auch hier
ist in der Ubersetzung der Septuaginta der Seitenblick auf die griechische
Denkwelt zu bemerken, zumal wenn im selben Vers gefragt wird: «Wo
ist ein Volk, das so weise und wissend (sophos kai epistämoori) ist.» Gemäß
dem israelitischen Verständnis können die Gerechtigkeit, Weisheit,
Vernünftigkeit der Thora von allen Völkern eingesehen werden, auch wenn
nur das Volk Gottes verpflichtet ist, die Weisung ganz und streng zu
befolgen.

Innerhalb der abendländischen Geschichte wird nur der Dekalog als

Kern des Gesetzes allgemein verpflichtend. Alle moralischen Vorschriften

des Gesetzes lassen sich auf die Zehn Gebote zurückführen.164 So

wird der Dekalog mit dem natürlichen Sittengesetz, wie es auch aus der
griechischen Tradition übernommen wird und sich in der Stimme des

natürlichen Gewissens äußert, identifiziert und gilt schließlich für alle

Menschen, für Juden, Christen und Heiden.165 Doch ist auch der christliche

Begriff des besonderen Gottesvolkes nicht mehr ethnisch gebunden.
Zum Gottesvolk gehört nun, wer an Christus glaubt. Im neuzeitlichen
Kontext wird der Gedanke des Volkes Gottes noch einmal geweitet und,
um nur an Kant zu erinnern, auf alle Menschen bezogen, sofern sie nicht
nur pflichtgemäß, sondern aus Pflicht handeln.166

162 Es sei hier nur auf die Äußerungen des Zweiten Vatikanischen Konzils in
Lumen Gentium Nr. 16 (DH 4140) und Nostra Aetate Nr. 4 (DH 4198) sowie auch auf ein
neueres Schreiben der Päpstlichen Bibelkommission: Das jüdische Volk und seine

Heilige Schrift in der christlichen Bibel; Verlautbarungen des Apostolischen Stuhls
152; 24. Mai 2001, hingewiesen.

163 Deuteronomium 4,5 LXX.
164 Thomas VON AQUIN, Summa theologiae 1-2,100,3.
165 Ein erstes Anzeichen dafür gibt es bereits im Römerbrief des Paulus 2,12—16.

Entfaltet wird diese Identifikation in der mittelalterlichen Theologie, siehe dazu etwa
THOMAS von AQUIN, Summa theologiae 1—2,100.

166 Vgl. KANT, Immanuel, Die Religion innerhalb der Grenzen der bloßen
Vernunft (Akademie-Ausgabe Band VI), Berlin 1907, Drittes Stück. Der Sieg des guten
Prinzips über das böse und die Gründung des Reichs Gottes auf Erden. Hier werden
die Begriffe «ethisches Gemeinwesen», «Volk Gottes» und «Kirche» ineinander übergeführt.



Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens 157

Die Offenbarung des Gottes Abrahams steht aber nicht bloß am
Anfang der jüdischen und der christlichen Religion mit ihrer eigentümlichen
Nähe und Ferne zueinander, sondern — und darauf verweist auch Der-
rida — auch am Anfang der islamischen Religion. Es bleibt hier nur zu
bemerken, daß auch Judentum und Islam sich selbst immer wieder mit
Hilfe des griechischen logos gedacht haben, um nur an Moses Maimoni-
des und AI Ghazali zu erinnern.

V. Schluß

«Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens.» Unter diesem Titel
sollte zunächst das Prinzip Derridaschen Denkens zum Vorschein
gebracht werden. Dieses proteische Nicht(-Prinzip) erscheint unter vielerlei
Namen: différance, choora, Pas, Hymen, Pharmakon, l'autrui, das Messiani-
sche, die Gerechtigkeit. Es tritt an die Stelle des metaphysischen Prinzips,

welches letztlich in jeder Epoche der Philosophie theologisch
gedacht und mithin als Gott vorgestellt wurde. Es tritt aber auch an den
Ort der modernen Substitutionen des metaphysischen Gottes, vor allem
an die Stelle der Heideggerschen Fassung als Seyn oder Anwesen, ohne
allerdings erneut eine Substitution Gottes setzen zu wollen. Eben
deshalb bleibt das Derridasche Prinzip die Bestimmung zur Nicht-Bestimmung

oder die Leere. Genauer gesagt: Es bewegt sich im Zwischenraum
von Bestimmung und Nicht-Bestimmung, Fülle und Leere, Sein und
Nichtsein. Die Logik dieses Zwischenraums läßt sich fassen als Logik
des unendlichen Urteils oder der De-Limitation. Delimitiert wird unmittelbar

der heideggersche Gedanke und darüber hinaus die Geschichte der

Metaphysik im Ganzen. Heidegger selbst hingegen negiert die Geschichte
und sucht ihr gegenüber einen anderen Anfang. Gegen Derrida ist nun
festzuhalten, daß es in der Tat einen Anfang gibt. Es sollte hier
angedeutet werden, daß am Anfang der Philosophie eine Beziehung zu einer
anfänglichen Gabe zu finden ist, die allerdings nicht mehr mit Heidegger
als Seyn, sondern als Weisheit vorzustellen ist. Parmenides verhält sich
zu dieser Weisheit bejahend, indem er den Kerngedanken des griechischen
Mythos, der zuerst von Homer und Hesiod gedichtet wurde, in den Logos
übersetzt. Uber diesen Logos kann die Logik des Mythos selbst aufgefunden

werden. Der Grundgedanke der griechischen Weisheit ist: die
gerechte Ordnung des Anwesens als Bestimmung des Menschen, kurz: das

göttliche Maß. Diesem Gedanken bleiben ex negativo Heidegger und ex
de-limitatione Derrida verbunden. Damit kann jetzt der grenzenlosen
Herrschaft/Subversion der Dekonstruktion ihrerseits eine Grenze
gesetzt werden. Derridas Prinzip kann verabschiedet werden. Allerdings
bleibt es als dritte Art des Verhaltens zur griechischen Weisheit, die uns



158 Adieu. Derridas Gott und der Anfang des Denkens

heute im wörtlichen Sinn Maßgebliches zu sagen hat, begrenzt gültig.
Derrida hat seinen Ort innerhalb der Sphäre des medialen Sprachalltags.
Das Sagen der Weisheit kann nun aber in unserer nach-postmodernen
Sprachwirklichkeit wieder vernommen werden.

Von Derrida führt über Levinas auch eine zweite Spur zu jenem
anderen Anfang, der sich zunächst außerhalb des Griechischen findet, der
den Weg des Abendlandes allerdings kreuzt. Seit Tod und Auferstehung
des gesetzestreuen Juden Jesus Christus gibt die hebräische Weisung
auch der nunmehr christlichen Philosophie zu denken und das — insofern
sich die vernünftige Liebe zur Weisheit auch über die Metaphysik hinaus
erneuert — bis heute. Dabei erscheint das Alte Testament nicht nur als

notwendige Vorgeschichte zum Neuen. Als solche gehört es zur Gabe
der Zweiten Epoche an uns. Der Anweg, der mit Derrida beginnt, führt
aber zum ersten Anfang des Denkens. In je eigener Weise, stets von
einander zu unterscheiden und doch einander nahe, bilden die griechische
und die hebräische Weisung die Gabe der Ersten Epoche unserer
Geschichte an uns.


	Adieu : Derridas Gott und der Anfang des Denkens

