Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue

philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica

di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Gottesunterscheidung : die Frage nach dem Verhaltnis von Gott und
Welt im Gesprach mit Thomas Ruster

Autor: Wenzel, Knut

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761180

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

KNUT WENZEL

Gottesunterscheidung

Die Frage nach dem Verhiltnis von Gott und Welt
im Gesprach mit Thomas Ruster

Als vor einigen Jahren, so erzihlt der US-amerikanische Theologe Mark
Taylor, die Studentinnen und Studenten von Williams College in das be-
ginnende Studienjahr zurtckkehrten, fanden sie sich von ganzseitigen
Anzeigen (wohl in der Campuszeitung) empfangen, in denen fiir eine
Kreditkarte geworben wurde. Man pries die Karte mit folgenden Attri-
buten an: Sie prige oder fl6B3e, so hieB} es da, das Bewul3tsein von Schutz
und Sicherheit, ja von umfassender Geborgenheit, ein. Sie sei somit die
Mutter aller Kreditkarten. Sie vermittle Identitdt, lasse ihre Besitzerin
und ihren Besitzer sagen: Das bin ich, bin wirklich ich. Auf dem Funda-
ment dieser Karte konne eine ganze Kredit-(Lebens-)Geschichte errich-
tet werden. Wenn, so fragt die Anzeige schlieflich, diese Karte all dies
vermittelt, namlich: Identitat, Sicherheit, einen autonomen Willen — wer
wollte sie dann nicht besitzen: don’t be cragy ... call! In dieser Aufforde-
rung, die den Umkehrruf und das In-Versuchung-Fithren zugleich arti-
kuliert, kulminiert der Anzeigentext.'

Taylor entwickelt aus dieser emblematischen Szene eine philoso-
phisch-theologische Auseinandersetzung mit der Thematik des Vertrau-
ens; er tut dies anhand einer eingehenden Interpretation des Romans The
Confidence Man von Herman Melville.? Dieser Confidence Man ist ein
Trickster; permanent wechselt er die Identititen, prasentiert jeweils eine
grenzenlos naive Figur, die deswegen jedesmal grenzenloses Vertrauen
weckt, eigentlich die Vertrauenssehnsucht der Leute weckt und befrie-
digt, und auf eben diese Weise Betrug an Betrug reiht. Er ist zugleich der

i Vgl. TAYLOR, Mark C., Discrediting God, in: Journal of the American Academy of
Religion 62 (1994), 603—623, hier: 603f. Zum theologischen Ansatz Taylors vgl.: WEN-
ZEL, Knut, Rinder im Text. Annidherungen an Mark Taylors dekonstruktionistische
«A/Theologie», in: PFEIFFER, Klaus-Peter (Hg.), Vom Rande her? Zur Idee des Margi-
nalismus, Wiirzburg 1996, 187-201 (= FS H.R. Schlette).

2 Deutsch: Maskeraden oder Vertrauen gegen Vertrauen, Hamburg-Bremen 1999.



94 Gottesunterscheidung

exakte Spiegel oder die jeweils paBgenaue Verkérperung jener Vertrau-
enssehnsiichte und Glicksbegehrlichkeiten der Menschen — und ein
Nichts. Das Ganze spielt auf einem Mississippi-FluBdampfer, der einen
eigenen Barbier mit sich fuhrt, welcher uber seiner Geschiftskajite ein
Schild angebracht hat, auf dem zu lesen steht: No #rusts. Was so viel heil3t
wie: Keine Garantieibernahme fir eine unversehrte Kehle, aber auch:
Keine Kredite. Auch hier wieder verbindet sich das Vertrauen mit dem
Kreditwesen, was die These Taylors bestitigt: Dem Vertrauen liegt eine
Okonomie zugrunde.

Wie steht es nun aber mit dem Angebot, das jene Kreditkarte zu er-
oftnen scheint? Identitit; das Fundament einer gesamten, lebensge-
schichtlich sich auszeitigenden Existenz; freier Wille; Schutz und umfas-
sende Geborgenheit: Angeboten wird, worauf ein Mensch sein Leben
setzen kann. Wirden wir nicht, in den Bahnen unserer onto-theologi-
schen Tradition, dieses hier Angebotene bislang mit Gott identifizierten?
Muf3 nicht, so fragt Taylor, wenn all dies zuvor letztlich nur Gott Zuge-
traute nun einer Kreditkarte zugeschrieben werden kann, Gott selbst —
diskreditiert werden, wenn anders er nicht sozusagen zum Vater aller
Kreditkarten eindampfen soll? Was Taylor hier als dringliches Desiderat
kennzeichnet, nimlich die theologische Ent-Okonomisierung des Ver-
trauensglaubens und damit die Ent-Okonomisierung des Gottesbegriffs,
wird in einer durchaus verwandten Weise hierzulande seit einigen Jahren
als theologisches Programm vom Dortmunder Systematiker Thomas Ru-
ster entwickelt: namlich die Ent-Mischung oder, wie Ruster formuliert,
die Entflechtung von Gottesglaube und Religion.’

> Vgl. RUSTER, Thomas, Der verwechselbare Gott. Theologie nach der Entflech-
tung von Christentum und Religion, Freiburg-Basel-Wien 62003 (2000) (= QD 181).
Siehe auch die vorbereitenden und begleitenden Aufsitze: DERS., Die religiése Sinn-
frage in der modernen Gesellschaft, in: HOEPS, Reinhard/RUSTER, Thomas (Hgg.),
Mit dem Riicken zur Transzendentaltheologie. Theologische Passagen, Wirzburg 1991,
163-187 (= FS H. Jorissen/BDS 10); DERS., Christliche Religion zwischen Gottes-
dienst und Goétzendienst, in: rhs 39 (19906), 54—62; DERS., Die Lumpensammlerin. Zur
Aufgabe der Fundamentaltheologie nach der Entflechtung von Christentum und Reli-
gion, in: RISSE, Giinter et al. (Hgg.), Wege der Theologie: an der Schwelle zum dritten
Jahrtausend, Paderborn 1996, 41-53 (= FS H. Waldenfels); DERS., Die Stellung des
Religionsunterrichts im Ficherkanon der Schule — aus theologischer Sicht, in: NORD-
HOFEN, Eckhard et al. (Hgg.), Das Bildungspotential des Religionsunterrichts. Doku-
mentation des Dritten Forums Religionspidagogik (Munster, 19./20.04.1999), Minster
1999, 71-77 (= Materialien aus dem Franz Hitze Haus XXXVII); DERS., Die Welt ver-
stehen «gemal3 den Schriften». Religionsunterricht als Einfihrung in das biblische Wirk-
lichkeitsverstindnis, in: rbs 43 (2000), 189-203; DERS., Den «Schicksalsmichten» wi-
derstehen, in: engagement 1/2001, 3—11; DERS., Beitrag im Forum «Was hei3t eigentlich
Monotheismus»?», in: Jahrbuch Politische Theologie IV: Monatheismus, Minster 2002, 2-5.
— Zur kritischen Debatte um Rusters Ansatz sieche: BAUDLER, Gerhard, Einfuhrung in



Gottesunterscheidung 93

Der Glaube an den biblischen Gott — von Ruster abkiirzungshalber
schlicht Christentum genannt — ist nicht selbstverstindlich als Religion
identifizierbar, auch wenn de facto dieser Glaube sich tber lange Phasen
seiner Geschichte als Religion prisentiert hat bzw. wahrgenommen wor-
den ist. Nun aber, da das Christentum gerade dort, wo es noch vor hun-
dert Jahren fest verankert schien, nicht mehr exklusive, bindende Gel-
tung beanspruchen kann, auch unter aktiven Christen nicht mehr, ist
nicht nur das Ende der religionsférmigen Epoche des Christentums an-
gebrochen, sondern, und das ist unter systematischer Perspektive inte-
ressanter, es wird in dieser geschichtlichen Umbruchphase auch die prin-
zipielle Unterscheidbarkeit des Glaubens an den biblischen Gott vom
Phianomen Religion sichtbar, ja es zeigt sich, dafl Konstellationen ein-
treten konnen, in denen jener sich gegen dieses zu wenden hat.

Aber mit dieser Skizze ist, obwohl sie nur andeutet, schon viel ge-
sagt, das nun in kleineren Schritten eingeholt werden muf3. Im folgenden
wird in einem ersten groBeren Teil der Versuch unternommen, den An-
satz Rusters unter der im Untertitel formulierten Leitperspektive — die
Frage nach dem Verhaltnis von Gott und Welt — zu rekonstruieren, wo-
bei in diese Rekonstruktion einige der in der von Ruster angesto3enen
Debatte vorgebrachten Kritiken eingehen sollen. In einem zweiten Teil
werden in einer dogmatischen Perspektive sich zeigende Defizite des
Ansatzes Rusters benannt. Daran schlieB3t sich die Skizze eines Vermitt-

eine biblische Sciencefiction-Welt, in: KazB/ 125 (2000), 426-431; BONGARDT,
Michael, Unverwechselbares Christsein? Zum Stand der Diskussion tber die Religi-
onskritik Thomas Rusters, in: HerKorr 55 (2001), 316-319; HOFF, Gregor Maria, Ent-
machtung der Religion. Ist das Christentum keine Religion mehr?, in: TAG 43 (2000),
135-145; ENGLERT, Rudolf, Schief gewickelt? Zur theologischen Kritik an der gegen-
wirtigen Religionspidagogik, in: engagement 1/2001, 11-22; FABER, Eva-Maria, Steht
eine theologische Wende an?, in: Theologie und Seelsorge. Internetzeitung der Theologischen
Fakultat Chur, 20.02.2001, www.thchur.ch/Theologie_und_Seelsorge; HALBFAS, Hu-
bertus, Thomas Rusters «fillige Neubegrindung des Religionsunterrichtsy. Eine kriti-
sche Antwort, in: rhs 44 (2001), 41-53; HALBMAYR, Alois, Eine neue Eindeutigkeit?
Thomas Rusters Plidoyer fiir eine Entflechtung von Christentum und Religion, in:
SaThZ 5 (2001), 144-166; JOHN, Ottmar, Christentum und Religion. Kritik ihrer duali-
stischen Verhiltnisbestimmung, in: Bargbrief 2/01, 17-23; MEURER, Thomas, Bibel-
kunde statt Religionsunterricht? Zu Thomas Rusters Konzept ciner «Einfithrung in das
biblische Wirklichkeitsverstindnis», in: rhs 44 (2001), 248-255; SCHNEIDER, Thomas,
Theologie im Zeitalter des Spitkapitalismus. Thomas Rusters Apologie des fremden
Gottes, in: Merkur 55 (2001), 250-254; GRUMME, Bernhard, Religionsformigkeit als
heimliche Pointe der Korrelationsdidaktik? Zum Begriff der Erfahrung in einer Zeit
gottvergessener Religionsfreudigkeit, in: TAG 45 (2002), 13-29; vgl. auch das Streitge-
sprich zwischen Hubertus Halbfas und Thomas Ruster, das unter dem Titel «An Gott
glauben oder an das Geld. Ersetzt der Kapitalismus das Christentum? Und wer kann
da noch widerstehen?» in: Publik-Forum, Nr. 5, 9. Marz 2001, 26-29, erschienen ist.



96 Gottesunterscheidung

lungsvorschlags an; die These zielt darauf, daf} eine theologische Wiirdi-
gung der Welt bei gleichzeitiger Wahrung der Gott-Welt-Differenz mit
Hilfe der Denkform des Sakramentalen ausformulierbar ist. Abschlie-
Bend wird dieser Vermittlungsvorschlag in einer Reflexion auf das Bitt-
gebet einer Verifizierung in glaubenspraktischer Absicht unterzogen.

I. Der Ansatg Thomas Rusters im Licht der Gott-Welt-Unterscheidung
1. Probleme des Religionsbegriffs

Zum Verstindnis der Formel von der Entflechtung von Christentum
und Religion bedarf es einer Klirung des Religionsbegriffs. Wie noch zu
sehen sein wird, birgt auch der Begriff des Christentums in Rusters Ver-
wendung sozusagen signifikante Unklarheiten. Dem Religionsbegriff je-
denfalls kommt eine Schlisselbedeutung zu; von dem her, was als Reli-
gion begegnet, erschliet sich fir Ruster die Notwendigkeit jener Ent-
flechtung. Damit allerdings beginnt diese Unternehmung gleich mit ei-
nem Problem, besteht doch unter Theologen, Philosophen, Religions-
wissenschaftlern, -psychologen, -soziologen, -phinomenologen keines-
wegs Konsens iiber den Begriff von Religion.* Ruster sieht das und ent-
scheidet sich fiir die Verwendung eines funktionalistischen Religionsbe-
griffs.> Denn jene Entflechtung ist notwendig aufgrund der faktischen
Funktion, die Religion im Leben der Menschen hat. Gefragt wird also
nicht nach einem theologischen oder philosophischen Konzept von Re-
ligion, auch nicht nach dem, was verfal3te Religion genannt wird und im
christlichen Bereich nicht selten mit den Kirchen identifiziert wird; ge-
fragt wird vielmehr, wie die Menschen Religion einsetzen — und wie Re-
ligion die Menschen einsetzt.

Noch bevor tiber eine wenigstens vorlaufige inhaltliche Bestimmung
des verwendeten Religionsbegriffs entschieden werden muf3, sind also
bereits Vorentscheidungen getroffen, die es festzuhalten gilt: Mit Reli-
gion ist nicht in erster Linie die religionssoziologisch relevante Grof3e
der Religionsorganisation gemeint, auch nicht die ebenfalls religionsso-
ziologisch interessante Unterscheidung von verfal3ter Religion und frei
flottierender Religiositdt. Diese Unterscheidung ist zu der von Ruster
angezielten Dimension von Religion sekundir. Des weiteren ist eine

4 Siehe hierzu die erhellenden Ausfihrungen von SCHLETTE, Heinz Robert, Zur
Metamorphose der religiésen Erfahrung. Philosophische Erwigungen, in: DERS., Kon-
krete Humanitdt. Studien zur Praktischen Philosophie und Religionsphilosophie, hrsg.
von Johannes Brosseder et al., Frankfurt 1991, 402—419, hier: 402—-407.

> Vgl. RUSTER, Die Lumpensammlerin (Anm. 3), 46—48.50.



Gottesunterscheidung 97

Option gegen die Sikularisierungsthese, wie sie etwa von Michael Ebertz
vertreten wirdS, und fiir die Modernisierungsthese, wie sie durch Karl
Gabriel Giberzeugend begriindet worden ist’, formuliert: Der Modernisie-
rungsprozel3 hat nicht, wie die Sikularisierungsthese insinuiert, zu einer
Marginalisierung von Religion gefiihrt; vielmehr ist Religion unter den
Bedingungen einer entwickelten Moderne nicht weniger prisent als ehe-
dem, wenn auch in verinderten und vor allem nicht mehr ohne weiteres
identifizierbaren Gestalten. Man spricht von Kunst- und Konsumtem-
peln, von Kathedralen des Gelds, von Medienreligion, vom Kult der Ju-
gend, die Film-Avantgarde wurde eine Zeit lang von einer Gruppe ange-
fihrt, die sich «Dogma *95» nennt, alljahrlich wilzen sich Love Parades als
Prozessionen eines marktférmig inszenierten und 6konomisch abgemol-
kenen Hedonismus durch die Stidte Europas. All dies sind ja nicht nur
Redeweisen und Erscheinungsformen, sondern in ihnen werden Gestal-
ten real existierender Religion nambhaft. Religion ist also omniprisent;
aber was ist Religion?

Rusters Antwort 13t an Prignanz nichts zu wiinschen tibrig: «Reli-
gion ist das, was man ohnehin glaubt».® Religion ist also eine Praxis der
Affirmation. Was wird aber affirmiert, und auf welche Weise? Die Af-
firmation, die Religion genannt werden kann, geschieht umfassend und
fraglos, also ohne daf3 ein Rest bliebe. Sie zielt auf die jeweils als unaus-
weichlich das Leben bestimmend erfahrene Macht. Eine alternativlos die
unausweichlich waltende Macht affirmierende Praxis — das ist Religion.
Das, was alle fir selbstverstindlich geltend halten, fiir unabwendbar, was
gar nicht eigens herausgestellt werden mul}, gegen das sich zu wenden
man schon verriickt sein mul} — das ist das, was «ohnehin» geglaubt wird,
und also Religion ist. Wenn Gott als die alles begriindende, bestimmende
und vollendende Macht bezeichnet werden kann und damit der Glaube
an ihn durchaus in jene Affirmation der geltenden Macht eingetragen
werden kann, dann entspricht der Glaube an diesen Gott dem, was so-
eben als Religion beschrieben worden ist. In dieser durchaus méglichen
Identifikation liegt aber genau die Gefahr der Verwechselbarkeit Gottes,
der Ruster mit seinem Projekt der Gottesunterscheidung wehren méch-
te. Wird nidmlich jener eben skizzierte funktionalistische Religionsbegriff
in theologische Rede transformiert, gelangt man zu der bekannten For-
mulierung aus Luthers Grolem Katechismus, derzufolge «einen Gott ha-

6 Vgl. EBERTZ, Michael N., Erosion der Gnadenanstalt? Zum Wandel der Sozial-
gestalt von Kirche, Frankfurt 1998.

" Vgl. etwa GABRIEL, Karl, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne,
Freiburg-Basel-Wien 72000 (= QD 141).

8 RUSTER, Die Lumpensammlerin (Anm. 3), 50.



98 Gottesunterscheidung

ben bedeutet, etwas haben, an das ich mein Herz hinge und dem ich un-
bedingt vertraue».” Dieser Satz Luthers trigt eine religionskritische Poin-
te. Er benennt nicht einfach den vom biblischen Gott geforderten Glau-
ben; vielmehr beschreibt er die anthropologische Leistung des Glaubens.
Insofern mit diesem Satz eine katechetische Paraphrase auf das erste Ge-
bot formuliert ist, wird mit ihm ja die Notwendigkeit der Gottesunter-
scheidung erst eroffnet; man hat sie nicht schon hinter sich gelassen,
denn: Das «Vertrauen und Glauben des Herzens [macht] etwas sowohl
zu Gott als zu einem Abgott».!” Man kann sagen, dal3 auf dieser religi-
onsférmigen Stufe des Gottesglaubens der Glaube zu allen méglichen
Michten kommen kann, darunter auch zu Gott, aber zu ihm nur wie zu
einer jener Miachte, also letztlich nicht zu ithm selbst. Dies wiederum auf
den Religionsbegriff zurlickgewendet, kann die Affirmationsleistung, als
welche Religion faktisch besteht, eine Bestitigung der eigenen Sehnsiich-
te oder Angste erreichen, nicht aber Gott, wenn anders Gott nicht die
bestitigende oder durchstreichende Verlingerung dessen sein soll, was
ohnehin schon menschliche Wirklichkeit ist.

Der funktionale Religionsbegriff, wie ihn Ruster hier verwendet,
unterscheidet sich also von anderen funktionalen Konzepten von Reli-
gion darin, dal} er der Religion nicht primir Kontingenzkompensations-
kompetenz zuschreibt;!! ihre Funktion liegt vielmehr in einer vollstindi-
gen Abdichtung der Wirklichkeit gegen die Erfahrbarkeit von Kontin-
genz. Religion als Erfahrung der jeweils jetzt waltenden Macht ist also
nicht mehr irgendwie strukturierte Begegnung mit einem ganz Anderen'?
sondern Verabsolutierung der Immanenz, die erst mit dem Bedeutungs-
loswerden des Begriffs Immanenz in Ermangelung eines Kontrasts voll-
endet sein wird. Im Verhiltnis zu einer solchen Religion der totalen Im-
manenz nimmt sich die atheistische Erfahrung «transzendentaler Ob-
dachlosigkeit», auf die Georg Lukacs immerhin den Roman der Moderne
zu griinden unternahm?!3, als geradezu gottesoffen aus. Denn jener Gott,
von dem es heildt, er sei daran erkennbar, dal3 er mit keiner der Michte
welcher Art und Couleur auch immer in ein Vergleichs- und am Ende
Verwechslungsverhiltnis gesetzt werden kann, und der der ist, welcher in

? LUTHER, Martin, Der GroBe Katechismus (1529), Giitersloh 1995, 19.

19 Ebd.

i Vgl. etwa LUBBE, Hermann, Religion nach der Aufklirung, Graz-Wien-Koln
1986, 127-218.

12 Vgl. Gustav Menschings klassisch gewordene Bestimmung von Religion als Be-
gegnung mit dem Heiligen: MENSCHING, Gerhard, Art. Religion, in: 3RGG V(1961), 961.

13 Vgl. LUKACS, Georg, Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer
Versuch iiber die Formen der groBen Epik, Minchen 1994 (1916/1920), 32.



Gottesunterscheidung 99

allen Bildern, die ihn zu fassen pritendieren, gewill nicht zu sehen ist —
dieser Gott kommt in jener Religion der Immanenz nicht mehr vor.!*

Hierin hat dann auch das Programm der Entflechtung von Chri-
stentum und Religion seinen primiren Plausibilititsanhalt: Wenn Reli-
gion in der Funktion, die ihr in den hochentwickelten Gesellschaften der
Moderne faktisch zukommt, auf die Liquidation der Kontingenz mensch-
licher Existenz und weltlicher Wirklichkeit angelegt ist, so dal} Gott dar-
in keinen Ort meht hat, mull das Christentum, will es fortfahren, die
Ubetlieferung des Glaubens an den in Jesus aus Nazaret nahe gekom-
menen Gott zu sein, authoren, Religion zu sein. Die Pointe dieses Ent-
flechtungsprogramms besteht freilich darin, da3 die Ablésung des Chri-
stentums von Religion kein neutraler Prozel oder geordneter Riickzug
ist, sondern eine Parteiergreifung (oder ein Anteilnehmen®) darstellt,
Konflikte heraufbeschworen wird, oder besser: einen Grundkonflikt ver-
gegenwartigen wird. In hyperbolischer Zuspitzung formuliert: An den
Gott der Bibel glauben heif3t, in Konflikt mit der Welt zu stehen.

2. Gottesglaube als Kritik des Gitgendiensts

Damit ist natiirlich kein absoluter Widerspruch zwischen Gott und Welt
bezeichnet. Aber es ist sehr wohl gesagt, da3 in dem Wort Gott ein Wi-
derspruch im Sinn des Einspruchs und der Gegenrede gegen die Welt,
wie sie eine Religion der Immanenz beschreibt, enthalten ist. Diese Welt
ist gekennzeichnet durch die Alternativlosigkeit der herrschenden Be-
schreibung, durch die Unausweichlichkeit des Zugriffs der jeweils gel-
tenden Macht, durch die Ausweglosigkeit, mit der diese Welt, so wie sie
ist, sich aufdringt. Religion bedeutet in diesem Zusammenhang, dal3 die-
se Welt sich im Modus des Bejahtwerdens durch die Menschen durch-
setzt. Zu einer Welt ohne Alternative steht das Bekenntnis zu Gott wie
das Aussprechen eines Nein. Denn dieses Bekenntnis, das angesichts ei-
ner Welt ohne Ausweg als ein Nein zu buchstabieren ist, richtet sich
offensichtlich nicht an jenen Gott, dessen Begriff auf den Bahnen einer

4 Im Rahmen einer religionspidagogischen Diagnostik ist die Selbstgeniigsamkeit
einer sich vollstindig immanentisierenden Welt erértet worden in: TRUTWIN, Werner,
«Ich glaub’ nix — mir fehlt nix!» Interesselosigkeit der Schiiler als Infragestellung der
Religionslehrer, in: s 38 (1995), 357-369; HAUSER, Linus, Warnung vor einer Religi-
onspidagogik der beruhigten Endlichkeit, in: KazB/ 123 (1998), 386—394.

15 Der Partisan ist, das kann man bei Peter Handke nachlesen, der Mittler zwischen
der Anteilnahme und dem Partei-Ergreifen, denn er tut beides (wohl auch etymolo-
gisch), zuerst das eine, dann das andere. HANDKE, Peter, Wut und Geheimnis. Rede
zur Verleihung des Ehrendoktorats der Universitit Klagenfurt am 8. November 2002,
in: manuskripte 158/2002, 5-7, hier: 6.



100 Gottesunterscheidung

onto-theologischen Reflexion als das summum aus den Werten der Welt
destilliert worden ist: als Allmacht in Relation zu all den Michten der
Welt, als hochstes Gut in Relation zu den Gutern der Welt, irdischer wie
himmlischer Provenienz, als schaffendes Verbum in Relation zu den ver-
gehenden verba ... Ein Bekenntnis zu diesem Gott schlésse die einfache
Affirmation der Welt ein.

Der in jenem widersprechenden Bekenntnis angesprochene Gott ist
der der Bibel: Der Gott, in dessen Namen Propheten auftraten und eine
gerechtigkeitsvergessene Herrschafts-, Wirtschafts- und Religionspolitik
(vgl. etwa Hos 5,1-7; Am 2,6-16) anklagten und so jeden Umgang mit
Macht zuriickfiihrten und verpflichteten auf ein Fundament, das solchem
Machtzugriff unverfiigbar und nicht in sein System integrierbar ist. Es ist
der Gott, dem ein Theophaniespektakel erster Klasse inszeniert wird (Ex
19,16-19), um es dann zu einem Sduseln des Windes zu dekonstruieren
(1K6n 19,11-13). Es ist der Gott, auf den der Ausbruch aus einem
Zwangs- und Ausbeutungssystem zurlickgefithrt wird, das von seinen
Opfern genossen worden ist (Ex 16,3) und das deswegen die Urszene
dessen genannt werden kann, was man unter «Verblendungszusammen-
hang» versteht. Es ist der Gott, der seine verdinglichende Identifizierung
mit jedwelcher innerweltlichen Reprisentanz untersagt hat, darin ein
Gottverzweckungsverbot aufstellend (Ex 20,1-7; Dtn 5,6-11), und der
zugleich dieses eine Bild seines schopferischen und vollendenden Willens
in die Welt gesetzt hat, das der Mensch ist, das aber vom generellen Bil-
detverbot her seinerseits wiederum jedem Verzweckungszugriff entzogen
ist, und so gewissermallen das Bild Gottes einen bildlosen Kern birgt,
der als Unverfigbarkeitschiffre Fundament seiner Wiirde ist (Gen 1,26—
28). Es ist jener Gott, der in weisheitlicher Tradition eine gerechte Ord-
nung des menschlichen Verkehrs beschreibbar werden lie — diese Be-
schreibung dann aber sozusagen an ihre Aporiegrenze fithrend, dorthin,
wo sichtbar wird, dal unbegriindbares Unheil und Unrecht nicht mit der
Investition Gottes zu einer Begrindung ohne Rest sich runden 1iBt
(Ijob). Es ist der Gott, der am Ende dieser weisheitlichen Rede von ihm
keine Garantie fur die Sinnhaftigkeit der Welt mehr zu tbernehmen
scheint (Kohelet). Und es ist doch der Gott, der in Jesus nicht auf die
einfachste und unproblematischste, kindhafte Weise «wieder da» ist,
sondern es ist der, auf den Jesus auch in der Ohnmacht seines Kreuzes-
scheiterns gegen alle Logik der Ereignisse noch vertraut, und der diese
Ohnmacht nicht aufhebt, sondern durch sie hindurch gegen die todbrin-



Gottesunterscheidung 101

genden Machtdynamiken der Menschen sich vergegenwirtigt.!® Es ist der
Gott, dessen «vollendetes Bild» (Kol 1,15; Hebr 1,3) jener Jesus ist, dem
man mit Miihe einen davidischen Stammbaum zuschreibt, der seinerseits
im Bruch zu all solchen Pritentionen sich — und damit jenen Gott —
nicht mit der Herde der Neunundneunzig, sondern mit dem einen Verlo-
renen verbunden hat, nicht mit den Rechtschaffenen, sondern mit den
Unreinen, den Zollnern, den Ehebrecherinnen, den Ungebildeten, den
Armen, den Kranken — und dann auch wieder (aber erst dann), auch
diese Reihe und Logik noch durchbrechend — mit den Schriftgelehrten.

Es ist der Gott des Auf- und Ausbruchs, der nie unbefragt stehen
bleibenden Welt, «so wie sie ist», der Durchbrechung jeder innerweltli-
chen Endgiltigkeit, des jede glatt aufgehende Rechnung irritierenden,
bleibenden Rests — es ist der Gott, der Nein sagen a3t zum status quo. In
diesem Sinn ist jene zuvor formulierte Zuspitzung zu verstehen, derzu-
folge das Bekenntnis zum Gott der Bibel in Konflikt mit der Welt gera-
ten kann.

Von dieser Welt jedenfalls fihrt fir Ruster kein Weg zum Gott der
Bibel. Er lifit mit dieser radikalen Betonung der Differenz zwischen
Gott und Welt eine gewisse Affinitit zu Karl Barths beriihmt-bertichtig-
tem «Nein» von 1934 erkennen.!” Diese Nihe ist dann auch kritisch regi-
striert worden.!® Insbesondere Rusters dezidierte Zurickweisung der na-
turlichen Gotteserkenntnis als Weg zur ErschlieSung des biblischen Got-
tes scheint dies zu bestitigen. Hinzu kommt, daf} dieser auf systemati-
scher Ebene gefiihrte kritische StoB sich auf religionspadagogischer Ebe-
ne spiegelt in Rusters Zuriickweisung des derzeit konsensuellen Konzepts
von Religionsunterricht als korrelativem ErschlieBen der biblischen Bot-
schaft von den Erfahrungen der Schiilerinnen und Schiiler her. Gegen
die Korrelationsdidaktik setzt Ruster ein Konzept des Religionsunter-
richts als «Einfithrung in das biblische Wirklichkeitsverstindnis».!” Aber
diese theologiearchitektonische Familiendhnlichkeit zu Karl Barth darf
nicht die eigentlichen und von Ruster ausdriicklich benannten Quellen
verschleiern. Hier ist vor allem Friedrich-Wilhelm Marquardt zu nennen,
der mit einem auf sieben Binde angewachsenen GroB3projekt eine syste-
matische christliche Theologie in Verantwortung vor Israel entworfen

16 Vgl. hierzu den nicht iibersetzten und deswegen im deutschen Sprachraum zu
wenig wahrgenommenen Aufsatz von SCHILLEBEECKX, Edward, Overwegingen rond
Gods weertloze overmacht, in: TTh 27 (1987), 370-381.

7 BARTH, Karl, Nein! Antwort an Emil Brunner, Miinchen 1934.

18 Vgl. HALBFAS, Neubegriindung (Anm. 3), 45f.; BONGARDT, Unverwechselbares
Christsein? (Anm. 3), 318f.

19 RUSTER, Die Welt verstehen (Anm. 3), 198f.



102 Gottesunterscheidung

hat, so, dal3 das christlich-jidische Verhiltnis nicht mehr nur ein — in der
Regel peripher behandelter — Gegenstand unter vielen ist, sondern dal3
die bleibende Israelbezogenheit des christlichen Bekenntnisses Struktur-
prinzip theologischer Reflexion geworden ist.® Allerdings gibt es tber
Marquardt doch wieder eine wenn auch indirekte Beziehung zu Barth,
hat er doch als Schiler Helmut Gollwitzers eine epochemachende Studie
Uber Barth verfal3t, in der er dessen politische Option fiir den Sozialis-
mus aus seiner Theologie begriindete.”? Durch Marquardt aufgewiesen,
gilt also schon fiir Barth nicht mehr, was nun auch Ruster vorgeworfen
wird, nimlich ein konservatives, ja reaktionires bzw. fundamentalisti-
sches Theoriekonzept zu verfolgen.?? Dieser Vorwurf gerit noch stirker
in Plausibilititsnotstand, werden weitere Quellen von Rusters Ansatz in
Blick genommen. Da ist zunichst der Schweizer religiose Sozialist Leon-
hard Ragaz® zu nennen sowie das Denken Walter Benjamins und schlief3-
lich die Theologie der Befreiung.

Die Theologie der Befreiung hat ein Lehrstiick herausgebildet (oder,
wenn man so will, wiederentdeckt), das einen entscheidenden Einflu3 auf
die Entwicklung der Theologie Rusters genommen hat; ohne die Wahr-
nehmung dieses Rezeptionsverhiltnisses kann Rusters Ansatz kaum ada-
quat gewurdigt werden. Es handelt sich bei diesem Lehrstiick um eine
Theologie der Gotzen- bzw. Goétzendienstkritik. Die Kernaussage be-
steht darin, dal der Monotheismus kein nur neutrales, unbeztgliches
Durchdenken eines bestimmten Theoriekonzepts auf seine dullersten
Konsequenzen hin ist, und auch nicht nur orthodoxe Verwaltung einer
Offenbarungswahrheit unter Einschluf} ihrer gelegentlichen Akkomoda-
tion mit zeitgleich auf sich artikulierenden Philosophien. Vielmehr ist der
biblische Monotheismus als theologische Praxis in radikaler Weise, also
vom Ursprung her, Unterscheidung und Verteidigung des einen Gottes
gegeniiber den Go6tzen und deren Kritik. Den einen Gott bekennen heil3t
immer, die vielen G6tzen kritisieren, und noch mehr den ihnen geweih-
ten Dienst. Innerweltliche GréBen, die sich absolute Relevanz zumessen
und denen sie auch willig zugebilligt wird, sind Go6tzen. Ihre Erschei-

20 MARQUARDT, Friedrich-Wilhelm, Von Elend und Heimsuchung der Theologie.
Prolegomena zur Dogmatik, Minchen 1988; DERS., Das christliche Bekenntnis zu Je-
sus, dem Juden. Eine Christologie, 2 Bde, Miinchen 1990/91; DERS., Was durfen wir
hoffen, wenn wir hoffen dirften? Eine Eschatologie, 3 Bde, Giitersloh 1993/94/96;
DERS., Eia, wirn wir da — eine theologische Utopie, Giitersloh 1997.

1 Vgl. DERS., Theologie und Sozialismus. Das Beispiel Karl Barth, Miinchen 31985.

22 Ruster antwortet auf diese Vorwiirfe knapp in: RUSTER, Den «Schicksalsmich-
ten» widersprechen (Anm. 3), 3f.

25 Zu Rusters Ragaz-Rezeption vgl. RUSTER, Der verwechselbare Gott (Anm. 3),
166-176.



Gottesunterscheidung 103

nungen maogen variieren; was gleich bleibt, ist, daB3 sie Opfer fordern,
Ungerechtigkeit hervorbringen, Leben zerstéren. Das Bekenntnis zum
Gott der Bibel ist dann immer, nicht zusatzlich, sondern radikal, Kritik
der Machtpritentionen jener Gotzen.** Im Blick zuriick auf das Aus-
gangsaxiom der Entflechtung von Christentum und Religion wird letz-
tere als affirmative Theorie der Macht bestimmbar; der Glaube an den
Gott Abrahams, Jakobs und Jesu aber wird sichtbar als Theorie und Pra-
xis det Machtkritik.?> Die christliche Frommigkeitspraxis, die in ihrer
katholischen Gestalt fur den Geschmack mancher eine zu starke maria-
nische Schlagseite aufweist, hat vergessen und konnte hierin doch gar
nicht marianisch genug sein, dal der Gott Jesu ausgerechnet in dew Ge-
bet der begnadeten Gottesmutter, dem Magnifikat, mit der Kritik der
Macht identifiziert witd.

Fir die Theologie der Befreiung und nicht weniger fir Thomas Ru-
ster hat der Gétzendienst, der nicht nur die Alleinverehrung Gottes be-
streitet, sondern diese vollstindig einzunebeln, vergessen zu lassen
trachtet, und der in diesem Nebel des Gottesvergessens die Opfer, die er
tagtiglich fordert, zu verschleiern sucht, eine konkrete Gestalt und einen
aussprechbaren Namen. Es ist dies das weltumspannende, sich alternativ-
los prasentierende kapitalistische Wirtschaftssystem. Nicht erst seit dem
Untergang jener vermeintlichen Alternative des sich kommunistisch ge-
benden, totalitiren Staatskapitalismus sowjetischer Bauart prisentiert der
Kapitalismus seinen religionsférmigen Charakter darin, dal3 er nicht nur
als Faktum auftritt, sondern als objektiv unbezweifelbar zutreffende Be-

24 Zur theologischen Entfaltung des Monotheismus als Kritik des G6tzendiensts in
der Theologie der Befreiung siche SOBRINO, Jon, Christologie der Befreiung I, Mainz
1998, 251-267; WENZEL, Knut, «Inmitten der Kreuzigung — in der Hoffnung auf Be-
freiungp. Die Christologie Jon Sobrinos, in: Orientierung 62 (1998), 259-264, bes.:
262f.; RICHARD, Pablo, Die Theologie in der Theologie der Befreiung, in: ELLACURIA,
Ignacio/SOBRINO, Jon (Hgg.), Mysterium Liberationis. Grundbegriffe der Theologie
der Befreiung I, Luzern 1995, 189-212, bes. 194-202.

% Bei der Frage nach dem Verhiltnis des Christentums zur Macht setzt eine Kritik
Gregor Maria Hoffs an: Wenn die Entflechtung des Christentums auch seine «Ent-
machtung» in dem Sinn impliziert, da ein nicht- oder nachreligiéses Christentum kein
Verhiltnis mehr zur Macht habe, konne es auch nicht machtkritisch wirken; vgl.
HOFF, Entmachtung der Religion (Anm. 3), 137-139. Rusters Religionsverstindnis zu-
folge hat aber Religion nicht nur eine als formales Kennzeichen von Religion benenn-
bare Beziehung zur Macht, sondern eine inhaltlich qualifizierte Begiehung der Affirma-
tion zur alles bestimmenden Macht als der jeweils geltenden #/timate reality. Ein nicht
mehr religionsformiges, «entmachtetes» Christentum stiinde deswegen zur Macht nicht
im hilflosen Verhiltnis der Unbeziiglichkeit, sondern wire durch die wiederum inhalt-
lich qualifizierte Relation der Kritik mit ihr verbunden.



104 Gottesunterscheidung

schreibung menschlicher Wirklichkeit als Medium und Material 6kono-
mischer Verwertung.

Rusters Untersuchung der Religionsférmigkeit des Kapitalismus stellt
im wesentlichen eine Rezeption entsprechender Ubetlegungen Walter
Benjamins dar.?® Bekannt geworden sind die religionssoziologischen Un-
tersuchungen Max Webers zur Verbindung von Christentum und Kapi-
talismus. Webers Grundidee zufolge wird mit der protestantischen Ethik
insofern der Kapitalismus auf den Weg gebracht, als sie gewissermallen
als Umschaltrelais des gesellschaftlichen Utrvertrauens fungiert. In der
Reformation, fiit Weber insbesondere im Kalvinismus, tritt an die Stelle
der kirchlich-sakramentalen Heilsautoritit als Adressatin und Begriin-
dung jenes Vertrauens die Bindung des personlichen Heils an den Erfolg
im Umgang mit den irdischen Glitern. Dieser Erfolg ist ganz materiell zu
verstehen; erworbener Wohlstand ist Ausweis des Heilsstands. Ist diese
Umschaltung erst einmal vollzogen, fehlt nur noch ein kleiner Schritt,
«bis sich der urspriinglich religiés motivierte Utilitarismus, der Geld-
erwerb als Selbstzweck ad maiorem Dei gloriam, von seinen religiosen
Wurzeln emanzipierte»?’. Indem die Sorge um das Heil in das Erbwerbs-
leben umgezwungen wird und zugleich der dem Erwerb gewidmete
Lebensanteil seit der frihen Neuzeit zunehmend wichst, entwickelt sich
eine innerweltliche Askese. «Indem die Askese die Welt umzubauen und
in der Welt sich auszuwirken unternahm, gewannen die duBleren Giiter
dieser Welt zunehmende und schlieSlich unentrinnbare Macht tber die
Menschen, wie niemals zuvor in der Geschichte. Heute ist ihr Geist — ob
endgultig, wer weil} es? — aus diesem Gehduse entwichen. Der siegreiche
Kapitalismus jedenfalls bedarf, seit er auf mechanischer Grundlage be-
ruht, dieser Stiitze [i.e. der religiGsen] nicht mehr.»?® Walter Benjamin be-
zieht sich in dem Fragmentkomplex, der erst 1985 unter dem Titel «Ka-
pitalismus als Religion» veroffentlicht worden ist und dessen Entstehung
auf 1921 datiert werden kann?, auf Weber, geht aber insofern iiber ihn
hinaus, als er nicht nur die religiésen Voraussetzungen des Kapitalismus
zu kldren, sondern diesen selbst als religionsférmig zu bestimmen ver-
sucht. Benjamin identifiziert vier Charakteristika der Religion des Kapi-
talismus: 1. Sie ist im wesentlichen nicht ethische oder doktrinale, son-
dern kultische Religion; ihr Kult ist der Gelderwerb. 2. Dieser Kult, der

26 Vgl. hierzu RUSTER, Der verwechselbare Gott (Anm. 3), 126-142,

27 STEINER, Uwe, Kapitalismus als Religion. Anmerkungen zu einem Fragment
Walter Benjamins, in: D1/;§ 72 (1998), 147-171, hier: 151.

28 WEBER, Max, Die protestantische Ethik, Miinchen-Hamburg 1965, 188.

29 BENJAMIN, Walter, Kapitalismus als Religion, in: GS VI, 100-103. Vgl. zur
Text- und Editionsgeschichte STEINER, Kapitalismus als Religion (Anm. 27), 147-149.



Gottesunterscheidung 105

«Gelderwerb als Gottesdienst»®, ist nicht mehr auf die den Alltag durch-
brechenden Festtage beschrinkt, sondern entfaltet seine bezwingende
Macht in der Permanenz seiner Geltung. Die drohende Erosion der
Sonn- und Feiertage ist also lingst schon iiberholt durch die Umwid-
mung der Werktage zu Kulttagen. Der Kapitalismus ist die «Zelebrierung
eines Kultes sans tréve et sans merci»’!, ohne Ruhe und ohne Gnade.??
3. Der Kapitalismus ist «der erste Fall eines nicht entstthnenden, sondern
verschuldenden Kultes»®. 4. Der Gott dieser Religion ist nicht ein trans-
zendenter, sondern der verheimlichte Gott, verheimlicht im Kult selbst;
sein Offenbarwerden «reift» erst im progressive Verschuldung hervor-
bringenden Kult, an deren Zenit der Gott ansprechbar wird.** An an-
derer Stelle kann Benjamin die Beschreibung desselben Zusammenhangs
anstatt in der Sprache des funktionalen Religionsbe-griffs in der Weise
einer Gotzenkritik formulieren. In dem etwa zeitgleich zum eben bespro-
chenen Fragment entstandenen Aufsatz Schicksal und Charakter heil3t es:
«Eine Ordnung aber, deren einzig konstitutive Begriffe Unglick und
Schuld sind und innerhalb deren es keine denkbare Strale der Befreiung
gibt (denn soweit etwas Schicksal ist, ist es Ungliick und Schuld) — eine
solche Ordnung kann nicht religiés sein, so sehr auch der miBlverstan-
dene Schuldbegriff darauf zu verweisen scheint.» Benjamin geht so weit,
die formalisierte Ordnung dieser Schuldwirklichkeit, die Ordnung des
Rechts, als «Uberrest der dimonischen Existenzstufe der Menschen» zu
bezeichnen.®® Es scheint, dal3 sich das Programm Rusters bereits bei
Benjamin 7z nuce findet.

3. Der Glaube an Gott — und die Religion

Ruster fihrt es nun als strikte Unterscheidung in eine religionsférmig zu
beschreibende Welt einerseits und in das, was er mit Friedrich-Wilhelm
Marquardt «biblisches Wirklichkeitsverstindnis» nennt, andererseits
durch. In dieser Bindung an Marquardt manifestiert sich auch Rusters
Wissen um die Verpflichtetheit christlicher Theologie und Kirche auf die
bleibende Vermitteltheit der biblischen Wirklichkeitssicht durch die Ju-

) STEINER, Kapitalismus als Religion (Anm. 27), 156.
31 BENJAMIN, Kapitalismus als Religion (Anm. 29), 100.

32 Zur Begriindung der Lesart «tréve» statt, wie in der Druckfassung, «réve» vgl.
STEINER, Kapitalismus als Religion (Anm. 27), 156f.

3 BENJAMIN, Kapitalismus als Religion (Anm. 29), 100.
3 Vgl. ebd., 101.

35 BENJAMIN, Walter, Schicksal und Charakter, in: GS 11/1, Frankfurt 1977, 171—
179, hier: 174.

% Vgl. RUSTER, Die Welt verstehen (Anm. 3), 195f.



106 Gottesunterscheidung

den. Diesem ersten auserwihlten Volk gegeniiber stehen wir Christen
stets noch im Stand der sozusagen erst in die biblische Wirklichkeitssicht
hinein zu inkulturierenden Heiden(Christen).’” So interpretiert Ruster (mit
Klaus Berger) den Ersten Petrusbrief als Deutung der ersten Christen als
Proselyten.® In diesem — sicher noch zu differenzierenden — Sinn stehen
Christen trotz Paulus in einem Verhiltnis der Fremde oder der Distanz
oder der sekundiren Adressaten zur biblischen Botschaft. In der Bezie-
hung zum Judentum ist der Ort der Christen die unter dem Stichwort
Religion subsumierte Welt.

Die Universalisierung der biblischen Botschaft, also die Offnung ih-
rer Triagerschaft auf die Volker der Welt hin, wie sie sich im und durch
das Christentum faktisch vollzogen hat, hat eine Lockerung der Bindung
an die biblische Bedeutungswelt zur Folge gehabt. Im Kontext der Vo6l-
ker mulite die Botschaft des Gottes der Bibel auf eine andere Grundlage
gestellt werden als die der Tora und ihrer Auslegungstradition, denn aus-
serhalb der von ihr bezeichneten Welt buf3t die Tora ihre Begrindungs-
kraft ein. Genau dies wird mit der Entkoppelung der paulinischen Mis-
sion vom «Gesetz» und der Opposition hiergegen in der Jerusalemer
Gemeinde ausgefochten (Apg 15; Gal 2). Worauf ist die Rede vom Gott
der Bibel nun zu griinden, wenn nicht mehr auf die Tora? — Paulus sagt,
auf das Gesetz der Herzen (R6m 2,106), und er setzt mit dieser Anspie-
lung auf Jer 31,33 und Ez 36,26f. die Universalisierung als Ent-Textuali-
sierung und Individualisierung des Gottesglaubens ins Bild. Mit dieser
Entkoppelung ist, so Ruster, das Christentum auf dem Weg in die Reli-
gion. Die Grundlage der Rede von Gott ist nun die Welt; Gott wird mit
der Welt identifiziert. Dies geschieht etwa in der lukanischen Missions-
strategie, wie sie in der Areopag-Rede des Paulus bildkriftige Gestalt ge-
funden hat (Apg 17,22-34). Der Gott des Evangeliums wird kurzerhand
mit jener semantischen Lehrstelle identifiziert, die das auf Vollstindig-
keit bedachte Religionssystem der Spitantike vorsorglich fiir mogliche,
unerkannte Gotter freigelassen hat, auf deren Zuspruch man nicht ohne
Not verzichten mdchte. So ist Gott in die Welt, in das Bedeutungs- und
Bedirfnissystem der Welt, eingepallt, anschluB3fihig gemacht worden.
Ruster sieht auf dieser Linie die Wirksamkeit eines breiten Traditions-
stroms christlicher Theologiegeschichte sich entfalten, dessen Gemein-
sames in der Identifizierung Gottes mit der Welt in ihrer hochsten Wirk-
lichkeit besteht. Diese Linie des «vertrauten Gottes»® beginnt mit Justin,

3 Vgl. ebd., 190.
38 Vgl. RUSTER, Der verwechselbare Gott (Anm. 3), 40f.
# Vgl. die graphische Darstellung in: ebd., 27.



Gottesunterscheidung 107

der einer mil3trauischen und feindlichen heidnischen Umwelt das Chri-
stentum als nicht nur ungefdhrlich, sondern nttzlich und geradezu staats-
tragend prisentiert, indem er es als die eigentliche, wahre Lehre darstellt,
zu der die heidnischen Religionen sich wie dimonisch-verdrehte Plagiate
verhalten.*’ Sie fihrt Gber Anselm von Canterbury, der im Pros/ogion den
Gott des christlichen Bekenntnisses mit dem Hoéchsten identifiziert, das
als solches auch Wirklichkeit haben muf3 und somit alles bestimmend
ist.*! Sie laBt auch Thomas von Aquin nicht aus, der in seinen gwinque viae
Gott mit jenem aliguid identifiziert, das es geben muf}, um die Ursachen-
suche fir Grundphinomene der Wirklichkeit vor einem regressus ad infini-
tum zu bewahren.** Eine aktuelle Variante dieser welthaften Codierung
Gottes findet sich in der pluralistischen Religionstheologie verwirklicht,
die in Abstrahierung von der biblischen Tradition, aber auch von den
anderen religiosen Traditionen, Gott (oder das Géttliche) als wltimate real-
ity bezeichnet, Gott also mit dem Inbegriff welthafter Wirklichkeit iden-
tifiziert.*3

Wenn also Ruster schon im Untertitel seiner guaestio den biblischen
Gottesglauben unter der Chiffre «Christentumy» (hier nun unter Ver-
schweigung des Judentums) subsumiert, so findet im Angesicht Israels
gewissermallen eine Entflechtung von Christentum und biblischem Got-
tesglauben statt. Hier zeigen sich Spannungen im Konzept, die womog-
lich in der Verwendung des Begriffs «biblische Wirklichkeitssicht» ihre
Ursache haben und noch angesprochen werden missen.

Zunichst aber ist festzuhalten, dafl aufgrund der eben beschriebenen
Charakterisierung der Christenheit als Heidenchristen Rusters religions-
padagogisches Konzept im Kern die Glaubenspraxis der Christen insge-
samt betrifft. Gemeint ist Rusters Konzept der fremden Erfahrung.* Die
Schiilerinnen und Schiiler, die in einer religionsférmigen Welt aufwach-
sen, haben tagtiglichen Umgang mit «Religion», aber keinen Zugang zu
eigenen Erfahrungen mit dem Gott der Bibel. Thnen begegnet die bibli-
sche Wirklichkeitssicht nicht nur als etwas Fremdes und ist auch als die-
ses Fremde ihnen im Religionsunterricht zuzumuten, sondern sie sind
auch darauf angewiesen, sozusagen eingewiesen zu werden in die in der
Bibel dokumentierten, fremden Erfahrungen mit Gott. Dieses religions-
padagogische Grundmodell wire, wie gesagt, im Sinn Rusters auf uns

40 Vgl. ebd., 43-52.

1 Vgl. ebd., 52-62.

2 Vgl. ebd., 62-69. Siehe zu den fiinf Wegen des Thomas: S.Th. 1,2,3.
® Vgl. ebd., 194-198.

# Vgl. RUSTER, Die Welt verstehen (Anm. 3), 191-193; DERS., Der verwechsel-
bare Gott (Anm. 3), 198-201.



108 Gottesunterscheidung

Christen als Heidenchristen insgesamt anzuwenden.* Christliche Glau-
benspraxis ist insgesamt und als solche eine Einiibung im Umgang mit
fremden Erfahrungen.*

II. Dogmatische Spannungen

Was bedeutet es aber nun, wenn die Welt, in der wir uns alltiglich bewe-
gen, der Nahbereich unserer personalen Beziehungen und sozialen Bin-
dungen, die Institutionen, durch die unsere Welt strukturiert ist — Uni-
versitit, Betrieb, Konzerthalle, Rathaus und auch die Kirche —, schlieB3-
lich das gesamte sef unserer Kultur, wenn also all dies, was man summa-
risch «Welt» nennen koénnte, durch und durch solchermallen religions-
formig durchprigt wire, dal3 tatsachlich aus dieser Welt heraus und in ihr
Gott nicht mehr erfahrbar, wahrnehmbar, benennbar wire — nicht weil
er sich zuriickgezogen hitte, sondern weil diese Welt unsere Gottesemp-
findlichkeit so deformiert hitte, dal wir bloB noch welthafte Gé6tzen,
Michte und Gewalten, wahrnehmen konnten, nicht aber Gott selbst?
Was bedeutet es dogmatisch, wenn die Sphire des Gotzendiensts de facto
mit der Welt insgesamt zusammenfallt?

Die dogmatischen Konsequenzen und Einspriiche sind vielfiltig; ei-
nige seien skizziert.

1. Erkenntnistheoretisch. Man kann sich einleitend fragen, wie in einer
vollig gottentfremdeten Welt tiberhaupt noch sinnvoll von Gott gespro-
chen werden kann. Ruster kann natiirlich offenbarungspositivistisch das
schriftgewordene Faktum des Ergangenseins der gottlichen Selbstmit-
teilung ins Feld fihren. Doch wenn die «Welt» keinen Resonanzraum
mehr fiir das Wort Gottes darstellt, in welchem es verstindlich erklingen
konnte, dann wird diese streng barthianisch verstandene Offenbarung zu
einer extrem fremdsprachigen Veranstaltung. Die Welt, die Menschen,

% Rudolf Englert hat darauf hingewiesen, daf} die neue Debatte um die Korrelati-
onsdidaktik keineswegs nur die Religionspidagogik betrifft; es geht hier vielmehr um
die «zentralen Fragen christlicher Glaubensverantwortung iberhaupt». ENGLERT,
Schief gewickelt? (Anm. 3), 12.

4 Ganz «fremdy ist dieser Gedanke allerdings auch traditionellen Theorien und
Praktiken des Glaubens nicht: Von der Theologie der Offenbarung, tiber die Lehre der
Schriftinspiration, tiber die christologische Deutung Jesu als Offenbarer, iiber das
Lehrstiick der kirchlich vermittelten Tradition bis schlieflich hin zum Gedanken des
Glaubenszeugnisses des Anderen haben wir es mit Weisen fremder Erfahrung zu tun.
Damit soll Rusters Idee nicht eingeebnet, sondern in ihrer Bedeutung gerade betont
werden. Allerdings ergibt sich vor dem aufgerissenen Horizont auch die Notwendig-
keit einer Differenzierung in Rusters Ansatz mit womoglich einiger Tragweite.



Gottesunterscheidung 109

sie mussen aber horen und verstehen kénnen, was gesagt wird, minde-
stens das.

2. Das laf3t sich nun schapfungstheologisch weiterentfalten. Offenbarung
als Selbstmitteilung Gottes ist ja nicht dekrethafte Verkiindigung ge-
wisser ewiger Wahrheiten, sondern die Wirklichkeit setzende, verleben-
digende und im Leben haltende, sich selbst gebende Mit-Teilung Gottes.
Sie beginnt also mit der Grindung von Wirklichkeit auerhalb Gottes
selbst, und das heiB3t mit der Schépfung. Diese ist gewissermallen die
erste Selbstmitteilung Gottes. Man wird also der Welt als Schépfung
nicht vollstindig die Herkunftsbeziehung zu ihrem Schépfer absprechen
konnen. Als Schépfung Gottes steht die Welt theologisch in einer grund-
satzlichen Perspektive der Wiirdigung und nicht der Verwerfung.*’

3. Dieses Thema der Wurdigung der Welt erfihrt christologisch eine
weitere Prizisierung. Die in Jesu Praxis, Lehre und Geschick sichtbar,
gegenwartig gewordene Hinwendung Gottes zur Welt, zu den Menschen,
zu den Verachteten und Marginalisierten insbesondere, wird zunichst in
der nachésterlichen Verkindigungssprache doxologisch, vor allem im
Kontext der Christushymnen (Joh 1,1-18, Phil 2,6-11, Kol 1,15-20)%,
dann aber auch in der systematisch-theologischen Entfaltung des chri-
stologischen Dogmas, im Gedanken und Begriff der Inkarnation gefalB3t.
Hat sich Gott schon als Schépfer an die Welt gebunden — eine Bindung,
die die Freiheit Gottes nicht einschrinkt, sondern aus ihr erwichst — so
gibt der Inkarnationsgedanke dieser Bindung eine uniiberbietbare Ge-
stalt, sagt er doch aus, dal} Gott iz der Welt sich vergegenwirtigt hat, sich
ihr gleichgemacht hat, sich sogar, insofern das Inkarnationsgeschehen

4 Vor dem Hintergrund einer theologischen Wiirdigung der Welt ist der Vorschlag
Roman Siebenrocks bedenkenswert, Rusters Kritik zum Anlal3 einer systematischen
Neubesinnung auf den Korrelationsgedanken zu nehmen (vgl. SIEBENROCK, Roman,
Dramatische Korrelation als Methode der Theologie. Ein Versuch zu einer noch un-
bedachten Moglichkeit im Blick auf das Werk Raymund Schwagers, in: NIEWIADOMS-
KI, J6zef/WANDINGER, Nikolaus [Hgg.], Dramatische Theologie im Gesprich. Sym-
posion/Gastmahl zum 65. Geburtstag von Raymund Schwager, Minster 2003, 41-60).
So argumentiert Siebenrock etwa, dal} ein reflektierter Offenbarungsbegriff selbst nur
als korrelativer Begriff entworfen werden kann (vgl. ebd., 49-51), also nicht von vorn-
herein gegen die Korrelation in Stellung zu bringen ist. Mit Edward Schillebeeckx
weist er darauf hin, daBl eine menschliche Frage zunichst vom Menschen selbst sinn-
voll beantwortet werden mul}, bevor der Mensch «ein eventuell transzendentes, gottli-
ches Offenbarungswort verstehen kann. Das Christentum kann nicht direk? eine Ant-
wort auf eine menschliche Frage geben; tut man dies doch, dann begeht man, sprach-
analytisch, einen Kategorienfehler» (Ebd., 45, Anm. 8. Siebenrock zitiert hier SCHILLE-
BEECKX, Edward, Glaubensinterpretation, Mainz 1971, 95).

e Joh 1,14: « ... ist Fleisch geworden»; Phil 2,7: « ... er entauferte sich»; Kol 1,19:
«Gott wollte in seiner ganzen Fulle in ihm wohnen».



110 Gottesunterscheidung

vor dem Kreuz nicht Halt macht, den Todesmichten der Menschenwelt
gebeugt hat — ohne sich vor ihnen zu zerbeugen, ohne sie anzuerkennen,
statt dessen die von ihnen in Gang gesetzte Machtspirale ins Leere lau-
fen lassend, indem er ihnen eine verstérende Passivitit entgegen gesetzt
hat, die auch von den Jungern erst im Nachhinein als Ausweis einer ganz
anderen Macht erkannt werden konnte, einer Macht des Lebens und
nicht des Todes. — Ist denn eine groBere Wiirdigung der Welt sagbar, als
diese der Inkarnation, die auch die (nicht anonymen, sondern von Men-
schen ins Werk gesetzten) Todesdynamiken dieser Welt entlarvt, durch-
dringt und auflost, die auch im Tod noch den Lebens-Wert der Welt et-
kennt?

4. Aber eine Christologie hat Ruster nicht, sowenig wie eine entfal-
tete Schépfungstheologie. Ahnlich verhilt es sich mit der Trinititstheolo-
gie. Selbst wenn man der reichen trinititstheologischen Spekulation, wie
sie derzeit in der Dogmatik wieder Konjunktur hat, mit einer gewissen
Reserve begegnet und eher der niichternen Diktion Karl Rahners und
Herbert Vorgrimlers zuneigt, wird man doch gerade mit Rahner sagen
mussen, dal3 die Rede vom trinitarischen Gott recht unmittelbar die Wiir-
digung der Welt mit einschlieft. Denn das wird doch von Rahners be-
kanntem Axiom («Die 6konomische Trinitit ist die immanente und um-
gekehrt»®) ausgesagt: Dal} der trinitarische Gott von der Welt her, der er
sich zugewandt und mitgeteilt hat, erkennbar ist, und daf3 der so erkenn-
bare Gott auch wirklich jener trinitarische Gott ist. Mit dieser von Rah-
ner axiomatisch formulierten ErschlieBbarkeit Gottes aus dem Kontext
der Welt heraus steht iibrigens die Geheimnishaftigkeit Gottes keines-
wegs zur Disposition; sie ist ja gewissermallen Inhalt oder, wenn man so
will, Komplement jener Gotteserkenntnis.

5. Man kénnte nun Rusters Bestimmung des Gott-Welt-Verhaltnis-
ses als radikale Diskontinuitit traktatweise dogmatisch durchdeklinieren;
ich denke aber, die Problematik ist bereits jetzt offensichtlich genug. Ein
letzter Blick ist freilich noch notwendig, um die Bedeutung der Bestim-
mung des Gott-Welt-Verhiltnisses in der Sphire der Sozialitit und des
Handelns des Menschen fassen zu konnen. Im Blick ist damit die Ekk/e-
siologie. Wenn in einer flichtigen Bestimmung gesagt werden kann, daf}
die Kirche in ihrem Wesen und Begriff der von Gott her (durch Christus
und im Heiligen Geist) er6ffnete Handlungs-Raum ist, in dem Menschen
die heilshafte Ermdglichtheit ihrer Handlungsfihigkeit erfahren (in der
Eucharistie und der Stindenvergebung), in dem sie den darin sich verge-

# Vgl. hierzu RAHNER, Karl, Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der
Heilsgeschichte, in: MySal II (1967), 317-401, hier: 326.



Gottesunterscheidung 111

genwirtigenden Gott bezeugen und in dem sie schlieBlich diese ermdg-
lichte Handlungsfihigkeit diakonisch zugunsten der Welt fruchtbar wer-
den lassen, so dal} insgesamt die Kirche als Sakrament, als Zeichen und
Werkzeug, des Heils und der Einheit der Menschen untereinander und
mit Gott sich vollzieht — wenn das in etwa die Kirche ist, wo soll sie
denn dann sichtbar Wirklichkeit werden, wenn nicht inmitten der Welt?
Dieses «Inmitten-der-Welt» ist von der Pastoralkonstitution des II. Vati-
kanums, Gaudium et Spes, in unmiBverstindlicher Weise zum Ausdruck
gebracht worden. Die Konzilsviter gingen sogar so weit, von der Hilfe,
die der Kirche von der Welt her zuteil geworden ist, zu sprechen (GS
IV,44).5° Ein groBlerer Gegensatz zu Rusters Bestimmung des Gott-Welt-
Verhiltnisses ist kaum denkbar.

III. Die Denkform des Sakramentalen und die Bestimmung des Gott-Welt-
Verhdltnisses

1. Zu einer Hermenentik des Gott-Welt-1"erbdltnisses

Nun erfordert die ErschlieBung fremder Erfahrungen, die Lektiire der
Zeugnisse, in denen diese Erfahrungen niedergelegt und bereits gedeutet
worden sind, schlieBlich die Aneignung des Gehalts jener Erfahrungen,
eine Hermeneutik. Je nachdem wie rezeptiv oder poetisch, also hervor-
bringend, man den Ubersetzungsaspekt dieser hermeneutischen Titigkeit
ansetzt, werden von ihr, der Hermeneutik, Verbindungen entdeckt oder
hergestellt. Soll also irgendeine Form von Aneignung der biblischen oder
des Eintritts in die biblische Wirklichkeitssicht fir uns «Heidenchristen»
moglich sein, setzt dies Briicken von hier nach dort voraus oder bringt
die Errichtung derselben mit sich. Diese hermeneutischen Uberlegungen
konvergieren mit der zuvor skizzierten dogmatischen «Gegenrede» darin,
dall die Unterscheidung zwischen Welt und Gott oder zwischen religi-
onsférmiger und biblischer Wirklichkeitssicht nicht die ontologische
Durchschlagstiefe haben kann, die manche Formulierung Rusters nahe-
legt. Die «<Rede vom fremden Gott ... [ist] nur dann méglich ..., wenn [es]
menschliche Vorstellungen gibt, die diese Fremdheit vermitteln kénnen
... Gott kann nur als der fremde und von der Welt verschiedene gedacht
und geglaubt werden, wenn diese Fremdheit in ihrer inhaltlichen Be-
deutung fiir die Welt und das Leben der Menschen vorstellbar, ja phan-

30 Das vierte Kapitel handelt insgesamt von der «Aufgabe der Kirche in der Welt
von heute».



112 Gottesunterscheidung

tasierbar und triumbar ist.» Die Moglichkeit einer Umkehr von jener zu
dieser Wirklichkeitsbeschreibung setzt bei aller Notwendigkeit zur Un-
terscheidung der Geister doch die Einheit der Welt voraus. Diese onto-
logische Voraussetzung wird mit dem Aufweis des Vermittlungsverhalt-
nisses, wie es zwischen dieser und jener «Welt» méglich sein muB, her-
meneutisch realisiert.

In hermeneutischer Perspektive l6sen sich aber die beiden Blocke
des biblischen Wirklichkeitsverstindnisses hier und der religionsf6rmi-
gen Wirklichkeitsbeschreibung dort auf. Das hei3t nicht, daB3 damit die
von Ruster entwickelte Unterscheidung fallt; es wird aber ihre Pragmatik
von einer regionalisierenden auf eine funktionale Anwendung umgestellt.
Dies soll kurz an den beiden Bereichen oder Regionen dargestellt wer-
den: Die Beschreibung der Welt als ohne Rest, und das heiB3t: rettungs-
los, verloren ist eher das Zeugnis vollendeter Hoffnungslosigkeit als das
einer «reineny Theologie. Eine solche Wirklichkeitsbeschreibung kommt
beispielsweise zum Tragen, wenn Ruster pointiert sagt, es habe «der
christliche Glaube, der von der Einmaligkeit jedes einzelnen Menschen
ausgeht, in einer Welt, in der jeder Mensch und jedes Ding zur Ware
wird, keinen positiven Ankniipfungspunkt mehr.»*? Wenn nicht der Welt,
wie sie ist, also als sich selbst eher religionsférmig denn gottesbezogen
beschreibend, wenigstens Spuren der Hoffnung abgelesen werden kon-
nen, besteht auch kein Ansatz- und Anhaltspunkt fiir eine Umkehr, also
zu jener «EBinfihrung in das biblische Wirklichkeitsverstindnis». Rusters
Vergleich des Fremdheitscharakters der biblischen Wirklichkeitssicht mit
der Fremdheit und Eigenweltlichkeit von Science-fiction und Fantasy-Wel-
ten, bei deren ErschlieBung die Schiilerinnen und Schiiler schlieflich
durchaus Fertigkeiten und Lust entwickeln, weswegen man entsprechend
auch eben die biblische Welt als fremd prisentieren und darauf vertrauen
konne, daf3 die Schilerinnen und Schiiler auch hier entsprechende Er-
schlieBungskompetenzen ausbilden wirden®, erweist sich in diesem Licht
als fatal. Fantasy und Science-fiction sind durch und durch religionsférmig
strukturiert und reproduzieren damit eben jene religionsférmige Wirk-

lichkeitsbeschreibung, die gerade auf den Gott der Bibel hin durchbro-

31 JOHN, Christentum und Religion (Anm. 3), 21. John skizziert diese notwendige
Vermittlung des fremden Gottes in den Vorstellungen der Menschen unter dem Titel
«natiirliche Religiositit» (vgl. ebd., 21f.). Die Wahl dieses Begriffs setzt einen deutli-
chen Kontrapunkt zum Programm Rusters.

52 RUSTER, An Gott glauben oder an das Geld. Streitgesprich mit Hubert Halbfas
(Anm. 3), 29.

53 Vgl. hierzu RUSTER, Der Stellenwert des Religionsunterrichts (Anm. 3), 77.



Gottesunterscheidung 113

chen werden soll.>* Wenn aber, wie Rusters Vergleich nahelegt, im her-
meneutischen bzw. religionspadagogischen Ernstfall der Vermittlung oder
ErschlieBung die biblische Welt doch wieder als religionsanalog und da-
mit als der Welt dhnlich prisentiert wird, kommt es am Ende gar nicht
zur Konfrontation mit fremden Erfahrungen, sondern zur (im Sinn Ru-
sters) schlechten Bestitigung des Immergleichen und «ohnehin schon
Geglaubten». Es kommt damit natiirlich auch zu einem strukturellen Aus-
fall von Hermeneutik. Umgekehrt ist diese um so nétiger, je dringlicher
es darum geht, in jener Welt selbst, die sich im Sinn Rusters der Religi-
on absoluter Immanenz verschrieben hat, jene Spuren zu identifizieren,
freizulegen und zu beférdern, die auf ein mdégliches richtiges Leben im
falschen hindeuten und es auch — anfanghaft, verzerrt vielleicht, noch
ungeschiitzt — bereits verwirklichen, also das zu tun, was Johannes XXIII.
das Wahrnehmen der Zeichen der Zeit genannt hat.

Mit Blick nun auf jenen anderen Block des biblischen Wirklichkeits-
verstindnisses li3t sich mit der Umschaltung einer regionalen auf die
funktional-kritische Unterscheidung zwischen Gottes- und Go6tzendienst
womoglich der gegen Ruster erhobene Einwand eines zu vereindeuti-
genden und vereinheitlichenden Umgangs mit der Bibel aufnehmen und
integrieren.” Die Betonung biblischer Polyphonie kann niamlich umge-
kehrt nicht bedeuten, daBl der biblischen Uberlieferung tiberhaupt keine
Kontur mehr zugesprochen werden koénne. Richtig ist, dal die biblische
Wirklichkeitsbeschreibung auch religionsf6rmige Elemente transportiert.
Richtig ist, dal der schwere, ans Leiblich-Irdische bindende Stoff des Le-
bens in seiner ganzen existentiellen Breite und geschichtlichen Abgriin-
digkeit in die biblische Ubetlieferung aufgenommen ist, ja daf3 diese aus
ihm besteht. Darin steckt eine fundamentale Affirmation von Welt — Af-
firmation nicht einer konzipierten, ideellen Welt, sondern der Welt, wie
sie real vorkommt und geschieht. Die biblische Ubetlieferung ist, um ein
Wort Rahners aufzugreifen, eine weltfreudige Tradition.>® Der weltfreu-
dige Realismus der Bibel, der die Welt bejaht unter den Bedingungen,
unter denen sie vorkommt, erstreckt sich aber nicht auf diese Bedingun-
gen selbst. Weltaffirmation geschieht biblisch im Modus der Kritik an
den Bedingungen, unter denen Welt gegenwirtig wird. Nimmt man zur

> Vgl. hierzu FRITSCH, Matthias/LINDWEDEL, Martin/SCHARTL, Thomas, Wo nie
zuvor ein Mensch gewesen ist. Science-Fiction-Filme: Angewandte Philosophie und
Theologie, Regensburg 2003.

5 Vgl. hierzu MEURER, Bibelkunde statt Religionsunterricht? (Anm. 3), 250f.

% Siehe zu diesem Begriff Rahners frithe theologische Reflexion auf seine ignatia-
nischen Wurzeln: RAHNER, Karl, Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit (1937),
in: Schriften zur Theologie III, Einsiedeln-Ziirich-Koln 1956, 329-348.



114 Gottesunterscheidung

prophetischen Tradition, von der schon die Rede war, die ithr in man-
chen Motiven verwandte, herrschaftskritische Tendenz in den Chroni-
ken und Konigsbiichern hinzu, denkt man an den anthropologischen
Pessimismus des Jahwisten, an die Schopfungstheologie der Priester-
schrift, derentsprechend der gute Anfang eine an den Beginn projizierte,
kontrafaktisch zu lesende Utopie ist, so dall auch jene Schépfung, als de-
ren Mittlerin die Weisheit gepriesen wird (Spr 8,22-31), gewissermaflen
erst noch Wirklichkeit werden mul3 — man wird sich die christologischen
Konsequenzen mit Blick auf Joh 1,3; 1Kor 8,6; Kol 1,15-20; Hebr 1,1-3
denken kénnen —, dann ergibt sich eine biblische Polyphonie mit Profil:
namlich eine vielstimmige Affirmation der Welt, die sich als Kritik der Welt, wie
sie ist, artikuliert. All dies beruht auf dem in der biblischen Uberlieferung
sich entfaltenden Glauben an den Gott, welcher der Welt zugewandt ist
und deswegen, also um ihres Heils willen, ihren status guo einer Funda-
mentalkritik aussetzt. In diesem Jahweglauben artikuliert sich ein Weg,
die Welt zu bejahen, ohne ihr zu verfallen, die Welt fundamental zu kriti-
sieren, ohne sie als solche zu verwerfen. Die grammatikalische Grundbe-
dingung dieser Rede von der Welt findet sich eben in der Gott-Welt-Dif-
ferenz. Sofern Thomas Rusters Entflechtungsprogramm die Freilegung
und Wiedergewinnung dieser Differenz bezweckt, dient es der rechten
Rede von der Welt und von Gott. Aber dieselbe Differenz ist zugleich
Formulierung der Verbindung des Unterschiedenen: Auch dies gehort zur
vollstindigen Beschreibung jener grammatikalischen Grundbedingung.
Der kritische Einwand, Rusters radikale Unterscheidung von Gott und
Welt, wie sie insbesondere in der Absage an die Erkenntnisméglichkeiten
einer natiirlichen Theologie zum Ausdruck kommt, drohe den Boden der
Schopfungstheologie zu verlassen®, kann vielleicht von Ruster her so
aufgenommen werden: Schépfungstheologie ist gerade nicht vorbehaltlo-
se Weltaffirmation, sondern vollzieht sich auch im Lobpreis des Schop-
fers noch als Kritik an der Welt, wie sie ist.?®

= Vgl. etwa FABER, Steht eine theologische Wende an? (Anm. 3), unpag., Ab-
schnitt 4.

8 Als Utopie des Anfangs, die kritisch gegen die Welt, wie sie ist, eingesetzt wird,
versteht Jiirgen Ebach die Schépfungstheologie der Priesterschrift: EBACH, Jlrgen,
Ursprung und Ziel. Erinnerte Zukunft und erhoffte Vergangenheit. Biblische Exege-
sen, Reflexionen, Geschichten, Neukirchen-Vluyn 1986. Sieche in diesem Zusammen-
hang auch Heinz Robert Schlettes religionsphilosophische Reflexionen zu einem Ver-
stindnis des Glaubens als Nein zur Welt, wie sie ist, dem ein Ja zur Welt, wie sie (von
Gott her) sein sollte, innewohnt: SCHLETTE, Heinz Robert, Skeptische Religionsphilo-
sophie. Zur Kritik der Pietit, Freiburg 1972, bes. 144-154.



Gottesunterscheidung 115

2. Die Dialektik von Weltaffirmation und Weltvorbehalt

Es reicht nun aber nicht, gegen eine naive oder religios-ideologisierende
Glittung des Gott-Welt-Verhiltnisses i Ruster die Radikalitit dieser
Differenz zu betonen, um dann gegen Ruster die schépfungstheologisch
umrahmte Verbindung zwischen Gott und Welt ins Feld zu fithren. Die-
ses amplitudenhafte Hin und Her dokumentiert eine gewisse Sprachlo-
sigkeit, was den Kern des Problems betrifft. Es mul} theologisch das Dif-
ferenzverhiltnis zwischen Gott und Welt selbst ausgesagt werden kon-
nen, soll der Diskurs nicht stindig um es herum pendeln und es deswe-
gen verfehlen. Es steht aber der Theologie eine Denkform zu Gebot, alt
als thematischer Gegenstand, als Denkform systematischer Theologie
erst dabei, entdeckt zu werden: Gemeint ist die Denkform des Sakra-
mentalen.” Die Erérterung dieser Denkform wird nicht umhin kénnen,
es an Trennschirfe zwischen dem Sakramentalen und den Sakramenten
fehlen zu lassen, stellen diese doch die thematische Reprisentanz des Sa-

* So existiert seit 1996 an der Universitit Leuven (Belgien) ein Forschungsprojekt
«Postmoderne Sakramento-Theologie», in dessen Rahmen 1999 ein Kongrell zum
Thema «Sakramentale Gegenwart in einem postmodernen Kontext» stattgefunden hat.
Er ist dokumentiert in: BOEVE, Lieven/LEIJSSEN, L. (Hgg.), Sacramental Presence in a
Postmodern Context, Leuven/Leuven-Paris-Stetling: Leuven University Press/Peeters,
2001 (= BETL CLX). Lieven Boeve beschreibt das Konzept einer Sakramento-Theolo-
gie folgendermaBlen: «Such theology does not envisage the construction of a new <sacra-
mental theology» or «theology of the sacraments» but a specific perspective from which
to theologise as such. Every expression about God, whether in word or deed, needs to
be understood as sacramental and thus submitted to sacramento-theological reflection
to the degree that it is inscribed in and gives form to the mutual involvement of human
beings and God. Thus considered, every theology is sacramento-theology, and sacra-
mentology is no longer only, or mainly, a single theological discipline, but an es-sential
feature of the fundamental or systematic theology to be set forth momentarily.» BOEVE,
Lieven, Thinking sacramental presence in a postmodern context. A playground for
theological renewal, in: ebd., 3-35, hier: 4. — Zu den Arbeiten im deutsch-sprachigen
Raum, die hier im Blick sind, siehe: RATZINGER, Joseph, Die sakramentale Begtiin-
dung christlicher Existenz, Meitingen 41973; HUNERMANN, Peter, Sakrament — Figur
des Lebens, in: SCHAEFFLER, Richard/HUNERMANN, Peter, Ankunft Gottes und Han-
deln des Menschen. Thesen tiber Kult und Sakrament, Freiburg-Basel-Wien 1977, 51-87
(= QD 77); DERS., Die sakramentale Struktur der Wirklichkeit und die Sakramente des
Glaubens, in: Die Sakramentalitit der Kirche in der 6kumenischen Diskussion, hrsg.
vom Johann-Adam-Mohler-Institut, Paderborn 1983, 202—-221; VORGRIMLER, Herbert,
Sakramententheologie, Dusseldorf 1987, bes. 16-57; EICHINGER, Matthias, Zur Sakra-
mentalitit von Welt und Menschheit nach dem Zweiten Vatikanum. Anmerkungen zu
einer postkonziliar vergessenen Thematik, in: GEERLINGS, Wilhelm/ SECKLER, Max
(Hgg.), Kirche sein. Nachkonziliare Theologie im Dienst der Kirchenreform, Freiburg-
Basel-Wien 1994, 181-198 (= FS H.]. Pottmeyer); WIEDENHOFER, Siegfried, Die Welt
als Schopfung Gottes. Grundsitze des christlichen Schépfungsbekenntnisses, in: AN-
SELM, Reiner/NOCKE, Franz-Josef (Hgg.), Was bekennt, wer heute das Credo spricht?,
Regensburg 2000, 29—46, bes. 36—41.



116 Gottesunterscheidung

kramentalen innerhalb des Felds der Theologie dar. Wenn also im fol-
genden zuweilen von den Sakramenten gesprochen wird, um aber damit
auf das Sakramentale abzuzielen, dann ist stets im Auge zu behalten, daf}
es um diese theologische Denkform geht, nicht aber um das regionale
Thema der Sakramente.

Ich gehe dabei von einer allgemein und offen konzipierten Theologie
der Sakramente aus; sie wird als zheologische Zeichenlehre aufgefal3t. In die-
ser Wahrnehmung macht die Sakramentenlehre immer schon weit tber
die bloBe Systematisierung der sieben Sakramente hinausgehende Aussa-
gen. Als theologische Semiotik und Pragmatik handelt sie vom Feld und
der Moglichkeit theologischen Bedeutens und Redens tiberhaupt. Wenn
in einer theologischen Zeichenlehre zur Semiotik die Pragmatik hinzu-
tritt, liegt das an der Spezifik des theologischen Zeichenbegriffs, insofern
er von den Sakramenten hergeleitet wird. Diese sind in einem katholi-
schen Verstindnis bekanntlich Zeichen, die auch vermitteln, was sie be-
zeichnen; sie sind nicht nur Reprisentanten eines abwesenden Bezeich-
neten — obwohl sie das axch sind, sonst wiren sie keine Zeichen, sondern
die bezeichnete Sache selbst —, sondern sie lassen das von ihnen Be-
zeichnete gegenwirtig werden. Kénnen aber, vor dem Hintergrund die-
ser allzu kurzen Skizze, Sakramente als schipferische 1V ermittiungen von Be-
dentung bezeichnet werden, ist mit dieser Aussage eine sakramenten-
theologische Hermeneutik formuliert.

Die Frage, was eigentlich Sakramente vermitteln, hat in der Regel zur
(kurzgefaliten) Antwort, dafl sie Gottes Gnade, sein Heil, ja, seine Nihe
vermitteln. Dies kann aber nur eine Hilfte der Antwort sein, besteht
doch ein Sakrament aus zwei Grundkomponenten, die bei seinem Zu-
standekommen gewissermal3en miteinander vermittelt werden und die
die Tradition als materia und forma oder, bezogen auf die Unterscheidung
von vermittelnder Stofflichkeit und vermittelter Gnade, als sacramentum
tantum und res sacramenti unterschieden hat: Zum Heilswillen Gottes tritt
als zweite sakramentale Grundkomponente die weltliche Wirklichkeit.
Ohne sie, ohne weltliche Wirklichkeit in jeweiliger Konkretion, kommt
die sakramentale Vermittlung des Heilswillens Gottes nirgends an. In der
schopferischen Hermeneutik des Sakramentalen findet die Vermittlung
beider, Gottes und der Welt, statt. Sakramentale Vermittlung bedeutet,
dal3 der Heilswille Gottes nicht nur in der Welt ankommt — wo sonst
sollte er auch ankommen —, sondern dafl er zu den Bedingungen der
Welt konkret wird. Darin, in dieser inkarnatorischen Logik sakramentaler
Vermittlung, findet eine eminente Wiirdigung von Welt statt. Rusters
Ansatz ist aber von einem Ausfall des Inkarnationsgedankens gekenn-



Gottesunterscheidung 117

zeichnet. Welt in sakramentaler Perspektive betrachten hei3t, sie als
grundsitzlich heilsfihig zu betrachten.® Demgegeniiber betont Ruster
die Unterscheidung von Natur und Ubernatur;5! nur in der Ubernatur
scheint sich fiir ihn Heilsrelevantes abzuspielen. Der Begriff der Ubet-
natur ist aber nicht nur morphologisch, sondern auch begriffsgenealo-
gisch bleibend auf den Begriff Natur bezogen. Eine Ubernatur ohne
Natur ist ein begriffliches Monstrum.

Wenn aber in sakramentaler Perspektive die Welt als grundsatzlich
heilsfihig betrachtet wird, liegt darin keine Auflésung einer Ubernatur in
eine Natur vor, keine einlinige Affirmation der Welt. Vielmehr wird in
der Perspektive sakramentaler Hermeneutik, also der Vermittlung von
Bedeutung, zum Ausdruck gebracht, dal der Sinn der Welt, der der Welt
konforme Sinn, der ihr entspricht, nicht bei ihr und aus ihr ist, sondern
ihr unerzwingbar zu-kommt, ihr zu eigen wird und doch ganz ihr fremd
bleibt: Das ist Gott. Darin, in dieser Ausformulierung sakramentaler Ver-
mittlung, artikuliert sich ein Vorbehalt gegeniiber der Welt, insofern die-
se der Tendenz zur immanenten SelbsteinschlieBung unterliegt. In sakra-
mentaler Perspektive ist also die Differenz von Gott und Welt aussagbar
als Dialektik der Affirmation der Welt und des Vorbehalts ihr gegentiber.
Diese Dialektik ist so ins Werk zu setzen, dal3 die Affirmation der Welt
sich im Vorbehalt ihr gegentiber vollzieht.®

Die eigentliche theologische Begriindung erhilt das hier entwickelte
und als Vermittlungsvorschlag eingebrachte Verstindnis des Sakramen-
talen von einer Theologie des Kreuzes her. Das Kreuz Jesu Christi kann

% Somit wird von einer sakramentalen Perspektive die schopfungstheologische
Grundaffirmation der Welt im Paradigma der Heils6konomie reformuliert.

61 Vgl. etwa RUSTER, Der verwechselbare Gott (Anm. 3), 194; hier resiimiert Ru-
ster seine Analyse der religiosen Erfahrung, die stets zu Religion tendiere, nach der
Entflechtung von Religion und Christentum aber nicht den Gott der Bibel erreichen
kénne, so: «Eine Wiederaufnahme der Debatte um Natur und Gnade steht ins Haus.»
Ruster hat die geforderte Wiederaufnahme indirekt durch die Betreuung (und vielleicht
Anregung) einer Dissertation zum Thema bereits in Gang gesetzt: BERGER, David,
Natur und Gnade. In systematischer Theologie und Religionspidagogik von der Mitte
des 19. Jahrhunderts bis zur Gegenwart, Regensburg 1998. — Vgl. auch RUSTER, Den
«Schicksalsmichten» widerstehen (Anm. 3), 8-10.

62 Vgl. auch die hierzu strukturanaloge Kurzbestimmung von Religion, wie sie
Ottmar John vornimmt: «Religion bezeichnet die Welt der Vorstellungen und Bilder,
derer das verniinftige Individuum bedarf, um tber sich hoffen und sehnen zu kénnen
— und um sich tber das Woraufhin dieses Sehnens und Hoffens untereinander ver-
stindigen zu kénnen. Es sind aber nur dann Bilder der wahren Religion, wenn sie die
Unverfigbarkeit und Nichtgegenwart ihres Inhaltes sichtbar machen. Es sind die Bil-
der, die leiden lassen daran, dass das, was sie zeigen, nur im Bild gegenwirtig ist und
die gerade deswegen jede Gegenwart an ihre Zukunftsbedirftigkeit, ihre Unvollkom-
menheit und Begrenztheit erinnern.» JOHN, Christentum und Religion (Anm. 3), 22.



118 Gottesunterscheidung

in einer theologischen Reflexion als jenes primire Sakrament gedeutet
werden, in welchem Gott sich der Welt zu deren Bedingungen so mit-
teilt, da3 in dieser die Welt grundsitzlich wiirdigenden Offenbarung jene
Bedingungen als todbringende Machtdynamiken zugleich bloBgestellt
und unterlaufen werden. Jede opfertheologische Deutung des gewaltsa-
men Todes Jesu am Kreuz, die ihn als sacrzfice versteht, mul3 sich kritisch
an die theologisch nicht aufzul6sende Hirte des Faktums zuriickgebun-
den wissen, daB3 Jesus den «Michten dieser Welt» zum Opfer gefallen,
also zum wzzctime gemacht worden ist. Darin, daf3, wie der christliche Auf-
erstechungsglaube bekennt, Gott gegen die Viktimisierung Jesu diesen
selbst unrevidierbar bestitigt hat, indem er sich an ihn gebunden hat,
verwirklicht sich die Vergegenwirtigung Gottes in der Welt als Urteil
uber die Welt, so wie sie ist.

Eine kreuzestheologisch begriindete Hermeneutik des Sakramentalen
wird also das, was Welt genannt wird oder Natur oder Materie, weder
frag- und restlos gelten lassen noch in manichiischer Abwendung abur-
teilen, sondern eine Dialektik der Weltaffirmation und des Weltvorbe-
halts zu formulieren suchen, wie sie von einer zu Ende gedachten, also
Kreuz und Auferstehung umfassenden Inkarnation vorgezeichnet ist:
DaB in Jesus Gott selbst identifiziert werden kann, wirdigt Welt, Natur,
Materie in einem unuberbietbaren Maf3; dal3 die Menschwerdung Gottes
sich durch das Kreuz, also durch die menschenverursachte und welthafte
Negation ereignet, legt offen, dal3 das Heil der Welt als zhr entsprechendes
Heil gegen die herrschenden Michte der Welt und ihre Strategien in der
Welt zum Ereignis wird.

Diese Dialektik ist im Horizont einer Theologie des Sakramentalen
von Franz Schupp formuliert worden. Schupp weist in einer theologiege-
schichtlichen und systematischen Reflexion die Materie als das Ungedachte
des Sakramentenbegriffs auf. Ein vollstindiger Begriff sakramentaler Praxis
mul} aber realisieren, dall sakramentale Zeichen nicht nur auf etwas an-
deres als sie selbst verweisen, «sondern in sich selbst Vermittlung wirken
sollen».®® In sakramentaler Vermittlung ist die Materie nicht bloBer Aus-
gangspunkt einer stets schon von ihr weg driftenden Bewegung auf das
von ihr signifizierte Andere, das Heil, die Gnade, zu; vielmehr geht es in
der Dialektik des Sakramentalen um ein «Aufgreifen des Materiellen als des
der Verdnderung Bediirftigen».** Mit dieser Verschiebung von der «Materie
als Vermittlung in sich selbst» hin zur der «Verinderung bedirftigen Ma-

63 ScHUPP, Franz, Glaube — Kultur — Symbol. Versuch einer kritischen Theorie sa-
kramentaler Praxis, Dusseldorf 1974, 206.
64 Ebd., 208.



Gottesunterscheidung 119

teriex ist die dialektische Spannung einer sakramentalen Sicht auf die Welt
schon angedeutet. Denn die Materie, in der sich sakramentale Vergegen-
wirtigung von Heil ereignen kann, ist stets die in geschichtlicher Ver-
mittlung wirkliche. Wenn nun entsprechend der aristotelisch-scholasti-
schen Unterscheidung Materie «Prinzip der Moglichkeit» ist, dann be-
stimmt sich das, was moglich ist, «nach dem Mal3 des geschichtlich Ge-
wotdenen. Das geschichtlich Gewordene kann aber das Mdgliche zum
Unméglichen machen.»® Damit ist die Antithese innerhalb jener Dialek-
tik formuliert.

Ist aber hiermit nicht zugleich die Position Rusters erreicht, der eben
das zu sagen scheint: nimlich daf3 die reale geschichtliche Entwicklung
das Mogliche zum Unméglichen gemacht hat, die (Heils-)Vermittlungs-
bzw. (mit Schupp) die Transitusfihigkeit der Materie realgeschichtlich be-
seitigt hat? Die These jener sakramentalen Dialektik zwingt aber denn-
noch zur Wahrnehmung der Materie; statt das «Andere» der Materie, et-
wa in der Ubernatur, zu suchen, geht es «zunichst einmal um das An-
derssein der gefihrdeten Materie und des im Umgang mit ihr an ihrer hi-
stotischen Objektivitit normierten Menscheny.®

Das mogliche oder notwendige Anderssein der gefihrdeten Materie
— also der geschichtlich vermittelten Lebenssituation der Menschen — ist
in dieser dialektischen Spannung der Heilsfdhigkeit und Heilsbedrohtheit
wiederum sakramententheologisch aussagbar: Gegen Ende des zweiten
Bands seiner unvollendeten christologischen Trilogie kommt Edward
Schillebeeckx noch einmal auf das christliche Grundprinzip einer neuen
Lebenspraxis zu sprechen, welches die Liebe ist. Die Liebe ist — als «Pat-
teinahme fiir die Existenz eines anderen»®” — aus sich heraus Vorgriff auf
vollendete Vers6hnung, weil sie diese zwischenmenschlich will, aber we-
der findet noch hervorbringen kann. Dal3 trotzdem Liebe geschieht, nim-
lich im Modus der Unmdglichkeit, ist dann auch Kritik der Welt als un-
etloste. In einer Kritik der Liebe aber wird die Unerlostheit der Welt aus-
gesagt als das Nicht-sein-Sollende, indem Erlésung als (noch) nicht (voll-
ends) Wirklichkeit geworden ausgesagt wird. Im Scheitern an der Ver-
wirklichung der ihr innewohnenden Entelechie bezieht sich menschliche
Liebe thematisch-unthematisch auf die Liebe Gottes. «Als getragen von
dieser absoluten Liebe, wird menschliche Liebe zum Sakrament der erlo-
senden Liebe Gottes.»®® Die stets nur im Fragment, als dieses aber auch

65 Ebd., 207.

% Ebd., 208.

67 SCHILLEBEECKX, Edward, Christus und die Christen. Die Geschichte einer neu-
en Lebenspraxis, Freiburg-Basel-Wien 1977, 817.

68 Ebd.



120 Gottesunterscheidung

im entfremdeten, religionsf6rmigen, gétzendienerischen Kontext mogli-
che Praxis einer das Anderssein der gefihrdeten Materie anzielenden Lie-
be, ist zu wiirdigen. Schillebeeckx wurdigt sie, indem er sie in eine sakra-
mentale Perspektive stellt. Denn «die Sakramente sind vorausgreifende,
vermittelnde Zeichen des Heils, das heiB3t ge-heiltes und verséhntes Le-
ben. Und in Anbetracht unserer geschichtlichen Situation sind sie darin
zugleich Symbole des Protests, durch den das nicht-heile, in der kon-
kreten Dimension unserer Geschichte noch nicht verséhnte Leben ent-
larvt wird »%

Die zuvor vorgeschlagene Umstellung der Unterscheidung Thomas
Rusters zwischen religionsformiger und biblischer Wirklichkeitswahr-
nehmung von einer regionalisierenden auf eine funktional-kritische fin-
det in der sakramentalen Praxis ihre theologisch-praktische Ausgestal-
tung: Als fir den Anderen Partei ergreifende Praxis setzt sie eine Diffe-
renz in den herrschenden Dynamiken der Verdinglichung, Verzweckung,
Ent-Eignung, die Dynamiken des Tods sind und nicht des Lebens. Sol-
che theo-praktischen Fingriffe und Unterscheidungen moégen einen ge-
ringen Wirkungsgrad und einer kurze Wirkdauer haben. Gleichwohl sind
sie ob ihrer vergleichsweisen Unbedeutendheit auch unberechenbar und
darin subversiv. Die unwillkiirliche Hinwendung zum Anderen, entspre-
chend der Geste des barmherzigen Samariters, ist betriebsirritierend und
nicht verwechselbar mit einer betriebskonform geforderten und eintrai-
nierten Freundlichkeitsmaske. Es mag also diese Praxis, gemessen an den
Standards machtférmiger Durchsetzungsstrategien, kaum nachweisbar
sein. Aber in ihrer wendigen Kleindimensioniertheit ist sie vollig unbe-
scheiden, indem sie aufs Ganze zielt: auf das Heil-Sein der Welt.

Darin liegt das Beunruhigungspotential einer christlichen Praxis det
Liebe: Sie zielt nicht nur auf die Linderung je konkret und je einzeln be-
gegnender Not; in der Arbeit an konkreter Not erhebt sie jedesmal neu
das Postulat des Heil-Seins der Welt — und diagnostiziert ihr Un-Heil.
Die hiervon ausgehende Beunruhigung ist mehrdimensional: Die Praxis
der Liebe beunruhigt, weil in ihr der Skandal einer un-heilen Welt hart-
nickig mit jedem Akt neu vergegenwirtigt wird. Sie beunruhigt, weil sie
nicht von aullen, sondern mitten in der Welt agiert und so diese punktu-
ell aufreift, also jene von Ruster zu Recht geforderte Gottesunterschei-
dung durchfiihrt. Sie beunruhigt, indem sie als einfache, mal hier, mal
dort auftretende, der Notwendigkeit folgende Zuwendung letztlich die
weltlich-menschlichen Machtpritentionen unterlduft und herausfordert,
auf diese Weise die Vergegenwirtigung Gottes in der Lehre, der Praxis

% Ebd., 819.



Gottesunterscheidung 121

und dem Sterben Jesu nachvollziehend, ob dieser Nachvollzug nun aus-
driicklich geschieht oder verschwiegen oder ungewul3t.”’ Soll die Vieldi-
mensionalitit einer solchen Praxis der Liebe — die Hinwendung zur Welt,
der Aufweis ihres unheilen Zustands und der Protest dagegen, das darin
sich ereignende Aufsprengen der sich in Selbstgeniigsamkeit totalisieren-
den und in diesem Sinn sich religionsférmig organisierenden Welt, die
darin in die Welt gesetzte Unterscheidung zwischen Religionsformigkeit
und Gottesglaube, der Ausgriff auf das vollendete Heilsein einer jetzt
unheilen Welt, die darin sich ereignende Vergegenwirtigung Gottes —
sollen also all diese Dimensionen jener Praxis in ihrer Einheit zur Gel-
tung gebracht werden, so empfiehlt sich der Begriff der Sakramentalitit,
bzw. der Begriff sakramentaler Praxis.

IV, Schiufs: Testfall Bittgebet

Die Gottesunterscheidung trennt nicht Gott von der Welt, sondern wird
in der Welt durchgefithrt. In ihr artikulieren sich eine grundsitzliche
theologische und glaubenspraktische Bejahung und ein Vorbehalt gegen-
uber der Welt. Die darin zum Ausdruck kommende Dialektik der Heils-
fihigkeit und Verinderungsbedirftigkeit der Welt ist keineswegs eine Et-
findung moderner Theologie. Sie wird etwa ziemlich exakt in einer Un-
terscheidung durchgefiihrt, die Thomas von Aquin im Zusammenhang
mit dem Bittgebet trifft.”! Das sich ihm stellende Problem besteht in der
Erfahrung der Nicht-Erhorung von Bittgebeten. Thomas antwortet mit
der Unterscheidung zwischen dem Zeitlichen und der ewigen Gliickse-
ligkeit. Letzter Gegenstand eines Bittgebets muf3 immer das Vollen-
dungsheil sein, also die ewige Gliickseligkeit. Um etwas Zeitliches kann
sinnvoll nur gebetet werden, insofern es in der Fluchtlinie der Bitte um
die Glickseligkeit steht. Mit dieser Unterscheidung formuliert Thomas
ein doppeltes Kriterium zur Bewertung des Gott-Welt-Verhiltnisses:
Kritisch: Kein zeitliches Gut ist ein Gut fur sich, sondern nur in Relation
zum Vollendungsheil. Affirmativ: Zeitliche Giiter konnen in der Perspek-
tive dieses endgtltigen Heils stehen, es tragen, es in der Welt vergegen-
wirtigen. So artikuliert sich im Bittgebet eine diskursive und existentielle
Haltung der Weltwiirdigung im Licht einer alles Weltliche gewissermal3en
an seinen rechten, namlich relativen, Platz riickenden Vollendungsper-

"0 Vgl. zur jesuanischen Hochschitzung des ungewuBten Nachvollzugs des Weges
Jesu Mt 25,37-40.

i Vgl. S.Th. II-1I, q. 83, a.4f. Siehe hierzu: Thomas VON AQUIN, Religion — Opfer
— Gebet — Gebliibde. Lateinischer Text mit Ubersetzung, Anmerkungen und Kom-
mentar. Hrsg. von UTZ, Arthur F., Paderborn 1998.



122 Gottesunterscheidung

spektive. In ihr erscheint die Welt als fundamental offen, als in ihrer
Immanenz unabschlieBbar. Was Thomas anhand des Bittgebets formu-
liert, entspricht damit der Gottesunterscheidung im Sinn Rusters.”

Geht es also, um nun wieder zur Eingangsszene zuriickzukehren, bei
der Frage der rechten Bestimmung des Gott-Welt-Verhiltnisses um die
«Diskreditierung Gottesy? — Wohl eher um die Ent-Goéttlichung der
Kreditkarte. Sie ist, um mit der prophetischen Go6tzenkritik zu sprechen,
tatsichlich ein Nichts (vgl. etwa Jer 2,8). Aber hat man diese Lektion ge-
lernt, kann man sie durchaus benutzen, nimlich als ein Werkzeug zur
Alltagsbewaltigung. Und man kann sie beiseite legen, wenn im Alltag die
Forderung oder die Er6ffnung jenes nicht verrechenbaren «Mehm» sich
zeigt, das nur einen Namen haben kann, den wir in der memoria Iesu Chri-
st7 zu buchstabieren versuchen und der uns in der Konkretion des Nich-
sten entgegen kommt.

2 Die Thematisierung des Gott-Welt-Verhiltnisses als eines der Hauptlehrstiicke
einer philosophischen Theologie findet sich jetzt in: SCHMIDT, Josef, Philosophische
Theologie, Stuttgart 2003, 239-258.



	Gottesunterscheidung : die Frage nach dem Verhältnis von Gott und Welt im Gespräch mit Thomas Ruster

