
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Gottesunterscheidung : die Frage nach dem Verhältnis von Gott und
Welt im Gespräch mit Thomas Ruster

Autor: Wenzel, Knut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 01.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Knut Wenzel

Gottesunterscheidung
Die Frage nach dem Verhältnis von Gott und Welt

im Gespräch mit Thomas Rüster

Als vor einigen Jahren, so erzählt der US-amerikanische Theologe Mark
Taylor, die Studentinnen und Studenten von Williams College in das

beginnende Studienjahr zurückkehrten, fanden sie sich von ganzseitigen
Anzeigen (wohl in der Campuszeitung) empfangen, in denen für eine
Kreditkarte geworben wurde. Man pries die Karte mit folgenden
Attributen an: Sie präge oder flöße, so hieß es da, das Bewußtsein von Schutz
und Sicherheit, ja von umfassender Geborgenheit, ein. Sie sei somit die
Mutter aller Kreditkarten. Sie vermittle Identität, lasse ihre Besitzerin
und ihren Besitzer sagen: Das bin ich, bin wirklich ich. Auf dem Fundament

dieser Karte könne eine ganze Kredit-(Lebens-)Geschichte errichtet

werden. Wenn, so fragt die Anzeige schließlich, diese Karte all dies

vermittelt, nämlich: Identität, Sicherheit, einen autonomen Willen — wer
wollte sie dann nicht besitzen: don't be cra^y call\ In dieser Aufforderung,

die den Umkehrruf und das In-Versuchung-Führen zugleich
artikuliert, kulminiert der Anzeigentext.1

Taylor entwickelt aus dieser emblematischen Szene eine

philosophisch-theologische Auseinandersetzung mit der Thematik des Vertrauens;

er tut dies anhand einer eingehenden Interpretation des Romans The

Confidence Man von Herman Melville.2 Dieser Confidence Man ist ein
Trickster; permanent wechselt er die Identitäten, präsentiert jeweils eine

grenzenlos naive Figur, die deswegen jedesmal grenzenloses Vertrauen
weckt, eigentlich die Vertrauenssehnsucht der Leute weckt und befriedigt,

und auf eben diese Weise Betrug an Betrug reiht. Er ist zugleich der

1

Vgl. TAYLOR, Mark C., Discrediting God, in: Journal of the American Academy of
Religion 62 (1994), 603—623, hier: 603f. Zum theologischen Ansatz Taylors vgl.: WENZEL,

Knut, Ränder im Text. Annäherungen an Mark Taylors dekonstruktionistische
«A/Theologie», in: PFEIFFER, Klaus-Peter (Hg.), Vom Rande her? Zur Idee des Margi-
nalismus, Würzburg 1996, 187—201 FS H.R. Schlette).

2 Deutsch: Maskeraden oder Vertrauen gegen Vertrauen, Hamburg-Bremen 1999.



94 Gottesunterscheidung

exakte Spiegel oder die jeweils paßgenaue Verkörperung jener
Vertrauenssehnsüchte und Glücksbegehrlichkeiten der Menschen — und ein
Nichts. Das Ganze spielt auf einem Mississippi-Flußdampfer, der einen
eigenen Barbier mit sich führt, welcher über seiner Geschäftskajüte ein
Schild angebracht hat, auf dem zu lesen steht: No trusts. Was so viel heißt
wie: Keine Garantieübernahme für eine unversehrte Kehle, aber auch:
Keine Kredite. Auch hier wieder verbindet sich das Vertrauen mit dem
Kreditwesen, was die These Taylors bestätigt: Dem Vertrauen liegt eine
Ökonomie zugrunde.

Wie steht es nun aber mit dem Angebot, das jene Kreditkarte zu
eröffnen scheint? Identität; das Fundament einer gesamten,
lebensgeschichtlich sich auszeitigenden Existenz; freier Wille; Schutz und umfassende

Geborgenheit: Angeboten wird, worauf ein Mensch sein Leben
setzen kann. Würden wir nicht, in den Bahnen unserer onto-theologi-
schen Tradition, dieses hier Angebotene bislang mit Gott identifizierten?
Muß nicht, so fragt Taylor, wenn all dies zuvor letztlich nur Gott Zugetraute

nun einer Kreditkarte zugeschrieben werden kann, Gott selbst —

diskreditiert werden, wenn anders er nicht sozusagen zum Vater aller
Kreditkarten eindampfen soll? Was Taylor hier als dringliches Desiderat
kennzeichnet, nämlich die theologische Ent-Ökonomisierung des

Vertrauensglaubens und damit die Ent-Ökonomisierung des Gottesbegriffs,
wird in einer durchaus verwandten Weise hierzulande seit einigen Jahren
als theologisches Programm vom Dortmunder Systematiker Thomas
Rüster entwickelt: nämlich die Ent-Mischung oder, wie Rüster formuliert,
die Entflechtung von Gottesglaube und Religion.3

3 Vgl. RÜSTER, Thomas, Der verwechselbare Gott. Theologie nach der Entflechtung

von Christentum und Religion, Freiburg-Basel-Wien 62003 (2000) QD 181).
Siehe auch die vorbereitenden und begleitenden Aufsätze: DERS., Die religiöse Sinnfrage

in der modernen Gesellschaft, in: HOEPS, Reinhard/RUSTER, Thomas (Hgg.),
Mit dem Rücken zur Transzendentaltheologie. Theologische Passagen, Würzburg 1991,
163—187 FS H. Jorissen/BDS 10); DERS., Christliche Religion zwischen Gottesdienst

und Götzendienst, in: rhs 39 (1996), 54—62; DERS., Die Lumpensammlerin. Zur
Aufgabe der Fundamentaltheologie nach der Entflechtung von Christentum und
Religion, in: RISSE, Günter et al. (Hgg.), Wege der Theologie: an der Schwelle zum dritten
Jahrtausend, Paderborn 1996, 41—53 FS H. Waidenfels); DERS., Die Stellung des

Religionsunterrichts im Fächerkanon der Schule — aus theologischer Sicht, in:
NORDHOFEN, Eckhard et al. (Hgg.), Das Bildungspotential des Religionsunterrichts.
Dokumentation des Dritten Forums Religionspädagogik (Münster, 19./20.04.1999), Münster
1999, 71—77 Materialien aus dem Franz Hitze Haus XXXVII); DERS., Die Welt
verstehen «gemäß den Schriften». Religionsunterricht als Einführung in das biblische
Wirklichkeitsverständnis, in: rhs 43 (2000), 189—203; DERS., Den «Schicksalsmächten»
widerstehen, in: engagement 1/2001, 3—11; DERS., Beitrag im Forum «Was heißt eigentlich
(Monotheismus)?», in: Jahrbuch Politische Theologie /K: Monotheismus, Münster 2002, 2—5.

- Zur kritischen Debatte um Rüsters Ansatz siehe: BAUDLER, Gerhard, Einführung in



Gottesunterscheidung 95

Der Glaube an den biblischen Gott — von Rüster abkürzungshalber
schlicht Christentum genannt — ist nicht selbstverständlich als Religion
identifizierbar, auch wenn de facto dieser Glaube sich über lange Phasen
seiner Geschichte als Religion präsentiert hat bzw. wahrgenommen worden

ist. Nun aber, da das Christentum gerade dort, wo es noch vor hundert

Jahren fest verankert schien, nicht mehr exklusive, bindende
Geltung beanspruchen kann, auch unter aktiven Christen nicht mehr, ist
nicht nur das Ende der religions förmigen Epoche des Christentums
angebrochen, sondern, und das ist unter systematischer Perspektive
interessanter, es wird in dieser geschichtlichen Umbruchphase auch die
prinzipielle Unterscheidbarkeit des Glaubens an den biblischen Gott vom
Phänomen Religion sichtbar, ja es zeigt sich, daß Konstellationen
eintreten können, in denen jener sich gegen dieses zu wenden hat.

Aber mit dieser Skizze ist, obwohl sie nur andeutet, schon viel
gesagt, das nun in kleineren Schritten eingeholt werden muß. Im folgenden
wird in einem ersten größeren Teil der Versuch unternommen, den Ansatz

Rüsters unter der im Untertitel formulierten Leitperspektive — die

Frage nach dem Verhältnis von Gott und Welt — zu rekonstruieren, wobei

in diese Rekonstruktion einige der in der von Rüster angestoßenen
Debatte vorgebrachten Kritiken eingehen sollen. In einem zweiten Teil
werden in einer dogmatischen Perspektive sich zeigende Defizite des

Ansatzes Rüsters benannt. Daran schließt sich die Skizze eines Vermitt¬

eine biblische Sciencefiction-Welt, in: KatBI 125 (2000), 426-431; BONGARDT,
Michael, Unverwechselbares Christsein? Zum Stand der Diskussion über die
Religionskritik Thomas Rüsters, in: HerKorr 55 (2001), 316—319; HOFF, Gregor Maria,
Entmachtung der Religion. Ist das Christentum keine Religion mehr?, in: ThG 43 (2000),
135—145; ENGLERT, Rudolf, Schief gewickelt? Zur theologischen Kritik an der
gegenwärtigen Religionspädagogik, in: engagement 1/2001, 11—22; FABER, Eva-Maria, Steht
eine theologische Wende an?, in: Theologie und Seelsorge. Internet^eitung der Theologischen
Fakultät Chur, 20.02.2001, www.thchur.ch/Theologie_und_Seelsorge; HALBFAS,
Hubertus, Thomas Rüsters «fällige Neubegründung des Religionsunterrichts». Eine kritische

Antwort, in: rhs 44 (2001), 41—53; HALBMAYR, Alois, Eine neue Eindeutigkeit?
Thomas Rüsters Plädoyer für eine Entflechtung von Christentum und Religion, in:
SaThZ 5 (2001), 144—166; JOHN, Ottmar, Christentum und Religion. Kritik ihrer
dualistischen Verhältnisbestimmung, in: Burgbrief 2/01, 17—23; MEURER, Thomas,
Bibelkunde statt Religionsunterricht? Zu Thomas Rüsters Konzept einer «Einführung in das

biblische Wirklichkeitsverständnis», in: rhs 44 (2001), 248—255; SCHNEIDER, Thomas,
Theologie im Zeitalter des Spätkapitalismus. Thomas Rüsters Apologie des fremden
Gottes, in: Merkur 55 (2001), 250—254; GRUMME, Bernhard, Religionsförmigkeit als

heimliche Pointe der Korrelationsdidaktik? Zum Begriff der Erfahrung in einer Zeit
gottvergessener Religionsfreudigkeit, in: ThG 45 (2002), 13—29; vgl. auch das Streitgespräch

zwischen Hubertus Halbfas und Thomas Rüster, das unter dem Titel «An Gott
glauben oder an das Geld. Ersetzt der Kapitalismus das Christentum? Und wer kann
da noch widerstehen?» in: Publik-Forum, Nr. 5, 9. März 2001, 26-29, erschienen ist.



96 Gottesunterscheidung

lungsvorschlags an; die These zielt darauf, daß eine theologische Würdigung

der Welt bei gleichzeitiger Wahrung der Gott-Welt-Differenz mit
Hilfe der Denkform des Sakramentalen ausformulierbar ist. Abschließend

wird dieser Vermittlungsvorschlag in einer Reflexion auf das

Bittgebet einer Verifizierung in glaubenspraktischer Absicht unterzogen.

I. Der Ansatz Thomas Rüsters im licht der Gott-Welt-Unterscheidung

1. Probleme des Religionsbegriffs

Zum Verständnis der Formel von der Entflechtung von Christentum
und Religion bedarf es einer Klärung des Religionsbegriffs. Wie noch zu
sehen sein wird, birgt auch der Begriff des Christentums in Rüsters
Verwendung sozusagen signifikante Unklarheiten. Dem Religionsbegriff
jedenfalls kommt eine Schlüsselbedeutung zu; von dem her, was als Religion

begegnet, erschließt sich für Rüster die Notwendigkeit jener
Entflechtung. Damit allerdings beginnt diese Unternehmung gleich mit
einem Problem, besteht doch unter Theologen, Philosophen,
Religionswissenschaftlern, -psychologen, -Soziologen, -phänomenologen keineswegs

Konsens über den Begriff von Religion.4 Rüster sieht das und
entscheidet sich für die Verwendung eines funktionalistischen Religionsbegriffs.5

Denn jene Entflechtung ist notwendig aufgrund der faktischen
Funktion, die Religion im Leben der Menschen hat. Gefragt wird also
nicht nach einem theologischen oder philosophischen Konzept von
Religion, auch nicht nach dem, was verfaßte Religion genannt wird und im
christlichen Bereich nicht selten mit den Kirchen identifiziert wird;
gefragt wird vielmehr, wie die Menschen Religion einsetzen — und wie
Religion die Menschen einsetzt.

Noch bevor über eine wenigstens vorläufige inhaltliche Bestimmung
des verwendeten Religionsbegriffs entschieden werden muß, sind also
bereits Vorentscheidungen getroffen, die es festzuhalten gilt: Mit Religion

ist nicht in erster Linie die religionssoziologisch relevante Größe
der Religionsorganisation gemeint, auch nicht die ebenfalls religionssoziologisch

interessante Unterscheidung von verfaßter Religion und frei
flottierender Religiosität. Diese Unterscheidung ist zu der von Rüster
angezielten Dimension von Religion sekundär. Des weiteren ist eine

4 Siehe hierzu die erhellenden Ausführungen von SCHLETTE, Heinz Robert, Zur
Metamorphose der religiösen Erfahrung. Philosophische Erwägungen, in: DERS., Konkrete

Humanität. Studien zur Praktischen Philosophie und Religionsphilosophie, hrsg.
von Johannes Brosseder et al., Frankfurt 1991, 402—419, hier: 402—407.

5 Vgl. RÜSTER, Die Lumpensammlerin (Anm. 3), 46—48.50.



Gottesunterscheidung 97

Option gegen die Säkularisierungsthese, wie sie etwa von Michael Ebertz
vertreten wird6, und für die Modernisierungsthese, wie sie durch Karl
Gabriel überzeugend begründet worden ist7, formuliert: Der
Modernisierungsprozeß hat nicht, wie die Säkularisierungsthese insinuiert, zu einer
Marginalisierung von Religion geführt; vielmehr ist Religion unter den

Bedingungen einer entwickelten Moderne nicht weniger präsent als

ehedem, wenn auch in veränderten und vor allem nicht mehr ohne weiteres
identifizierbaren Gestalten. Man spricht von Kunst- und Konsumtempeln,

von Kathedralen des Gelds, von Medienreligion, vom Kult der
Jugend, die Film-Avantgarde wurde eine Zeit lang von einer Gruppe
angeführt, die sich «Dogma '95» nennt, alljährlich wälzen sich Love Parades als

Prozessionen eines marktförmig inszenierten und ökonomisch abgemolkenen

Hedonismus durch die Städte Europas. All dies sind ja nicht nur
Redeweisen und Erscheinungsformen, sondern in ihnen werden Gestalten

real existierender Religion namhaft. Religion ist also omnipräsent;
aber was ist Religion?

Rüsters Antwort läßt an Prägnanz nichts zu wünschen übrig: «Religion

ist das, was man ohnehin glaubt».8 Religion ist also eine Praxis der
Affirmation. Was wird aber affirmiert, und auf welche Weise? Die
Affirmation, die Religion genannt werden kann, geschieht umfassend und
fraglos, also ohne daß ein Rest bliebe. Sie zielt auf die jeweils als
unausweichlich das Leben bestimmend erfahrene Macht. Eine alternativlos die
unausweichlich waltende Macht affirmierende Praxis — das ist Religion.
Das, was alle für selbstverständlich geltend halten, für unabwendbar, was

gar nicht eigens herausgestellt werden muß, gegen das sich zu wenden
man schon verrückt sein muß — das ist das, was «ohnehin» geglaubt wird,
und also Religion ist. Wenn Gott als die alles begründende, bestimmende
und vollendende Macht bezeichnet werden kann und damit der Glaube
an ihn durchaus in jene Affirmation der geltenden Macht eingetragen
werden kann, dann entspricht der Glaube an diesen Gott dem, was
soeben als Religion beschrieben worden ist. In dieser durchaus möglichen
Identifikation liegt aber genau die Gefahr der Verwechselbarkeit Gottes,
der Rüster mit seinem Projekt der Gottesunterscheidung wehren möchte.

Wird nämlich jener eben skizzierte funktionalistische Religionsbegriff
in theologische Rede transformiert, gelangt man zu der bekannten
Formulierung aus Luthers Großem Katechismus, derzufolge «einen Gott ha-

6 Vgl. EBERTZ, Michael N., Erosion der Gnadenanstalt? Zum Wandel der Sozialgestalt

von Kirche, Frankfurt 1998.
7 Vgl. etwa GABRIEL, Karl, Christentum zwischen Tradition und Postmoderne,

Freiburg-Basel-Wien 72000 QD 141).
8

RÜSTER, Die Lumpensammlerin (Anm. 3), 50.



98 Gottesunterscheidung

ben bedeutet, etwas haben, an das ich mein Herz hänge und dem ich
unbedingt vertraue».9 Dieser Satz Luthers trägt eine religionskritische Pointe.

Er benennt nicht einfach den vom biblischen Gott geforderten Glauben;

vielmehr beschreibt er die anthropologische Leistung des Glaubens.
Insofern mit diesem Satz eine katechetische Paraphrase auf das erste Gebot

formuliert ist, wird mit ihm ja die Notwendigkeit der Gottesunterscheidung

erst eröffnet; man hat sie nicht schon hinter sich gelassen,
denn: Das «Vertrauen und Glauben des Herzens [macht] etwas sowohl
zu Gott als zu einem Abgott».10 Man kann sagen, daß auf dieser religi-
onsförmigen Stufe des Gottesglaubens der Glaube zu allen möglichen
Mächten kommen kann, darunter auch zu Gott, aber zu ihm nur wie zu
einer jener Mächte, also letztlich nicht zu ihm selbst. Dies wiederum auf
den Religionsbegriff zurückgewendet, kann die Affirmationsleistung, als

welche Religion faktisch besteht, eine Bestätigung der eigenen Sehnsüchte

oder Ängste erreichen, nicht aber Gott, wenn anders Gott nicht die
bestätigende oder durchstreichende Verlängerung dessen sein soll, was
ohnehin schon menschliche Wirklichkeit ist.

Der funktionale Religionsbegriff, wie ihn Rüster hier verwendet,
unterscheidet sich also von anderen funktionalen Konzepten von Religion

darin, daß er der Religion nicht primär Kontingenzkompensations-
kompetenz zuschreibt;11 ihre Funktion liegt vielmehr in einer vollständigen

Abdichtung der Wirklichkeit gegen die Erfahrbarkeit von Kontingenz.

Religion als Erfahrung der jeweils jetzt waltenden Macht ist also
nicht mehr irgendwie strukturierte Begegnung mit einem ganz Anderen12,
sondern Verabsolutierung der Immanenz, die erst mit dem Bedeutungsloswerden

des Begriffs Immanenz in Ermangelung eines Kontrasts
vollendet sein wird. Im Verhältnis zu einer solchen Religion der totalen
Immanenz nimmt sich die atheistische Erfahrung «transzendentaler
Obdachlosigkeit», auf die Georg Lukäcs immerhin den Roman der Moderne
zu gründen unternahm13, als geradezu gottesoffen aus. Denn jener Gott,
von dem es heißt, er sei daran erkennbar, daß er mit keiner der Mächte
welcher Art und Couleur auch immer in ein Vergleichs- und am Ende
Verwechslungsverhältnis gesetzt werden kann, und der der ist, welcher in

9 LUTHER, Martin, Der Große Katechismus (1529), Gütersloh 1995, 19.
10 Ebd.
11 Vgl. etwa LÜBBE, Hermann, Religion nach der Aufklärung, Graz-Wien-Köln

1986, 127-218.
12 Vgl. Gustav Menschings klassisch gewordene Bestimmung von Religion als

Begegnung mit dem Heiligen: MENSCHING, Gerhard, Art. Religion, in: 3RGG V(1961), 961.
13 Vgl. LUKÂCS, Georg, Die Theorie des Romans. Ein geschichtsphilosophischer

Versuch über die Formen der großen Epik, München 1994 (1916/1920), 32.



Gottesunterscheidung 99

allen Bildern, die ihn zu fassen prätendieren, gewiß nicht zu sehen ist —

dieser Gott kommt in jener Religion der Immanenz nicht mehr vor.14

Hierin hat dann auch das Programm der Entflechtung von
Christentum und Religion seinen primären Plausibilitätsanhalt: Wenn Religion

in der Funktion, die ihr in den hochentwickelten Gesellschaften der
Moderne faktisch zukommt, auf die Liquidation der Kontingenz menschlicher

Existenz und weltlicher Wirklichkeit angelegt ist, so daß Gott darin

keinen Ort mehr hat, muß das Christentum, will es fortfahren, die

Uberlieferung des Glaubens an den in Jesus aus Nazaret nahe gekommenen

Gott zu sein, aufhören, Religion zu sein. Die Pointe dieses

Entflechtungsprogramms besteht freilich darin, daß die Ablösung des

Christentums von Religion kein neutraler Prozeß oder geordneter Rückzug
ist, sondern eine Parteiergreifung (oder ein Anteilnehmen15) darstellt,
Konflikte heraufbeschwören wird, oder besser: einen Grundkonflikt
vergegenwärtigen wird. In hyperbolischer Zuspitzung formuliert: An den
Gott der Bibel glauben heißt, in Konflikt mit der Welt zu stehen.

2. Gottesglaube als Kritik des Göt^endiensts

Damit ist natürlich kein absoluter Widerspruch zwischen Gott und Welt
bezeichnet. Aber es ist sehr wohl gesagt, daß in dem Wort Gott ein
Widerspruch im Sinn des Einspruchs und der Gegenrede gegen die Welt,
wie sie eine Religion der Immanenz beschreibt, enthalten ist. Diese Welt
ist gekennzeichnet durch die Alternativlosigkeit der herrschenden
Beschreibung, durch die Unausweichlichkeit des Zugriffs der jeweils
geltenden Macht, durch die Ausweglosigkeit, mit der diese Welt, so wie sie

ist, sich aufdrängt. Religion bedeutet in diesem Zusammenhang, daß diese

Welt sich im Modus des Bejahtwerdens durch die Menschen durchsetzt.

Zu einer Welt ohne Alternative steht das Bekenntnis zu Gott wie
das Aussprechen eines Nein. Denn dieses Bekenntnis, das angesichts
einer Welt ohne Ausweg als ein Nein zu buchstabieren ist, richtet sich
offensichtlich nicht an jenen Gott, dessen Begriff auf den Bahnen einer

14 Im Rahmen einer religionspädagogischen Diagnostik ist die Selbstgenügsamkeit
einer sich vollständig immanentisierenden Welt erörtet worden in: TRUTWIN, Werner,
«Ich glaub' nix - mir fehlt nix!» Interesselosigkeit der Schüler als Infragestellung der
Religionslehrer, in: rhs 38 (1995), 357-369; HAUSER, Linus, Warnung vor einer
Religionspädagogik der beruhigten Endlichkeit, in: KatBl 123 (1998), 386—394.

15 Der Partisan ist, das kann man bei Peter Handke nachlesen, der Mittler zwischen
der Anteilnahme und dem Partei-Ergreifen, denn er tut beides (wohl auch etymologisch),

zuerst das eine, dann das andere. HANDKE, Peter, Wut und Geheimnis. Rede

zur Verleihung des Ehrendoktorats der Universität Klagenfurt am 8. November 2002,
in: manuskripte 158/2002, 5—7, hier: 6.



100 Gottesunterscheidung

onto-theologischen Reflexion als das summum aus den Werten der Welt
destilliert worden ist: als Allmacht in Relation zu all den Mächten der
Welt, als höchstes Gut in Relation zu den Gütern der Welt, irdischer wie
himmlischer Provenienz, als schaffendes Verbum in Relation zu den
vergehenden verba Ein Bekenntnis zu diesem Gott schlösse die einfache
Affirmation der Welt ein.

Der in jenem widersprechenden Bekenntnis angesprochene Gott ist
der der Bibel: Der Gott, in dessen Namen Propheten auftraten und eine

gerechtigkeitsvergessene Herrschafts-, Wirtschafts- und Religionspolitik
(vgl. etwa Hos 5,1—7; Am 2,6—16) anklagten und so jeden Umgang mit
Macht zurückführten und verpflichteten auf ein Fundament, das solchem

Machtzugriff unverfügbar und nicht in sein System integrierbar ist. Es ist
der Gott, dem ein Theophaniespektakel erster Klasse inszeniert wird (Ex
19,16—19), um es dann zu einem Säuseln des Windes zu dekonstruieren
(IKön 19,11—13). Es ist der Gott, auf den der Ausbruch aus einem

Zwangs- und Ausbeutungssystem zurückgeführt wird, das von seinen

Opfern genossen worden ist (Ex 16,3) und das deswegen die Urszene
dessen genannt werden kann, was man unter «Verblendungszusammenhang»

versteht. Es ist der Gott, der seine verdinglichende Identifizierung
mit jedwelcher innerweltlichen Repräsentanz untersagt hat, darin ein

Gottverzweckungsverbot aufstellend (Ex 20,1-7; Dtn 5,6—11), und der

zugleich dieses eine Bild seines schöpferischen und vollendenden Willens
in die Welt gesetzt hat, das der Mensch ist, das aber vom generellen
Bilderverbot her seinerseits wiederum jedem Verzweckungszugriff entzogen
ist, und so gewissermaßen das Bild Gottes einen bildlosen Kern birgt,
der als Unverfügbarkeitschiffre Fundament seiner Würde ist (Gen 1,26—

28). Es ist jener Gott, der in weisheitlicher Tradition eine gerechte
Ordnung des menschlichen Verkehrs beschreibbar werden ließ — diese

Beschreibung dann aber sozusagen an ihre Aporiegrenze führend, dorthin,
wo sichtbar wird, daß unbegründbares Unheil und Unrecht nicht mit der
Investition Gottes zu einer Begründung ohne Rest sich runden läßt

(Ijob). Es ist der Gott, der am Ende dieser weisheitlichen Rede von ihm
keine Garantie für die Sinnhaftigkeit der Welt mehr zu übernehmen
scheint (Kohelet). Und es ist doch der Gott, der in Jesus nicht auf die
einfachste und unproblematischste, kindhafte Weise «wieder da» ist,
sondern es ist der, auf den Jesus auch in der Ohnmacht seines
Kreuzesscheiterns gegen alle Logik der Ereignisse noch vertraut, und der diese

Ohnmacht nicht aufhebt, sondern durch sie hindurch gegen die todbrin-



Gottesunterscheidung 101

genden Machtdynamiken der Menschen sich vergegenwärtigt.16 Es ist der

Gott, dessen «vollendetes Bild» (Kol 1,15; Hebr 1,3) jener Jesus ist, dem

man mit Mühe einen davidischen Stammbaum zuschreibt, der seinerseits
im Bruch zu all solchen Prätentionen sich — und damit jenen Gott —

nicht mit der Herde der Neunundneunzig, sondern mit dem einen Verlorenen

verbunden hat, nicht mit den Rechtschaffenen, sondern mit den

Unreinen, den Zöllnern, den Ehebrecherinnen, den Ungebildeten, den

Armen, den Kranken — und dann auch wieder (aber erst dann), auch
diese Reihe und Logik noch durchbrechend — mit den Schriftgelehrten.

Es ist der Gott des Auf- und Ausbruchs, der nie unbefragt stehen
bleibenden Welt, «so wie sie ist», der Durchbrechung jeder innerweltlichen

Endgültigkeit, des jede glatt aufgehende Rechnung irritierenden,
bleibenden Rests — es ist der Gott, der Nein sagen läßt zum status quo. In
diesem Sinn ist jene zuvor formulierte Zuspitzung zu verstehen, derzu-
folge das Bekenntnis zum Gott der Bibel in Konflikt mit der Welt geraten

kann.
Von dieser Welt jedenfalls führt für Rüster kein Weg zum Gott der

Bibel. Er läßt mit dieser radikalen Betonung der Differenz zwischen
Gott und Welt eine gewisse Affinität zu Karl Barths berühmt-berüchtigtem

«Nein» von 1934 erkennen.17 Diese Nähe ist dann auch kritisch
registriert worden.18 Insbesondere Rüsters dezidierte Zurückweisung der
natürlichen Gotteserkenntnis als Weg zur Erschließung des biblischen Gottes

scheint dies zu bestätigen. Hinzu kommt, daß dieser auf systematischer

Ebene geführte kritische Stoß sich auf religionspädagogischer Ebene

spiegelt in Rüsters Zurückweisung des derzeit konsensuellen Konzepts
von Religionsunterricht als korrelativem Erschließen der biblischen
Botschaft von den Erfahrungen der Schülerinnen und Schüler her. Gegen
die Korrelationsdidaktik setzt Rüster ein Konzept des Religionsunterrichts

als «Einführung in das biblische Wirklichkeitsverständnis».19 Aber
diese theologiearchitektonische Familienähnlichkeit zu Karl Barth darf
nicht die eigentlichen und von Rüster ausdrücklich benannten Quellen
verschleiern. Hier ist vor allem Friedrich-Wilhelm Marquardt zu nennen,
der mit einem auf sieben Bände angewachsenen Großprojekt eine
systematische christliche Theologie in Verantwortung vor Israel entworfen

16 Vgl. hierzu den nicht übersetzten und deswegen im deutschen Sprachraum zu
wenig wahrgenommenen Aufsatz von SCHILLEBEECKX, Edward, Overwegingen rond
Gods <weerloze overmacht), in: TTh 27 (1987), 370—381.

17 BARTH, Karl, Nein! Antwort an Emil Brunner, München 1934.
18 Vgl. HALBFAS, Neubegründung (Anm. 3), 45f.; BONGARDT, Unverwechselbares

Christsein? (Anm. 3), 318f.
19 RÜSTER, Die Welt verstehen (Anm. 3), 198f.



102 Gottesunterscheidung

hat, so, daß das christlich-jüdische Verhältnis nicht mehr nur ein — in der
Regel peripher behandelter — Gegenstand unter vielen ist, sondern daß

die bleibende Israelbezogenheit des christlichen Bekenntnisses Strukturprinzip

theologischer Reflexion geworden ist.20 Allerdings gibt es über
Marquardt doch wieder eine wenn auch indirekte Beziehung zu Barth,
hat er doch als Schüler Helmut Gollwitzers eine epochemachende Studie
über Barth verfaßt, in der er dessen politische Option für den Sozialismus

aus seiner Theologie begründete.21 Durch Marquardt aufgewiesen,
gilt also schon für Barth nicht mehr, was nun auch Rüster vorgeworfen
wird, nämlich ein konservatives, ja reaktionäres bzw. fundamentalistisches

Theoriekonzept zu verfolgen.22 Dieser Vorwurf gerät noch stärker
in Plausibilitätsnotstand, werden weitere Quellen von Rüsters Ansatz in
Blick genommen. Da ist zunächst der Schweizer religiöse Sozialist Leonhard

Ragaz23 zu nennen sowie das Denken Walter Benjamins und schließlich

die Theologie der Befreiung.
Die Theologie der Befreiung hat ein Lehrstück herausgebildet (oder,

wenn man so will, wiederentdeckt), das einen entscheidenden Einfluß auf
die Entwicklung der Theologie Rüsters genommen hat; ohne die
Wahrnehmung dieses Rezeptionsverhältnisses kann Rüsters Ansatz kaum
adäquat gewürdigt werden. Es handelt sich bei diesem Lehrstück um eine

Theologie der Götzen- bzw. Götzendienstkritik. Die Kernaussage
besteht darin, daß der Monotheismus kein nur neutrales, unbezügliches
Durchdenken eines bestimmten Theoriekonzepts auf seine äußersten

Konsequenzen hin ist, und auch nicht nur orthodoxe Verwaltung einer
Offenbarungswahrheit unter Einschluß ihrer gelegentlichen Akkomodation

mit zeitgleich auf sich artikulierenden Philosophien. Vielmehr ist der
biblische Monotheismus als theologische Praxis in radikaler Weise, also

vom Ursprung her, Unterscheidung und Verteidigung des einen Gottes
gegenüber den Götzen und deren Kritik. Den einen Gott bekennen heißt
immer, die vielen Götzen kritisieren, und noch mehr den ihnen geweihten

Dienst. Innerweltliche Größen, die sich absolute Relevanz zumessen
und denen sie auch willig zugebilligt wird, sind Götzen. Ihre Erschei-

20 MARQUARDT, Friedrich-Wilhelm, Von Elend und Heimsuchung der Theologie.
Prolegomena zur Dogmatik, München 1988; DERS., Das christliche Bekenntnis zu
Jesus, dem Juden. Eine Christologie, 2 Bde, München 1990/91; DERS., Was dürfen wir
hoffen, wenn wir hoffen dürften? Eine Eschatologie, 3 Bde, Gütersloh 1993/94/96;
DERS., Eia, wärn wir da - eine theologische Utopie, Gütersloh 1997.

21 Vgl. DERS., Theologie und Sozialismus. Das Beispiel Karl Barth, München 31985.
22 Rüster antwortet auf diese Vorwürfe knapp in: RÜSTER, Den «Schicksalsmächten»

widersprechen (Anm. 3), 3f.
23 Zu Rüsters Ragaz-Rezeption vgl. RÜSTER, Der verwechselbare Gott (Anm. 3),

166-176.



Gottesunterscheidung 103

nungen mögen variieren; was gleich bleibt, ist, daß sie Opfer fordern,
Ungerechtigkeit hervorbringen, Leben zerstören. Das Bekenntnis zum
Gott der Bibel ist dann immer, nicht zusätzlich, sondern radikal, Kritik
der Machtprätentionen jener Götzen.24 Im Blick zurück auf das

Ausgangsaxiom der Entflechtung von Christentum und Religion wird letztere

als affirmative Theorie der Macht bestimmbar; der Glaube an den
Gott Abrahams, Jakobs und Jesu aber wird sichtbar als Theorie und Praxis

der Machtkritik.25 Die christliche Frömmigkeitspraxis, die in ihrer
katholischen Gestalt für den Geschmack mancher eine zu starke
marianische Schlagseite aufweist, hat vergessen und könnte hierin doch gar
nicht marianisch genug sein, daß der Gott Jesu ausgerechnet in dem Gebet

der begnadeten Gottesmutter, dem Magnifikat, mit der Kritik der
Macht identifiziert wird.

Für die Theologie der Befreiung und nicht weniger für Thomas
Rüster hat der Götzendienst, der nicht nur die Alleinverehrung Gottes
bestreitet, sondern diese vollständig einzunebeln, vergessen zu lassen

trachtet, und der in diesem Nebel des Gottesvergessens die Opfer, die er
tagtäglich fordert, zu verschleiern sucht, eine konkrete Gestalt und einen

aussprechbaren Namen. Es ist dies das weltumspannende, sich alternativlos

präsentierende kapitalistische Wirtschaftssystem. Nicht erst seit dem

Untergang jener vermeintlichen Alternative des sich kommunistisch
gebenden, totalitären Staatskapitalismus sowjetischer Bauart präsentiert der
Kapitalismus seinen religions förmigen Charakter darin, daß er nicht nur
als Faktum auftritt, sondern als objektiv unbezweifelbar zutreffende Be-

24 Zur theologischen Entfaltung des Monotheismus als Kritik des Götzendiensts in
der Theologie der Befreiung siehe SOBRINO, Jon, Christologie der Befreiung I, Mainz
1998, 251—267; WENZEL, Knut, «Inmitten der Kreuzigung — in der Hoffnung auf
Befreiung». Die Christologie Jon Sobrinos, in: Orientierung 62 (1998), 259—264, bes.:

262f.; RICHARD, Pablo, Die Theologie in der Theologie der Befreiung, in: ELLACURIA,
Ignacio/SOBRINO, Jon (Hgg.), Mysterium Liberationis. Grundbegriffe der Theologie
der Befreiung I, Luzern 1995, 189—212, bes. 194—202.

25 Bei der Frage nach dem Verhältnis des Christentums zur Macht setzt eine Kritik
Gregor Maria Hoffs an: Wenn die Entflechtung des Christentums auch seine
«Entmachtung» in dem Sinn impliziert, daß ein nicht- oder nachreligiöses Christentum kein
Verhältnis mehr zur Macht habe, könne es auch nicht machtkritisch wirken; vgl.
HOFF, Entmachtung der Religion (Anm. 3), 137—139. Rüsters Religionsverständnis
zufolge hat aber Religion nicht nur eine als formales Kennzeichen von Religion benennbare

Beziehung zur Macht, sondern eine inhaltlich qualifizierte Beziehung der Affirmation

zur alles bestimmenden Macht als der jeweils geltenden ultimate reality. Ein nicht
mehr religionsförmiges, «entmachtetes» Christentum stünde deswegen zur Macht nicht
im hilflosen Verhältnis der Unbezüglichkeit, sondern wäre durch die wiederum inhaltlich

qualifizierte Relation der Kritik mit ihr verbunden.



104 Gottesunterscheidung

Schreibung menschlicher Wirklichkeit als Medium und Material
ökonomischer Verwertung.

Rüsters Untersuchung der Religionsförmigkeit des Kapitalismus stellt
im wesentlichen eine Rezeption entsprechender Überlegungen Walter
Benjamins dar.26 Bekannt geworden sind die religionssoziologischen
Untersuchungen Max Webers zur Verbindung von Christentum und
Kapitalismus. Webers Grundidee zufolge wird mit der protestantischen Ethik
insofern der Kapitalismus auf den Weg gebracht, als sie gewissermaßen
als Umschaltrelais des gesellschaftlichen Urvertrauens fungiert. In der
Reformation, für Weber insbesondere im Kalvinismus, tritt an die Stelle
der kirchlich-sakramentalen Heilsautorität als Adressatin und Begründung

jenes Vertrauens die Bindung des persönlichen Heils an den Erfolg
im Umgang mit den irdischen Gütern. Dieser Erfolg ist ganz materiell zu
verstehen; erworbener Wohlstand ist Ausweis des Heilsstands. Ist diese

Umschaltung erst einmal vollzogen, fehlt nur noch ein kleiner Schritt,
«bis sich der ursprünglich religiös motivierte Utilitarismus, der
Gelderwerb als Selbstzweck ad maiorem Dei gloriam, von seinen religiösen
Wurzeln emanzipierte»27. Indem die Sorge um das Heil in das Erbwerbsieben

umgezwungen wird und zugleich der dem Erwerb gewidmete
Lebensanteil seit der frühen Neuzeit zunehmend wächst, entwickelt sich
eine innerweltliche Askese. «Indem die Askese die Welt umzubauen und
in der Welt sich auszuwirken unternahm, gewannen die äußeren Güter
dieser Welt zunehmende und schließlich unentrinnbare Macht über die

Menschen, wie niemals zuvor in der Geschichte. Heute ist ihr Geist — ob

endgültig, wer weiß es? — aus diesem Gehäuse entwichen. Der siegreiche
Kapitalismus jedenfalls bedarf, seit er auf mechanischer Grundlage
beruht, dieser Stütze [i.e. der religiösen] nicht mehr.»28 Walter Benjamin
bezieht sich in dem Fragmentkomplex, der erst 1985 unter dem Titel
«Kapitalismus als Religion» veröffentlicht worden ist und dessen Entstehung
auf 1921 datiert werden kann29, auf Weber, geht aber insofern über ihn
hinaus, als er nicht nur die religiösen Voraussetzungen des Kapitalismus
zu klären, sondern diesen selbst als religionsförmig zu bestimmen
versucht. Benjamin identifiziert vier Charakteristika der Religion des
Kapitalismus: 1. Sie ist im wesentlichen nicht ethische oder doktrinale,
sondern kultische Religion; ihr Kult ist der Gelderwerb. 2. Dieser Kult, der

26 Vgl. hierzu RÜSTER, Der verwechselbare Gott (Anm. 3), 126—142.
27 STEINER, Uwe, Kapitalismus als Religion. Anmerkungen zu einem Fragment

Walter Benjamins, in: DVjS 72 (1998), 147-171, hier: 151.
28 WEBER, Max, Die protestantische Ethik, München-Hamburg 1965, 188.
29 BENJAMIN, Walter, Kapitalismus als Religion, in: GS VI, 100-103. Vgl. zur

Text- und Editionsgeschichte STEINER, Kapitalismus als Religion (Anm. 27), 147—149.



Gottesunterscheidung 105

«Gelderwerb als Gottesdienst»30, ist nicht mehr auf die den Alltag
durchbrechenden Festtage beschränkt, sondern entfaltet seine bezwingende
Macht in der Permanenz seiner Geltung. Die drohende Erosion der
Sonn- und Feiertage ist also längst schon überholt durch die Umwidmung

der Werktage zu Kulttagen. Der Kapitalismus ist die «Zelebrierung
eines Kultes sans trêve et sans merci»31, ohne Ruhe und ohne Gnade.32
3. Der Kapitalismus ist «der erste Fall eines nicht entsühnenden, sondern
verschuldenden Kultes»33. 4. Der Gott dieser Religion ist nicht ein
transzendenter, sondern der verheimlichte Gott, verheimlicht im Kult selbst;
sein Offenbarwerden «reift» erst im progressive Verschuldung
hervorbringenden Kult, an deren Zenit der Gott ansprechbar wird.34 An
anderer Stelle kann Benjamin die Beschreibung desselben Zusammenhangs
anstatt in der Sprache des funktionalen Religionsbe-griffs in der Weise
einer Götzenkritik formulieren. In dem etwa zeitgleich zum eben besprochenen

Fragment entstandenen Aufsatz Schicksal und Charakter heißt es:
«Eine Ordnung aber, deren einzig konstitutive Begriffe Unglück und
Schuld sind und innerhalb deren es keine denkbare Straße der Befreiung
gibt (denn soweit etwas Schicksal ist, ist es Unglück und Schuld) — eine
solche Ordnung kann nicht religiös sein, so sehr auch der mißverstandene

Schuldbegriff darauf zu verweisen scheint.» Benjamin geht so weit,
die formalisierte Ordnung dieser Schuldwirklichkeit, die Ordnung des

Rechts, als «Überrest der dämonischen Existenzstufe der Menschen» zu
bezeichnen.35 Es scheint, daß sich das Programm Rüsters bereits bei
Benjamin in nuce findet.

3. Der Glaube an Gott — und die Religion

Rüster führt es nun als strikte Unterscheidung in eine religionsförmig zu
beschreibende Welt einerseits und in das, was er mit Friedrich-Wilhelm
Marquardt «biblisches Wirklichkeitsverständnis» nennt36, andererseits
durch. In dieser Bindung an Marquardt manifestiert sich auch Rüsters
Wissen um die Verpflichtetheit christlicher Theologie und Kirche auf die
bleibende Vermitteltheit der biblischen Wirklichkeitssicht durch die Ju-

30 STEINER, Kapitalismus als Religion (Anm. 27), 156.
31 BENJAMIN, Kapitalismus als Religion (Anm. 29), 100.
32 Zur Begründung der Lesart «trêve» statt, wie in der Druckfassung, «rêve» vgl.

STEINER, Kapitalismus als Religion (Anm. 27), 156f.
33 BENJAMIN, Kapitalismus als Religion (Anm. 29), 100.
34 Vgl. ebd., 101.
35 BENJAMIN, Walter, Schicksal und Charakter, in: GS II/l, Frankfurt 1977, 171—

179, hier: 174.
36 Vgl. RÜSTER, Die Welt verstehen (Anm. 3), 195f.



106 Gottesunterscheidung

den. Diesem ersten auserwählten Volk gegenüber stehen wir Christen
stets noch im Stand der sozusagen erst in die biblische Wirklichkeitssicht
hinein zu inkulturierenden Heiden(Christen).37 So interpretiert Rüster (mit
Klaus Berger) den Ersten Petrusbrief als Deutung der ersten Christen als

Proselyten.38 In diesem — sicher noch zu differenzierenden — Sinn stehen
Christen trotz Paulus in einem Verhältnis der Fremde oder der Distanz
oder der sekundären Adressaten zur biblischen Botschaft. In der Beziehung

zum Judentum ist der Ort der Christen die unter dem Stichwort
Religion subsumierte Welt.

Die Universalisierung der biblischen Botschaft, also die Öffnung
ihrer Trägerschaft auf die Völker der Welt hin, wie sie sich im und durch
das Christentum faktisch vollzogen hat, hat eine Lockerung der Bindung
an die biblische Bedeutungswelt zur Folge gehabt. Im Kontext der Völker

mußte die Botschaft des Gottes der Bibel auf eine andere Grundlage
gestellt werden als die der Tora und ihrer Auslegungstradition, denn
ausserhalb der von ihr bezeichneten Welt büßt die Tora ihre Begründungskraft

ein. Genau dies wird mit der Entkoppelung der paulinischen Mission

vom «Gesetz» und der Opposition hiergegen in der Jerusalemer
Gemeinde ausgefochten (Apg 15; Gal 2). Worauf ist die Rede vom Gott
der Bibel nun zu gründen, wenn nicht mehr auf die Tora? — Paulus sagt,
auf das Gesetz der Herzen (Rom 2,16), und er setzt mit dieser Anspielung

auf Jer 31,33 und Ez 36,26f. die Universalisierung als Ent-Textuali-
sierung und Individualisierung des Gottesglaubens ins Bild. Mit dieser

Entkoppelung ist, so Rüster, das Christentum auf dem Weg in die
Religion. Die Grundlage der Rede von Gott ist nun die Welt; Gott wird mit
der Welt identifiziert. Dies geschieht etwa in der lukanischen Missionsstrategie,

wie sie in der Areopag-Rede des Paulus bildkräftige Gestalt
gefunden hat (Apg 17,22—34). Der Gott des Evangeliums wird kurzerhand
mit jener semantischen Lehrstelle identifiziert, die das auf Vollständigkeit

bedachte Religionssystem der Spätantike vorsorglich für mögliche,
unerkannte Götter freigelassen hat, auf deren Zuspruch man nicht ohne
Not verzichten möchte. So ist Gott in die Welt, in das Bedeutungs- und
Bedürfnissystem der Welt, eingepaßt, anschlußfähig gemacht worden.
Rüster sieht auf dieser Linie die Wirksamkeit eines breiten Traditionsstroms

christlicher Theologiegeschichte sich entfalten, dessen Gemeinsames

in der Identifizierung Gottes mit der Welt in ihrer höchsten
Wirklichkeit besteht. Diese Linie des «vertrauten Gottes»39 beginnt mit Justin,

37 Vgl.
38 Vgl.
39 Vgl.

ebd., 190.

RÜSTER, Der verwechselbare Gott (Anm. 3), 40f.
die graphische Darstellung in: ebd., 27.



Gottesunterscheidung 107

der einer mißtrauischen und feindlichen heidnischen Umwelt das

Christentum als nicht nur ungefährlich, sondern nützlich und geradezu
staatstragend präsentiert, indem er es als die eigentliche, wahre Lehre darstellt,
zu der die heidnischen Religionen sich wie dämonisch-verdrehte Plagiate
verhalten.40 Sie führt über Anselm von Canterbury, der im Proslogion den
Gott des christlichen Bekenntnisses mit dem Höchsten identifiziert, das

als solches auch Wirklichkeit haben muß und somit alles bestimmend
ist.41 Sie läßt auch Thomas von Aquin nicht aus, der in seinen quinque viae

Gott mit jenem aliquid identifiziert, das es geben muß, um die Ursachensuche

für Grundphänomene der Wirklichkeit vor einem regressus ad infinitum

zu bewahren.42 Eine aktuelle Variante dieser welthaften Codierung
Gottes findet sich in der pluralistischen Religionstheologie verwirklicht,
die in Abstrahierung von der biblischen Tradition, aber auch von den
anderen religiösen Traditionen, Gott (oder das Göttliche) als ultimate reality

bezeichnet, Gott also mit dem Inbegriff welthafter Wirklichkeit
identifiziert.43

Wenn also Rüster schon im Untertitel seiner quaestio den biblischen
Gottesglauben unter der Chiffre «Christentum» (hier nun unter
Verschweigung des Judentums) subsumiert, so findet im Angesicht Israels

gewissermaßen eine Entflechtung von Christentum und biblischem
Gottesglauben statt. Hier zeigen sich Spannungen im Konzept, die womöglich

in der Verwendung des Begriffs «biblische Wirklichkeitssicht» ihre
Ursache haben und noch angesprochen werden müssen.

Zunächst aber ist festzuhalten, daß aufgrund der eben beschriebenen
Charakterisierung der Christenheit als Heidenchristen Rüsters
religionspädagogisches Konzept im Kern die Glaubenspraxis der Christen insgesamt

betrifft. Gemeint ist Rüsters Konzept der fremden Erfahrung.44 Die
Schülerinnen und Schüler, die in einer religionsförmigen Welt aufwachsen,

haben tagtäglichen Umgang mit «Religion», aber keinen Zugang zu
eigenen Erfahrungen mit dem Gott der Bibel. Ihnen begegnet die biblische

Wirklichkeitssicht nicht nur als etwas Fremdes und ist auch als dieses

Fremde ihnen im Religionsunterricht zuzumuten, sondern sie sind
auch darauf angewiesen, sozusagen eingewiesen zu werden in die in der
Bibel dokumentierten, fremden Erfahrungen mit Gott. Dieses
religionspädagogische Grundmodell wäre, wie gesagt, im Sinn Rüsters auf uns

40 Vgl. ebd., 43-52.
41 Vgl. ebd., 52-62.
42 Vgl. ebd., 62-69. Siehe zu den fünf Wegen des Thomas: S.Th. 1,2,3.
43 Vgl. ebd., 194-198.
44 Vgl. RÜSTER, Die Welt verstehen (Anm. 3), 191—193; DERS., Der verwechsel-

bare Gott (Anm. 3), 198—201.



108 Gottesunterscheidung

Christen als Heidenchristen insgesamt anzuwenden.45 Christliche
Glaubenspraxis ist insgesamt und als solche eine Einübung im Umgang mit
fremden Erfahrungen.46

II. Dogmatische Spannungen

Was bedeutet es aber nun, wenn die Welt, in der wir uns alltäglich bewegen,

der Nahbereich unserer personalen Beziehungen und sozialen
Bindungen, die Institutionen, durch die unsere Welt strukturiert ist —

Universität, Betrieb, Konzerthalle, Rathaus und auch die Kirche —, schließlich

das gesamte set unserer Kultur, wenn also all dies, was man summarisch

«Welt» nennen könnte, durch und durch solchermaßen religions-
förmig durchprägt wäre, daß tatsächlich aus dieser Welt heraus und in ihr
Gott nicht mehr erfahrbar, wahrnehmbar, benennbar wäre — nicht weil
er sich zurückgezogen hätte, sondern weil diese Welt unsere Gottesempfindlichkeit

so deformiert hätte, daß wir bloß noch welthafte Götzen,
Mächte und Gewalten, wahrnehmen könnten, nicht aber Gott selbst?
Was bedeutet es dogmatisch, wenn die Sphäre des Götzendiensts de facto
mit der Welt insgesamt zusammenfällt?

Die dogmatischen Konsequenzen und Einsprüche sind vielfältig;
einige seien skizziert.

1. Drkenntnistheoretisch. Man kann sich einleitend fragen, wie in einer

völlig gottentfremdeten Welt überhaupt noch sinnvoll von Gott gesprochen

werden kann. Rüster kann natürlich offenbarungspositivistisch das

schriftgewordene Faktum des Ergangenseins der göttlichen Selbstmitteilung

ins Feld führen. Doch wenn die «Welt» keinen Resonanzraum
mehr für das Wort Gottes darstellt, in welchem es verständlich erklingen
könnte, dann wird diese streng barthianisch verstandene Offenbarung zu
einer extrem fremdsprachigen Veranstaltung. Die Welt, die Menschen,

45 Rudolf Englert hat darauf hingewiesen, daß die neue Debatte um die
Korrelationsdidaktik keineswegs nur die Religionspädagogik betrifft; es geht hier vielmehr um
die «zentralen Fragen christlicher Glaubensverantwortung überhaupt». ENGLERT,
Schief gewickelt? (Anm. 3), 12.

Ganz «fremd» ist dieser Gedanke allerdings auch traditionellen Theorien und
Praktiken des Glaubens nicht: Von der Theologie der Offenbarung, über die Lehre der
Schriftinspiration, über die christologische Deutung Jesu als Offenbarer, über das

Lehrstück der kirchlich vermittelten Tradition bis schließlich hin zum Gedanken des

Glaubenszeugnisses des Anderen haben wir es mit Weisen fremder Erfahrung zu tun.
Damit soll Rüsters Idee nicht eingeebnet, sondern in ihrer Bedeutung gerade betont
werden. Allerdings ergibt sich vor dem aufgerissenen Horizont auch die Notwendigkeit

einer Differenzierung in Rüsters Ansatz mit womöglich einiger Tragweite.



Gottesunterscheidung 109

sie müssen aber hören und verstehen können, was gesagt wird, mindestens

das.

2. Das läßt sich nun schöpfungstheologisch weiterentfalten. Offenbarung
als Selbstmitteilung Gottes ist ja nicht dekrethafte Verkündigung
gewisser ewiger Wahrheiten, sondern die Wirklichkeit setzende, verlebendigende

und im Leben haltende, sich selbst gebende Mit-Teilung Gottes.
Sie beginnt also mit der Gründung von Wirklichkeit außerhalb Gottes
selbst, und das heißt mit der Schöpfung. Diese ist gewissermaßen die
erste Selbstmitteilung Gottes. Man wird also der Welt als Schöpfung
nicht vollständig die Herkunftsbeziehung zu ihrem Schöpfer absprechen
können. Als Schöpfung Gottes steht die Welt theologisch in einer
grundsätzlichen Perspektive der Würdigung und nicht der Verwerfung.47

3. Dieses Thema der Würdigung der Welt erfährt christologisch eine
weitere Präzisierung. Die in Jesu Praxis, Lehre und Geschick sichtbar,
gegenwärtig gewordene Hinwendung Gottes zur Welt, zu den Menschen,
zu den Verachteten und Marginalisierten insbesondere, wird zunächst in
der nachösterlichen Verkündigungsspräche doxologisch, vor allem im
Kontext der Christushymnen (Joh 1,1—18, Phil 2,6-11, Kol 1,15—20)48,

dann aber auch in der systematisch-theologischen Entfaltung des chri-
stologischen Dogmas, im Gedanken und Begriff der Inkarnation gefaßt.
Hat sich Gott schon als Schöpfer an die Welt gebunden — eine Bindung,
die die Freiheit Gottes nicht einschränkt, sondern aus ihr erwächst —, so

gibt der Inkarnationsgedanke dieser Bindung eine unüberbietbare
Gestalt, sagt er doch aus, daß Gott in der Welt sich vergegenwärtigt hat, sich
ihr gleichgemacht hat, sich sogar, insofern das Inkarnationsgeschehen

47 Vor dem Hintergrund einer theologischen Würdigung der Welt ist der Vorschlag
Roman Siebenrocks bedenkenswert, Rüsters Kritik zum Anlaß einer systematischen
Neubesinnung auf den Korrelationsgedanken zu nehmen (vgl. SIEBENROCK, Roman,
Dramatische Korrelation als Methode der Theologie. Ein Versuch zu einer noch
unbedachten Möglichkeit im Blick auf das Werk Raymund Schwagers, in: NlEWIADOMS-
KI, Jözef/WANDINGER, Nikolaus [Hgg.], Dramatische Theologie im Gespräch.
Symposion/Gastmahl zum 65. Geburtstag von Raymund Schwager, Münster 2003, 41—60).
So argumentiert Siebenrock etwa, daß ein reflektierter Offenbarungsbegriff selbst nur
als korrelativer Begriff entworfen werden kann (vgl. ebd., 49-51), also nicht von
vornherein gegen die Korrelation in Stellung zu bringen ist. Mit Edward Schillebeeckx
weist er darauf hin, daß eine menschliche Frage zunächst vom Menschen selbst sinnvoll

beantwortet werden muß, bevor der Mensch «ein eventuell transzendentes, göttliches

Offenbarungswort verstehen kann. Das Christentum kann nicht direkt eine
Antwort auf eine menschliche Frage geben; tut man dies doch, dann begeht man,
sprachanalytisch, einen Kategorienfehler.» (Ebd., 45, Anm. 8. Siebenrock zitiert hier SCHILLEBEECKX,

Edward, Glaubensinterpretation, Mainz 1971, 95).
48 Joh 1,14: « ist Fleisch geworden»; Phil 2,7: « er entäußerte sich»; Kol 1,19:

«Gott wollte in seiner ganzen Fülle in ihm wohnen».



110 Gottesunterscheidung

vor dem Kreuz nicht Halt macht, den Todesmächten der Menschenwelt
gebeugt hat — ohne sich vor ihnen zu verbeugen, ohne sie anzuerkennen,
statt dessen die von ihnen in Gang gesetzte Machtspirale ins Leere laufen

lassend, indem er ihnen eine verstörende Passivität entgegen gesetzt
hat, die auch von den Jüngern erst im Nachhinein als Ausweis einer ganz
anderen Macht erkannt werden konnte, einer Macht des Lebens und
nicht des Todes. — Ist denn eine größere Würdigung der Welt sagbar, als

diese der Inkarnation, die auch die (nicht anonymen, sondern von
Menschen ins Werk gesetzten) Todesdynamiken dieser Welt entlarvt, durchdringt

und auflöst, die auch im Tod noch den Lebens-Wert der Welt
erkennt?

4. Aber eine Christologie hat Rüster nicht, sowenig wie eine entfaltete

Schöpfungstheologie. Ähnlich verhält es sich mit der Trinitätstheolo-

gie. Selbst wenn man der reichen trinitätstheologischen Spekulation, wie
sie derzeit in der Dogmatik wieder Konjunktur hat, mit einer gewissen
Reserve begegnet und eher der nüchternen Diktion Karl Rahners und
Herbert Vorgrimlers zuneigt, wird man doch gerade mit Rahner sagen
müssen, daß die Rede vom trinitarischen Gott recht unmittelbar die
Würdigung der Welt mit einschließt. Denn das wird doch von Rahners
bekanntem Axiom («Die ökonomische Trinität ist die immanente und
umgekehrt»49) ausgesagt: Daß der trinitarische Gott von der Welt her, der er
sich zugewandt und mitgeteilt hat, erkennbar ist, und daß der so erkennbare

Gott auch wirklich jener trinitarische Gott ist. Mit dieser von Rahner

axiomatisch formulierten Erschließbarkeit Gottes aus dem Kontext
der Welt heraus steht übrigens die Geheimnishaftigkeit Gottes keineswegs

zur Disposition; sie ist ja gewissermaßen Inhalt oder, wenn man so

will, Komplement jener Gotteserkenntnis.
5. Man könnte nun Rüsters Bestimmung des Gott-Welt-Verhältnisses
als radikale Diskontinuität traktatweise dogmatisch durchdeklinieren;

ich denke aber, die Problematik ist bereits jetzt offensichtlich genug. Ein
letzter Blick ist freilich noch notwendig, um die Bedeutung der Bestimmung

des Gott-Welt-Verhältnisses in der Sphäre der Sozialität und des

Handelns des Menschen fassen zu können. Im Blick ist damit die Ekkle-
siologie. Wenn in einer flüchtigen Bestimmung gesagt werden kann, daß
die Kirche in ihrem Wesen und Begriff der von Gott her (durch Christus
und im Heiligen Geist) eröffnete Handlungs-Raum ist, in dem Menschen
die heilshafte Ermöglichtheit ihrer Handlungsfähigkeit erfahren (in der
Eucharistie und der Sündenvergebung), in dem sie den darin sich verge-

49 Vgl. hierzu RAHNER, Karl, Der dreifaltige Gott als transzendenter Urgrund der
Heilsgeschichte, in: MySal II (1967), 317-401, hier: 326.



Gottesunterscheidung 111

genwärtigenden Gott bezeugen und in dem sie schließlich diese ermöglichte

Handlungsfähigkeit diakonisch zugunsten der Welt fruchtbar werden

lassen, so daß insgesamt die Kirche als Sakrament, als Zeichen und
Werkzeug, des Heils und der Einheit der Menschen untereinander und
mit Gott sich vollzieht — wenn das in etwa die Kirche ist, wo soll sie

denn dann sichtbar Wirklichkeit werden, wenn nicht inmitten der Welt?
Dieses «Inmitten-der-Welt» ist von der Pastoralkonstitution des II. Vati-
kanums, Gaudium et Spes, in unmißverständlicher Weise zum Ausdruck
gebracht worden. Die Konzilsväter gingen sogar so weit, von der Hilfe,
die der Kirche von der Welt her zuteil geworden ist, zu sprechen (GS
IV,44).50 Ein größerer Gegensatz zu Rüsters Bestimmung des Gott-Welt-
Verhältnisses ist kaum denkbar.

III. Die Denkform des Sakramentalen und die Bestimmung des Gott-Welt-
Verhältnisses

7. Zu einer Hermeneutik des Gott-Welt-Verhältnisses

Nun erfordert die Erschließung fremder Erfahrungen, die Lektüre der
Zeugnisse, in denen diese Erfahrungen niedergelegt und bereits gedeutet
worden sind, schließlich die Aneignung des Gehalts jener Erfahrungen,
eine Hermeneutik. Je nachdem wie rezeptiv oder poetisch, also
hervorbringend, man den Ubersetzungsaspekt dieser hermeneutischen Tätigkeit
ansetzt, werden von ihr, der Hermeneutik, Verbindungen entdeckt oder
hergestellt. Soll also irgendeine Form von Aneignung der biblischen oder
des Eintritts in die biblische Wirklichkeitssieht für uns «Heidenchristen»
möglich sein, setzt dies Brücken von hier nach dort voraus oder bringt
die Errichtung derselben mit sich. Diese hermeneutischen Überlegungen
konvergieren mit der zuvor skizzierten dogmatischen «Gegenrede» darin,
daß die Unterscheidung zwischen Welt und Gott oder zwischen religi-
onsförmiger und biblischer Wirklichkeitssicht nicht die ontologische
Durchschlagstiefe haben kann, die manche Formulierung Rüsters nahelegt.

Die «Rede vom fremden Gott [ist] nur dann möglich wenn [es]
menschliche Vorstellungen gibt, die diese Fremdheit vermitteln können

Gott kann nur als der fremde und von der Welt verschiedene gedacht
und geglaubt werden, wenn diese Fremdheit in ihrer inhaltlichen
Bedeutung für die Welt und das Leben der Menschen vorstellbar, ja phan-

50 Das vierte Kapitel handelt insgesamt von der «Aufgabe der Kirche in der Welt
von heute».



112 Gottesunterscheidung

tasierbar und träumbar ist.»51 Die Möglichkeit einer Umkehr von jener zu
dieser Wirklichkeitsbeschreibung setzt bei aller Notwendigkeit zur
Unterscheidung der Geister doch die Einheit der Welt voraus. Diese onto-
logische Voraussetzung wird mit dem Aufweis des Vermittlungsverhält-
nisses, wie es zwischen dieser und jener «Welt» möglich sein muß, her-
meneutisch realisiert.

In hermeneutischer Perspektive lösen sich aber die beiden Blöcke
des biblischen Wirklichkeitsverständnisses hier und der religionsförmi-
gen Wirklichkeitsbeschreibung dort auf. Das heißt nicht, daß damit die

von Rüster entwickelte Unterscheidung fällt; es wird aber ihre Pragmatik
von einer regionalisierenden auf eine funktionale Anwendung umgestellt.
Dies soll kurz an den beiden Bereichen oder Regionen dargestellt werden:

Die Beschreibung der Welt als ohne Rest, und das heißt: rettungslos,
verloren ist eher das Zeugnis vollendeter Hoffnungslosigkeit als das

einer <reinen> Theologie. Eine solche Wirklichkeitsbeschreibung kommt
beispielsweise zum Tragen, wenn Rüster pointiert sagt, es habe «der
christliche Glaube, der von der Einmaligkeit jedes einzelnen Menschen
ausgeht, in einer Welt, in der jeder Mensch und jedes Ding zur Ware
wird, keinen positiven Anknüpfungspunkt mehr.»52 Wenn nicht der Welt,
wie sie ist, also als sich selbst eher religionsförmig denn gottesbezogen
beschreibend, wenigstens Spuren der Hoffnung abgelesen werden können,

besteht auch kein Ansatz- und Anhaltspunkt für eine Umkehr, also

zu jener «Einführung in das biblische Wirklichkeitsverständnis». Rüsters

Vergleich des Fremdheitscharakters der biblischen Wirklichkeitssieht mit
der Fremdheit und Eigenweltlichkeit von Science-fiction und Fantasy-Welten,

bei deren Erschließung die Schülerinnen und Schüler schließlich
durchaus Fertigkeiten und Lust entwickeln, weswegen man entsprechend
auch eben die biblische Welt als fremd präsentieren und darauf vertrauen
könne, daß die Schülerinnen und Schüler auch hier entsprechende
Erschließungskompetenzen ausbilden würden53, erweist sich in diesem Licht
als fatal. Fantasy und Science-fiction sind durch und durch religionsförmig
strukturiert und reproduzieren damit eben jene religionsförmige
Wirklichkeitsbeschreibung, die gerade auf den Gott der Bibel hin durchbro-

51 JOHN, Christentum und Religion (Anm. 3), 21. John skizziert diese notwendige
Vermittlung des fremden Gottes in den Vorstellungen der Menschen unter dem Titel
«natürliche Religiosität» (vgl. ebd., 21 f.). Die Wahl dieses Begriffs setzt einen deutlichen

Kontrapunkt zum Programm Rüsters.
52 RÜSTER, An Gott glauben oder an das Geld. Streitgespräch mit Hubert Halbfas

(Anm. 3), 29.
53 Vgl. hierzu RÜSTER, Der Stellenwert des Religionsunterrichts (Anm. 3), 77.



Gottesunterscheidung 113

chen werden soll.54 Wenn aber, wie Rüsters Vergleich nahelegt, im her-
meneutischen bzw. religionspädagogischen Ernstfall der Vermitdung oder
Erschließung die biblische Welt doch wieder als religionsanalog und
damit als der Welt ähnlich präsentiert wird, kommt es am Ende gar nicht
zur Konfrontation mit fremden Erfahrungen, sondern zur (im Sinn
Rüsters) schlechten Bestätigung des Immergleichen und «ohnehin schon
Geglaubten». Es kommt damit natürlich auch zu einem strukturellen Ausfall

von Hermeneutik. Umgekehrt ist diese um so nötiger, je dringlicher
es darum geht, in jener Welt selbst, die sich im Sinn Rüsters der Religion

absoluter Immanenz verschrieben hat, jene Spuren zu identifizieren,
freizulegen und zu befördern, die auf ein mögliches richtiges Leben im
falschen hindeuten und es auch — anfanghaft, verzerrt vielleicht, noch
ungeschützt — bereits verwirklichen, also das zu tun, was Johannes XXIII.
das Wahrnehmen der Zeichen der Zeit genannt hat.

Mit Blick nun auf jenen anderen Block des biblischen
Wirklichkeitsverständnisses läßt sich mit der Umschaltung einer regionalen auf die
funktional-kritische Unterscheidung zwischen Gottes- und Götzendienst
womöglich der gegen Rüster erhobene Einwand eines zu vereindeuti-
genden und vereinheitlichenden Umgangs mit der Bibel aufnehmen und
integrieren.55 Die Betonung biblischer Polyphonie kann nämlich umgekehrt

nicht bedeuten, daß der biblischen Überlieferung überhaupt keine
Kontur mehr zugesprochen werden könne. Richtig ist, daß die biblische
Wirklichkeitsbeschreibung auch religionsförmige Elemente transportiert.
Richtig ist, daß der schwere, ans Leiblich-Irdische bindende Stoff des
Lebens in seiner ganzen existentiellen Breite und geschichtlichen Abgründigkeit

in die biblische Überlieferung aufgenommen ist, ja daß diese aus
ihm besteht. Darin steckt eine fundamentale Affirmation von Welt -
Affirmation nicht einer konzipierten, ideellen Welt, sondern der Welt, wie
sie real vorkommt und geschieht. Die biblische Überlieferung ist, um ein
Wort Rahners aufzugreifen, eine weltfreudige Tradition.56 Der weltfreudige

Realismus der Bibel, der die Welt bejaht unter den Bedingungen,
unter denen sie vorkommt, erstreckt sich aber nicht auf diese Bedingungen

selbst. Weltaffirmation geschieht biblisch im Modus der Kritik an
den Bedingungen, unter denen Welt gegenwärtig wird. Nimmt man zur

54 Vgl. hierzu FRITSCH, Matthias /LINDWEDEL, Martin/SCHÄRTL, Thomas, Wo nie
zuvor ein Mensch gewesen ist. Science-Fiction-Filme: Angewandte Philosophie und
Theologie, Regensburg 2003.

55 Vgl. hierzu MEURER, Bibelkunde statt Religionsunterricht? (Anm. 3), 250f.
56 Siehe zu diesem Begriff Rahners frühe theologische Reflexion auf seine ignatia-

nischen Wurzeln: RAHNER, Karl, Die ignatianische Mystik der Weltfreudigkeit (1937),
in: Schriften zur Theologie III, Einsiedeln-Zürich-Köln 1956, 329—348.



114 Gottesunterscheidung

prophetischen Tradition, von der schon die Rede war, die ihr in manchen

Motiven verwandte, herrschaftskritische Tendenz in den Chroniken

und Königsbüchern hinzu, denkt man an den anthropologischen
Pessimismus des Jahwisten, an die Schöpfungstheologie der Priesterschrift,

derentsprechend der gute Anfang eine an den Beginn projizierte,
kontrafaktisch zu lesende Utopie ist, so daß auch jene Schöpfung, als

deren Mittlerin die Weisheit gepriesen wird (Spr 8,22—31), gewissermaßen
erst noch Wirklichkeit werden muß — man wird sich die christologischen
Konsequenzen mit Blick auf Joh 1,3; IKor 8,6; Kol 1,15—20; Hebr 1,1—3

denken können —, dann ergibt sich eine biblische Polyphonie mit Profil:
nämlich eine vielstimmige Affirmation der Welt, die sich als Kritik der Welt, wie

sie ist, artikuliert. All dies beruht auf dem in der biblischen Überlieferung
sich entfaltenden Glauben an den Gott, welcher der Welt zugewandt ist
und deswegen, also um ihres Heils willen, ihren status quo einer
Fundamentalkritik aussetzt. In diesem Jahweglauben artikuliert sich ein Weg,
die Welt zu bejahen, ohne ihr zu verfallen, die Welt fundamental zu
kritisieren, ohne sie als solche zu verwerfen. Die grammatikalische Grundbedingung

dieser Rede von der Welt findet sich eben in der Gott-Welt-Dif-
ferenz. Sofern Thomas Rüsters Entflechtungsprogramm die Freilegung
und Wiedergewinnung dieser Differenz bezweckt, dient es der rechten
Rede von der Welt und von Gott. Aber dieselbe Differenz ist zugleich
Formulierung der Verbindung des Unterschiedenen: Auch dies gehört zur
vollständigen Beschreibung jener grammatikalischen Grundbedingung.
Der kritische Einwand, Rüsters radikale Unterscheidung von Gott und
Welt, wie sie insbesondere in der Absage an die Erkenntnismöglichkeiten
einer natürlichen Theologie zum Ausdruck kommt, drohe den Boden der
Schöpfungstheologie zu verlassen57, kann vielleicht von Rüster her so

aufgenommen werden: Schöpfungstheologie ist gerade nicht vorbehaltlose

Weltaffirmation, sondern vollzieht sich auch im Lobpreis des Schöpfers

noch als Kritik an der Welt, wie sie ist.58

57 Vgl. etwa FABER, Steht eine theologische Wende an? (Anm. 3), unpag.,
Abschnitt 4.

58 Als Utopie des Anfangs, die kritisch gegen die Welt, wie sie ist, eingesetzt wird,
versteht Jürgen Ebach die Schöpfungstheologie der Priesterschrift: EBACH, Jürgen,
Ursprung und Ziel. Erinnerte Zukunft und erhoffte Vergangenheit. Biblische Exegesen,

Reflexionen, Geschichten, Neukirchen-Vluyn 1986. Siehe in diesem Zusammenhang

auch Heinz Robert Schlettes religionsphilosophische Reflexionen zu einem
Verständnis des Glaubens als Nein zur Welt, wie sie ist, dem ein Ja zur Welt, wie sie (von
Gott her) sein sollte, innewohnt: SCHLETTE, Heinz Robert, Skeptische Religionsphilosophie.

Zur Kritik der Pietät, Freiburg 1972, bes. 144—154.



Gottesunterscheidung 115

2. Die Dialektik von Weltajfirmation und Weltvorbehalt

Es reicht nun aber nicht, gegen eine naive oder religiös-ideologisierende
Glättung des Gott-Welt-Verhältnisses mit Rüster die Radikalität dieser
Differenz zu betonen, um dann gegen Rüster die schöpfungstheologisch
umrahmte Verbindung zwischen Gott und Welt ins Feld zu führen. Dieses

amplitudenhafte Hin und Her dokumentiert eine gewisse Sprachlosigkeit,

was den Kern des Problems betrifft. Es muß theologisch das

Differenzverhältnis zwischen Gott und Welt selbst ausgesagt werden können,

soll der Diskurs nicht ständig um es herum pendeln und es deswegen

verfehlen. Es steht aber der Theologie eine Denkform zu Gebot, alt
als thematischer Gegenstand, als Denkform systematischer Theologie
erst dabei, entdeckt zu werden: Gemeint ist die Denkform des
Sakramentalen.59 Die Erörterung dieser Denkform wird nicht umhin können,
es an Trennschärfe zwischen dem Sakramentalen und den Sakramenten
fehlen zu lassen, stellen diese doch die thematische Repräsentanz des Sa-

59 So existiert seit 1996 an der Universität Leuven (Belgien) ein Forschungsprojekt
«Postmoderne Sakramento-Theologie», in dessen Rahmen 1999 ein Kongreß zum
Thema «Sakramentale Gegenwart in einem postmodernen Kontext» stattgefunden hat.
Er ist dokumentiert in: BOEVE, Lieven/LEIJSSEN, L. (Hgg.), Sacramental Presence in a

Postmodern Context, Leuven/Leuven-Paris-Sterling: Leuven University Press/Peeters,
2001 BETL CLX). Lieven Boeve beschreibt das Konzept einer Sakramento-Theologie

folgendermaßen: «Such theology does not envisage the construction of a new <sacra-
mental theology) or <theology of the sacraments) but a specific perspective from which
to theologise as such. Every expression about God, whether in word or deed, needs to
be understood as sacramental and thus submitted to sacramento-theological reflection
to the degree that it is inscribed in and gives form to the mutual involvement of human
beings and God. Thus considered, every theology is sacramento-theology, and sacra-
mentology is no longer only, or mainly, a single theological discipline, but an es-sential
feature of the fundamental or systematic theology to be set forth momentarily.» BOEVE,
Lieven, Thinking sacramental presence in a postmodern context. A playground for
theological renewal, in: ebd., 3—35, hier: 4. — Zu den Arbeiten im deutsch-sprachigen
Raum, die hier im Blick sind, siehe: RATZINGER, Joseph, Die sakramentale Begründung

christlicher Existenz, Medingen 41973; HONERMANN, Peter, Sakrament — Figur
des Lebens, in: SCHAEFFLER, Richard/HÜNERMANN, Peter, Ankunft Gottes und Handeln

des Menschen. Thesen über Kult und Sakrament, Freiburg-Basel-Wien 1977, 51-87
QD 77); DERS., Die sakramentale Struktur der Wirklichkeit und die Sakramente des

Glaubens, in: Die Sakramentalität der Kirche in der ökumenischen Diskussion, hrsg.
vom Johann-Adam-Möhler-Institut, Paderborn 1983, 202-221; VORGRIMLER, Herbert,
Sakramententheologie, Düsseldorf 1987, bes. 16—57; EICHINGER, Matthias, Zur
Sakramentalität von Welt und Menschheit nach dem Zweiten Vatikanum. Anmerkungen zu
einer postkonziliar vergessenen Thematik, in: GEERLINGS, Wilhelm/ SECKLER, Max
(Hgg.), Kirche sein. Nachkonziliare Theologie im Dienst der Kirchenreform, Freiburg-
Basel-Wien 1994, 181-198 FS H.J. Pottmeyer); WIEDENHOFER, Siegfried, Die Welt
als Schöpfung Gottes. Grundsätze des chrisdichen Schöpfungsbekenntnisses, in:
ANSELM, Reiner/NOCKE, Franz-Josef (Hgg.), Was bekennt, wer heute das Credo spricht?,
Regensburg 2000, 29-46, bes. 36—41.



116 Gottesunterscheidung

kramentalen innerhalb des Felds der Theologie dar. Wenn also im
folgenden zuweilen von den Sakramenten gesprochen wird, um aber damit
auf das Sakramentale abzuzielen, dann ist stets im Auge zu behalten, daß

es um diese theologische Denkform geht, nicht aber um das regionale
Thema der Sakramente.

Ich gehe dabei von einer allgemein und offen konzipierten Theologie
der Sakramente aus; sie wird als theologische Zeichenlehre aufgefaßt. In dieser

Wahrnehmung macht die Sakramentenlehre immer schon weit über
die bloße Systematisierung der sieben Sakramente hinausgehende Aussagen.

Als theologische Semiotik und Pragmatik handelt sie vom Feld und
der Möglichkeit theologischen Bedeutens und Redens überhaupt. Wenn
in einer theologischen Zeichenlehre zur Semiotik die Pragmatik hinzutritt,

liegt das an der Spezifik des theologischen Zeichenbegriffs, insofern
er von den Sakramenten hergeleitet wird. Diese sind in einem katholischen

Verständnis bekanntlich Zeichen, die auch vermitteln, was sie

bezeichnen; sie sind nicht nur Repräsentanten eines abwesenden Bezeichneten

— obwohl sie das auch sind, sonst wären sie keine Zeichen, sondern
die bezeichnete Sache selbst —, sondern sie lassen das von ihnen
Bezeichnete gegenwärtig werden. Können aber, vor dem Hintergrund dieser

allzu kurzen Skizze, Sakramente als schöpferische Vermittlungen von

Bedeutung bezeichnet werden, ist mit dieser Aussage eine sakramenten-
theologische Hermeneutik formuliert.

Die Frage, was eigentlich Sakramente vermitteln, hat in der Regel zur
(kurzgefaßten) Antwort, daß sie Gottes Gnade, sein Heil, ja, seine Nähe
vermitteln. Dies kann aber nur eine Hälfte der Antwort sein, besteht
doch ein Sakrament aus zwei Grundkomponenten, die bei seinem
Zustandekommen gewissermaßen miteinander vermittelt werden und die
die Tradition als materia und forma oder, bezogen auf die Unterscheidung
von vermittelnder Stofflichkeit und vermittelter Gnade, als sacramentum

tantum und res sacramenti unterschieden hat: Zum Heilswillen Gottes tritt
als zweite sakramentale Grundkomponente die weltliche Wirklichkeit.
Ohne sie, ohne weltliche Wirklichkeit in jeweiliger Konkretion, kommt
die sakramentale Vermittlung des Heilswillens Gottes nirgends an. In der
schöpferischen Hermeneutik des Sakramentalen findet die Vermittlung
beider, Gottes und der Welt, statt. Sakramentale Vermittlung bedeutet,
daß der Heilswille Gottes nicht nur in der Welt ankommt — wo sonst
sollte er auch ankommen —, sondern daß er zu den Bedingungen der
Welt konkret wird. Darin, in dieser inkarnatorischen Logik sakramentaler

Vermittlung, findet eine eminente Würdigung von Welt statt. Rüsters
Ansatz ist aber von einem Ausfall des Inkarnationsgedankens gekenn-



Gottesunterscheidung 117

zeichnet. Welt in sakramentaler Perspektive betrachten heißt, sie als

grundsätzlich heilsfähig zu betrachten.60 Demgegenüber betont Rüster
die Unterscheidung von Natur und Ubernatur;61 nur in der Ubernatur
scheint sich für ihn Heilsrelevantes abzuspielen. Der Begriff der Übernatur

ist aber nicht nur morphologisch, sondern auch begriffsgenealogisch

bleibend auf den Begriff Natur bezogen. Eine Übernatur ohne
Natur ist ein begriffliches Monstrum.

Wenn aber in sakramentaler Perspektive die Welt als grundsätzlich
heilsfähig betrachtet wird, liegt darin keine Auflösung einer Übernatur in
eine Natur vor, keine einlinige Affirmation der Welt. Vielmehr wird in
der Perspektive sakramentaler Hermeneutik, also der Vermittlung von
Bedeutung, zum Ausdruck gebracht, daß der Sinn der Welt, der der Welt
konforme Sinn, der ihr entspricht, nicht bei ihr und aus ihr ist, sondern
ihr unerzwingbar zu-kommt, ihr zu eigen wird und doch ganz ihr fremd
bleibt: Das ist Gott. Darin, in dieser Ausformulierung sakramentaler
Vermittlung, artikuliert sich ein Vorbehalt gegenüber der Welt, insofern diese

der Tendenz zur immanenten Selbsteinschließung unterliegt. In
sakramentaler Perspektive ist also die Differenz von Gott und Welt aussagbar
als Dialektik der Affirmation der Welt und des Vorbehalts ihr gegenüber.
Diese Dialektik ist so ins Werk zu setzen, daß die Affirmation der Welt
sich im Vorbehalt ihr gegenüber vollzieht.62

Die eigentliche theologische Begründung erhält das hier entwickelte
und als Vermittlungsvorschlag eingebrachte Verständnis des Sakramentalen

von einer Theologie des Kreuzes her. Das Kreuz Jesu Christi kann

60 Somit wird von einer sakramentalen Perspektive die schöpfungstheologische
Grundaffirmation der Welt im Paradigma der Heilsökonomie reformuliert.

61 Vgl. etwa RÜSTER, Der verwechselbare Gott (Anm. 3), 194; hier resümiert
Rüster seine Analyse der religiösen Erfahrung, die stets zu Religion tendiere, nach der
Entflechtung von Religion und Christentum aber nicht den Gott der Bibel erreichen
könne, so: «Eine Wiederaufnahme der Debatte um Natur und Gnade steht ins Haus.»
Rüster hat die geforderte Wiederaufnahme indirekt durch die Betreuung (und vielleicht
Anregung) einer Dissertation zum Thema bereits in Gang gesetzt: BERGER, David,
Natur und Gnade. In systematischer Theologie und Religionspädagogik von der Mitte
des 19. Jahrhunderts bis zur Gegenwart, Regensburg 1998. — Vgl. auch RÜSTER, Den
«Schicksalsmächten» widerstehen (Anm. 3), 8-10.

62 Vgl. auch die hierzu strukturanaloge Kurzbestimmung von Religion, wie sie

Ottmar John vornimmt: «Religion bezeichnet die Welt der Vorstellungen und Bilder,
derer das vernünftige Individuum bedarf, um über sich hoffen und sehnen zu können
— und um sich über das Woraufhin dieses Sehnens und Hoffens untereinander
verständigen zu können. Es sind aber nur dann Bilder der wahren Religion, wenn sie die

Unverfügbarkeit und Nichtgegenwart ihres Inhaltes sichtbar machen. Es sind die
Bilder, die leiden lassen daran, dass das, was sie zeigen, nur im Bild gegenwärtig ist und
die gerade deswegen jede Gegenwart an ihre Zukunftsbedürftigkeit, ihre Unvollkom-
menheit und Begrenztheit erinnern.» JOHN, Christentum und Religion (Anm. 3), 22.



118 Gottesunterscheidung

in einer theologischen Reflexion als jenes primäre Sakrament gedeutet
werden, in welchem Gott sich der Welt zu deren Bedingungen so
mitteilt, daß in dieser die Welt grundsätzlich würdigenden Offenbarung jene
Bedingungen als todbringende Machtdynamiken zugleich bloßgestellt
und unterlaufen werden. Jede opfertheologische Deutung des gewaltsamen

Todes Jesu am Kreuz, die ihn als sacrifice versteht, muß sich kritisch
an die theologisch nicht aufzulösende Härte des Faktums zurückgebunden

wissen, daß Jesus den «Mächten dieser Welt» zum Opfer gefallen,
also zum victime gemacht worden ist. Darin, daß, wie der christliche
Auferstehungsglaube bekennt, Gott gegen die Viktimisierung Jesu diesen
selbst unrevidierbar bestätigt hat, indem er sich an ihn gebunden hat,
verwirklicht sich die Vergegenwärtigung Gottes in der Welt als Urteil
über die Welt, so wie sie ist.

Eine kreuzestheologisch begründete Hermeneutik des Sakramentalen
wird also das, was Welt genannt wird oder Natur oder Materie, weder
frag- und restlos gelten lassen noch in manichäischer Abwendung
aburteilen, sondern eine Dialektik der Weltaffirmation und des Weltvorbehalts

zu formulieren suchen, wie sie von einer zu Ende gedachten, also
Kreuz und Auferstehung umfassenden Inkarnation vorgezeichnet ist:
Daß in Jesus Gott selbst identifiziert werden kann, würdigt Welt, Natur,
Materie in einem unüberbietbaren Maß; daß die Menschwerdung Gottes
sich durch das Kreuz, also durch die menschenverursachte und welthafte
Negation ereignet, legt offen, daß das Heil der Welt als ihr entsprechendes

Heil gegen die herrschenden Mächte der Welt und ihre Strategien in der
Welt zum Ereignis wird.

Diese Dialektik ist im Horizont einer Theologie des Sakramentalen

von Franz Schupp formuliert worden. Schupp weist in einer
theologiegeschichtlichen und systematischen Reflexion die Materie als das Ungedachte
des Sakramentenhegriffs auf. Ein vollständiger Begriff sakramentaler Praxis
muß aber realisieren, daß sakramentale Zeichen nicht nur auf etwas
anderes als sie selbst verweisen, «sondern in sich selbst Vermittlung wirken
sollen».63 In sakramentaler Vermittlung ist die Materie nicht bloßer
Ausgangspunkt einer stets schon von ihr weg driftenden Bewegung auf das

von ihr signifizierte Andere, das Heil, die Gnade, zu; vielmehr geht es in
der Dialektik des Sakramentalen um ein «Aufgreifen des Materiellen als des

der Veränderung Bedürftigen».M Mit dieser Verschiebung von der «Materie
als Vermittlung in sich selbst» hin zur der «Veränderung bedürftigen Ma-

63 SCHUPP, Franz, Glaube — Kultur - Symbol. Versuch einer kritischen Theorie
sakramentaler Praxis, Düsseldorf 1974, 206.

64 Ebd., 208.



Gottesunterscheidung 119

terie» ist die dialektische Spannung einer sakramentalen Sicht auf die Welt
schon angedeutet. Denn die Materie, in der sich sakramentale Vergegenwärtigung

von Heil ereignen kann, ist stets die in geschichtlicher
Vermittlung wirkliche. Wenn nun entsprechend der aristotelisch-scholastischen

Unterscheidung Materie «Prinzip der Möglichkeit» ist, dann
bestimmt sich das, was möglich ist, «nach dem Maß des geschichtlich
Gewordenen. Das geschichtlich Gewordene kann aber das Mögliche zum
Unmöglichen machen.»65 Damit ist die Antithese innerhalb jener Dialektik

formuliert.
Ist aber hiermit nicht zugleich die Position Rüsters erreicht, der eben

das zu sagen scheint: nämlich daß die reale geschichtliche Entwicklung
das Mögliche zum Unmöglichen gemacht hat, die (Heils-)Vermittlungsbzw.

(mit Schupp) die Transitusfähigkeit der Materie realgeschichtlich
beseitigt hat? Die These jener sakramentalen Dialektik zwingt aber denn-
noch zur Wahrnehmung der Materie; statt das «Andere» der Materie,
etwa in der Ubernatur, zu suchen, geht es «zunächst einmal um das

Anderssein der gefährdeten Materie und des im Umgang mit ihr an ihrer
historischen Objektivität normierten Menschen».66

Das mögliche oder notwendige Anderssein der gefährdeten Materie
— also der geschichtlich vermittelten Lebenssituation der Menschen — ist
in dieser dialektischen Spannung der Heilsfähigkeit und Heilsbedrohtheit
wiederum sakramententheologisch aussagbar: Gegen Ende des zweiten
Bands seiner unvollendeten christologischen Trilogie kommt Edward
Schillebeeckx noch einmal auf das christliche Grundprinzip einer neuen
Lebenspraxis zu sprechen, welches die Liebe ist. Die Liebe ist — als
«Parteinahme für die Existenz eines anderen»67 — aus sich heraus Vorgriff auf
vollendete Versöhnung, weil sie diese zwischenmenschlich will, aber weder

findet noch hervorbringen kann. Daß trotzdem Liebe geschieht, nämlich

im Modus der Unmöglichkeit, ist dann auch Kritik der Welt als un-
erlöste. In einer Kritik der Liebe aber wird die Unerlöstheit der Welt
ausgesagt als das Nicht-sein-Sollende, indem Erlösung als (noch) nicht
(vollends) Wirklichkeit geworden ausgesagt wird. Im Scheitern an der
Verwirklichung der ihr innewohnenden Entelechie bezieht sich menschliche
Liebe thematisch-unthematisch auf die Liebe Gottes. «Als getragen von
dieser absoluten Liebe, wird menschliche Liebe zum Sakrament der
erlösenden Liebe Gottes.»68 Die stets nur im Fragment, als dieses aber auch

65 Ebd., 207.
66 Ebd., 208.
67 SCHILLEBEECKX, Edward, Christus und die Christen. Die Geschichte einer neuen

Lebenspraxis, Freiburg-Basel-Wien 1977, 817.
68 Ebd.



120 Gottesunterscheidung

im entfremdeten, religionsförmigen, götzendienerischen Kontext mögliche

Praxis einer das Anderssein der gefährdeten Materie anzielenden Liebe,

ist zu würdigen. Schillebeeckx würdigt sie, indem er sie in eine
sakramentale Perspektive stellt. Denn «die Sakramente sind vorausgreifende,
vermittelnde Zeichen des Heils, das heißt ge-heiltes und versöhntes
Leben. Und in Anbetracht unserer geschichtlichen Situation sind sie darin
zugleich Symbole des Protests, durch den das nicht-heile, in der
konkreten Dimension unserer Geschichte noch nicht versöhnte Leben
entlarvt wird.»69

Die zuvor vorgeschlagene Umstellung der Unterscheidung Thomas
Rüsters zwischen religionsförmiger und biblischer Wirklichkeitswahrnehmung

von einer regionalisierenden auf eine funktional-kritische findet

in der sakramentalen Praxis ihre theologisch-praktische Ausgestaltung:

Als für den Anderen Partei ergreifende Praxis setzt sie eine Differenz

in den herrschenden Dynamiken der Verdinglichung, Verzweckung,
Ent-Eignung, die Dynamiken des Tods sind und nicht des Lebens. Solche

theo-praktischen Eingriffe und Unterscheidungen mögen einen
geringen Wirkungsgrad und einer kurze Wirkdauer haben. Gleichwohl sind
sie ob ihrer vergleichsweisen Unbedeutendheit auch unberechenbar und
darin subversiv. Die unwillkürliche Hinwendung zum Anderen, entsprechend

der Geste des barmherzigen Samariters, ist betriebsirritierend und
nicht verwechselbar mit einer betriebskonform geforderten und eintrainierten

Freundlichkeitsmaske. Es mag also diese Praxis, gemessen an den
Standards machtförmiger Durchsetzungsstrategien, kaum nachweisbar
sein. Aber in ihrer wendigen Kleindimensioniertheit ist sie völlig
unbescheiden, indem sie aufs Ganze zielt: auf das Heil-Sein der Welt.

Darin liegt das Beunruhigungspotential einer christlichen Praxis der
Liebe: Sie zielt nicht nur auf die Linderung je konkret und je einzeln
begegnender Not; in der Arbeit an konkreter Not erhebt sie jedesmal neu
das Postulat des Heil-Seins der Welt — und diagnostiziert ihr Un-Heil.
Die hiervon ausgehende Beunruhigung ist mehrdimensional: Die Praxis
der Liebe beunruhigt, weil in ihr der Skandal einer un-heilen Welt
hartnäckig mit jedem Akt neu vergegenwärtigt wird. Sie beunruhigt, weil sie

nicht von außen, sondern mitten in der Welt agiert und so diese punktuell
aufreißt, also jene von Rüster zu Recht geforderte Gottesunterscheidung

durchführt. Sie beunruhigt, indem sie als einfache, mal hier, mal
dort auftretende, der Notwendigkeit folgende Zuwendung letztlich die
weltlich-menschlichen Machtprätentionen unterläuft und herausfordert,
auf diese Weise die Vergegenwärtigung Gottes in der Lehre, der Praxis

69 Ebd., 819.



Gottesunterscheidung 121

und dem Sterben Jesu nachvollziehend, ob dieser Nachvollzug nun
ausdrücklich geschieht oder verschwiegen oder ungewußt.70 Soll die Vieldi-
mensionaütät einer solchen Praxis der Liebe — die Hinwendung zur Welt,
der Aufweis ihres unheilen Zustands und der Protest dagegen, das darin
sich ereignende Aufsprengen der sich in Selbstgenügsamkeit totalisieren-
den und in diesem Sinn sich religions förmig organisierenden Welt, die
darin in die Welt gesetzte Unterscheidung zwischen Religions förmigkeit
und Gottesglaube, der Ausgriff auf das vollendete Heilsein einer jetzt
unheilen Welt, die darin sich ereignende Vergegenwärtigung Gottes —

sollen also all diese Dimensionen jener Praxis in ihrer Einheit zur
Geltung gebracht werden, so empfiehlt sich der Begriff der Sakramentalität,
bzw. der Begriff sakramentaler Praxis.

IV. Schluß: Testfall Tittgebet

Die Gottesunterscheidung trennt nicht Gott von der Welt, sondern wird
in der Welt durchgeführt. In ihr artikulieren sich eine grundsätzliche
theologische und glaubenspraktische Bejahung und ein Vorbehalt gegenüber

der Welt. Die darin zum Ausdruck kommende Dialektik der
Heilsfähigkeit und Veränderungsbedürftigkeit der Welt ist keineswegs eine
Erfindung moderner Theologie. Sie wird etwa ziemlich exakt in einer
Unterscheidung durchgeführt, die Thomas von Aquin im Zusammenhang
mit dem Bittgebet trifft.71 Das sich ihm stellende Problem besteht in der
Erfahrung der Nicht-Erhörung von Bittgebeten. Thomas antwortet mit
der Unterscheidung zwischen dem Zeitlichen und der ewigen Glückseligkeit.

Letzter Gegenstand eines Bittgebets muß immer das

Vollendungsheil sein, also die ewige Glückseligkeit. Um etwas Zeitliches kann
sinnvoll nur gebetet werden, insofern es in der Fluchtlinie der Bitte um
die Glückseligkeit steht. Mit dieser Unterscheidung formuliert Thomas
ein doppeltes Kriterium zur Bewertung des Gott-Welt-Verhältnisses:
Kritisch: Kein zeitliches Gut ist ein Gut für sich, sondern nur in Relation
zum Vollendungsheil. Affirmativ. Zeitliche Güter können in der Perspektive

dieses endgültigen Heils stehen, es tragen, es in der Welt vergegenwärtigen.

So artikuliert sich im Bittgebet eine diskursive und existentielle
Haltung der Weltwürdigung im Licht einer alles Weltliche gewissermaßen
an seinen rechten, nämlich relativen, Platz rückenden Vollendungsper-

70 Vgl. zur jesuanischen Hochschätzung des ungewußten Nachvollzugs des Weges
Jesu Mt 25,37-40.

71 Vgl. S.Th. II-II, q. 83, a.4f. Siehe hierzu: Thomas VON AQUIN, Religion - Opfer
- Gebet — Geblübde. Lateinischer Text mit Übersetzung, Anmerkungen und
Kommentar. Hrsg. von ÜTZ, Arthur F., Paderborn 1998.



122 Gottesunterscheidung

spektive. In ihr erscheint die Welt als fundamental offen, als in ihrer
Immanenz unabschließbar. Was Thomas anhand des Bittgebets formuliert,

entspricht damit der Gottesunterscheidung im Sinn Rüsters.72

Geht es also, um nun wieder zur Eingangsszene zurückzukehren, bei
der Frage der rechten Bestimmung des Gott-Welt-Verhältnisses um die

«Diskreditierung Gottes»? — Wohl eher um die Ent-Göttüchung der
Kreditkarte. Sie ist, um mit der prophetischen Götzenkritik zu sprechen,
tatsächlich ein Nichts (vgl. etwa Jer 2,8). Aber hat man diese Lektion
gelernt, kann man sie durchaus benutzen, nämlich als ein Werkzeug zur
Alltagsbewältigung. Und man kann sie beiseite legen, wenn im Alltag die

Forderung oder die Eröffnung jenes nicht verrechenbaren «Mehr» sich

zeigt, das nur einen Namen haben kann, den wir in der memoria Iesu Christi

zu buchstabieren versuchen und der uns in der Konkretion des Nächsten

entgegen kommt.

72 Die Thematisierung des Gott-Welt-Verhältnisses als eines der Hauptlehrstücke
einer philosophischen Theologie findet sich jetzt in: SCHMIDT, Josef, Philosophische
Theologie, Stuttgart 2003, 239—258.


	Gottesunterscheidung : die Frage nach dem Verhältnis von Gott und Welt im Gespräch mit Thomas Ruster

