Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Alteritatstheoretische Erfahrung? : Der Beitrag Karl Rahners im Streit
um den Erfahrungsbegriff

Autor: Grimme, Bernhard

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761179

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

BERNHARD GRUMME

Alteritatstheoretische Erfahrung?

Der Beitrag Karl Rahners im Streit um den
Erfahrungsbegriff

Derzeit ist im theologischen Diskurs eine mitunter heftige Auseinandet-
setzung um den Erfahrungsbegriff entbrannt. Zwar muf3 der Erfah-
rungsbegriff nach einer Feststellung Hans Georg-Gadamers ohnehin zu
den «unaufgeklirtesten», ritselhaftesten Begriffen schlechthin gezihlt
werden.! Gelegentlich bestreitet man sogar die Univozitit des Begriffs
selber.? Doch die Heftigkeit der gegenwirtigen Diskussionen riihrt bis an
die Grundfesten jenes theologischen Denkens, das dezidiert in der Tra-
dition der Anthropologischen Wende der Theologie steht.

I. Ein alterititsvergessener Erfahrungsbegriff?
Problemstellung

Auf der einen Seite wird aus Sicht eines AlteritAtstheorems einem sol-
chen theologischen Erfahrungsbegriff vorgeworfen, er tendiere letztlich
zu einer subjektzentrierten, alterititsvergessenen wie geschichtslosen As-

! GADAMER, Hans-Georg, Wahrheit und Methode. Tiibingen 1965, 329; vgl. ihn-
lich LEHMANN, Karl, Art. «Erfahrung» in: HTTL 2 (1972), 164; KASPER, Walter, Glau-
be im Wandel detr Geschichte. Mainz 1970, 132. RITTER, Werner H., Glaube und Et-
fahrung im religionspidagogischen Kontext. Die Bedeutung von Erfahrung fiir den
christlichen Glauben im religionspiddagogischen Verwendungszusammenhang. Géttin-
gen 1989, 37; vgl. Porzelt mit seinem Versuch einer interdisziplindren Konvergenz von
Religionspidagogik, Systematischer Theologie, Pidagogik, und Literaturwissenschaft:
PORZELT, Burkhard, Jugendliche Intensiverfahrungen. Qualitativ-empirischer Zugang
und religionspidagogische Relevanz. Graz 1999, 3ff.

2 Vgl. MIETH, Dietmar, «Was ist Erfahrung?», in: BETZ, Otto (Hg.), Zuginge zur
religiésen Erfahrung. Dusseldorf 1980, 9-25. Allerdings halte ich anders als Peter Biehl
begriffliche Unterscheidungen jenseits bloBer Heuristik fiir méglich, vgl. BIEHL, Peter,
«Erfahrungsbezug und Symbolverstindnis. Uberlegungen zum Vermittlungsproblem in
der Religionspadagogik», in: DERS./BAUDLER, Georg (Hgg.), Erfahrung — Symbol —
Glaube. Grundfragen des Religionsunterrichts. Frankfurt/M. 1980, 43.



62 Alterititstheoretische Erfahrung?

similation der Erfahrungsobjekte.? So legt Ulrike Greiner am theologi-
schen Begriff der Erfahrung die Wurzeln eines neuzeitlich-idealistischen
Erfahrungsbegriffs frei, die auch dort noch wirksam werden, wo die Er-
fahrung Gottes als des Anderen zur Sprache gebracht werden soll. Reli-
giose Erfahrung sei wie etwa bei Jurgen Werbick eine letztlich in die
«Sinnmitte des Alltagssubjekts reintegrierte und interpretatorisch ver-
mittelte» Grunderfahrung.* Und obschon etwa Edward Schillebeeckx ei-
ne Dialektik von desintegrierender Kontrasterfahrung und reintegrieren-
dem Interpretationsrahmen herausarbeite, um der Fremdheit und Partiku-
laritit von Erfahrung gerecht werden zu kénnen, werde diese Dialektik
dennoch nur als «Umweg zur Rickfithrung auf den eigentlich-eigenen
Grund des Subjekts sichtbar»®. Indem die Erfahrung als eine in die
Grunderfahrung des Subjekts hinein interpretatorisch integrierte und ver-
mittelte Erfahrung verstanden werde, zeige der Erfahrungsbegriff seine
innere Ndhe zum deutschen Idealismus durch die begriffliche Subsump-
tion des Besonderen unter das Allgemeine. Mit der dort vorausgesetzten
letzten Einheit von Denken und Sein werde auch Gott in die Bewegung
des subjekthaften BewuBtseins geprelit. Indem «das, was es an <Unredu-
zierbarstem in der Erfahrung gibt: Ubergang und Ausgang zum Ande-
rem, (...) eine Offnung auf Gott hin und von Gott her» ist, hat dieser Er-
fahrungsbegriff jede «Andersheit» (Levinas), jede Singularitit und damit

> Dabei gilt es sich zunichst einmal der Semantik des in dieser Untersuchung vor-
ausgesetzten Alterititsbegriffs zu vergewissern. Mit dem Begriff der «Alteritit» ist zu-
nichst in einem umfassenden Sinne das Objekt der Erfahrung gemeint, das Nicht-Ich.
In Anlehnung an Richard Schaefflers Begriff der Erfahrung als Dialog mit der Wirk-
lichkeit formuliert Reinhold Boschki: «Erfahrung ist mehr als ein Vorgang, der sich im
Innern eines Menschen oder zwischen zwei oder mehreren Menschen ereignet. Erfab-
rung ist ein grundlegender und kontinuierlicher ProgefS der Auseinandersetzung des Menschen mit
der Wirklichkeit, die ibn umgibt und ihm widerfabrt. Damit sind auch die Dinge, d.h. die
nicht lebendigen Objekte, die uns umgeben, eingeschlossen»: BOSCHKI, Reinhold, «Be-
ziehung» als Leitbegriff der Religionspiddagogik. Grundlegung einer dialogisch-krea-
tiven Religionsdidaktik. Ostfildern 2003, 344 (auch im Original kursiv gesetzt). Wegen
des hier zugrundegelegten und im folgenden in seinen Begriindungs- und Implikations-
zusammenhingen noch weiter auszufaltenden interkommunikativ-praktischen Begriffs
der Erfahrung wird freilich Alteritit vorrangig als Er6ffnung der Erfahrung durch eine
andere Freiheit verstanden. Alterititserfahrung ist vorwiegend die Erfahrung des An-
deren, nicht von Andersheit. Das Subjekt ist mit einem Objekt konfrontiert, das sei-
nerseits ein Subjekt ist. Vgl. ndherhin zum Begriff der Alteritit (Andersheit als alterité
bzw. das Andere oder der Andere als ’autre oder autrui) LEVINAS, Emmanuel, Wenn
Gott ins Denken einfillt. Diskurse Gber die Betroffenheit von Transzendenz. Freiburg
-Minchen 21988, 18-21.34-43.

4 GREINER, Ulrike, Der Spur des Anderen folgen? Religionspidagogik zwischen
Theologie und Humanwissenschaften. Munster 2000, 267

> Ebd., 268.



Alteritatstheoretische Erfahrung? 63

das Unendliche in seiner eigenen Dignitit dadurch verloren, dal3 er stets
im «Fremden das Eigene» wiederfindet.® Insofern fiihre dieser Erfah-
rungsbegriff zu einer «Verschmelzungshermeneutik», die jede Andersheit
«als «gewalttitiges (...) Vers6hnungy in sich aufhebt.” Greiners «Differenz-
hermeneutik» hingegen, die sie insbesondere unter Riickgriff auf post-
moderne wie phinomenologisch-strukturalistische Denker entfaltet, will
das Widerfahrnis als die Spur des Anderen in allem Erfahren nicht nur
als Struktur der Leidenserfahrung, «sondern prinzipiell von wirklicher
Erfahrung tiberhaupt» herausarbeiten.® Es geht ihr um die «K/uft in un-
seren Erfabrungsstrukturen», die die bleibende Distanz und die Nihe eben
anders als in dialektischen Vermittlungen zeige, weil sie das Subjekt sel-
ber zutiefst affiziert: «Distanz durch die Diachronie und Uniibersetz-
barkeit der Andersheit (...), Nahe durch seine dringende Forderung,
seinen Anspruch nicht ginzlich zu «ver-steheny (im Sinne der Horizont-
verschmelzung), sondern darauf zu antworten, d. h. ithn zu artikulieren
mit der Struktur unseres Lebens.»’

Demgegentiber kommt auf der anderen Seite Thomas Ruster aus
seiner unter affirmativem Bezug auf die Neuscholastik vorgetragenen
grundsatzlichen Kritik an der Anthropologischen Wende der Theologie
heraus zu einer fundamentalen Anfrage an den theologischen Begriff
von Erfahrung. Seiner Ansicht nach ist gerade die Unterbestimmtheit
des Erfahrungsbegriffs problematisch, weil in der katholischen Theolo-
gie religiose Erfahrung zumeist nur formal als Erfahrung der alles be-
stimmenden Wirklichkeit gefal3t werde, diese alles bestimmende Wirk-
lichkeit heute aber nicht mehr auf den biblischen Gott, sondern auf die
Gotzen des Kapitalismus verweise.!” Daher will er den wechselseitigen
Bezug von lebensgeschichtlicher Erfahrung und Glauben grundsitzlich
auflosen. Er plidiert statt dessen auf der Linie der innertheologischen
Religionskritik eines Karl Barth oder Dietrich Bonhoeffer fir die «Ent-
flechtung von Christentum und Religion».

6 Ebd., 271.258.

" Ebd., 290.

8 Ebd., 271.

® Ebd., 272.

19 Vgl. RUSTER, Thomas, Der verwechselbare Gott. Theologie nach der Entflech-
tung von Christentum und Religion. Freiburg 1.Br. 2000, 199f. (=QD 181).

11 Ebd., 188. Insofern Ruster damit die Religionsdidaktik als «Einfithrung in das
biblische Wirklichkeitsverstindnis» neu begrinden will (DERS., Die Welt verstehen
«gemill den Schriften». Religionsunterricht als Einfihrung in das biblische Wirklich-
keitsverstindnis, in: 745 3 [2000] 189), deutet das bereits auf erregte Debatten inner-
halb der Religionspidagogik hin, die ja in ihrer Korrelationsdidaktik Erfahrung und
Tradition in kritisch-produktive Wechselwirkung bringen will; vgl. dazu GRUMME,



64 Alterititstheoretische Erfahrung?

Rusters Votum nimmt seinen Ausgangspunkt in einer «Unterschei-
dung im Gottesverstindnis» zwischen dem fremden und dem plausiblen
Gott'?, zwischen Gott und Goétzen. Konnte im jidischen Kontext noch
auf heilsgeschichtliche Erfahrungen mit Gott zuriickgegriffen werden, so
bezog man sich auBlerhalb dieses Kontextes mit der allgemeinen mensch-
lichen Vernunft auf einen neuen Rahmen, der die Offenbarung plausibel
machen sollte. Der Preis aber fir diese Plausibilisierung des biblischen
Gottes im Lichte der Nattirlichen Theologie war die Wandlung des frem-
den Gottes der Bibel zum vertrauten, passenden, religionsférmigen Gott,
war also die «Verwechselung Gottes mit den Goéttern»!®. Unter diesen
Voraussetzungen kann dann aber die Erfahrung «nicht fraglos der Aus-
gangspunkt der christlichen Gotteserkenntnis sein»'. Weil «unser aller
religioser Erfahrung (...) nicht mehr zu trauen» ist, mull der Erfahrungs-
bezug detr Theologie tibethaupt revidiert werden.

Andererseits will selbst Ruster an einem Erfahrungsbezug des Glau-
bens festhalten, weil Glaube schlieBlich doch auf Erfahrung angewiesen
sei. Nur bestimmt er diese als «fremde Erfahrungy, die er einerseits ab-
grenzend als Entfremdung von den eigenen Erfahrungen und anderer-
seits positiv als Vertrautmachen «mit den fremden, biblischen Erfahrun-
gen» niher qualifiziert.!e Erfahrungen mit Gott sind entfremdete, sind
«wmwegige» Erfahrungen, die nicht auf direktem Wege im Horizont ei-
ner «gradlinigen» Gotteserkenntnis metaphysischer Art vom menschli-
chen Subjekt aus, sondern iber die Anteilnahme an der fremden Erfah-
rung Israels zu machen sind, an der die Christen in der Nachfolge Jesu
Anteil gewinnen konnen.!” Die «Einweisung in die fremde, biblische
Kultur des Glaubens» ist folglich det «erste Schritt zur Gemeinschaft mit
Gott»'®.

So sehr Greiner auf problematische Tendenzen des Erfahrungsbe-
griffs verweist, so bleibt anzufragen, ob sie nicht durch Abblendung der
konstitutiven Leistungen des Subjekts fir die Erfahrung selber jene Ver-
bindlichkeit fremder Erfahrung unterlduft, die sie gerade gegentiber der

Bernhard, Religionsférmigkeit als heimliche Pointe der Korrelationsdidaktik? Zum Be-
griff der Erfahrung in einer Zeit gottvergessener Religionsférmigkeit, in: TAG 1 (2002)
13-29.

12 RUSTER, Der verwechselbare Gott, 19 (s. Anm. 10)

3 RUSTER, Die Welt verstehen «gemi den Schriften», 190 (s. Anm. 11).

14 RUSTER, Der verwechselbare Gott, 194 (s. Anm. 10).

15 Ebd., 200.

1% Ehbd.

17 Ebd., 37.51.

18 BEbd., 208.



Alterititstheoretische Erfahrung? 65

Verschmelzungshermeneutik einfordert. Wenn aber Ruster genau diese
Verbindlichkeit retten will durch einen unvermittelten Riickgang auf bib-
lische Offenbarung, stellt sich dies letztlich theologisch als erfahrungs-
loser wie heteronomer Offenbarungspositivismus heraus, der den Ver-
dacht eines tendenziell autoritiren, fideistischen Biblizismus nicht voll-
ends von der Hand weisen kann.?

Wie aber kann dann Erfahrung theologisch gedacht werden jenseits
einer monologischen «Verschmelzungshermeneutik» (Greiner) einerseits
und einer subjektvergessenen extrinsezistischen Heteronomie? Wie wire
Erfahrung zu denken, um sowohl dem Objekt als dem Subjekt sowie
dem Prozel3 der Erfahrung zu entsprechen? Ruster, aber auch Greiner
nehmen nicht zuletzt Karl Rahner als den wesentlichen Initiator der An-
thropologischen Wende ins Visier ihrer Kritik.? Insofern bietet es sich
an, Rahners Erfahrungsdenken selber hinsichtlich vorhandener Aporien,
aber auch in Bezug auf weiterfilhrende Elemente zu befragen, die dieser
in den «Streit um E.(rfahrung)» einbringen kénnte.?!

Insofern wire im folgenden zunichst ein erste theologische Annihe-
rung an den Erfahrungsbegriff zu leisten. Es versteht sich angesichts des
hier gewihlten Referenzrahmens, daB3 an dieser Stelle weder etwa auf
psychologische, padagogische, sozialwissenschaftliche noch auf philoso-
phische wie philosophiegeschichtliche, theologische oder religionsdidak-
tische Aspekte detailliert eingegangen werden kann. Vielmehr geht es da-
rum, heuristisch einen Erfahrungsbegriff (II.) zu erarbeiten, um im Lich-
te dessen Rahners Ansatz profilieren und kritisch diskutieren zu kénnen.
Die Theologie Karl Rahners mi3t dem theologischen Rekurs auf Erfah-
rung nachgerade integrale Bedeutung bei. Anthropologisch gewendete

9 Vgl. GRUMME, Religionsférmigkeit als heimliche Pointe der Korrelationsdidak-
tik? 23-25 (s. Anm. 11), (2002, 13-29). Aus religionsphilosophischer Sicht wendet
Klaus Miiller mit groBer Uberzeugungskraft gegen Ruster und dessen Schiiler David
Berger ein: «Die Vernetzung mit Versuchen einer Repristinierung neothomistischer
Denkfiguren, die sich selbst als Thomismus «strikter Observanz» bezeichnen, kann ei-
gentlich gar nicht iiberraschen: In das Vakuum, das die Verabschiedung von Begriin-
dungsgedanken erzeugt, mull zwangsliufig die Instanz einer verbiirgenden Autoritit
einschlieBen» MULLER, Klaus, «Kompetenzbildung im theologischen Lehramtsstu-
dium. Ein wissenschaftstheoretischer Zwischenrufy», in: HUNZE, Guido/DERS. (Hgg.),
TheoLiteracy. Impulse zu Studienreform — Fachdidaktik — Lehramt in der Theologie,
Minster 2003, 45f,

= Vgl. RUSTER, Der verwechselbare Gott, 15.199f. (s. Anm. 10); BERGER, David,
Natur und Gnade. In Systematischer Theologie und Religionspadagogik von der Mitte
des 19. Jahrhunderts bis zur Gegenwart. Regensburg 1998, 322 u.6.; GREINER, Der
Spur des Anderen folgen?, 258-281 (s. Anm. 4).

2l WERBICK, Jurgen, Art. «Erfahrungy, II. Systematisch-theologisch, in: 3LThK 3
(1995) 755.



66 Alterititstheoretische Erfahrung?

Theologie fallt bei ihm mit erfahrungsbezogener Theologie zusammen.
Deshalb ist zunichst Rahners Ansatz vorzustellen (II1.) und dann auf
den Erfahrungsbegriff hin zu untersuchen (IV.). Aus einer kritischen
Auseinandersetzung heraus (V.) wiren schlieBlich Impulse fiir einen
tragfihigen Erfahrungsbegriff abzuleiten, der moglicherweise mit Rahner
tber Rahner hinaus denkt (VI.).

II. Verarbeitetes Erleben
Anndherungen an einen theologischen Erfahrungsbegriff

Die Virulenz des besagten Streites um Erfahrung rithrt sicherlich auch
daher, dal} es in ihm letztlich um nichts Geringeres geht als um ein Ver-
stindnis vom Sinn der Wirklichkeit iberhaupt. Genauer: Es geht nach
Karl Lehmann in der Erfahrung um eine «eigene Art héchster Gewilheit
von unwiderstehlicher Evidenz», die sich als Form detr Erkenntnis weder
dem reinen apriorischen Denken, weder dem geschichtlich Tradierten
noch dem autorititsmiflig Angenommenen, sondern dem unmittelbaren
Empfang von Wirklichkeit verdankt.?? Erfahrung ist eine Art Grundwort
«fiir den komplexen Modus der Genese menschlicher Einsichten»®. Er-
fahrung ist also die Weise, in der sich «Wirklichkeit zeigt und in ihrer
Wahrheit erschlieBt»?*. Sie unterscheidet sich vom Etlebnis und von ei-
ner Einzelwahrnehmung dadurch, daf3 sie bereits deren erste, wenngleich
vorbegtiffliche Synthese darstellt.

Dabei bedeutet die Unmittelbarkeit der Erfahrung keineswegs, dal3
sie jenseits der Tatigkeit des sich verstehenden und sich in seiner Exi-
stenz geschichtlich auslegenden interkommunikativen Subjekts anzusie-
deln wire. Vielmehr spielen objektive wie subjektive, aktive wie passive

22 LEHMANN, Erfahrung, 164 (s. Anm. 1). In dieser Absetzung von Tradition und
Autoritit liegt auch die besondere Disposition des Erfahrungsbegriffs begrindet, zu
einem der leitenden Paradigmen der Neuzeit zu werden: vgl. DANNEBERG, Lutz, «Ef-
fahtung und Theorie als Problem moderner Wissenschaftsphilosophie in historischer
Perspektive», in: FREUDIGER, Jirg (Hg.), Der Begriff der Erfahrung in der Philosophie
des 20. Jahrhunderts. Miinchen 1996, 12-41; BIEHL, Peter, Erfahrung, Glaube und
Bildung. Studien zu einer erfahrungsbezogenen Religionspiddagogik. Gitersloh 1991,
16f.

23 MIETH, Dietmar, «Anniherung an Erfahrung — Modelle religiéser Erfahrung im
Christentump, in: HAUG, Werner/DERS. (Hgg.), Religiése Erfahrung. Historische Mo-
delle in christlichen Traditionen. Miinchen 1992, 1.

24 BIEHL, Erfahrungsbezug und Symbolverstindnis, 42 (s. Anm. 2).

25 7Zu dieser auf Aristoteles zurlickgehende Prizisierung vgl. HERMS, Eilert, Art.
«Erfahrungy, II. Philosophisch, in: TRE 10 (1982), 90ff.; MITTELSTRASS, Jlrgen, Art.
«Brfahrungy, 1. Philosophisch, in: 3LThK (1995) 753f. Grundlegend vgl. FREUDIGER,
Jurg (Hg.), Der Begriff der Erfahrung (s. Anm. 22).



Alterititstheoretische Erfahrung? 67

Elemente im Erfahrungsbegriff ineinander, der iberdies jenseits einer
eindimensional kognitiven Fassung affektive, kognitive und praktische
Elemente enthilt und daher zutiefst mehrdimensional anzulegen ist. Dies
signalisiert bereits die etymologische Klirung. «Erfahrung» besagt: durch
Fahren, Erkunden, Einholen eine Sache wahrnehmen, aber auch mit ei-
netr Sache konfrontiert werden, sich iht aussetzen, etwas erleiden, sich
dabei gar einer Gefahr tiberantworten.?

Immanuel Kant hat auf die subjektive Mitkonstituiertheit von Erfah-
rung aufmerksam gemacht. Dies gilt nicht nur fiir das vom hermeneuti-
schen Zirkel gepriagte Erfahrungsverstindnis der Geisteswissenschaf-
ten.?’ Ebenfalls die naturwissenschaftliche Erfahrung setzt einen be-
stimmten subjektiven Zugriff voraus, indem der Forscher die Wirklich-
keit im Experiment unter bestimmte methodisch konstruierte, kontrol-
lierte und wiederholbare Bedingungen setzt, zwar «um von ihr belehrt zu
werden, aber nicht in der Qualitdt eines Schiilers, der sich alles vorsagen
14Bt, was der Lehrer will, sondern eines bestallten Richters, der die Zeu-
gen noétigt, auf die Fragen zu antworten, die er thnen vorlegt.»?*® Nimmt
man die geschichtliche und gesellschaftlich-interkommunikative Situiert-
heit des Subjekts hinzu, kann folglich Erfahrung verstanden werden als
die «jeweilige geschichtliche Weise der praktischen Welthabe und des
Wirklichkeitsverstindnisses.»® Damit wird «Erfahrung» zu einem «um-

% Vgl. RITTER, Glaube und Erfahrung im religionspidagogischen Kontext, 89ff.
(s. Anm. 1); zur Pluriformitit inmitten der Einheit von Erfahrungen vgl. ebd., 181:
«Einheit von Erfahrung zwingt gleichwohl nicht, deren Vielfalt und komplexe Modi zu
verleugnen, jene Fiille unterschiedlicher Erfahrungen nimlich, wie sie der vielfiltig ge-
schichteten einen Wirklichkeit entspringen, worauf die Rede von unterschiedlichen <Er-
fahrungsqualititeny, (Erfahrungsformeny bzw. Erfahrungsweisen» hindeutet». Ritter un-
terscheidet sinnliche Erfahrung oder naturale Sinneserfahrung, Lebenserfahrung und
lebensgeschichtliche Erfahrung, Wissenschaftliche Erfahrung, Asthetische Erfahrung,
Geistige Erfahrung, einfache Sinn-Erfahrung und Religiése Erfahrungen: vgl. ebd., 182f;
vgl. zur Etymologie KASPER, Glaube im Wandel der Geschichte, 132f. (s. Anm. 1).

2T KANT, Immanuel, Kritik der reinen Vernunft, Bd. 1, 2, hrsg. von WEISCHEDEL,
W., Frankfurt/M. 1990, B VII 1£f.244 (Werkausgabe Bd. I1I, Bd. IV).

2 Ebd., B XIII. Im Hintergrund dieser Zweiteilung steht Diltheys Unterscheidung,
die gleichfalls Karl-Otto Apels Differenzierung von technisch-empirisch-naturwissen-
schaftlicher und moralisch-human-religiéser Erfahrung erkennen lilt: APEL, Karl-
Otto, Szientistik, Hermeneutik und Ideologiekritik, in: DERS. u.a. (Hgg.), Hermeneutik
und Ideologiekritik. Frankfurt/M. 1971, 26. Dagegen hebt Jurgen Mittelstrass mit et-
kenntnistheoretischem Akzent einen aristotelischen («phinomenalen») von einem ga-
lileisch-neuzeitlichen («konstruktiven») Erfahrungsbegriff ab. Wihrend ersterer auf ei-
ne exemplarische, aber nicht deduktive oder induktive Weise zu einem elementaren Wis-
sen fihrt, wird in letzterer eine neue, eben nicht-aristotelische Erfahrung instrumentell
erzeugt; vgl. MITTELSTRASS, Erfahrung, 753 (s. Anm. 25).

29 KASPER, Glaube im Wandel der Geschichte, 135 (s. Anm. 1).



68 Alterititstheoretische Erfahrung?

fassenden Begriff», der die Wirklichkeitsbegegnung in verschiedenen
Vollzugsformen bezeichnet. Jede partielle Definition von Erfahrung, die
nur bestimmte Erfahrungsformen etwa dsthetischer, moralischer oder
technischer Art zulieBe, wiirde sich dem offenen und prozeBhaften Cha-
rakter von Erfahrung verweigern.?

Indessen miussen im Erfahrungsbegriff unbeschadet seiner inneren
Kohirenz und Reichweite Unterscheidungen vorgenommen werden. Da-
bei ist der Erfahrungsvorgang als Prozel von der Erfahrenheit als dem
Resultat der verschiedenen Erfahrungsvorginge abzuheben. Im Erfah-
rungsprozel3 wiederum spielen die drei Momente Erfahrungssubjekt, Er-
fahrungsgegenstand und subjektiver Interpretationsrahmen in dialekti-
scher Wechselwirkung ineinander, so daf3 fir Peter Biehl die Erfahrung
eine «fundamentale Begegnungskategorie» darstellt.”!

Erfahrungssubjekt und Erfahrungsobjekt verindern sich in dieser
Dialektik. Das Subjekt nimmt das Erfahrungsobjekt wahr, deutet es vor
dem Hintergrund seines Interpretationsrahmens und eignet es sich pro-
duktiv an, was wiederum auf diesen Interpretationsrahmen zuriickwirkt,
das Subjekt selber verwandeln und auch das Erfahrungsobjekt in einem
anderen Licht erscheinen lassen kann. Wie insbesondere Edward Schille-
beeckx herausgearbeitet hat, kénnen Einzelerfahrungen wiederum den
Interpretationsrahmen verindern.*? Erfahrenheit prigt so jede neue Er-
fahrung jeweils wieder mit. Erfahrung ist also als Erfahrung des ge-
schichtlichen Subjekts geschichtlich unabschlieBbar, auf Zukunft hin of-
fen und nicht vollstindig kommunizierbar. Erfahrung ist folglich «ein un-
abschlieBbarer dialektischer ProzeB3, in dem Subjekt und Objekt in wech-
selseitiger Beziehung stehen und sich verindern»®®. Dabei impliziert Er-
fahrung «gleichermafien Aktivitit wie Passivitit, (Widerfahrnis) wie dei-
stung»®. Der Interpretationstahmen ist fiir die Erfahrung schlechthin
essentiell, weil ohne ihn das Etlebte und Wahrgenommene nicht im bis-
herigen Erfahrungszusammenhang erschlossen, angeeignet oder auch an

%0 KARRER, Leo, «Erfahrung als Prinzip der Praktischen Theologie», in: HASLIN-
GER, Herbert u.a. (Hgg.), Handbuch Praktische Theologie, Bd. 1: Grundlegungen. Mainz
1999, 202. Hier liegt die Voraussetzung fur einen ganzheitlichen Erfahrungsbegriff,
der kognitiv-emotionale, volitive, affektive, praktisch-handlungstheoretische wie my-
stisch- spirituelle Dimensionen in sich birgt.

31 BIEHL, Erfahrungsbezug und Symbolverstindnis, 42 (s. Anm. 2).

s Vgl. SCHILLEBEECKX, Edward, Offenbarung, Glaube und Erfahrung, in: KasB/2
(1980) 86

33 BIEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 17 (s. Anm. 22).

> RITTER, Glaube und Erfahrung im religionspidagogischen Kontext, 187 (s.
Anm. 1).



Alterititstheoretische Erfahrung? 69

andere mitgeteilt werden kann.*® Eine wahrgenommene Wirklichkeit wird
erst als ein ins BewuBtsein gehobenes und in einen «umfassenden Deu-
tungs- und Erfahrungshorizont integriertes «gedeutetes> Etrleben» zur Er-
fahrung.’

Namentlich Jirgen Habermas und im Anschluf3 an ihn Edward Schil-
lebeeckx sowie wissenssoziologische Ansitze betonen die sprachliche
Vermitteltheit und die Interessengeleitetheit und damit die geschichtlich-
gesellschaftliche wie biographische Prigung dieses Interpretationsrah-
mens. Er wird in sozial-geschichtlicher Vermittlung in bestimmter sub-
jektiver Weise individuell angeeignet.’” Folglich kann dieser Interpreta-
tionsrahmen insofern problematisch werden, als er den Weg zur Erfah-
rung 6ffnen oder versperren kann, je nachdem, ob er bestimmte Dimen-
sionen von Erfahrung wie Kreativitit, Spontaneitit und Imagination
erschlieBen oder positivistisch-empiristisch aus dem FErfahrungsbegriff
ausschlieBen will. Auch kann es geschichtliche Situationen und Zustinde
geben, die die Erfahrungsfihigkeit behindern und damit aber auch die
Moglichkeit von Gotteserfahrungen verdunkeln.®® Denn gerade die reli-
giose Erfahrung bildet keinen Sonderbereich der Erfahrung. Sie stellt
vielmehr eine Erfahrung dar, «die wir mit der Erfahrung machen und
machen miissen»”’. Religiése Erfahrung ist, so Bernhard Casper, eine
inmitten und unter der Alltagserfahrung im Horizont des — vom Subjekt
in personlicher Entscheidung iibernommenen — religiosen Interpreta-
tionsrahmens gemachte Erfahrung, die in charakteristischen religiosen
Sprachformen vollzogen wird.*

35 Vgl. BIEHL, Peter, Art. «Erfahrungy, in: LexRP 1 (2001), 422-424,

36 RITTER, Glaube und Erfahrung im religionspidagogischen Kontext, 185 (s. Anm.
1); vgl. KARRER, Erfahrung als Prinzip der Praktischen Theologie, 202 (s. Anm. 30).

37 Vgl. HABERMAS, Jiirgen, Konstitution der Erfahrungswelt und sprachliche
Kommunikation, in: DERS./LUHMANN, Niklas, Theorie der Gesellschaft oder Sozial-
technologie. Frankfurt/M. 1971, 202-225; HABERMAS, Jiirgen, Erkenntnis und Inter-
esse. Frankfurt/M. 1977, bes. 370ff.; SCHILLEBEECKX, Edward, Menschen. Die Ge-
schichte von Gott, Freiburg i.Br. 1990, 15-60; DERS., «Erfahrung und Glaube», in:
Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft Bd. 25, Freiburg i.Br. 1980, 73-116;
BERGER, Peter L./LUCKMANN, Thomas, Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirk-
lichkeit. Frankfurt/M. 51977, 58ff.165ff.; POPPER, Karl R., Logik der Forschung. Ti-
bingen 31973, 60f£f.

38 Vgl. LAING, Ronald D., Phinomenologie der Erfahrung. Frankfurt/M. 1969,
11ff. ‘

3 JUNGEL, Eberhard, Unterwegs zur Sache. Miinchen 1972, 132.

4 Gegeniiber einer diastatischen Trennung von eigentlicher und uneigentlicher
Definition alltiglicher Erfahrung will Bernhard Casper den Begriff der Alltagserfah-
rung weiter fassen. Wird in ihm alles zugelassen, «was man in der Erfahrung von je-
dermann bei einem aufmerksamen Zuschauen sehen kann, so scheinen sich schon in



70 Alterititstheoretische Erfahrung?

Dartber hinaus sind auf einer phinomenologischen Ebene in der
Erfahrung die Alltagserfahrungen von den Religiosen Erfahrungen und
den Christlichen Erfahrungen zu unterscheiden.*! Alltagserfahrungen sind
ambivalent. Sie, die jeder wie selbstverstindlich macht, kénnen durch
thre von Routine und Gewohnheit geprigte Pragmatik das tdgliche Le-
ben erleichtern, aber zugleich durch ihre UnbewuBtheit und ihre alltags-
sprachliche Zurtickdringung des Singuliren, Nichttypisierten, Poetischen
das Individuum an eine in sich geschlossene Alltagswelt anpassen.*

Es gibt nun Erfahrungen, die diese gewohnte Alltagswelt aufschlies—
sen konnen, Grenzerfahrungen oder «ErschlieBungssituationen» (J. T.
Ramsey), in denen das Leben auf die ganze Wirklichkeit hin durchléssig
und die Frage nach Sinn aufgeworfen wird. Peter Biehl nennt sie «Schlis-
selerfahrungen». In ihnen, in denen das Alltdgliche durchbrochen wird,
scheint das Unvertraute im Vertrauten, das AulBerordentliche im Ot-
dentlichen, das AuBeralltigliche im Alltiglichen auf. Daher sind sie an
«den Rindern, Schnittstellen, Ubergingen, Kontrasten zwischen Alltigli-
chem und Unalltiglichem» lokalisiert.* Diese Schlusselerfahrungen ha-
ben wesentliche Elemente mit den religiésen Erfahrungen gemeinsam,
ohne jedoch wie diese durch einen expliziten religiosen Referenzrahmen
gedeutet zu werden.

Religiése Erfahrungen sind unmittelbare Erfahrungen, die zwar nicht
jenseits des hermeneutischen Zirkels angelegt sind, die aber wie etwa
Trauer, Freude nicht in der gleichen Situation von allen Menschen in der
gleichen Intensitit und Weise wahrgenommen werden kénnen. Sie sind

der Alltagserfahrung selbst Ansitze fiir ein Transzendieren der eigentiimlichen Totali-
tit der (Alltagserfahrung) zu finden»: CASPER, Bernhard, «Alltagserfahrung und From-
migkeit», in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft Bd. 25, Freiburg i.Br. 1980,
53. Denn gerade in christlicher Perspektive «spricht sich eine Uberwindung der sikula-
ristischen Trennung von Alltagserfahrung, Welterfahrung und Glaubenserfahrung aus.»
(ebd. 70); ferner vgl. BIEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 24ff. (s. Anm. 22); BIEHL,
Erfahrung, 423ff. (s. Anm. 35); RITTER, Werner H., «Der Erfahrungsbegriff — Konse-
quenzen fir die enzyklopddische Frage der Theologie», in: DERS. (Hg.), Religionspida-
gogik und Theologie: enzyklopiddische Aspekte (FS Wilhelm Sturm). Stuttgart-Berlin-
Kéln 1998, 157ff.

' Vgl. LENTZEN-DEIS, Wolfgang, Art. «Erfahrungy, IV. Praktisch-theologisch, in:
SLThK 3 (1995), 756-757; BIEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 18ff. (s. Anm. 22).

2 Vgl. zur «Zweideutigkeit der Alltagserfahrung» (46) die religionsphilosophisch-
phinomenologischen Darstellungen bei CASPER, Alltagserfahrung und Frommigkeit,
46—48 (s. Anm. 40). Zum Zusammenhang von der Zweideutigkeit des Alltiglichen und
dem Ereignis des Gebetes vgl. CASPER, Bernhard, Das Ereignis des Betens. Grundli-
nien einer Hermeneutik des religiosen Geschehens. Freiburg-Miinchen 1998, 120-137.

3 BIEHL, Peter, An Schliisselerfahrungen lernen. Schliisselerfahrungen in herme-
neutischer, theologischer und religionspadagogischer Perspektive, in: JRP 16 1999
(2000) 24.



Alteritatstheoretische Erfahrung? 71

in Grenzerfahrungen und ErschlieBungssituationen angesiedelt, haben
Widerfahrnischarakter, da sie nicht eigentlich hergestellt werden koénnen,
sie stehen in der Dialektik von Ursprungsvergewisserung und Zukunfts-
hoffnung und erfordern die Kompetenz, sie im Rahmen einer Interpre-
tationsgemeinschaft symbolisch zu deuten.*

Wihrend religiose Erfahrungen in den Alltagserfahrungen verbor-
gene Sehnsichte und Bedurfnisse aufdecken, sie auf menschliche Sinn-
hoffnungen hin verdichten, stellen die christlichen Erfahrungen deren
Radikalisierung dar, indem sie die religiésen Erfahrungen im Blick auf
Jesus Christus intensivieren und in die eschatologische Spannung von
prasentischer und futurischer Erlosungshoffnung hinein ausrichten.®

Fir unsere Fragestellung ist nun die Strukturgleichheit der verschie-
denen Erfahrungen von besonderer Bedeutung. Sowohl die Strukturele-
mente der Erfahrung, wie Endlichkeit, Offenheit und Geschichtlichkeit,
als auch die Dialektik aus «Wahrnehmung ##d Deutung» in einem be-
sttmmten Referenzrahmen, die erst Erfahrung konstituiert, sind allen For-
men gemeinsam.* Damit ist jeder Begriff von Erfahrung notwendig ein
Konstrukt, das aus Reflexionen und Wahlentscheidungen resultiert und
deshalb «nicht am Anfang, sondern am Ende einer Philosophie» steht.*
Erfahrung ist so «geprigt von der selektiven Titigkeit des Subjekts aus
Vorverstindnis und Interpretation»*.

Wie allerdings Emmanuel Levinas am Dialogischen Denken Martin
Bubers gezeigt hat, sprengt die dialogische Wechselseitigkeit von Ich und
Du, von Subjekt und Objekt letztlich nicht den totalisierenden, alles Be-

i Vgl. BIEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 24-28 (s. Anm. 22); RITTER,
Glaube und Erfahrung im religionspidagogischen Kontext, 189-193 (s. Anm. 1).

2 Vgl. BIEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 28-31 (s. Anm. 22); RITTER,
Glaube und Erfahrung im religionspiddagogischen Kontext, 283-290 (s. Anm. 1).

% RITTER, Der Erfahrungsbegriff — Konsequenzen fiir die enzyklopidische Frage
der Theologie, 164 (s. Anm. 40); vgl. BIEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 31 (s.
Anm. 22); RITTER, Glaube und Erfahrung im religionspidagogischen Kontext, 183—
189 (s. Anm 1).

* QUELQUEJEU, Bernard/JOSSUA, Jean-Pierre, Art. «Brfahrungy, in: NHbThG 1
(1991) 351. Vgl. BOSCHKI, «Beziehungy» als Leitbegriff der Religionspidagogik, 338—
348 (s. Anm. 3).

4 ZILLESSEN, Dietrich, Art. «BErfahrungy», V. Religionspiddagogisch, in: TRE 10
(1982) 138. Fiir Zillessen ist Erfahrung «das jeweilige konkrete Modell, Zugang zur
Wirklichkeit zu gewinneny, ist also erkenntnistheoretisch «Widerspiegelung und Ent-
wurf»: DERS., «Glaube und Erfahrungy», in: DERS. (Hg.), Religionspadagogisches Werk-
buch. Frankfurt/M. 21979, 181. Fur Erich Feifel ist Erfahrung ein «konkreter geschicht-
lich-modellhafter Zugang zur Wirklichkeit»: FEIFEL, Erich, «Die Bedeutung der Erfah-
rung fir religiose Bildung und Erziehungy, in: DERS. u.a. (Hgg.), Handbuch der Reli-
gionspidagogik, Bd. 1, Ziirich 1973, 88.



i Alterititstheoretische Erfahrung?

sondere am Ende einbergenden wie marginalisierenden Einheitstrieb der
Vernunft.* Ein streng reziproker Dialogismus kann Alteritit im Erfah-
rungsbegriff nicht hinreichend wiirdigen. Die reziproke Dialogizitit steht
ebenso in der Gefahr, die unverwechselbare, irreduzible Singularitit des
Subjekts zu marginalisieren, wie sie die Autoritit und uneinholbare, nicht
in Allgemeinheit subsumierbare Andersheit des Nicht-Ichs fur das Sub-
jekt untergrabt. Sind Subjekt und Objekt in das Verhiltnis einer «Aus-
tauschbeziehung» gebracht, treten sowohl der Rang des Subjekts wie die
Wiirde und die Bedeutung des Objekts fiir das Subjekt zu stark zurtick.®
Mit Bernhard Waldenfels zugespitzt formuliert, handelt es sich dabei
letztlich um einen «Monolog mit verteilten Rollen»’!.

Was demnach hier im Mittelpunkt unseres Interesses stehen muf,
weil hierin die eigentlichen Aporien des Erfahrungsbegriffs zu liegen
scheinen, ist weniger die Ebene des Erfahrungsgegenstandes und des Ez-
fahrungssubjekts oder des Verhiltnisses von Erfahrung und Glaube. Es
geht vielmehr um die in diesem Interpretationsrahmen wirksame herme-
neutische Titigkeit des Subjekts der Erfahrung, die zumindest begriffs-
logisch dieser Ebene noch vorausliegt. So sehr die Wirklichkeitszufuhr
die als ganze uneinholbare Welt in der Erfahrung eréffnet® so ist es in
der unabschlieBbaren Dialektik von Subjekt und Objekt doch «das Sub-
jekt, das Wirklichkeit wahrnimmt und verarbeitet». Es ist «der Grund
bzw. Ort fir die Polaritit von Subjekt und Objekt und deren gegensei-
tige Beziehung.»>

Infolgedessen kann nun durch diese heuristische Anniherung an ei-
nen Erfahrungsbegriff unsere Frage an Rahners Erfahrungsverstindnis
zugespitzt werden. Es mufl untersucht werden, inwieweit Subjekt und
Objekt und mithin Identitit und Differenz, Einheit und Vielheit mitein-
ander in hinreichendem Maf3e vermittelt werden.

2 Vgl. LEVINAS, Emmanuel, Totalitit und Unendlichkeit. Versuch tber die Exte-
rioritat. Minchen 1987, 91£f.

0 MosEs, Stefan, System und Offenbarung. Die Philosophie Franz Rosenzweigs.
Miunchen 1985, 93.

1 WALDENFELS, Bernhard, Der Stachel des Fremden. Frankfurt/M. 1990, 44,

32 Vgl. hierzu SCHAEFFLER, Richard, Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit.
Eine Untersuchung zur Logik der Erfahrung. Freiburg-Miinchen 1995, 298-320.

> KARRER, Erfahrung als Prinzip der Praktischen Theologie, 207 (s. Anm. 30).
Fir Leo Karrer ist das die Wirklichkeit empfangende und verarbeitende Subjekt «selbst
ein Teil der Wirklichkeit, nicht ihr neutrales Gegentiber. Die geistige Fahigkeit ist eine
Kraft, aus der heraus das Subjekt sich zu sich selber, zu anderen Subjekten und zur
Umwelt verhalten und sie als «Objekte> seiner selbst wahrnehmen kann (...). Erfahrung

ist somit von transzendentaler Qualitit und letztlich Bedingung fir die Freiheit des
Subjekts»: ebd.



Alterititstheoretische Erfahrung? 73

I11. Transgendentaltheologie als Erfabrungstheologie in mystagogischer Absicht

Fir Karl Rahner wurde sein eigenes Theologisieren «von der Erfahrung
der ignatianischen Exerzitien» initilert und grundlegend geprigt.>* Er
vereinnahmt, insbesondere in «Geist in Welt» und in «Horer des Wor-
tes», nicht ein vorliegendes philosophisches System theologisch. Viel-
mehr sieht er einen transzendentalen Ansatz schon genuin theologisch
begriindet und vor dessen begrifflicher Artikulation bereits bei Thomas,
Augustinus und Origenes gegeben. Auch Kant rezipiert Rahner in einer
durch J. Maréchals Thomasinterpretation bereits gebrochenen Weise.
Gebrochen insofern, als schon Maréchal Kant von ignatianischer Spiri-
tualitit her las und gerade so und nicht primir philosophisch fiir Rahner
wichtig wurde.”> Transzendentaltheologie ist infolgedessen cher eine
Methode, also eine Weise des Fragens nach den apriorischen, schon im-
mer der Erfahrung unthematisch gegebenen und nie voll begrifflich ob-
jektivierbaren Bedingungen der Moglichkeit jeglicher Erkenntnis und
Freiheit im Subjekt.>® Von hier aus versucht Rahner ein gegenseitiges Be-
ziehungsverhiltnis von erkennendem Subjekt und theologischem Er-
kenntnisobjekt aufzuzeigen und damit die Schwierigkeiten einer Glau-
benslegitimation nach Lessing anzugehen. Immer wieder jedoch betont
Rahner, daB3 seine Theologie, obgleich «klassische Erfullungstheologie»®’,
keine Offenbarungsinhalte aus der transzendentalen Analyse deduziert.

>* RAHNER, Karl, Schriften zur Theologie XII, Zirich-Einsiedeln-Kéln 1975, 11.
Im folgenden wird aus den Schriften zur Theologie unter Nennung des Bandes ohne
Angabe des jeweiligen Erscheinungsdatums zitiert.

> Vgl. RAHNER, Schriften zur Theologie VI 100ff.; NEUFELD, Karl Heinz, Die
Briidder Rahner. Eine Biographie. Freiburg i.Br. 1994, 80ff. Zu der von Heidegger her-
rithrenden Differenz seiner im Ausgang von der Frage entwickelten Metaphysik zu der
von Maréchal und der Neuscholastik vgl. EICHER, Peter, Die anthropologische
Wende. Karl Rahners philosophischer Weg vom Wesen des Menschen zur personalen
Existenz. Freiburg Schweiz 1970, 50£f.

a6 Vgl. RAHNER, Schriften zur Theologie IX 95ff.; DERS., Art. «Transzendental-
theologie», in: HTTL 7, 324-329. 1972, 324ff.,; ferner RAFFELT, Albert/VERWEYEN,
Hansjlrgen, Karl Rahner. Miinchen 1997, 17-71; STOLINA, Ralf, Die Theologie Karl
Rahners: Inkarnatorische Spiritualitit. Menschwerdung Gottes und Gebet. Innsbruck
1996, 32-128 (IST 46); BATLOGG, Andreas P., Die Mysterien des Lebens Jesu bei Karl
Rahner. Zugang zum Christusglauben. Innsbruck 2001, 15ff.; KNOEPFFLER, Norbert,
Der Begriff «transzendental» bei Karl Rahner. Zur Frage seiner Kantischen Herkunft.
Innsbruck-Wien 1993, 195ff. (IST 39); ein Gesprich mit hermeneutischen Traditionen
der Theologie versucht GMAINER-PRANZL, Franz, Glaube und Geschichte bei Karl
Rahner und Gerhard Ebeling. Ein Vergleich transzendentaler und hermeneutischer
Theologie. Innsbruck 1996 (IST 45).

57 PETER, Anton, Befreiungstheologie und Transzendentaltheologie. Enrique Dus-
sel und Karl Rahner im Vergleich. Freiburg i.Br. 1988, 537 (FThSt 137).



74 Alterititstheoretische Erfahrung?

Das wiirde quasi-idealistisch die Bedeutung der Geschichte und die Frei-
heit der Offenbarung nivellieren. Stets geht er vom konkreten Ge-
schichtsfaktum in «seiner Unableitbarkeit» aus und fragt dann nach den
Bedingungen der Moglichkeit seiner Erkenntnis im Subjekt. Dieser Weg
ist fur ihn nicht umkehrbar.®

Mit dem Prius der Erfahrung vor deren transzendentaler Ableitung
wird deshalb die Philosophie ein «inneres Moment an der Offenbarungs-
theologie selbst»”?. Es geht, wie auch Klaus Peter Fischer und Arno Zah-
lauer als Widerspruch gegen den Vorwurf der Immunisierung des trans-
zendentalen Subjekts feststellen, um den schon von Nadal auf Ignatius
angewendeten «Versuch des Mystikers, seine Erfahrung fiir andere zu
Ubersetzen und sie an seiner Gnade teilnehmen zu lassen».®® Rahners
Transzendentaltheologie zielt auf eine Formalisierung und intersubjek-
tive Verifikation von mystischen, spirituellen oder gnadenhaften Erfah-
rungen. Seine sich als «Mystagogie» verstehende Theologie geht aus der
Erfahrung des Geistes hervor und zielt darauf ab®l, den Menschen in die

8 RAHNER, Transzendentaltheologie, 326 (s. Anm. 56); vgl. DERS., Schriften zur
Theologie IX 104ff.; VORGRIMLER, Herbert, «Der Begriff der Selbsttranszendenz in
der Theologie Karl Rahners», in: DERS., Wegsuche. Kleine Schriften zur Theologie. Al-
tenberge 1998, 509-513 (MthA 49,2).

% DERS., Schriften zur Theologie VIII 51. Zu Begriindungen vgl. SIEBENROCK,
Roman A. (Hg.), Karl Rahner in der Diskussion. Innsbruck 2001 (IST 56). Auf die
Auseinandersetzung zwischen den an einer Letztbegriindung des Offenbarungsglau-
bens orientierten Theologen wie Hansjiirgen Verweyen, Thomas Prépper und Klaus
Miiller kann ich hier nicht eingehen; vgl. exemplarisch VERWEYEN, Hansjiirgen, Got-
tes letztes Wort. Grundrif3 der Fundamentaltheologie, Regensburg 32000, 239-247.

6 RAHNER, Karl, Das Dynamische in der Kirche. Freiburg i.Br. 1958, 135 (QD 5);
vgl. FISCHER, Klaus Peter, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl Rah-
ners, Freiburg i.Br. 1974, 83££.210; ZAHLAUER, Arno, «Die Erfahrung denken: Ignatius
von Loyola als produktives Vorbild der Theologie Karl Rahners», in: SIEBENROCK,
Karl Rahner in der Diskussion (s. Anm 59), 289-311; MIGGELBRINK, Ralf, Ekstatische
Gottesliebe im titigen Weltbezug. Der Beitrag Karl Rahners zur zeitgenéssischen
Gotteslehre. Altenberge 1989, 12ff.151ff. (MthA 5); SIEBENROCK, Roman A., «Gnade
als Herz der Welt. Der Beitrag Karl Rahners zu einer zeitgemilen Gnadentheologie»,
in: DELGADO, Mariano/LUTZ-BACHMANN, Matthias (Hgg.), Theologie aus Etrfahrung
der Gnade. Anniherungen an Karl Rahner. Berlin 1994, 34-71; KNOEPFFLER, Der
Begriff «transzendental» bei Karl Rahner, 202f. (s. Anm. 56); VORGRIMLER, Wegsuche,
473-549 (s. Anm. 58); HILBERATH, Bernd J., Karl Rahner: Gottgeheimnis Mensch.
Mainz 1995, 46-97; SCHULZ, Michael, Karl Rahner begegnen. Augsburg 1999, 72-129.
Gleichwohl ist mit Arno Zahlauer darauf zu bestehen, daBB Rahners philosophisches
Denken keineswegs eindimensional aus seiner Ignatiusdeutung zu deduzieren ist:
ZAHLAUER, Arno, Karl Rahner und sein «produktives Vorbild» Ignatius von Loyola.
Freiburg i.Br. 1996, 121 (IST 47).

61 RAHNER, Schriften zur Theologie X 49. Vgl. DERS., Schriften zur Theologie XII
11. Daher qualifiziert Willibald Sandler Rahners Anthropologie und Soteriologie als



Alteritatstheoretische Erfahrung? Th

Erfahrung des Geistes einzufihren und das Absolute Hl. Geheimnis Got-
tes aufzuschliefen, um von dieser Gnadenerfahrung aus die Botschaft
des Christentums getreu 1Petr 3,15 in der sikularisierten Moderne aus-
zuweisen. Damit ist der Erfahrung der Menschen in Rahners mystagogi-
scher Theologie mit ihrem «praktisch-appellativen Zugy» ein konstitutiver,
wahrheitsfihiger Rang eingerdumt, an der sich Theologie und Verkindi-
gung auszurichten haben.®

Im Hintergrund steht eine Theologie des Geheimnisses, die es Rah-
ner ermoglicht unter strikter Wahrung der Unbegreiflichkeit Gottes als
«die Eigenschaft seiner Eigenschaften»®, die Wiirde endlicher Vernunft
zu sichern, indem er diese nach ihren eigenen Prinzipien zur demiitigen
Anerkennung ihrer Grenzen fiihrt. Zugleich kann er damit iber die Ein-
heit von praktischer und theoretischer Vernunft den Primat der Liebe
vor der Erkenntnis herausarbeiten. Entgegen dem «geheimnislosen grie-
chischen Vernunftbegriff», fiir den das Geheimnis lediglich der Grenz-
begriff einer in sich reibungslos funktionierenden natiirlichen Vernunft
und daher nur das vorlidufig Unbegriffene ist® ist fir Rahner das Ge-
heimnis das, was Erkenntnis urspriinglich trigt. Ist die Erkenntnis so das
«Vermdogen des Geheimnisses»®, dann kommt sie zu ihrem eigenen We-
sen, ithrem Sinn und ihrer Vollendung allein dort, wo sie sich von der
Liebe tiberformen lif3t in die «sich hingebende Annahme des Geheimnis-
ses als eines solchen»®. Damit ist gegeben, dafl Liebe und Praxis «auch
die Bedingung der Erkenntnis des Wahren (der Theorie) sein kann und
sein mul3»®’.

Daher handelt es sich bei Rahners transzendentalem Denken nicht
um eine apriorische Ontologie, sondern um eine «Metaphysik der Frei-

«formal-offenes System»: SANDLER, Willibald, Karl Rahners Anthropologie und Sote-
riologie als formal-offenes System in triadischer Perspektive. Frankfurt/M. 1996, 3.
Vgl. zu Rahners anthropologischem Transzendenzbegriff die grindliche Studie von
HERZGSELL, Joachim, Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen Trans-
zendenzbegriff von Karl Rahner. Innsbruck 2000 (SThS 54).

92 NEUHAUS, Getd, Transzendentale Erfahrung als Geschichtsverlust? Der Vor-
wurf der Subjektlosigkeit an Rahners Begriff geschichtlicher Existenz und eine weiter-
fihrende Perspektive transzendentaler Theologie. Diisseldorf 1982, 109.

6 RAHNER, Schriften zur Theologie XIIT 116. Auch in seiner Selbstmitteilung als
Liebe ist und bleibt Gott «ewig» das Absolute HI. Geheimnis: vgl. DERS., Art. «Ge-
heimnis», in: HThG 1 (1962), 449.

4 Ebd.

% DERS., Schriften zur Theologie IV 59.

% Ebd. 61; vgl. GRUMME, Bernhard, «Noch ist die Trine nicht weggewischt von
jeglichem Angesicht». Uberlegungen zur Rede von Erlésung bei Karl Rahner und
Franz Rosenzweig. Altenberge 1996, 30ff. (MthA 43).

67 RAHNER, Schriften zur Theologie XIIT 127.126.



76 Alterititstheoretische Erfahrung?

heit und der dialogischen Existenz»®. Wie Etkenntnis sich zu ihrer Voll-
endung in Liebe aufheben muf3, ohne in ihrer Wahrheit marginalisiert zu
werden, so haben nun auch entsprechend Philosophie und Theologie als
reductio in mysterium ihre Sitze ins Hl. Geheimnis hineinzubergen, und
zwar in einer immer neu in der Kraft der Gnade zu erfragenden Dialek-
tik.®” Dann aber ist diese Erfahrungstheologie authentische Rede von
Gott nur, insofern sie in der Spur des thomasischen adoro fte latens zu-
rickkehrt «in die Gestimmtheit des Beters», der sich aus seinem tiefsten,
von Gott angerithrten Urgrund im heilschaffenden Vollzug seines Da-

seins mit Christus in der «Nacht der Sinne und des Geistes» an Gottes
Hl. Unbegreiflichkeit liebend tibergibt.”

IV, Transgendentale Erfabrung

Diese aus der Erfahrung der Gnade gespeiste Theologie kreist in ihrer
anthropozentrischen Fokussierung um das Geschehen von Erfahrung.
Dabei sind nun im Lichte der skizzierten Verhaltnisbestimmung von
Philosophie und Theologie, von Reflexion und mystischer Erfahrung ein
religionsphilosophischer und ein heilsgeschichtlich-offenbarungstheolo-
gischer Zugriff in engster Wechselwirkung zu unterscheiden.
Insbesondere in den Frihwerken «Geist in Welt» und «Horer des Wor-
tes» bis in den «Grundkurs des Glanbens» hinein soll der Mensch als «po-
tentia oboedientalis fir die freie Offenbarung Gottes» in der Geschichte
aufgewiesen werden.”! Dabei gewinnt Rahner unter Rickgriff auf Hegels

68 PEUKERT, Helmut, Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentale
Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung. Disseldorf
1978, 50. Vgl. VORGRIMLER, Herbert, Karl Rahner. Gotteserfahrung in Leben und
Denken. Darmstadt 2004, 147-154.

6 Dazu schreibt Rahner: «Man kann sie nicht ersetzen durch anbetendes Schwei-
gen, durch eine «theologia negativay, die wirklich selber schweigt, und man kann diese
Sitze auch nicht so sagen, als ob die laute Aussage selbst schon das Beabsichtigte wire
und nicht das erschreckt anbetende Schweigen, das sie erzeugen soll, und das zu jenem
Todesschweigen gehdrt, in dem der Mensch mit Christus im Tode verstummt. Es ist
darum in der Theologie eine schwere Sache mit diesen Sitzen: Sie miissen laut gesagt
werden, damit wirklich geschwiegen werden kann»: RAHNER, Schriften zur Theologie
IX 124.

0 DERS., Art. «Zur Theologie der Gnade», in: HTTL 3, 149. Vgl. VORGRIMLER,
Herbert, Karl Rahner verstehen. Eine Einfithrung in sein Leben und Denken. Freiburg
i.Br. 1985, 15ff.; STOLINA, Die Theologie Karl Rahners: Inkarnatorische Spiritualitit,
174-250 (s. Anm. 56); MIGGELBRINK, Ekstatische Gottesliebe im titigen Weltbezug,
395ff. (s. Anm. 60).

I RAHNER, Karl, Horer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie
(neu bearbeitet von J.B. Metz), Miinchen 31985, 3.



Alterititstheoretische Erfahrung? 77

Grenzdialektik den fiir uns hier zentralen Begriff der «transzendentalen
Erfahrung» mit starkem Akzent bei dem menschlichen Erkenntnisvor-
gang aus einer Analyse des Urteilsaktes. Der Mensch ist derjenige, der als
endlicher, auf die Sinneserfahrung verwiesener Geist als Bedingung der
Moglichkeit der Erkenntnis auf das Absolute Sein als das Woraufthin
(Ziel) und Wovonher (Grund) der Erkenntnis vorgreift. Dabei erfahrt er
das Absolute immer stets ungegenstindlich mit, obgleich es wegen dieser
geschichtlichen Vermitteltheit nur indirekt und begrifflich inaddquat aus-
sagbar ist. «Der Vorgriff ist die bewnfte Er6ffnung des Horizontes, in-
nerhalb dessen das einzelne Objekt der menschlichen Erkenntnis gewuf3t
wird.»"2

Dieser vorwiegend in aristotelisch-thomistischen Kategorien ge-
dachte Zugriff auf Erfahrung schwicht die personale wie interkommuni-
kative Komponente im Erfahrungsbegriff ab. Diese sachontologische
Reduktion, die nicht hinreichend wiirdigen kann, daB3 das Subjekt einem
Objekt gegentibersteht, das wiederum selbst ein Subjekt ist und in seiner
unableitbaren Freiheit das Subjekt selber herausfordert”, wurde indessen
von Rahner selber erkannt und auf die Einbeziehung von Mitwelt und
Geschichte hin erweitert. Gipfelnd in seiner These der Einheit von Got-
tes- und Nachstenliebe, kann er deshalb die «Sachen als Momente an und
um konkrete Personen und nicht anders» auffassen, die Sachwelt also der
Mitwelt unterordnen und so einen interkommunikativen Erfahrungs-
begriff ausformulieren, der die genannte Schwierigkeit zunehmend ver-
meidet.”* Im «Grundkurs des Glaubens» konzipiert er folgerichtig den
Vorgriff auf Unbegrenztes als Voraussetzung fiir die Konstitution der
Person in Erkenntnis und Freiheit. Als apriorische Struktur, die sich des-
halb auch dann noch durchhilt, wenn man sie bestreitet, bildet sie fir die

2 Ebd., 79; vgl. ebd. 102.

3 Vgl. SIMONS, Eberhard, Philosophie der Offenbarung in Auseinandersetzung
mit «Horer des Wortes» von Karl Rahner. Stuttgart u.a. 1966, 127; GRUN, Anselm, Er-
l6sung durch das Kreuz. Karl Rahners Beitrag zu einem heutigen Erlésungsverstind-
nis. Munsterschwatrzach 1975, 20ff.; GREINER, Franz, Die Menschlichkeit der Offen-
barung. Die transzendentale Grundlegung der Theologie bei Karl Rahner. Miinchen
1978, 250ff.; EICHER, Die anthropologische Wende, 330.400 (s. Anm. 55).

74 RAHNER, Schriften zur Theologie X 138; vgl. Schriften zur Theologie VI 277ff.;
Schriften zur Theologie VII 296f. Vgl. PROPPER, Thomas/STRIET, Magnus, Art.
«Transzendentaltheologie», in: 3LThK 10 (2001) 190. Weil im Rahmen des Natur-Gna-
de-Verhiltnisses die Gratuitit der Gnade auch im Begnadungsgeschehen gewahrt wer-
den miisse, will Thomas Prépper die wesenhafte Gratuitit der Liebe Gottes durch Ka-
tegorien intersubjektiver Freiheit wahren; vgl. PROPPER, Thomas, Erlosungsglaube
und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie. Miinchen 1988, 171-214; DERS.,

Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen Hermeneutik. Freiburg
i.Br. 2001.



78 Alterititstheoretische Erfahrung?

Erkenntnis «ein vorgingiges Gesetz daflir, was und wie etwas sich dem
erkennenden Subjekt zeigen kann»™. Fur die menschliche Freiheit als
den menschlichen Grundvollzug, der noch einmal die Erkenntnis tbet-
formt, bedeutet dieser fortwihrende Uberstieg iiber alles Endliche die Er-
fahrung einer radikalen Uberantwortung an sich selbst. Rahner gewinnt
so den Gedanken einer transzendentalen Freiheit, die uber eine bloBe
Wahlfreiheit hinaus das Vermoégen radikaler Selbstverfiigung darstellt.”
Diese urspriingliche transzendentale, begrifflich uneinholbare Freiheit er-
eignet sich im Rahmen der skizzierten Vorgriffsdialektik nur in der kon-
kreten geschichtlichen Freiheitsentscheidung, in die hinein wiederum
sich diese urspriingliche Freiheit objektiviert.

Der Begriff «Transzendentale Erfahrungy», so kénnen wir nun sagen,
bezeichnet folglich jenes apriorische MitbewuBtsein des Menschen in des-
sen Entschranktheit auf das Absolute hin, das in jedem Erkenntnis- und
Freiheitsakt als deren Moglichkeitsbedingung gegeben ist.”” Der Mensch
ist die reine Offenheit fur jenes Absolute Geheimnis Gottes, das sich
ihm in der transzendentalen Erfahrung als sich verschweigende, verfi-
gende, unverfligbare Nihe zuschickt und so als die abweisende Ferne den
Menschen zu sich birgt. Daher ist die transzendentale Erfahrung «das
Aufgehen des unendlichen Seinshorizontes von diesem selbst her» und
darum letztlich «Gnade»’®.

Diesen transzendentalen Erfahrungsbegriff nimmt Rahner sodann
theologisch auf, um im Kontext der anthropologischen Wende der Theo-
logie die Offenbarung vom Menschen her fragend zu erschlieBen. Fur
seine transzendentaltheologische Anthropologie ist der Mensch derjeni-
ge, der in der Kraft dieses Geheimnisses zu hoffen wagt, daf3 sich dieses
HI. Geheimnis selbst dialogisch zu liebender und vergebender Néhe ihm
ungeschuldet und frei als das «unfaBbare Wunder» mitteilt und damit
nicht blo der angezielte, nie erreichbare und wesenhaft verborgene
Grund und Horizont bleibt.” Im Bezug auf die Theologie der «unge-
schaffenen Gnade» fiihrt Rahner in dem fiir sein Denken zentralen Be-
griff der «Selbstmitteilung Gottes» Gnadenlehre und Offenbarungsden-
ken zusammen, um den dialogischen Ereignischarakter der gottlichen

> RAHNER, Karl, Grundkurs des Glaubens. Einfithrung in den Begriff des Chri-
stentums, Freiburg 1.Br. 1976, 30.

6 Es handelt sich um die Notwendigkeit, «iiber sich selbst zu entscheiden und
sich selbst zu tun»: RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 49.

"7 Ebd., 32.

8 Ebd., 45.

7 RAHNER, Schriften zur Theologie I 131. Zu Rahners Friihwerk vgl. GRUMME,
«Noch ist die Trine nicht weggewischt von jeglichem Angesicht», 15-47 (s. Anm. 60).



Alterititstheoretische Erfahrung? 79

Selbstoffenbarung zu betonen. So gelangt Rahner zu seinem Verstindnis
von Offenbarung als ein Gott selbst als unbedingte Liebe schenkendes
Freiheitsgeschehen, in dem «der Geber in sich selber die Gabe» ist.*

In doppelter Modalitit ist dem Menschen diese Selbstmitteilung ge-
geben: als freies, dialogisches Angebot und als in der Kraft dieses Ange-
botes zu Heil odet Unheil Angenommenes oder Abgelehntes. Sie bildet,
wie Rahner unter Aufnahme existentialontologischer Begrifflichkeit sa-
gen kann, ein «ibernatiirliches Existential»®!. Dieses li3t den Menschen
«sich im Ziel (durch die Selbstmitteilung Gottes) auf das Ziel hin (die vi-
sio beatifica)» bewegen.?? Der Mensch steht dauernd unter dem befrei-
enden wie herausfordernden Anruf Gottes, in dem Gott mit seinem Wil-
len und seiner Liebe sich selbst als das Heil der Menschen und der Welt
offenbart. Im tbernatirlichen Existential jedes Menschen ist fiir Rahner
insofern «schon eine Geoffenbartheit Gottes durch gnadenhafte Selbst-
mitteilung gegeben»®, so dall «eigentlich das Ganze der christlichen Glau-
bensbotschaft in einet transzendentalen Erfahrungy da ist.** Deshalb
nennt er diese transzendentale Erfahrung «transzendentale Offenba-
rung»®.

Seine geschichtlich situierte Anthropologie soll dabei fiir Rahner die
geschichtliche Grundsignatur des Offenbarungsgeschehens gewihrlei-
sten. Der leibgeistige Mensch aktuiert die transzendentale Gegebenheit
Gottes nur in kategorialer Vermittlung. Insofern sich transzendental
Gottes dialogische Liebe ereignishaft und frei schenkt, hat die transzen-
dentale Gegenwart Gottes im Ubernattrlichen Existential selbst eine Ge-
schichte, wie umgekehrt die Geschichte in ihrem Kern selber «das Ereig-
nis dieser Transzendenz ist»®. Infolgedessen wird insgesamt die mensch-

8 RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 126 (s. Anm. 75); vgl. ebd., 174. Zur
Selbstmitteilung als Mitte Rahnerscher Theologie SIEBENROCK, Gnade als Herz der
Welt, 34—71 (s. Anm. 60); SIEBENROCK, Karl Rahner in der Diskussion (s. Anm. 59);
vgl. SCHWERTFEGER, Nikolaus, Gnade und Welt. Zum Grundgefiige von Karl Rahners
Theorie des «anonymen Christen». Freiburg i.Br. 1982, 164£f. (FthSt 123).

81 RAHNER, Schriften zur Theologie I 328.

8 DERS., Grundkurs des Glaubens, 136 (s. Anm. 75). Zur Kritik am Ubernatiitli-
chen Existential vgl. RAFFELT/VERWEYEN, Karl Rahner, 17-72 (s. Anm. 56); PROP-
PER, Erlosungsglaube und Freiheitsgeschichte, 269ff. (s. Anm. 74); MIGGELBRINK,
Ekstatische Gottesliebe im titigen Weltbezug, 132-163 (s. Anm. 60); RULANDS, Paul,
Der Mensch unter dem Anspruch der Gnade. Das Ubernatiitliche Existential und detr
Begriff der Natura pura bei Karl Rahner. Innsbruck 2000, 15£f. (IST 54).

85 RAHNER, Karl, Bemerkungen zum Begriff der Offenbarung, in: DERS./RATZIN-
GER, J., Offenbarung und Uberlieferung. Freiburg 1965, 17 (QD 25).

8 RAHNER, Schriften zur Theologie IX 122,

8 DERS., Grundkurs des Glaubens, 175 (s. Anm. 75).

% Ebd., 146.



80 Alterititstheoretische Erfahrung?

liche Geschichte der Selbstauslegung der transzendentalen Offenbarung
zur Offenbarungsgeschichte. Rahner nennt diesen geschichtlichen As-
pekt «kategoriale» Offenbarung.®” Gegen eine geschichtslose, verinner-
lichte Interpretation des Offenbarungsgeschehens denkt Rahner damit
beide Aspekte als untrennbare, sich gegenseitig bedingende Momente der
«einen Offenbarung und ihrer einen Geschichte»®.

In Rahners Konzeption von Erfahrung sind also Transzendentalitit
und Geschichte aufs engste zueinander gebracht. Gott begegnet in krea-
turlicher Vermittlung, im konkreten Anruf durch den Nichsten.® Inso-
fern sich die Offenbarung im heilschaffenden Glauben des die Offenba-
rung horenden Menschen geschichtlich verobjektiviert, sind fir Rahner
folglich Heils- und Offenbarungsgeschichte sowie die Weltgeschichte ins-
gesamt «koexistent und koextensiv»’’. Geschichte ist der Ort der Gottes-
erfahrung und Gottesbegegnung. Wie sich zeigt, ist Rahners Erfahrungs-
begriff also geschichtlich wie interkommunikativ-praktisch qualifiziert.

Indessen stellt sich die bereits in Rusters Formalismusvorwurf re-
klamierte Frage, wie denn der Mensch die Qualitit seiner jeweiligen Er-
fahrungen mit Gott Giberhaupt unterscheiden kann. Rahner versucht dies
zu kliren im Lichte des die Offenbarungsgeschichte innerlich dynamisie-
renden Telos und gelangt damit zur christozentrischen Tiefenstruktur sei-
ner Offenbarungstheologie. Wenn nach Jingel Gotteserfahrung eine
«Erfahrung mit der Erfahrungy ist’!, dann ist mit dem Inkarnationsge-
danken ein letztes Unterscheidungskriterium im Erfahrungsbegriff gege-
ben. Der qualitativ untiberbietbar gelungene Kulminationspunkt der Of-
fenbarungsgeschichte liegt in der hypostatischen Union zwischen gottli-
chem Logos und menschlicher Geistnatur in Jesus Christus. Deshalb
liegt auch nur in diesem Christusereignis fiir Rahner die einzige wirkliche
Zisur der kategorialen Heils- und Offenbarungsgeschichte.”> Die Ge-
schichte bewegt sich nun in ihrer Offenheit «innerhalb der geschichtlich
erfolgten Zusage eines absoluten Heilesy, einer Zusage, die die «Ambi-
valenz der Freiheit der Welt zu Heil oder Unbheil siegreich von Gott her
Ubergreift.»” Sie spielt deshalb als letzter Maf3stab in die Erfahrung hin-
ein und wird mit dieser christologischen Qualifizierung zu dem besagten
Unterscheidungskriterium der Erfahrung.

8 Ebd., 175.

8 DERS., Bemerkungen zum Begriff der Offenbarung, 15 (s. Anm. 83).
8 DERS., Grundkurs des Glaubens, 176 (s. Anm. 75).

% Ebd., 157.

1 JUNGEL, Unterwegs zur Sache, 132 (s. Anm. 39).

92 RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 171 (s. Anm. 75).

%3 DERS., Schriften zur Theologie XIII 162.



Alterititstheoretische Erfahrung? 81

Diese christologische Tiefenstruktur des Erfahrungsbegriffs begriin-
det die Ernsthaftigkeit und Dringlichkeit der Erfahrungen, wie dies Rah-
ner insbesondere mit seiner im Horizont von Mt 25 sowie im Lichte der
ignatianischen Logik der Gottesbegegnung im Alltag entwickelten These
der Einheit von Gottes- und Nichstenliebe markiert. Die sich zwischen-
menschlich zutragende Erfahrung des Anderen ist der Ruf in die je kon-
krete unbedingte Verantwortung.”* Wenn David Berger dies als Vertei-
lung der Gnade «nach dem GieBkannenprinzip» qualifiziert®, markiert
dafl nicht nur jene subjektlose, sachontologisch-verdinglichte Gnaden-
theologie neuscholastischer Prigung, die Rahners in Kategorien der Frei-
heit artikulierte Theologie der Selbstmitteilung uberwinden wollte. Sie
verrit Uberdies die tiefgreifende Ahnungslosigkeit von jener Dramatik,
die Rahner in die subjekthafte Existenz des Menschen in seinen Erfah-
rungen vor Gott eintrigt.

V. Ein kritisch-dynamischer Erfabrungsbegriff im transzendentalen Gestus
Rabners Erfabrungsbegriff in der Kritik

Edward Schillebeeckx hat das Problematische bei Rahners transzenden-
taltheologischem Erfahrungsbegriff in dessen idealistischer Ableitung
der Erfahrung und des Glaubens aus einer vorgingigen Metaphysik ge-
sehen. In Korrespondenz mit der gesamten philosophischen Linie von
Schelling, Hegel bis zu Hermes und deren Anliegen einer philosophi-
schen Glaubensbegriindung befrage Rahner die christliche Tradition dat-
auf, was «wunderbar zu dem paBt, was metaphysisch tiber die Erfahrung
entwickelt worden ist».”® In dhnlicher Stof3richtung sehen unter Aktuali-
sierung des Alterititsdenkens von Emmanuel Levinas Josef Wohlmuth,
Thomas Freyer sowie Erwin Dirscherl in der transzendentaltheologi-
schen Konzeptualiserung von Erfahrung zutiefst problematische und
selbst durch Rahners «gnadentheologische Korrektur» keineswegs verin-
derte Denkkategorien am Werke”’, die gerade die Wiirde individueller
Freiheit, die Andersheit des Anderen, die Kontingenz der Geschichte

9% Vgl. TAFFERNER, Andrea, Gottes- und Nichstenliebe in der deutschsprachigen
Theologie des 20. Jahrhunderts. Innsbruck-Wien 1992, 200-228 (ITS 37).

% BERGER, Natur und Gnade, 322 (s. Anm. 20).

% SCHILLEBEECKX, Edward, Tradition und Erfahrung. Von der Korrelation zur
kritischen Interrelation. Hans-Georg Ziebertz im Gesprich mit Edward Schillebeeckx
anliBlich dessen 80. Geburtstag am 12. November, in: Ka#B/ 119 (1994) 758.

97 WOHLMUTH, Josef, «Gott — das letzte Wort vor dem Verstummen. Gotteserfah-
rung bei Karl Rahner und Emmanuel Levinas», in: WENZLER, Ludwig (Hg.), Die
Stimme in den Stimmen. Diisseldorf 1992, 56.



82 Alterititstheoretische Erfahrung?

sowie die Transzendenz Gottes untergraben. Zwar durch den Analogie-
gedanken vor ungebrochenem Idealismus geschiitzt, beruhe die Trans-
zendentaltheologie auf der metaphysischen Identitit von Sein und Den-
ken. Deshalb favorisiere Rahner im strikten Gegensatz zu Levinas’ Kon-
zept einer «(authentischen) Transzendenz Jenseits des Seins» das Kon-
zept einer vom transzendentalen Subjekt her entworfenen «(analogen)
Transzendenz innerhalb des Seins».”® Rahner bejahe Pluralitit daher nur
insoweit, wie sie von diesem letzten Einheitshorizont seines Totalitits-
denkens umfaf3t und konstituiert werde. Rahner kénne Gott «prinzipiell
ohne den Anderen denken»”, insofern er ihn in der individuell verinner-
lichten Ekstase des subjektiven Vorgriffs thematisiere anstatt wie Le-
vinas in der liebenden Antwort auf das unbedingte Angegangensein des
Ich durch die ethische Nétigung des Anderen. Denn Rahners transzen-
dentaler Erfahrungsbegriff hypostasiere ein autonomes, intentionales,
vom Primat der Erkenntnis geleitetes Subjekt transzendentaler Erfah-
rung, welches Gott in der welt- und geschichtslosen Besinnung auf seine
apriorische Transzendentalitit finden kénne und den Anderen vermittels
dieser tendenziell egologischen Herrschaftsvernunft im Zirkel von Per-
son und Natur zum Medium subjekthafter Selbstvermittlung erniedti-
ge.!® J.B. Metz hatte in dieser Richtung bereits vor der transzendentalem
Denken innewohnenden Tendenz gewarnt, geschichtliche Erfahrung
durch transzendentale Vorwegnahmen zu untetlaufen'®!, und Rahners
Erfahrungsbegriff insgesamt attestiert, ohne Alterititstheorem konzipiert
zu sein.!%?

Insofern Rahners transzendentaler Erfahrungsbegriff nach Georg
Baudler die «Theologie fiir die konkrete Lebenserfahrung des gegenwir-

% FREYER, Thomas, Zeit — Kontinuitit und Unterbrechung. Studien zu Karl
Barth, Wolfhart Pannenberg und Karl Rahner. Wirzburg 1993, 476 (BdSt 13). Nach
Freyer sympathisiere Rahner «mit der Axiomatik eines (gemiBigten) Identititsden-
kens»: ebd. 347; vgl. ebd. 390.462f.

9 WOHLMUTH, Gott — das letzte Wort vor dem Verstummen, 71 (s. Anm. 97).

100 Vol. FREYER, Zeit — Kontinuitit und Unterbrechung, 436ff (s. Anm. 98);
DIRSCHERL, Erwin, Die Bedeutung der Nihe Gottes. Ein Gesprich mit Karl Rahner
und Emmanuel Levinas. Wirzburg 1996, 102ff. (BdSt 22).

i Vgl. Metz’ Rede vom «theologischen Zauberkreis» und «gnadentheologischen
Idealismus»: METZ, Johann Baptist, «Karl Rahners Ringen um die theologische Ehre
des Menschen», in: RAFFELT, Albert (Hg.), Karl Rahner in Erinnerung. Diusseldorf
1994, 78; DERS., Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen
Fundamentaltheologie. Mainz 1984, 143ff.; NEUHAUS, Transzendentale Erfahrung als
Geschichtsverlust (s. Anm. 62).

102 METZ, Johann Baptist, Vorwort, in: Gutiérrez, Gustavo, Theologie der Befrei-

ung. Mit der neuen Einleitung des Autors und einem Vorwort von Johann Baptist
Metz. Mainz 191992, 11.



Alteritatstheoretische Erfahrung? 83

tig lebenden Menschen assimilierbar werden» 1if3t, indem sie die christli-
che Uberlieferung «dialogisch» mit der menschlichen Lebenssituation
vermittelt!®®, mul} sie sich fragen lassen, ob sie nicht zu leichtfertig das
Fremde, das Nichtassimilierbare, Irritierende, kurzum: die nichtkorre-
lierbare Alteritit Uberspielt. Wire Rahners Erfahrungsbegriff in dem von
Georg Baudler unterstellten Malle dialogisch strukturiert im Sinne ledig-
lich einer hin- und herschwingenden Wechselseitigkeit von subjektiver
Erfahrung und Offenbarung, oder allgemeiner formuliert: von Subjekt
und Objekt, stinde sie sehr wohl in der von Ulrike Greiner beschwore-
nen Aporie einer Verschmelzungshermeneutik.

Von seiner Theologie des Hl. Geheimnisses her bricht freilich Rah-
ner die totalisierende Dynamik der Vernunft. In Kategorien der Freiheit
artikuliert, fragt seine Transzendentaltheologie nicht im Sinne Kants nach
den notwendigen allgemeinen, sondern nach den schon konkreten, ge-
schichtlichen, vom Ereignis des absoluten Heilswillens angebotshaft ge-
tragenen Voraussetzungen geschichtlicher Erfahrung im Subjekt. Jenseits
eines transzendentalen Apriorismus vermag er auf diese Weise Sinn und
Bedeutung der Offenbarung fiir das Subjekt aufzuweisen. Er kann
Alteritit wahren, ohne im Unterschied postmoderner Erfahrungskon-
zeptionen aufzuhoren, sie denkerisch ausweisen zu kénnen.!™* Nach Rah-
ners geheimnistheologisch fundierter Transzendentaltheologie erlangt die
Vernunft ihre Vollendung nicht im universalen erkennenden Vorgriff,
sondern in der jede Erkenntnis nochmals iberformenden Liebe zum Ge-
heimnis Gottes.!®® Gegen alle metaphysischen Vergegenstindlichungs-
tendenzen, die Gott nur noch als «Gott des fixen Begriffs» und damit als
Gotzen vorstellen!® wird Rahners Seinsdenken nicht von einer sich
selbst durchsichtigen Erstphilosophie aus entworfen, sondern ist zu
verstehen als jenes «geheimnisvolle Ereignis, in dem die ersten MaBstibe
als die unme@3baren sich selber zeigen und der Mensch sich als der ge-
messene weil.»'% Das hier mitschwingende Wahrheitskonzept ist das ei-
ner Wahrheit, das nicht vom Menschen konstruiert oder nur dsthetisch
wahrzunehmen wire. Sie Uberfillt vielmehr den Menschen von Gott her,

103 BAUDLER, Georg, «Gottliche Gnade und menschliches Leben. Religionspida-
gogische Aspekte der Offenbarungs- und Gnadentheologie», in: VORGRIMLER, Her-
bert (Hg.), Wagnis Theologie. Erfahrungen mit der Theologie Karl Rahners (=FS fiir
Karl Rahner). Freiburg i.Br. 1979, 43.

104 Vgl. SILLER, Hermann Pius, Art. «Rahner, Karly, in: LexRP 2 (2001), 1584f.

103 Vgl. MIGGELBRINK, Ekstatische Gottesliebe im titigen Weltbezug, 65-74 (s.
Anm. 60).

106 R AHNER, Karl, Eintibung priesterlicher Existenz. Freiburg i.Br. 1970, 23.

197 DERS., Schriften zur Theologie IV 72.



84 Alteritatstheoretische Erfahrung?

befreit den Menschen und weist ihn auf den Weg. Ein solches Denken
ist und bleibt «im Anfang rezeptiv»!®, ohne indessen aufzuhéren, Den-
ken zu sein und Erfahrung verninftig ausweisen zu kénnen. Im Gegen-
satz zu der ihm unterstellten Transzendenzvergessenheit besteht Rahners
Sprengung des universalistischen Totalititsdenkens auf dem «Helldunkel
der Ontologie», welche die Andersheit Gottes zu wahren weif3.!%”

Der Ertrag fiir unsere Suche nach einem theologischen Erfahrungs-
begriff liegt damit auf der Hand. Durch die gnadenhafte Er6ffnung der
Erfahrung ins Hl. Geheimnis hinein, die den Menschen nur im — auch
anonymen — Absprung der Liebe und des Gebets zu sich kommen 1af3t,
wird das Modell einer formalen Wechselseitigkeit durchbrochen. Trotz
aller emphatischen Riickbindung des Glaubens an die Erfahrung sind
beide deshalb nie zur Deckung zu bringen. Mehr noch: Glaube geschieht
oft «gegen alle Erfahrung»!''%. Der Mittelpunkt menschlichen Daseins in
Gott «st uns, unserer unmittelbaren Erfahrung, unserem Genuf3 ent-
ruckt»!!'!) so dal die Erfahrung, ja selbst noch die Glaubenserfahrung
niemals MafB3stab fir das Leben der Christen und die Qualitit des Glau-
bens sein kénnen. Es gibt zum Glauben filhrende Erfahrungen. Glaube
und Erfahrung «bedingen sich gegenseitign. Doch miissen diese Erfah-
rungen glaubend tbernommen und praktisch ratifiziert werden. Denn
«nur der Glaubende macht die Erfahrung und, indem er sie macht, glaubt
er»!1? Eine Erfahrungskonzeption, die Glaube und Erfahrung in ein stat-
res Schema formaler Wechselseitigkeit brichte, finde also selbst Rahners
Widerspruch.

Dort, wo in der Betonung der Asymmetrie des Dialogs und inmitten
der herausgearbeiteten Primordialitit der Alteritit die Bedeutung dieser
Erfahrung fir das Subjekt und das Sichaufgegebensein des Subjekts in
dessen Konfrontiertsein mit fremder Erfahrung zuriickgedringt zu wer-
den droht, dort, wo mehr vom Ereignis des Anderen und der sich ereig-
nenden Wirklichkeit her gedacht wird, dort wire eine solche transzen-

108 SIEBENROCK, Gnade als Herz der Welt, 62 (s. Anm. 60). Der hier anklingende
Analogiebegriff fillt nicht mit dem etwa aus der Perspektive Barths oder Levinas’ ab-
gelehnten Analogieverstindnis zusammen. Analogie meint aus mystischer Erfahrung
heraus jenes urspriingliche, nicht ableitbare oder synthetisierbare ereignishafte Ver-
hiltnis zwischen gestufter Endlichkeit, dem kreatiirlichen Subjekt und dem unverfiig-
baren Absoluten Geheimnis Gottes; vgl. RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 80 (s.
Anm. 75).

109 RAHNER, Schriften zur Theologie IV 79.

110 DERS., Karl, Gebete des Lebens (hrsg. von A. RAFFELT, Einfithrung von K.
Lehmann). Freiburg i.Br. 1993, 95.

"1 DERSs., Einiibung priesterlicher Existenz, 109 (s. Anm. 106).

112 DERS., Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch. Miinchen 1965, 149.



Alterititstheoretische Erfahrung? 85

dentale Reflexion einer bereits von Alteritit angegangenen Vernunft un-
verzichtbar. Durch sie 1iBt sich iberhaupt der Geltungsgrund, der Ge-
schenk-, Befreiungs-, Verpflichtungs-, ja mdglicherweise auch der unbe-
dingte Heilscharakter geschichtlicher Erfahrungen fir das Subjekt ver-
deutlichen und die Méglichkeit verstindlich machen, dal3 eine Erfahrung
nicht zuletzt auch von Fremdheit gemacht werden kann, ohne sie zu de-
potenzieren oder den Menschen zu tbergehen. In der Erfahrung ist der
Mensch mit einer unbedingten Andetsheit konfrontiert, ohne daf} diese
Erfahrung je abschlieBend zu machen oder zu thematisieren wire. Von
Rahners Theologie des Geheimnisses her wird in den Erfahrungsbegriff
eine Dynamik eingetragen, die wegen dieser UnabschlieBbarkeit jede re-
ziproke Dialogik sprengt, ohne dabei einem fideistischen oder einem
subjektlos-heteronomen Reduktionismus zu unterliegen. Deshalb kénnte
man die in Rahners Erfahrungsbegriff angezielte Erfahrung mit Knut
Wenzel als eine «Anti-Erfahrungy, eine «Hohlform der Erfahrung» be-
zeichnen!®, wenn man eine Hermeneutik der Selbstprisenz des Subjekts
als Kategorialisierung der Erfahrung zugrunde legt.!'* Denn im Gegen-
satz zu einem im Horizont des intentionalen, schlieBlich alles bewilti-
genden Zugriff des Subjekts angelegten Erfahrungsbegriff zielt der alte-
rititstheoretische Erfahrungsbegriff auf eine in der Liebe gewonnene Er-
fahrung. In dieser erfihrt sich das Selbst «als aufbrechendes, loslassen-
des, ausstromendes, entleerendes, sich vetlassendes, Abschied nehmen-
des Selbst, das nicht mehr bei sich ist, sondern beim Anderen, das nicht
es selbst ist, indem und solange es mit sich selbst an sich hilt und bei
sich bleibt, sondern das es selbst zu werden hofft und vertraut, indem es
von sich 148t und sich beim Anderen (als dieser Andere) findet.»!!®
Uberdies bindet Rahner das Subjekt der Erfahrung durch die Einheit
von theoretischer und praktischer Vernunft konstitutiv ein in das Ge-
schehen von Erfahrung, wobei die christozentrische Tiefenstruktur zu-
gleich entgegen dem skizzierten Formalismusverdacht prizise Kriterien
in den Erfahrungsbegriff einbringt. Seine heilsgeschichtliche Christo-
zentrik entfaltet vor dem Hintergrund seiner Geheimnistheologie einen
normativen Begriff der Religion, der als innertheologische Religionskritik
aus dem Erbe der Propheten heraus bis zu Dietrich Bonhoeffer und Katl

13 WENZEL, Knut, Sakramentales Selbst. Der Mensch als Zeichen des Heils. Frei-
burg i.Br. 2003, 339.

114 Fiir diese Hermeneutik ist mit «Erfahrungy «die Fiille der einstrémenden, berei-
chernden, angeeigneten, verarbeiteten, einverleibten und in jedem Fall, mégen sie nun
positiv oder negativ ausfallen, das erfahrende Selbst bestitigenden Ereignisse ge-
meint»: ebd.

115 Ebd.



86 Alterititstheoretische Erfahrung?

Barth legitime und illegitime Formen unterscheidet.!'® Statt einer billigen
Anpassung der Gottesrede an den Zeitgeist, statt einer Plausibilisierung
der Gottesbotschaft durch deren anthropologische oder gar religions-
formige Reduktion fihrt Rahners Erfahrungsbegriff den christologisch
angeschirften Gottesgedanken tiber den Geheimnisbegriff als kritisches
Kriterium mit sich.

Im Widerspruch zum Vorwurf einer erfahrungsbegrifflich begriin-
deten Verschmelzungshermeneutik legt Rahner einen Begriff von Erfah-
rung vor, der im Horizont einer vernehmenden Vernunft aus dem Blick-
winkel des Subjekts auf die vorgingigen geschichtlichen Erfahrungen re-
flektiert. Erfahrung ist nie ganz vom Horer des Wortes verstehend anzu-
eignen, sondern verweist ihn in seiner Erkenntnis und Freiheit in das HL
Geheimnis selber. Greiners Verdacht eines monologischen Erfahrungs-
begriffs dirfte sich am wenigsten auf Rahners Position beziechen lassen.
Sein Erfahrungsbegriff sprengt jede Reflexion der Erfahrung in Kate-
gorien der Dialogik und der Wechselseitigkeit, wie dies Levinas bei Bu-
ber diagnostiziert. Im Lichte des Geheimnisgedankens wird in Rahners
Konzeption die Erfahrung vom Nicht-Ich er6ffnet, das begrifflich je stets
uneinholbar bleibt und die Erfahrung vom Absoluten Geheimnis her auf
dieses Absolute Geheimnis hin je neu dynamisiert. Dies trigt in den Er-
fahrungsbegriff eine konstitutionelle UnabschlieBbarkeit ein. Rahners
transzendentaler Erfahrungsbegriff enthillt so seine zutiefst kritisch-dy-
namische Struktur und wire damit als kritisch-dynamischer Erfahrungs-
begriff in transzendentalem Gestus zu bezeichnen.

Gleichwohl bleibt Rahners Ansatz dabei hinsichtlich der Geschichte
und der konkreten Ausfaltung der Intersubjektivitit von letzten Aporien
nicht frei. Bei aller zunehmenden Wirdigung von Intersubjektivitit und
der Abhingigkeit des Subjekts vom Zuspruch und der Herausforderung
durch den Anderen bleibt in der Spur ignatianischen Denkens die Vor-
ordnung des Subjekts und darum der Primat transzendentaler Herme-
neutik, der es vor allem um den Heilsvollzug des ekstatischen Subjekts
vor dem géttlichen Geheimnis geht. Demgegeniiber treten die konkrete
Abhingigkeit des Subjekts vom Anderen in dessen konkreter Situation
und dessen Ansprichen an das Subjekt und vor allem der Einbruch des
Anderen in die Erfahrung doch eher zuriick!’’, ohne gleichwohl fiir jene

116 ygl. RAHNER, Karl, Art. «Der theol.(-normative) Begriff der R(eligion)», in:
HTTL 6, 212-213.

17 Zu detaillierten Analysen vgl. SCHWERTFEGER, Gnade und Welt, 355ff. (s. Anm.
80); TAFFERNER, Gottes- und Nichstenliebe in der deutschsprachigen Theologie des
20. Jahrhunderts, 223-229 (s. Anm. 94); GRUMME, «Noch ist die Trine nicht wegge-
wischt von jeglichem Angesicht», 252ff.541-548.567££.596£f. (s. Anm. 66).



Alterititstheoretische Erfahrung? 87

egologische Herrschaftsvernunft eines autonomen Subjekts zu optieren,
wie ihm etwa von Thomas Freyer unterstellt wird.!'’® Auch wenn diese
Defizite nicht, wie die eingangs erwahnten Kritiker meinen, aus einer
quasiidealistischen Tendenz seines Denkens resultieren, sondern viel-
mehr Rahners grenzenlosem Vertrauen auf einen immer schon trans-
zendental wirksamen universalen Heilswillen Gottes Ausdruck geben,
sich in kreatiirlicher Vermittlung in die letztlich nur zu diesem Zweck
geschaffene Welt als Liebe hineinzudringen:'? Es bleibt das Problem, an
diesem Punkt der Alteritit im Erfahrungsbegriff nicht hinreichend zu
entsprechen. So sehr Rahners kritisch-dynamischer Erfahrungsbegriff in
transzendentalem Gestus hinsichtlich der Ausweisbarkeit, Wahrheit und
Kommunikabilitit von Alteritit im Erfahrungsgeschehen bleibende Be-
deutung besitzt, kommt er hinsichtlich der Méglichkeit, Differenz hin-
reichend zu konzipieren, an eine Grenze.

Wire nicht hier Rahners Ansatz weiterzudenken im Hinblick auf ei-
nen Erfahrungsbegriff, der die Alteritit gegeniiber einer ungebrochenen
Subjektzentrierung stark macht und das Ankommenkdnnen dieser Alte-
ritdit im Subjekt mitbedenkt? Es gilt, so der im folgenden in hochst skiz-
zenhafter Form verfolgte Versuch, einen alterititstheoretischen Erfah-
rungsbegriff zu entfalten, der sich im Horizont einer bereits von Alteritat
je vorgingig eroffneten und dynamisierten Dialogik artikuliert, die hier
«asymmetrisch strukturierte Dialogizitit» genannt werden soll.

V1. Konturen eines alteritatstheoretischen Erfabrungsbegriffs

Saskia Wendel hat mit grofler Plausibilitit das Konzept einer strengen
Reziprozitit in der Beziehung von Ich und Anderem gerade gegen die
Gefahren ins Feld gefiihrt, wie sie von einer radikalen Asymmetrie in
dieser Beziechung her drohen.' Aus der Perspektive des Subjekts ge-
dacht, bestehen im Falle einer Objektzentrierung der Subjekt-Objekt-Be-
ziehung uniiberwindbare Schwierigkeiten insbesondere in einer inhiren-
ten Heteronomietendenz sowie in der Kommunikabilitat von Objekt und
Subjekt. Namentlich am Alterititsdenken von Levinas kann die Plausibi-
litit dieser Kritik an einer solchen Subjektlosigkeit nachgewiesen wer-

8 RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 67 (s. Anm. 75).

119 74 niheren Begrindungen GRUMME, «Noch ist die Trine nicht weggewischt
von jeglichem Angesicht», 557f. (s. Anm. 66); STOLINA, Die Theologie Karl Rahners:
Inkarnatorische Spiritualitit, 125-128 (s. Anm. 56).

12 Vgl. WENDEL, Saskia, Affektiv und inkarniert. Ansitze Deutscher Mystik als
subjekttheoretische Herausforderung. Regensburg 2002, 298-303 (ratio fidei 15).



88 Alterititstheoretische Erfahrung?

den.'”! Aus der Objektperspektive gedacht wiirde eine ungebrochene Sub-
jektzentrierung all jene Marginalisierungen des Nicht-Ichs herauffihren,
wie sie Saskia Wendel als vehemente Verfechterin eines — wenn auch bei
ihr phinomenologisch zugespitzten — transzendentalen Denkens selber
beklagt.!??

Dementsprechend hilt auch das hier vertretene Konzept einer
asymmetrisch grundierten Dialogizitit dezidiert an der Wechselseitigkeit,
also eben an der Dialogizitit der Beziehung von Subjekt und Objekt fest.
Es ist gerade diese Wechselseitigkeit, die das Ich vor einem hypertro-
phen Solipsismus und einer objektvergessenen subjektivistischen Ge-
schichtslosigkeit bewahrt oder das Objekt in eine Ferne riickt, durch die
es nicht mehr kommunikabel sein kann und deren Nihe sich als eine ge-
waltférmige Heteronomie entfaltet. Gerade die Wechselseitigkeit ge-
wihrleistet die Eigenstindigkeit von Ich und Du, von Subjekt und Ob-
jekt.'?® Dabei rezipiert das Konzept der asymmetrisch grundierten Dialo-
gizitit Einsichten von so divergierenden Denkern wie Franz Rosenzweig
oder auch Theodor W. Adorno.'** Zudem rekurriert dieses Konzept auf
Elemente transzendentalen Denkens. Es wire transzendental im Sinne
einer kritischen Reflexion der Erfahrung jenes Bewulltseins, «das seine
Transzendentalitit in der Erfahrung der Transzendenz begriindet weill.»'#

121 Vol. ebd., 298-303; RICOEUR, Paul, Das Selbst als ein Anderer. Miinchen 1996,
408; SPLETT, J6rg, Gotteserfahrung im Antlitz des Anderen? Im Gesprich mit Emma-
nuel Levinas, in: MThZ 1 (1994), 59ff.; GRUMME, B., Was ist der Mensch ohne den
Anderen? Uberlegungen zur theologischen Debatte um das Subjekt, in: FZPhTh 45
(1998) 520-522.

122 Vgl. WENDEL, Affektiv und inkarniert, 292-203 (s. Anm. 120).

123 Zu dialogischen Subjekttheorien vgl. die Rekonstruktion bei SATTLER, Doro-
thea, Beziehungsdenken in der Erlésungslehre. Bedeutung und Grenzen. Freiburg i.Br.
1997, 266-299.

e Vgl. ROSENZWEIG, Franz, Der Stern der Erlésung. Mit einer Einfithrung von
R. Mayer und einer Gedenkrede von G. Scholem. Frankfurt/M. 1990; ADORNO,
Theodor W., Negative Dialektik. Frankfurt/M. 1990, 184-187.339.

125 7 AK, Adam, Vom reinen Denken zut Sprachvernunft. Uber die Grundmotive
der Offenbarungsphilosophie Franz Rosenzweigs. Stuttgart u.a. 1987, 160. Der Refe-
renzrahmen dieser Arbeit verbietet eine detaillierte Auseinandersetzung mit dem An-
satz Richard Schaefflers. Durchaus auch von Rosenzweig bewegt und inspiriert von
Traditionen dialogischen wie transzendentalphilosophischen Denkens, kommt Schaeff-
ler zu einem Konzept schwachen transzendentalen Denkens und dementsprechend zu
einem hermeneutisch gebrochenen Begriff von transzendentaler Erfahrung: vgl.
SCHAEFFLER, Richard, «Die transzendentale Reflexion und die «Geschichte Gottes mit
dem Menschen) oder: Er6ffnet die transzendentale Reflexion einen Zugang zum Ver-
stindnis derjenigen Geschichte, von der der Glaube spricht?», in: KRUCK, Georg (Hg.),
Gottesglaube — Gotteserfahrung — Gotteserkenntnis. Begrindungsformen religiéser



Alteritatstheoretische Erfahrung? 89

Solange diese im Horizont einer je schon von Geschichte angegangenen,
in diesem Sinne hermeneutisch gebrochenen subjekthaften Vernunft ent-
faltet werden, bleiben diese Elemente im Interesse der subjektiven wie
interkommunikativen Ausweisbarkeit von Sinn und Geltungsgriinden der
Etfahrung des Nicht-Ich mit dessen Anspriichen an das Ich, und eben
genau damit fiir die Dialogik von Subjekt und Objekt unverzichtbar.
Dies jedenfalls sollte in der Auseinandersetzung mit Rahners Transzen-
dentaltheologie deutlich geworden sein.

Andererseits stellt Bernhard Casper gegentiber einer streng rezipro-
ken Dialogizitit unter Ruckgriff auf Levinas in zeittheoretischen Be-
griffskategorien die kritisch-herausfordernde, korrektivische Wucht der
uneinholbaren Fremdheit des begegnenden Anderen fiir das Subjekt her-
aus. Alteritit kann in Dialogik nicht aufgehen.!?

Rosenzweigs Dialogik bietet eine Moglichkeit, die Einsichten der
Begegnungsphilosophie in die Bedeutung der Dialogik zu bewahren, oh-
ne deren Apotrien zu unterliegen. Im Widerspruch zur Dialogik Bubers
bricht Rosenzweig durch die primordiale Vorordnung des Anderen im
Dialog mit der strengen Wechselseitigkeit der Dialogik. Erfahrung wird
von Andersheit je vorgingig gestiftet, so sehr sie auch vom Ich erfahren
und angeeignet werden muf3. Diese Vorordnung des Du vor dem Ich gibt
dem Dialog eine asymmetrische Struktur. Die reziproke Dialogik basiert
auf einer Asymmetrie, die ihr je schon als begriindende, initiierende Tie-
fenstruktur zu Grunde liegt. Die Asymmetrie setzt folglich die Dialogik
keinesfalls aufler Kraft, desavouiert, marginalisiert oder negiert sie. Dies
unterscheidet sie von Levinas.'?” Sie trigt jedoch in die Dialogik eine kon-
stitutive Unabgeschlossenheit ein, eine unauslotbare Tiefe, eine offene,
nie zu schlieBende Flanke. Immer durchwirkt die Wechselseitigkeit ein
fortwihrendes Eroffnetsein von einer Alteritidt her und auf ein AuBer-
halb hin, das jedes Innerhalb nochmals aufsprengt. Sie durchwirkt aber
damit zugleich ein Gefille, eine nicht umzukehrende und damit zu be-
schwichtigende, verharmlosende Richtung, die die Vorgingigkeit, die Au-
toritdt und die inmitten aller Prisenz doch uneinholbare Ferne des Ob-

Erfahrung in der Gegenwart. Mainz 2003, 85-108; DERS., Erfahrung als Dialog mit
der Wirklichkeit (s. Anm. 52).

126 Ygl. CASPER, Bernhard, «Denken im Angesicht des Anderen. Zur Einfihrung
in das Denken von Emmanuel Levinasy, in: HENRIX, Hans Hermann (Hg.)., Verant-
wortung fir den Anderen und die Frage nach Gott. Zum Werk von Emmanuel Le-
vinas. Aachen 1984, 28; vgl. CASPER, Religion der Erfahrung. Einfiihrungen in das
Denken Franz Rosenzweigs. Paderborn 2004, 193-205.

27 Vgl. GRUMME, «Noch ist die Trine nicht weggewischt von jeglichem Ange-
sicht», 352-368 (s. Anm. 66); DERS., Was ist der Mensch ohne den Anderen?, 516-523
(s. Anm. 121).



90 Alterititstheoretische Erfahrung?

jekts im Dialog verbiirgt. In dieser asymmetrisch grundierten Dialogizitit
geht Alteritit nie in den vermittelnden Prozessen der Reziprozitit auf,!?

Diese Struktur einer asymmetrischen Dialogizitit begriindet einen
Begriff dialogischer Erfahrung, in der Subjekt und Objekt durchaus in
dialogischer Wechselseitigkeit zueinander stehen. Erfahrung wird zu teil,
wird vom Anderen je vorgingig gestiftet, wird durch den Einbruch des
Anderen er6ffnet. Dieser Einbruch ist weder denkerisch noch durch vor-
hergehende Erfahrung zu erwarten. Zugleich aber geht das Subjekt der
Erfahrung erkenntnistheoretisch, subjekttheoretisch wie praktisch unlés-
bar in den Erfahrungsprozel3 ein. Am Subjekt vorbei gibt es keine Er-
fahrung, allenfalls fliichtige Erlebnisse und Gefiihle.'” Nie darf das Sub-
jekt der Erfahrung tiberspielt werden, nie darf es zum reinen Objekt der
Erfahrung herabgewtirdigt werden, gehéren doch die Erfahrungen zur
Identitat des Subjekts selber. Mit seinen Verstehensvoraussetzungen kon-
stituiert das Subjekt wesentlich die Erfahrung mit. Subjekt und Objekt
vermitteln sich einander in der Erfahrung wechselseitig.

Gleichwohl aber gehen weder das Objekt der Erfahrung, das Nicht-
Ich oder der Andere, noch das Subjekt in dieser Dialogizitit auf. Gewil3
lag eine der wesentlichen Entdeckungen bereits der Dialogphilosophie in
der Anerkennung dieser Irreduzibilitit von Ich und Du, von Subjekt und
Objekt im Dialog. Es gehort wesentlich zur Einsicht in die identitits-
stiftende Kraft der Begegnung fiir das Ich mit dem Du, daf3 die Erfil-
lung der dialogischen Beziehung von Ich und Du zugleich in der «Ak-
zeptation der Anderheit» des Du besteht.!®* Doch wihrend die Dia-
logphilosophie diese Irreduzibilitit durch die «All-Gegenseitigkeit» des
Dialogs von Ich und Du sichern will — und dabei eben problematisch
bleibt!* —, beansprucht der alterititstheoretische Erfahrungsbegtiff sei-
nerseits Subjekt und Objekt als diese selbst und in ihrer wechselseitigen
Dependenz zu sichern. Bei aller Subjektverhaftetheit der Erfahrung, bei
aller dialogisch-kommunikativen Vermitteltheit der Erfahrung gehen Sub-

128 Zu Begriindungen vgl. GRUMME, Religionsférmigkeit als heimliche Pointe der
Korrelationsdidaktik? Zum Erfahrungsbegriff der Korrelationsdidaktik in einer Zeit
gottvergessener Religionsfreudigkeit; in: TAG 1 (2002) 13-29.26-28. Derzeit schlieBe
ich eine Habilitationsschrift ab zum Thema: «Vom Anderen eréffnete Erfahrung. Zur
Grundlegung eines Erfahrungsbegriffs in der Religionspddagogik.

129 Vgl. zu dieser Unterscheidung SCHILLEBEECKX, Menschen, 15ff. (s. Anm. 37);
BIEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 15-31 (s. Anm. 22).

130 BUBER, Martin, Werke Bd. 1: Schriften zur Philosophie. Minchen-Heidelberg
1962, 421; vgl. HABBEL, Thorsten, Der Dritte stort. Emmanuel Levinas — Herausfor-
derung fiir Politische Theologie und Befreiungsphilosophie. Mainz 1994, 46-67;
SATTLER, Beziehungsdenken in der Erlosungslehre, 284-291 (s. Anm. 123).

131 BUBER, Werke Bd. 1: Schriften zur Philosophie, 88 (s. Anm. 130).



Alterititstheoretische Erfahrung? 91

jekt und Objekt fiir den alterititstheoretischen Erfahrungsbegriff nicht
in ihrer wechselseitigen Vermittlung auf. Fiir Henning Luther sprengt die
konkrete Individualitit des Anderen den «egalisierenden Rahmen blof3er
Wechselseitigkeit», auch wenn Luther gerade um des Anderen in seiner
Zerbrechlichkeit, Fremdheit und Not willen die Rede vom Subjekt und
von Individualitat fiir unverzichtbar hialt.!** Das Erfahrungsobjekt kann
nicht durch den erkennenden wie erfahrenden Zugriff des Erfahrungs-
subjekts begrifflich verobjektiviert werden. Jede erfahrene Wirklichkeit
sperrt sich so gegen ihre Assimilation in die Verstehensvoraussetzungen
des Subjekts. Der alterititstheoretische Zugriff 6ffnet auf diese Weise die
Erfahrung ins UnabschlieBbare. Nie kommt die Erfahrung an ihr Ende,
nie 148t sie sich stillstellen. Immer bleibt in der Erfahrung noch etwas zu
erwarten. So gesehen ist mit dem alterititstheoretischen Erfahrungsbe-
griff inmitten aller reflexiven Bemiihungen doch zugleich ein Plidoyer
fir eine begrifflich unverarbeitete Erfahrung verbunden, in der sich ge-
rade nach Zillessen die «Spur des Anderen» wahrnehmbar macht.'® Er-
fahrung ist immer auch Differenzerfahrung.

Von Rosenzweigs Sprachdenken her wire freilich die Sprache als
Moéglichkeitsbedingung einer sich zutragenden Erfahrung einzubringen,
weil sie als das dem Ich und dem Anderen gemeinsame Organon ihrer
Beziehung und ihrer Erkenntnis das Ankommenkénnen des Anderen
und das Héren des Ichs ermoglicht.!?*

Mit dieser Akzentuierung der Alteritit in der Erfahrung ist zugleich
inmitten der Wiirdigung der subjekthaften Verstehensleistungen der Wi-
derfahrnischarakter der Erfahrung eingeschirft. Eine kommunikativ-
dialogische Bestimmung stellt die Wechselseitigkeit von «Erwihltwerden
und Erwihlen, Passion und Aktion in einem» heraus. Denn das «Du be-

132 L UTHER, Henning, Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theolo-
gie des Subjekts. Stuttgart 1992, 81. Fiir Christoph Lienkamp ist in der dialogischen
Philosophie kein Zugang zum fremden Anderen zu finden: vgl. LIENKAMP, Christoph,
Der/die/das Andere bzw. Fremde im sozialphilosophischen Diskurs der Gegenwart.
Eine Herausforderung der theologischen Sozialethik, in: Jabrbuch fiir christliche Sogial-
wissenschaften 35 (1994) 150-166; vgl. auch GREINER, Der Spur des Anderen folgen?,
324ff. (s. Anm. 4).

133 ZILLESSEN, Dietrich, «Elementarisierung theologischer Inhalte oder elementa-
res religiéses Lernen? Ein religionspidagogischer Grundkonflikt», in: HILGER, Georg,
REILLY, George (Hgg.), Religionsunterricht im Abseits? Das Spannungsfeld Jugend —
Schule — Religion. Miinchen 1993, 37. Vgl. LUTHER, Religion und Alltag, 68-73 (s.
Anm. 132).

13% Zu Begriindungen CASPER, Religion der Erfahrung, 143—154 (s. Anm. 126); zur
«Transzendentalitit des Horens», die sich eine «transzendentale Hermeneutik der Spra-

che» voraussetzt, vgl. ZAK, Vom reinen Denken zur Sprachvernunft, 128.117 (s. Anm.
125).



92 Alteritatstheoretische Erfahrung?

gegnet mir. Aber ich trete in die unmittelbare Beziehung mit thm.»!%
Demgegentiber verschirft der alterititstheoretische Erfahrungsbegriff
das Moment der Passion. Aktion und Passion stehen in Wechselbezie-
hung zueinander. So sehr aber das Subjekt sich bemiiht, Erfahrungen zu
machen, Erfahrungen zu erwerben, so sehr dies auch bereits wesentlich
zum Vollzug von Erfahrungen gehort, bleibt doch Erfahrung im letzten
Zueignung. Erfahrung ist die Vergegenwirtigung dessen, was der Mensch
sich nicht geben, was er nicht machen kann. Sie beruht auf der Er6ff-
nung durch eine Alteritit. Insofern diese Er6ffnung damit auch als Ga-
be, als Geschenk verstanden werden kann, dokumentiert dies die An-
schluBBfihigkeit des alterititstheoretischen Erfahrungsbegriffs an die ge-
nannten theologischen Bemiithungen um die reflexive Erdrterung religio-
ser oder christlicher Erfahrungen.

135 BUBER, Werke Bd. 1: Schriften zur Philosophie, 85 (s. Anm. 130).



	Alteritätstheoretische Erfahrung? : Der Beitrag Karl Rahners im Streit um den Erfahrungsbegriff

