
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Alteritätstheoretische Erfahrung? : Der Beitrag Karl Rahners im Streit
um den Erfahrungsbegriff

Autor: Grümme, Bernhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761179

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761179
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bernhard Grümme

Alteritätstheoretische Erfahrung?
Der Beitrag Karl Rahners im Streit um den

Erfahrungsbegriff

Derzeit ist im theologischen Diskurs eine mitunter heftige Auseinandersetzung

um den Erfahrungsbegriff entbrannt. Zwar muß der
Erfahrungsbegriff nach einer Feststellung Hans Georg-Gadamers ohnehin zu
den «unaufgeklärtesten», rätselhaftesten Begriffen schlechthin gezählt
werden.1 Gelegentlich bestreitet man sogar die Univozität des Begriffs
selber.2 Doch die Heftigkeit der gegenwärtigen Diskussionen rührt bis an
die Grundfesten jenes theologischen Denkens, das dezidiert in der
Tradition der Anthropologischen Wende der Theologie steht.

I. Ein alteritätsvergessener Erfahrungsbegriff?

Auf der einen Seite wird aus Sicht eines Alteritätstheorems einem
solchen theologischen Erfahrungsbegriff vorgeworfen, er tendiere letztlich
zu einer subjektzentrierten, alteritätsvergessenen wie geschichtslosen As-

1

GADAMER, Hans-Georg, Wahrheit und Methode. Tübingen 1965, 329; vgl. ähn-
lieh LEHMANN, Karl, Art. «Erfahrung» in: HTTL 2 (1972), 164; KASPER, Walter, Glaube

im Wandel der Geschichte. Mainz 1970, 132. RITTER, Werner H., Glaube und
Erfahrung im religionspädagogischen Kontext. Die Bedeutung von Erfahrung für den
christlichen Glauben im religionspädagogischen Verwendungszusammenhang. Göttingen

1989, 37; vgl. Porzelt mit seinem Versuch einer interdisziplinären Konvergenz von
Religionspädagogik, Systematischer Theologie, Pädagogik, und Literaturwissenschaft:
PORZELT, Burkhard, Jugendüche Intensiverfahrungen. Qualitativ-empirischer Zugang
und religionspädagogische Relevanz. Graz 1999, 3ff.

2 Vgl. MlETH, Dietmar, «Was ist Erfahrung?», in: BETZ, Otto (Hg.), Zugänge zur
religiösen Erfahrung. Düsseldorf 1980, 9-25. Allerdings halte ich anders als Peter Biehl
begriffliche Unterscheidungen jenseits bloßer Heuristik für möglich, vgl. BlEHL, Peter,
«Erfahrungsbezug und Symbolverständnis. Überlegungen zum Vermittlungsproblem in
der Religionspädagogik», in: DERS./BAUDLER, Georg (Hgg.), Erfahrung — Symbol —

Glaube. Grundfragen des Religionsunterrichts. Frankfurt/M. 1980, 43.



62 Alteritätstheoretische Erfahrung?

similation der Erfahrungsobjekte.3 So legt Ulrike Greiner am theologischen

Begriff der Erfahrung die Wurzeln eines neuzeitlich-idealistischen
Erfahrungsbegriffs frei, die auch dort noch wirksam werden, wo die
Erfahrung Gottes als des Anderen zur Sprache gebracht werden soll.
Religiöse Erfahrung sei wie etwa bei Jürgen Werbick eine letztlich in die
«Sinnmitte des AlltagsSubjekts reintegrierte und interpretatorisch
vermittelte» Grunderfahrung.4 Und obschon etwa Edward Schillebeeckx
eine Dialektik von desintegrierender Kontrasterfahrung und reintegrierendem

Interpretationsrahmen herausarbeite, um der Fremdheit und Partiku-
larität von Erfahrung gerecht werden zu können, werde diese Dialektik
dennoch nur als «Umweg zur Rückführung auf den eigentlich-eigenen
Grund des Subjekts sichtbar»5. Indem die Erfahrung als eine in die

Grunderfahrung des Subjekts hinein interpretatorisch integrierte und
vermittelte Erfahrung verstanden werde, zeige der Erfahrungsbegriff seine
innere Nähe zum deutschen Idealismus durch die begriffliche Subsump-
tion des Besonderen unter das Allgemeine. Mit der dort vorausgesetzten
letzten Einheit von Denken und Sein werde auch Gott in die Bewegung
des subjekthaften Bewußtseins gepreßt. Indem «das, was es an <Unredu-
zierbarstem in der Erfahrung gibt: Übergang und Ausgang zum Anderen),

eine Öffnung auf Gott hin und von Gott her» ist, hat dieser
Erfahrungsbegriff jede «Andersheit» (Levinas), jede Singularität und damit

3 Dabei gilt es sich zunächst einmal der Semantik des in dieser Untersuchung
vorausgesetzten Alteritätsbegriffs zu vergewissern. Mit dem Begriff der «Alterität» ist
zunächst in einem umfassenden Sinne das Objekt der Erfahrung gemeint, das Nicht-Ich.
In Anlehnung an Richard Schaefflers Begriff der Erfahrung als Dialog mit der
Wirklichkeit formuliert Reinhold Boschki: «Erfahrung ist mehr als ein Vorgang, der sich im
Innern eines Menschen oder zwischen zwei oder mehreren Menschen ereignet. Erfahrung

ist ein grundlegender und kontinuierlicher Prozeß der Auseinandersetzung des Menschen mit
der Wirklichkeit, die ihn umgibt und ihm widerfährt. Damit sind auch die Dinge, d.h. die
nicht lebendigen Objekte, die uns umgeben, eingeschlossen»: BOSCHKI, Reinhold,
«Beziehung» als Leitbegriff der Religionspädagogik. Grundlegung einer dialogisch-kreativen

Religionsdidaktik. Ostfildern 2003, 344 (auch im Original kursiv gesetzt). Wegen
des hier zugrundegelegten und im folgenden in seinen Begründungs- und
Implikationszusammenhängen noch weiter auszufaltenden interkommunikativ-praktischen Begriffs
der Erfahrung wird freilich Alterität vorrangig als Eröffnung der Erfahrung durch eine
andere Freiheit verstanden. Alteritätserfahrung ist vorwiegend die Erfahrung des
Anderen, nicht von Andersheit. Das Subjekt ist mit einem Objekt konfrontiert, das
seinerseits ein Subjekt ist. Vgl. näherhin zum Begriff der Alterität (Andersheit als alterité
bzw. das Andere oder der Andere als l'autre oder autrui) LÉVINAS, Emmanuel, Wenn
Gott ins Denken einfällt. Diskurse über die Betroffenheit von Transzendenz. Freiburg
-München 21988, 18-21.34-43.

4 GREINER, Ulrike, Der Spur des Anderen folgen? Religionspädagogik zwischen
Theologie und Humanwissenschaften. Münster 2000, 267

5 Ebd., 268.



Alteritätstheoretische Erfahrung? 63

das Unendliche in seiner eigenen Dignität dadurch verloren, daß er stets
im «Fremden das Eigene» wiederfindet.6 Insofern führe dieser
Erfahrungsbegriff zu einer «Verschmelzungshermeneutik», die jede Andersheit
«als <gewalttätige> Versöhnung» in sich aufhebt.7 Greiners
«Differenzhermeneutik» hingegen, die sie insbesondere unter Rückgriff auf
postmoderne wie phänomenologisch-strukturalistische Denker entfaltet, will
das Widerfahrnis als die Spur des Anderen in allem Erfahren nicht nur
als Struktur der Leidenserfahrung, «sondern prinzipiell von wirklicher
Erfahrung überhaupt» herausarbeiten.8 Es geht ihr um die «Kluft in
unseren Erfahrungsstrukturen», die die bleibende Distanz und die Nähe eben
anders als in dialektischen Vermittlungen zeige, weil sie das Subjekt selber

zutiefst affiziert: «Distanz durch die Diachronie und Unübersetzbarkeit

der Andersheit Nähe durch seine drängende Forderung,
seinen Anspruch nicht gänzlich zu <ver-stehen> (im Sinne der
Horizontverschmelzung), sondern darauf zu antworten, d. h. ihn zu artikulieren
mit der Struktur unseres Lebens.»9

Demgegenüber kommt auf der anderen Seite Thomas Rüster aus
seiner unter affirmativem Bezug auf die Neuscholastik vorgetragenen
grundsätzlichen Kritik an der Anthropologischen Wende der Theologie
heraus zu einer fundamentalen Anfrage an den theologischen Begriff
von Erfahrung. Seiner Ansicht nach ist gerade die Unterbestimmtheit
des Erfahrungsbegriffs problematisch, weil in der katholischen Theologie

religiöse Erfahrung zumeist nur formal als Erfahrung der alles
bestimmenden Wirklichkeit gefaßt werde, diese alles bestimmende
Wirklichkeit heute aber nicht mehr auf den biblischen Gott, sondern auf die
Götzen des Kapitalismus verweise.10 Daher will er den wechselseitigen
Bezug von lebensgeschichtlicher Erfahrung und Glauben grundsätzlich
auflösen. Er plädiert statt dessen auf der Linie der innertheologischen
Religionskritik eines Karl Barth oder Dietrich Bonhoeffer für die
«Entflechtung von Christentum und Religion»11.

6 Ebd., 271.258.
7 Ebd., 290.
8 Ebd., 271.
9 Ebd., 272.
10 Vgl. RÜSTER, Thomas, Der verwechselbare Gott. Theologie nach der Entflech-

tung von Christentum und Religion. Freiburg i.Br. 2000, 199f. (—QD 181).
11 Ebd., 188. Insofern Rüster damit die Religionsdidaktik als «Einführung in das

biblische Wirklichkeitsverständnis» neu begründen will (DERS., Die Welt verstehen
«gemäß den Schriften». Religionsunterricht als Einführung in das biblische
Wirklichkeitsverständnis, in: rhs 3 [2000] 189), deutet das bereits auf erregte Debatten innerhalb

der Religionspädagogik hin, die ja in ihrer Korrelationsdidaktik Erfahrung und
Tradition in kritisch-produktive Wechselwirkung bringen will; vgl. dazu GRÜMME,



64 Alteritätstheoretische Erfahrung?

Rüsters Votum nimmt seinen Ausgangspunkt in einer «Unterscheidung

im Gottesverständnis» zwischen dem fremden und dem plausiblen
Gott12, zwischen Gott und Götzen. Konnte im jüdischen Kontext noch
auf heilsgeschichtliche Erfahrungen mit Gott zurückgegriffen werden, so

bezog man sich außerhalb dieses Kontextes mit der allgemeinen menschlichen

Vernunft auf einen neuen Rahmen, der die Offenbarung plausibel
machen sollte. Der Preis aber für diese Plausibilisierung des biblischen
Gottes im Lichte der Natürlichen Theologie war die Wandlung des fremden

Gottes der Bibel zum vertrauten, passenden, religions förmigen Gott,
war also die «Verwechselung Gottes mit den Göttern»13. Unter diesen

Voraussetzungen kann dann aber die Erfahrung «nicht fraglos der
Ausgangspunkt der christlichen Gotteserkenntnis sein»14. Weil «unser aller
religiöser Erfahrung nicht mehr zu trauen» ist, muß der Erfahrungsbezug

der Theologie überhaupt revidiert werden.15

Andererseits will selbst Rüster an einem Erfahrungsbezug des Glaubens

festhalten, weil Glaube schließlich doch auf Erfahrung angewiesen
sei. Nur bestimmt er diese als «fremde Erfahrung», die er einerseits
abgrenzend als Entfremdung von den eigenen Erfahrungen und andererseits

positiv als Vertrautmachen «mit den fremden, biblischen Erfahrungen»

näher qualifiziert.16 Erfahrungen mit Gott sind entfremdete, sind

«umwegige» Erfahrungen, die nicht auf direktem Wege im Horizont
einer «gradlinigen» Gotteserkenntnis metaphysischer Art vom menschlichen

Subjekt aus, sondern über die Anteilnahme an der fremden Erfahrung

Israels zu machen sind, an der die Christen in der Nachfolge Jesu
Anteil gewinnen können.17 Die «Einweisung in die fremde, biblische
Kultur des Glaubens» ist folglich der «erste Schritt zur Gemeinschaft mit
Gott»18.

So sehr Greiner auf problematische Tendenzen des Erfahrungsbegriffs

verweist, so bleibt anzufragen, ob sie nicht durch Abbiendung der
konstitutiven Leistungen des Subjekts für die Erfahrung selber jene
Verbindlichkeit fremder Erfahrung unterläuft, die sie gerade gegenüber der

Bernhard, Religionsförmigkeit als heimliche Pointe der Korrelationsdidaktik? Zum
Begriff der Erfahrung in einer Zeit gottvergessener Religionsförmigkeit, in: ThG 1 (2002)
13-29.

12 Rüster, Der verwechselbare Gott, 19 (s. Anm. 10)
13 RÜSTER, Die Welt verstehen «gemäß den Schriften», 190 (s. Anm. 11).
14 RÜSTER, Der verwechselbare Gott, 194 (s. Anm. 10).
15 Ebd., 200.
16 Ebd.
17 Ebd., 37.51.
18 Ebd., 208.



Alteritätstheoretische Erfahrung? 65

Verschmelzungshermeneutik einfordert. Wenn aber Rüster genau diese
Verbindlichkeit retten will durch einen unvermittelten Rückgang auf
biblische Offenbarung, stellt sich dies letztlich theologisch als erfahrungsloser

wie heteronomer Offenbarungspositivismus heraus, der den
Verdacht eines tendenziell autoritären, fideistischen Biblizismus nicht vollends

von der Hand weisen kann.19

Wie aber kann dann Erfahrung theologisch gedacht werden jenseits
einer monologischen «Verschmelzungshermeneutik» (Greiner) einerseits
und einer subjektvergessenen extrinsezistischen Heteronomie? Wie wäre
Erfahrung zu denken, um sowohl dem Objekt als dem Subjekt sowie
dem Prozeß der Erfahrung zu entsprechen? Rüster, aber auch Greiner
nehmen nicht zuletzt Karl Rahner als den wesentlichen Initiator der
Anthropologischen Wende ins Visier ihrer Kritik.20 Insofern bietet es sich

an, Rahners Erfahrungsdenken selber hinsichtlich vorhandener Aporien,
aber auch in Bezug auf weiterführende Elemente zu befragen, die dieser
in den «Streit um E.(rfahrung)» einbringen könnte.21

Insofern wäre im folgenden zunächst ein erste theologische Annäherung

an den Erfahrungsbegriff zu leisten. Es versteht sich angesichts des

hier gewählten Referenzrahmens, daß an dieser Stelle weder etwa auf
psychologische, pädagogische, sozialwissenschaftliche noch auf philosophische

wie philosophiegeschichtliche, theologische oder religionsdidaktische

Aspekte detailliert eingegangen werden kann. Vielmehr geht es

darum, heuristisch einen Erfahrungsbegriff (II.) zu erarbeiten, um im Lichte
dessen Rahners Ansatz profilieren und kritisch diskutieren zu können.

Die Theologie Karl Rahners mißt dem theologischen Rekurs auf Erfahrung

nachgerade integrale Bedeutung bei. Anthropologisch gewendete

19 Vgl. GRUMME, Religionsförmigkeit als heimliche Pointe der Korrelationsdidaktik?
23—25 (s. Anm. 11), (2002, 13—29). Aus religionsphilosophischer Sicht wendet

Klaus Müller mit großer Überzeugungskraft gegen Rüster und dessen Schüler David
Berger ein: «Die Vernetzung mit Versuchen einer Repristinierung neothomistischer
Denkfiguren, die sich selbst als Thomismus «strikter Observanz» bezeichnen, kann
eigentlich gar nicht überraschen: In das Vakuum, das die Verabschiedung von
Begründungsgedanken erzeugt, muß zwangsläufig die Instanz einer verbürgenden Autorität
einschließen»: MÜLLER, Klaus, «Kompetenzbildung im theologischen Lehramtsstudium.

Ein wissenschaftstheoretischer Zwischenruf», in: HUNZE, Guido/DERS. (Hgg.),
TheoLiteracy. Impulse zu Studienreform — Fachdidaktik — Lehramt in der Theologie,
Münster 2003, 45f.

20 Vgl. RÜSTER, Der verwechselbare Gott, 15.199f. (s. Anm. 10); BERGER, David,
Natur und Gnade. In Systematischer Theologie und Religionspädagogik von der Mitte
des 19. Jahrhunderts bis zur Gegenwart. Regensburg 1998, 322 u.ö.; GREINER, Der
Spur des Anderen folgen?, 258—281 (s. Anm. 4).

21 WERBICK, Jürgen, Art. «Erfahrung», II. Systematisch-theologisch, in: 3LThK 3

(1995) 755.



66 Alteritätstheoretische Erfahrung?

Theologie fällt bei ihm mit erfahrungsbezogener Theologie zusammen.
Deshalb ist zunächst Rahners Ansatz vorzustellen (III.) und dann auf
den Erfahrungsbegriff hin zu untersuchen (IV.). Aus einer kritischen
Auseinandersetzung heraus (V.) wären schließlich Impulse für einen

tragfähigen Erfahrungsbegriff abzuleiten, der möglicherweise mit Rahner
über Rahner hinaus denkt (VI.).

IL Verarbeitetes Erleben

Annäherungen an einen theologischen Erfahrungsbegriff

Die Virulenz des besagten Streites um Erfahrung rührt sicherlich auch

daher, daß es in ihm letztlich um nichts Geringeres geht als um ein
Verständnis vom Sinn der Wirklichkeit überhaupt. Genauer: Es geht nach
Karl Lehmann in der Erfahrung um eine «eigene Art höchster Gewißheit
von unwiderstehlicher Evidenz», die sich als Form der Erkenntnis weder
dem reinen apriorischen Denken, weder dem geschichtlich Tradierten
noch dem autoritätsmäßig Angenommenen, sondern dem unmittelbaren
Empfang von Wirklichkeit verdankt.22 Erfahrung ist eine Art Grundwort
«für den komplexen Modus der Genese menschlicher Einsichten»23.

Erfahrung ist also die Weise, in der sich «Wirklichkeit zeigt und in ihrer
Wahrheit erschließt»24. Sie unterscheidet sich vom Erlebnis und von
einer Einzelwahrnehmung dadurch, daß sie bereits deren erste, wenngleich
vorbegriffliche Synthese darstellt.25

Dabei bedeutet die Unmittelbarkeit der Erfahrung keineswegs, daß
sie jenseits der Tätigkeit des sich verstehenden und sich in seiner
Existenz geschichtlich auslegenden interkommunikativen Subjekts anzusiedeln

wäre. Vielmehr spielen objektive wie subjektive, aktive wie passive

22 LEHMANN, Erfahrung, 164 (s. Anm. 1). In dieser Absetzung von Tradition und
Autorität liegt auch die besondere Disposition des Erfahrungsbegriffs begründet, zu
einem der leitenden Paradigmen der Neuzeit zu werden: vgl. DANNEBERG, Lutz,
«Erfahrung und Theorie als Problem moderner Wissenschaftsphilosophie in historischer
Perspektive», in: FREUDIGER, Jürg (Hg.), Der Begriff der Erfahrung in der Philosophie
des 20. Jahrhunderts. München 1996, 12—41; BlEHL, Peter, Erfahrung, Glaube und
Bildung. Studien zu einer erfahrungsbezogenen Religionspädagogik. Gütersloh 1991,
16f.

23 MlETH, Dietmar, «Annäherung an Erfahrung — Modelle religiöser Erfahrung im
Christentum», in: HAUG, Werner/DERS. (Hgg.), Religiöse Erfahrung. Historische
Modelle in christlichen Traditionen. München 1992, 1.

24 BlEHL, Erfahrungsbezug und Symbolverständnis, 42 (s. Anm. 2).
25 Zu dieser auf Aristoteles zurückgehende Präzisierung vgl. HERMS, Eilert, Art.

«Erfahrung», II. Philosophisch, in: TRE 10 (1982), 90ff.; MlTTELSTRASS, Jürgen, Art.
«Erfahrung», I. Philosophisch, in: 3LThK (1995) 753f. Grundlegend vgl. FREUDIGER,
Jürg (Hg.), Der Begriff der Erfahrung (s. Anm. 22).



Alteritätstheoretische Erfahrung? 67

Elemente im Erfahrungsbegriff ineinander, der überdies jenseits einer
eindimensional kognitiven Fassung affektive, kognitive und praktische
Elemente enthält und daher zutiefst mehrdimensional anzulegen ist. Dies
signalisiert bereits die etymologische Klärung. «Erfahrung» besagt: durch
Fahren, Erkunden, Einholen eine Sache wahrnehmen, aber auch mit
einer Sache konfrontiert werden, sich ihr aussetzen, etwas erleiden, sich
dabei gar einer Gefahr überantworten.26

Immanuel Kant hat auf die subjektive Mitkonstituiertheit von Erfahrung

aufmerksam gemacht. Dies gilt nicht nur für das vom hermeneuti-
schen Zirkel geprägte Erfahrungsverständnis der Geisteswissenschaften.27

Ebenfalls die naturwissenschaftliche Erfahrung setzt einen
bestimmten subjektiven Zugriff voraus, indem der Forscher die Wirklichkeit

im Experiment unter bestimmte methodisch konstruierte, kontrollierte

und wiederholbare Bedingungen setzt, zwar «um von ihr belehrt zu
werden, aber nicht in der Qualität eines Schülers, der sich alles vorsagen
läßt, was der Lehrer will, sondern eines bestallten Richters, der die Zeugen

nötigt, auf die Fragen zu antworten, die er ihnen vorlegt.»28 Nimmt
man die geschichtliche und gesellschaftlich-interkommunikative Situiert-
heit des Subjekts hinzu, kann folglich Erfahrung verstanden werden als

die «jeweilige geschichtliche Weise der praktischen Welthabe und des

Wirklichkeitsverständnisses.»29 Damit wird «Erfahrung» zu einem «um-

26 Vgl. RITTER, Glaube und Erfahrung im religionspädagogischen Kontext, 89ff.
(s. Anm. 1); zur Pluriformität inmitten der Einheit von Erfahrungen vgl. ebd., 181:
«Einheit von Erfahrung zwingt gleichwohl nicht, deren Vielfalt und komplexe Modi zu
verleugnen, jene Fülle unterschiedlicher Erfahrungen nämlich, wie sie der vielfältig
geschichteten einen Wirklichkeit entspringen, worauf die Rede von unterschiedlichen <Er-

fahrungsqualitätem, <Erfahrungsformen> bzw. <Erfahrungsweisen> hindeutet». Ritter
unterscheidet sinnliche Erfahrung oder naturale Sinneserfahrung, Lebenserfahrung und
lebensgeschichtliche Erfahrung, Wissenschaftliche Erfahrung, Ästhetische Erfahrung,
Geistige Erfahrung, einfache Sinn-Erfahrung und Religiöse Erfahrungen: vgl. ebd., 182f;
vgl. zur Etymologie KASPER, Glaube im Wandel der Geschichte, 132f. (s. Anm. 1).

27 KANT, Immanuel, Kritik der reinen Vernunft, Bd. 1, 2, hrsg. von WEISCHEDEL,
W., Frankfurt/M. 1990, B VII Iff.244 (Werkausgabe Bd. III, Bd. IV).

28 Ebd., B XIII. Im Hintergrund dieser Zweiteilung steht Diltheys Unterscheidung,
die gleichfalls Karl-Otto Apels Differenzierung von technisch-empirisch-naturwissenschaftlicher

und moralisch-human-religiöser Erfahrung erkennen läßt: APEL, Karl-
Otto, Szientistik, Hermeneutik und Ideologiekritik, in: DERS. u.a. (Hgg.), Hermeneutik
und Ideologiekritik. Frankfurt/M. 1971, 26. Dagegen hebt Jürgen Mittelstrass mit
erkenntnistheoretischem Akzent einen aristotelischen («phänomenalen») von einem ga-
lileisch-neuzeitlichen («konstruktiven») Erfahrungsbegriff ab. Während ersterer auf eine

exemplarische, aber nicht deduktive oder induktive Weise zu einem elementaren Wissen

führt, wird in letzterer eine neue, eben nicht-aristotelische Erfahrung instrumenteil
erzeugt; vgl. MITTELSTRASS, Erfahrung, 753 (s. Anm. 25).

29 KASPER, Glaube im Wandel der Geschichte, 135 (s. Anm. 1).



68 Alteritätstheoretische Erfahrung?

fassenden Begriff», der die Wirklichkeitsbegegnung in verschiedenen

Vollzugsformen bezeichnet. Jede partielle Definition von Erfahrung, die

nur bestimmte Erfahrungsformen etwa ästhetischer, moralischer oder
technischer Art zuließe, würde sich dem offenen und prozeßhaften
Charakter von Erfahrung verweigern.30

Indessen müssen im Erfahrungsbegriff unbeschadet seiner inneren
Kohärenz und Reichweite Unterscheidungen vorgenommen werden. Dabei

ist der Erfahrungsvorgang als Prozeß von der Erfahrenheit als dem
Resultat der verschiedenen Erfahrungsvorgänge abzuheben. Im
Erfahrungsprozeß wiederum spielen die drei Momente Erfahrungssubjekt,
Erfahrungsgegenstand und subjektiver Interpretationsrahmen in dialektischer

Wechselwirkung ineinander, so daß für Peter Biehl die Erfahrung
eine «fundamentale Begegnungskategorie» darstellt.31

Erfahrungssubjekt und Erfahrungsobjekt verändern sich in dieser
Dialektik. Das Subjekt nimmt das Erfahrungsobjekt wahr, deutet es vor
dem Hintergrund seines Interpretationsrahmens und eignet es sich
produktiv an, was wiederum auf diesen Interpretationsrahmen zurückwirkt,
das Subjekt selber verwandeln und auch das Erfahrungsobjekt in einem
anderen Licht erscheinen lassen kann. Wie insbesondere Edward Schille-
beeckx herausgearbeitet hat, können Einzelerfahrungen wiederum den

Interpretationsrahmen verändern.32 Erfahrenheit prägt so jede neue
Erfahrung jeweils wieder mit. Erfahrung ist also als Erfahrung des

geschichtlichen Subjekts geschichtlich unabschließbar, auf Zukunft hin
offen und nicht vollständig kommunizierbar. Erfahrung ist folglich «ein un-
abschließbarer dialektischer Prozeß, in dem Subjekt und Objekt in
wechselseitiger Beziehung stehen und sich verändern»33. Dabei impliziert
Erfahrung «gleichermaßen Aktivität wie Passivität, <Widerfahrnis> wie
(Leistung)»34. Der Interpretationsrahmen ist für die Erfahrung schlechthin
essentiell, weil ohne ihn das Erlebte und Wahrgenommene nicht im
bisherigen Erfahrungszusammenhang erschlossen, angeeignet oder auch an

30 KARRER, Leo, «Erfahrung als Prinzip der Praktischen Theologie», in: HASLINGER,

Herbert u.a. (Hgg.), Handbuch Praktische Theologie, Bd. 1: Grundlegungen. Mainz
1999, 202. Hier liegt die Voraussetzung für einen ganzheitlichen Erfahrungsbegriff,
der kognitiv-emotionale, volitive, affektive, praktisch-handlungstheoretische wie
mystisch- spirituelle Dimensionen in sich birgt.

31 BIEHL, Erfahrungsbezug und Symbolverständnis, 42 (s. Anm. 2).
32 Vgl. SCHILLEBEECKX, Edward, Offenbarung, Glaube und Erfahrung, in: KaiBl 2

(1980) 86
33 BIEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 17 (s. Anm. 22).
34 RITTER, Glaube und Erfahrung im religionspädagogischen Kontext, 187 (s.

Anm. 1).



Alteritätstheoretische Erfahrung? 69

andere mitgeteilt werden kann.35 Eine wahrgenommene Wirklichkeit wird
erst als ein ins Bewußtsein gehobenes und in einen «umfassenden Deu-
tungs- und Erfahrungshorizont integriertes <gedeutetes> Erleben» zur
Erfahrung.36

Namentlich Jürgen Habermas und im Anschluß an ihn Edward Schil-
lebeeckx sowie wissenssoziologische Ansätze betonen die sprachliche
Vermitteltheit und die Interessengeleitetheit und damit die
geschichtlichgesellschaftliche wie biographische Prägung dieses Interpretationsrahmens.

Er wird in sozial-geschichtlicher Vermittlung in bestimmter
subjektiver Weise individuell angeeignet.37 Folglich kann dieser
Interpretationsrahmen insofern problematisch werden, als er den Weg zur Erfahrung

öffnen oder versperren kann, je nachdem, ob er bestimmte Dimensionen

von Erfahrung wie Kreativität, Spontaneität und Imagination
erschließen oder positivistisch-empiristisch aus dem Erfahrungsbegriff
ausschließen will. Auch kann es geschichtliche Situationen und Zustände
geben, die die Erfahrungsfähigkeit behindern und damit aber auch die

Möglichkeit von Gotteserfahrungen verdunkeln.38 Denn gerade die
religiöse Erfahrung bildet keinen Sonderbereich der Erfahrung. Sie stellt
vielmehr eine Erfahrung dar, «die wir mit der Erfahrung machen und
machen müssen»39. Religiöse Erfahrung ist, so Bernhard Casper, eine
inmitten und unter der Alltagserfahrung im Horizont des — vom Subjekt
in persönlicher Entscheidung übernommenen — religiösen
Interpretationsrahmens gemachte Erfahrung, die in charakteristischen religiösen
Sprachformen vollzogen wird.40

35 Vgl. BlEHL, Peter, Art. «Erfahrung», in: LexRP 1 (2001), 422-424.
36 rjxter, Glaube und Erfahrung im religionspädagogischen Kontext, 185 (s. Anm.

1); vgl. KARRER, Erfahrung als Prinzip der Praktischen Theologie, 202 (s. Anm. 30).
37 Vgl. HABERMAS, Jürgen, Konstitution der Erfahrungswelt und sprachliche

Kommunikation, in: DERS./LUHMANN, Niklas, Theorie der Gesellschaft oder
Sozialtechnologie. Frankfurt/M. 1971, 202—225; HABERMAS, Jürgen, Erkenntnis und Interesse.

Frankfurt/M. 1977, bes. 370ff.; SCHILLEBEECKX, Edward, Menschen. Die
Geschichte von Gott, Freiburg i.Br. 1990, 15-60; DERS., «Erfahrung und Glaube», in:
Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft Bd. 25, Freiburg i.Br. 1980, 73-116;
BERGER, Peter L./LUCKMANN, Thomas, Die gesellschaftliche Konstruktion der
Wirklichkeit. Frankfurt/M. 977, 58ff. 165ff.; POPPER, Karl R., Logik der Forschung.
Tübingen 51973, 60ff.

38 Vgl. LAING, Ronald D., Phänomenologie der Erfahrung. Frankfurt/M. 1969,
11 ff.

39
JÜNGEL, Eberhard, Unterwegs zur Sache. München 1972, 132.

40 Gegenüber einer diastatischen Trennung von eigendicher und uneigentlicher
Definition alltäglicher Erfahrung will Bernhard Casper den Begriff der Alltagserfahrung

weiter fassen. Wird in ihm alles zugelassen, «was man in der Erfahrung von
jedermann bei einem aufmerksamen Zuschauen sehen kann, so scheinen sich schon in



70 Alteritätstheoretische Erfahrung?

Darüber hinaus sind auf einer phänomenologischen Ebene in der

Erfahrung die Alltagserfahrungen von den Religiösen Erfahrungen und
den Christlichen Erfahrungen zu unterscheiden.41 Alltagserfahrungen sind
ambivalent. Sie, die jeder wie selbstverständlich macht, können durch
ihre von Routine und Gewohnheit geprägte Pragmatik das tägliche
Leben erleichtern, aber zugleich durch ihre Unbewußtheit und ihre
alltagssprachliche Zurückdrängung des Singulären, Nichttypisierten, Poetischen
das Individuum an eine in sich geschlossene Alltagswelt anpassen.42

Es gibt nun Erfahrungen, die diese gewohnte Alltagswelt aufschlies—

sen können, Grenzerfahrungen oder «Erschließungssituationen» (J. T.
Ramsey), in denen das Leben auf die ganze Wirklichkeit hin durchlässig
und die Frage nach Sinn aufgeworfen wird. Peter Biehl nennt sie

«Schlüsselerfahrungen». In ihnen, in denen das Alltägliche durchbrochen wird,
scheint das Unvertraute im Vertrauten, das Außerordentliche im
Ordentlichen, das Außeralltägliche im Alltäglichen auf. Daher sind sie an
«den Rändern, Schnittstellen, Ubergängen, Kontrasten zwischen Alltäglichem

und Unalltäglichem» lokalisiert.43 Diese Schlüsselerfahrungen
haben wesentliche Elemente mit den religiösen Erfahrungen gemeinsam,
ohne jedoch wie diese durch einen expliziten religiösen Referenzrahmen
gedeutet zu werden.

Religiöse Erfahrungen sind unmittelbare Erfahrungen, die zwar nicht
jenseits des hermeneutischen Zirkels angelegt sind, die aber wie etwa
Trauer, Freude nicht in der gleichen Situation von allen Menschen in der

gleichen Intensität und Weise wahrgenommen werden können. Sie sind

der Alltagserfahrung selbst Ansätze für ein Transzendieren der eigentümlichen Totalität

der <Alltagserfahrung> zu finden»: CASPER, Bernhard, «Alltagserfahrung und
Frömmigkeit», in: Christlicher Glaube in moderner Gesellschaft Bd. 25, Freiburg i.Br. 1980,
53. Denn gerade in christlicher Perspektive «spricht sich eine Überwindung der säkula-
ristischen Trennung von All tagserfahrung, Welterfahrung und Glaubenserfahrung aus.»

(ebd. 70); ferner vgl. BlEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 24ff. (s. Anm. 22); BlEHL,
Erfahrung, 423ff. (s. Anm. 35); RITTER, Werner H., «Der Erfahrungsbegriff -
Konsequenzen für die enzyklopädische Frage der Theologie», in: DERS. (Hg.), Religionspädagogik

und Theologie: enzyklopädische Aspekte (FS Wilhelm Sturm). Stuttgart-Berlin-
Köln 1998, 157 ff.

41 Vgl. LENTZEN-DEIS, Wolfgang, Art. «Erfahrung», IV. Praktisch-theologisch, in:
3LThK 3 (1995), 756-757; BlEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 18ff. (s. Anm. 22).

42 Vgl. zur «Zweideutigkeit der Alltagserfahrung» (46) die religionsphilosophisch-
phänomenologischen Darstellungen bei CASPER, Alltagserfahrung und Frömmigkeit,
46-48 (s. Anm. 40). Zum Zusammenhang von der Zweideutigkeit des Alltäglichen und
dem Ereignis des Gebetes vgl. CASPER, Bernhard, Das Ereignis des Betens. Grundlinien

einer Hermeneutik des religiösen Geschehens. Freiburg-München 1998, 120—137.
43 BlEHL, Peter, An Schlüsselerfahrungen lernen. Schlüsselerfahrungen in herme-

neutischer, theologischer und religionspädagogischer Perspektive, in: /RP 16 1999

(2000) 24.



Alteritätstheoretische Erfahrung? 71

in Grenzerfahrungen und Erschließungssituationen angesiedelt, haben
Widerfahrnischarakter, da sie nicht eigentlich hergestellt werden können,
sie stehen in der Dialektik von Ursprungsvergewisserung und Zukunftshoffnung

und erfordern die Kompetenz, sie im Rahmen einer
Interpretationsgemeinschaft symbolisch zu deuten.44

Während religiöse Erfahrungen in den Alltagserfahrungen verborgene

Sehnsüchte und Bedürfnisse aufdecken, sie auf menschliche
Sinnhoffnungen hin verdichten, stellen die christlichen Erfahrungen deren
Radikalisierung dar, indem sie die religiösen Erfahrungen im Blick auf
Jesus Christus intensivieren und in die eschatologische Spannung von
präsentischer und futurischer Erlösungshoffnung hinein ausrichten.45

Für unsere Fragestellung ist nun die Strukturgleichheit der verschiedenen

Erfahrungen von besonderer Bedeutung. Sowohl die Strukturelemente

der Erfahrung, wie Endlichkeit, Offenheit und Geschichtlichkeit,
als auch die Dialektik aus «Wahrnehmung und Deutung» in einem
bestimmten Referenzrahmen, die erst Erfahrung konstituiert, sind allen
Formen gemeinsam.46 Damit ist jeder Begriff von Erfahrung notwendig ein
Konstrukt, das aus Reflexionen und Wahlentscheidungen resultiert und
deshalb «nicht am Anfang, sondern am Ende einer Philosophie» steht.47

Erfahrung ist so «geprägt von der selektiven Tätigkeit des Subjekts aus
Vorverständnis und Interpretation»48.

Wie allerdings Emmanuel Levinas am Dialogischen Denken Martin
Bubers gezeigt hat, sprengt die dialogische Wechselseitigkeit von Ich und
Du, von Subjekt und Objekt letztlich nicht den totalisierenden, alles Be-

44 Vgl. BlEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 24—28 (s. Anm. 22); RITTER,
Glaube und Erfahrung im religionspädagogischen Kontext, 189—193 (s. Anm. 1).

45 Vgl. BlEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 28—31 (s. Anm. 22); RITTER,
Glaube und Erfahrung im religionspädagogischen Kontext, 283-290 (s. Anm. 1).

46 RjtteR, Der Erfahrungsbegriff — Konsequenzen für die enzyklopädische Frage
der Theologie, 164 (s. Anm. 40); vgl. BlEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 31 (s.
Anm. 22); RITTER, Glaube und Erfahrung im religionspädagogischen Kontext, 1 SS-
ISO (s. Anm 1).

47 QUELQUEJEU, Bernard/JOSSUA, Jean-Pierre, Art. «Erfahrung», in: NHbThG 1

(1991) 351. Vgl. BOSCHKI, «Beziehung» als Leitbegriff der Religionspädagogik, 338-
348 (s. Anm. 3).

48 ZlLLESSEN, Dietrich, Art. «Erfahrung», V. Religionspädagogisch, in: TRE 10

(1982) 138. Für Zillessen ist Erfahrung «das jeweilige konkrete Modell, Zugang zur
Wirklichkeit zu gewinnen», ist also erkenntnistheoretisch «Widerspiegelung und
Entwurf»: OERS., «Glaube und Erfahrung», in: DERS. (Hg.), Religionspädagogisches Werkbuch.

Frankfurt/M. 21979, 181. Für Erich Feifei ist Erfahrung ein «konkreter
geschichtlich-modellhafter Zugang zur Wirklichkeit»: FEIFEL, Erich, «Die Bedeutung der Erfahrung

für religiöse Bildung und Erziehung», in: DERS. u.a. (Hgg.), Handbuch der
Religionspädagogik, Bd. 1, Zürich 1973, 88.



72 Alteritätstheoretische Erfahrung?

sondere am Ende einbergenden wie marginaüsierenden Einheitstrieb der
Vernunft.49 Ein streng reziproker Dialogismus kann Alterität im
Erfahrungsbegriff nicht hinreichend würdigen. Die reziproke Dialogizität steht
ebenso in der Gefahr, die unverwechselbare, irreduzible Singularität des

Subjekts zu marginalisieren, wie sie die Autorität und uneinholbare, nicht
in Allgemeinheit subsumierbare Andersheit des Nicht-Ichs für das Subjekt

untergräbt. Sind Subjekt und Objekt in das Verhältnis einer
«Austauschbeziehung» gebracht, treten sowohl der Rang des Subjekts wie die
Würde und die Bedeutung des Objekts für das Subjekt zu stark zurück.50

Mit Bernhard Waldenfels zugespitzt formuliert, handelt es sich dabei
letztlich um einen «Monolog mit verteilten Rollen»51.

Was demnach hier im Mittelpunkt unseres Interesses stehen muß,
weil hierin die eigentlichen Aporien des Erfahrungsbegriffs zu liegen
scheinen, ist weniger die Ebene des Erfahrungsgegenstandes und des

Erfahrungssubjekts oder des Verhältnisses von Erfahrung und Glaube. Es

geht vielmehr um die in diesem Interpretationsrahmen wirksame herme-
neutische Tätigkeit des Subjekts der Erfahrung, die zumindest begriffslogisch

dieser Ebene noch vorausliegt. So sehr die Wirklichkeitszufuhr
die als ganze uneinholbare Welt in der Erfahrung eröffnet52, so ist es in
der unabschließbaren Dialektik von Subjekt und Objekt doch «das Subjekt,

das Wirklichkeit wahrnimmt und verarbeitet». Es ist «der Grund
bzw. Ort für die Polarität von Subjekt und Objekt und deren gegenseitige

Beziehung.»53
Infolgedessen kann nun durch diese heuristische Annäherung an

einen Erfahrungsbegriff unsere Frage an Rahners Erfahrungsverständnis
zugespitzt werden. Es muß untersucht werden, inwieweit Subjekt und
Objekt und mithin Identität und Differenz, Einheit und Vielheit miteinander

in hinreichendem Maße vermittelt werden.

49 Vgl. LEVINASj Emmanuel, Totalität und Unendlichkeit. Versuch über die Exte-
riorität. München 1987, 91 ff.

50 MOSÈS, Stefan, System und Offenbarung. Die Philosophie Franz Rosenzweigs.
München 1985, 93.

51 WALDENFELS, Bernhard, Der Stachel des Fremden. Frankfurt/M. 1990, 44.
52 Vgl. hierzu SCHAEFFLER, Richard, Erfahrung als Dialog mit der Wirklichkeit.

Eine Untersuchung zur Logik der Erfahrung. Freiburg-München 1995, 298—320.
53 KARRER, Erfahrung als Prinzip der Praktischen Theologie, 207 (s. Anm. 30).

Für Leo Karrer ist das die Wirklichkeit empfangende und verarbeitende Subjekt «selbst
ein Teil der Wirklichkeit, nicht ihr neutrales Gegenüber. Die geistige Fähigkeit ist eine
Kraft, aus der heraus das Subjekt sich zu sich selber, zu anderen Subjekten und zur
Umwelt verhalten und sie als (Objekte) seiner selbst wahrnehmen kann Erfahrung
ist somit von transzendentaler Qualität und letztlich Bedingung für die Freiheit des

Subjekts»: ebd.



Alteritätstheoretische Erfahrung? 73

III. Trans^endentaltheologie als Erfahrungstheologie in mjstagogischer Absicht

Für Karl Rahner wurde sein eigenes Theologisieren «von der Erfahrung
der ignatianischen Exerzitien» initiiert und grundlegend geprägt.54 Er
vereinnahmt, insbesondere in «Geist in Welt» und in «Hörer des Wortes»,

nicht ein vorliegendes philosophisches System theologisch.
Vielmehr sieht er einen transzendentalen Ansatz schon genuin theologisch
begründet und vor dessen begrifflicher Artikulation bereits bei Thomas,
Augustinus und Origenes gegeben. Auch Kant rezipiert Rahner in einer
durch J. Maréchals Thomasinterpretation bereits gebrochenen Weise.
Gebrochen insofern, als schon Maréchal Kant von ignatianischer
Spiritualität her las und gerade so und nicht primär philosophisch für Rahner

wichtig wurde.55 Transzendentaltheologie ist infolgedessen eher eine

Methode, also eine Weise des Fragens nach den apriorischen, schon
immer der Erfahrung unthematisch gegebenen und nie voll begrifflich
objektivierbaren Bedingungen der Möglichkeit jeglicher Erkenntnis und
Freiheit im Subjekt.56 Von hier aus versucht Rahner ein gegenseitiges
Beziehungsverhältnis von erkennendem Subjekt und theologischem
Erkenntnisobjekt aufzuzeigen und damit die Schwierigkeiten einer
Glaubenslegitimation nach Lessing anzugehen. Immer wieder jedoch betont
Rahner, daß seine Theologie, obgleich «klassische Erfüllungstheologie»57,
keine Offenbarungsinhalte aus der transzendentalen Analyse deduziert.

54 RAHNER, Karl, Schriften zur Theologie XII, Zürich-Einsiedeln-Köln 1975, 11.

Im folgenden wird aus den Schriften zur Theologie unter Nennung des Bandes ohne
Angabe des jeweiligen Erscheinungsdatums zitiert.

55 Vgl. RAHNER, Schriften zur Theologie VI lOOff.; NEUFELD, Karl Heinz, Die
Brüder Rahner. Eine Biographie. Freiburg i.Br. 1994, 80ff. Zu der von Heidegger
herrührenden Differenz seiner im Ausgang von der Frage entwickelten Metaphysik zu der
von Maréchal und der Neuscholastik vgl. EICHER, Peter, Die anthropologische
Wende. Karl Rahners philosophischer Weg vom Wesen des Menschen zur personalen
Existenz. Freiburg Schweiz 1970, 50ff.

56 Vgl. RAHNER, Schriften zur Theologie IX 95ff.; DERS., Art. «Transzendentaltheologie»,

in: HTTL 7, 324—329. 1972, 324ff.; ferner RAFFELT, Albert/VERWEYEN,
Hansjürgen, Karl Rahner. München 1997, 17—71; STOLINA, Ralf, Die Theologie Karl
Rahners: Inkarnatorische Spiritualität. Menschwerdung Gottes und Gebet. Innsbruck
1996, 32-128 (IST 46); BATLOGG, Andreas P., Die Mysterien des Lebens Jesu bei Karl
Rahner. Zugang zum Christusglauben. Innsbruck 2001, 15ff. ; KNOEPFFLER, Norbert,
Der Begriff «transzendental» bei Karl Rahner. Zur Frage seiner Kantischen Herkunft.
Innsbruck-Wien 1993, 195ff. (IST 39); ein Gespräch mit hermeneutischen Traditionen
der Theologie versucht GMAINER-PRANZL, Franz, Glaube und Geschichte bei Karl
Rahner und Gerhard Ebeling. Ein Vergleich transzendentaler und hermeneutischer
Theologie. Innsbruck 1996 (IST 45).

57 PETER, Anton, Befreiungstheologie und Transzendentaltheologie. Enrique Dussel

und Karl Rahner im Vergleich. Freiburg i.Br. 1988, 537 (FThSt 137).



74 Alteritätstheoretische Erfahrung?

Das würde quasi-idealistisch die Bedeutung der Geschichte und die Freiheit

der Offenbarung nivellieren. Stets geht er vom konkreten
Geschichtsfaktum in «seiner Unableitbarkeit» aus und fragt dann nach den

Bedingungen der Möglichkeit seiner Erkenntnis im Subjekt. Dieser Weg
ist für ihn nicht umkehrbar.58

Mit dem Prius der Erfahrung vor deren transzendentaler Ableitung
wird deshalb die Philosophie ein «inneres Moment an der Offenbarungstheologie

selbst»59. Es geht, wie auch Klaus Peter Fischer und Arno
Zahlauer als Widerspruch gegen den Vorwurf der Immunisierung des
transzendentalen Subjekts feststellen, um den schon von Nadal auf Ignatius
angewendeten «Versuch des Mystikers, seine Erfahrung für andere zu
übersetzen und sie an seiner Gnade teilnehmen zu lassen».60 Rahners

Transzendentaltheologie zielt auf eine Formalisierung und intersubjektive

Verifikation von mystischen, spirituellen oder gnadenhaften
Erfahrungen. Seine sich als «Mystagogie» verstehende Theologie geht aus der

Erfahrung des Geistes hervor und zielt darauf ab61, den Menschen in die

58 RAHNER, Transzendentaltheologie, 326 (s. Anm. 56); vgl. DERS., Schriften zur
Theologie IX 104f£; VORGRIMLER, Herbert, «Der Begriff der Selbsttranszendenz in
der Theologie Karl Rahners», in: DERS., Wegsuche. Kleine Schriften zur Theologie.
Altenberge 1998, 509-513 (MthA 49,2).

59 DERS., Schriften zur Theologie VIII 51. Zu Begründungen vgl. SIEBENROCK,
Roman A. (Hg.), Karl Rahner in der Diskussion. Innsbruck 2001 (IST 56). Auf die
Auseinandersetzung zwischen den an einer Letztbegründung des Offenbarungsglaubens

orientierten Theologen wie Hansjürgen Verweyen, Thomas Pröpper und Klaus
Müller kann ich hier nicht eingehen; vgl. exemplarisch VERWEYEN, Hansjürgen, Gottes

letztes Wort. Grundriß der Fundamentaltheologie, Regensburg 32000, 239—247.
60 RAHNER, Karl, Das Dynamische in der Kirche. Freiburg i.Br. 1958, 135 (QD 5);

vgl. FISCHER, Klaus Peter, Der Mensch als Geheimnis. Die Anthropologie Karl
Rahners, Freiburg i.Br. 1974, 83ff.210; ZAHLAUER, Arno, «Die Erfahrung denken: Ignatius
von Loyola als produktives Vorbild der Theologie Karl Rahners», in: SIEBENROCK,
Karl Rahner in der Diskussion (s. Anm 59), 289-311; MlGGELBRINK, Ralf, Ekstatische
Gottesliebe im tätigen Weltbezug. Der Beitrag Karl Rahners zur zeitgenössischen
Gotteslehre. Altenberge 1989, 12ff. 151 ff. (MthA 5); SIEBENROCK, Roman A., «Gnade
als Herz der Welt. Der Beitrag Karl Rahners zu einer zeitgemäßen Gnadentheologie»,
in: DELGADO, Mariano/LUTZ-BACHMANN, Matthias (Hgg.), Theologie aus Erfahrung
der Gnade. Annäherungen an Karl Rahner. Berlin 1994, 34—71; KNOEPFFLER, Der
Begriff «transzendental» bei Karl Rahner, 202f. (s. Anm. 56); VORGRIMLER, Wegsuche,
473-549 (s. Anm. 58); HILBERATH, Bernd J., Karl Rahner: Gottgeheimnis Mensch.
Mainz 1995, 46—97; SCHULZ, Michael, Karl Rahner begegnen. Augsburg 1999, 72—129.

Gleichwohl ist mit Arno Zahlauer darauf zu bestehen, daß Rahners philosophisches
Denken keineswegs eindimensional aus seiner Ignatiusdeutung zu deduzieren ist:
ZAHLAUER, Arno, Karl Rahner und sein «produktives Vorbild» Ignatius von Loyola.
Freiburg i.Br. 1996, 121 (IST 47).

61 RAHNER, Schriften zur Theologie X 49. Vgl. DERS., Schriften zur Theologie XII
11. Daher qualifiziert Willibald Sandler Rahners Anthropologie und Soteriologie als



Alteritätstheoretische Erfahrung? 75

Erfahrung des Geistes einzuführen und das Absolute Hl. Geheimnis Gottes

aufzuschließen, um von dieser Gnadenerfahrung aus die Botschaft
des Christentums getreu IPetr 3,15 in der säkularisierten Moderne
auszuweisen. Damit ist der Erfahrung der Menschen in Rahners mystagogi-
scher Theologie mit ihrem «praktisch-appellativen Zug» ein konstitutiver,
wahrheits fähiger Rang eingeräumt, an der sich Theologie und Verkündigung

auszurichten haben.62

Im Hintergrund steht eine Theologie des Geheimnisses, die es Rahner

ermöglicht unter strikter Wahrung der Unbegreiflichkeit Gottes als

«die Eigenschaft seiner Eigenschaften»63, die Würde endlicher Vernunft
zu sichern, indem er diese nach ihren eigenen Prinzipien zur demütigen
Anerkennung ihrer Grenzen führt. Zugleich kann er damit über die Einheit

von praktischer und theoretischer Vernunft den Primat der Liebe
vor der Erkenntnis herausarbeiten. Entgegen dem «geheimnislosen
griechischen Vernunftbegriff», für den das Geheimnis lediglich der Grenzbegriff

einer in sich reibungslos funktionierenden natürlichen Vernunft
und daher nur das vorläufig Unbegriffene ist64, ist für Rahner das
Geheimnis das, was Erkenntnis ursprünglich trägt. Ist die Erkenntnis so das

«Vermögen des Geheimnisses»65, dann kommt sie zu ihrem eigenen Wesen,

ihrem Sinn und ihrer Vollendung allein dort, wo sie sich von der
Liebe überformen läßt in die «sich hingebende Annahme des Geheimnisses

als eines solchen»66. Damit ist gegeben, daß Liebe und Praxis «auch
die Bedingung der Erkenntnis des Wahren (der Theorie) sein kann und
sein muß»67.

Daher handelt es sich bei Rahners transzendentalem Denken nicht
um eine apriorische Ontologie, sondern um eine «Metaphysik der Frei-

«formal-offenes System»: SANDLER, Willibald, Karl Rahners Anthropologie und Sote-
riologie als formal-offenes System in triadischer Perspektive. Frankfurt/M. 1996, 3.

Vgl. zu Rahners anthropologischem Transzendenzbegriff die gründliche Studie von
HERZGSELL, Joachim, Dynamik des Geistes. Ein Beitrag zum anthropologischen
Transzendenzbegriff von Karl Rahner. Innsbruck 2000 (SThS 54).

62 NEUHAUS, Gerd, Transzendentale Erfahrung als Geschichtsverlust? Der
Vorwurf der Subjektlosigkeit an Rahners Begriff geschichtlicher Existenz und eine
weiterführende Perspektive transzendentaler Theologie. Düsseldorf 1982, 109.

63 RAHNER, Schriften zur Theologie XIII 116. Auch in seiner Selbstmitteilung als
Liebe ist und bleibt Gott «ewig» das Absolute Hl. Geheimnis: vgl. DERS., Art.
«Geheimnis», in: HThG I (1962), 449.

64 Ebd.
65 DERS., Schriften zur Theologie IV 59.
66 Ebd. 61; vgl. GRUMME, Bernhard, «Noch ist die Träne nicht weggewischt von

jeglichem Angesicht». Überlegungen zur Rede von Erlösung bei Karl Rahner und
Franz Rosenzweig. Altenberge 1996, 30ff. (MthA 43).

67 RAHNER, Schriften zur Theologie XIII 127.126.



76 Alteritätstheoretische Erfahrung?

heit und der dialogischen Existenz»68. Wie Erkenntnis sich zu ihrer
Vollendung in Liebe aufheben muß, ohne in ihrer Wahrheit marginalisiert zu
werden, so haben nun auch entsprechend Philosophie und Theologie als

reductio in mysterium ihre Sätze ins Hl. Geheimnis hineinzubergen, und
zwar in einer immer neu in der Kraft der Gnade zu erfragenden Dialektik.69

Dann aber ist diese Erfahrungstheologie authentische Rede von
Gott nur, insofern sie in der Spur des thomasischen adoro te Intens

zurückkehrt «in die Gestimmtheit des Beters», der sich aus seinem tiefsten,
von Gott angerührten Urgrund im heilschaffenden Vollzug seines
Daseins mit Christus in der «Nacht der Sinne und des Geistes» an Gottes
Hl. Unbegreiflichkeit liebend übergibt.70

IV. Transzendentale Erfahrung

Diese aus der Erfahrung der Gnade gespeiste Theologie kreist in ihrer
anthropozentrischen Fokussierung um das Geschehen von Erfahrung.
Dabei sind nun im Lichte der skizzierten Verhältnisbestimmung von
Philosophie und Theologie, von Reflexion und mystischer Erfahrung ein

religionsphilosophischer und ein heilsgeschichtlich-offenbarungstheologischer

Zugriff in engster Wechselwirkung zu unterscheiden.
Insbesondere in den Frühwerken «Geist in Welt» und «Hörer des Wortes»

bis in den «Grundkurs des Glaubens.» hinein soll der Mensch als «po-
tentia oboedientaüs für die freie Offenbarung Gottes» in der Geschichte
aufgewiesen werden.71 Dabei gewinnt Rahner unter Rückgriff auf Hegels

68 PEUKERT, Helmut, Wissenschaftstheorie — Handlungstheorie — Fundamentale
Theologie. Analysen zu Ansatz und Status theologischer Theoriebildung. Düsseldorf
1978, 50. Vgl. VORGRIMLER, Herbert, Karl Rahner. Gotteserfahrung in Leben und
Denken. Darmstadt 2004, 147—154.

69 Dazu schreibt Rahner: «Man kann sie nicht ersetzen durch anbetendes Schweigen,

durch eine <theologia negativa), die wirklich selber schweigt, und man kann diese
Sätze auch nicht so sagen, als ob die laute Aussage selbst schon das Beabsichtigte wäre
und nicht das erschreckt anbetende Schweigen, das sie erzeugen soll, und das zu jenem
Todesschweigen gehört, in dem der Mensch mit Christus im Tode verstummt. Es ist
darum in der Theologie eine schwere Sache mit diesen Sätzen: Sie müssen laut gesagt
werden, damit wirklich geschwiegen werden kann»: RAHNER, Schriften zur Theologie
IX 124.

70 DERS., Art. «Zur Theologie der Gnade», in: HTTL 3, 149. Vgl. VORGRIMLER,
Herbert, Karl Rahner verstehen. Eine Einführung in sein Leben und Denken. Freiburg
i.Br. 1985, 15ff.; STOLINA, Die Theologie Karl Rahners: Inkarnatorische Spiritualität,
174—250 (s. Anm. 56); MIGGELBRINK, Ekstatische Gottesliebe im tätigen Weltbezug,
395ff. (s. Anm. 60).

71 RAHNER, Karl, Hörer des Wortes. Zur Grundlegung einer Religionsphilosophie
(neu bearbeitet von J.B. Metz), München 31985, 3.



Alteritätstheoretische Erfahrung? 77

Grenzdialektik den für uns hier zentralen Begriff der «transzendentalen
Erfahrung» mit starkem Akzent bei dem menschlichen Erkenntnisvorgang

aus einer Analyse des Urteilsaktes. Der Mensch ist derjenige, der als

endlicher, auf die Sinneserfahrung verwiesener Geist als Bedingung der

Möglichkeit der Erkenntnis auf das Absolute Sein als das Woraufhin
(Ziel) und Wovonher (Grund) der Erkenntnis vorgreift. Dabei erfährt er
das Absolute immer stets ungegenständlich mit, obgleich es wegen dieser

geschichtlichen Vermitteltheit nur indirekt und begrifflich inadäquat
aussagbar ist. «Der Vorgriff ist die bewußte Eröffnung des Horizontes,
innerhalb dessen das einzelne Objekt der menschlichen Erkenntnis gewußt
wird.»72

Dieser vorwiegend in aristoteüsch-thomistischen Kategorien
gedachte Zugriff auf Erfahrung schwächt die personale wie interkommunikative

Komponente im Erfahrungsbegriff ab. Diese sachontologische
Reduktion, die nicht hinreichend würdigen kann, daß das Subjekt einem
Objekt gegenübersteht, das wiederum selbst ein Subjekt ist und in seiner
unableitbaren Freiheit das Subjekt selber herausfordert73, wurde indessen

von Rahner selber erkannt und auf die Einbeziehung von Mitwelt und
Geschichte hin erweitert. Gipfelnd in seiner These der Einheit von Gottes-

und Nächstenliebe, kann er deshalb die «Sachen als Momente an und
um konkrete Personen und nicht anders» auffassen, die Sachwelt also der
Mitwelt unterordnen und so einen interkommunikativen Erfahrungsbegriff

aus formulieren, der die genannte Schwierigkeit zunehmend
vermeidet.74 Im «Grundkurs des Glaubens» konzipiert er folgerichtig den

Vorgriff auf Unbegrenztes als Voraussetzung für die Konstitution der
Person in Erkenntnis und Freiheit. Als apriorische Struktur, die sich
deshalb auch dann noch durchhält, wenn man sie bestreitet, bildet sie für die

72 Ebd., 79; vgl. ebd. 102.
73 Vgl. SIMONS, Eberhard, Philosophie der Offenbarung in Auseinandersetzung

mit «Hörer des Wortes» von Karl Rahner. Stuttgart u.a. 1966, 127; GRÜN, Anselm,
Erlösung durch das Kreuz. Karl Rahners Beitrag zu einem heutigen ErlösungsVerständnis.

Münsterschwarzach 1975, 20ff.; GREINER, Franz, Die Menschlichkeit der
Offenbarung. Die transzendentale Grundlegung der Theologie bei Karl Rahner. München
1978, 250ff.; EICHER, Die anthropologische Wende, 330.400 (s. Anm. 55).

74 RAHNER, Schriften zur Theologie X 138; vgl. Schriften zur Theologie VI 277ff.;
Schriften zur Theologie VII 296f. Vgl. PRÖPPER, Thomas/STRIET, Magnus, Art.
«Transzendentaltheologie», in: 3LThK 10 (2001) 190. Weil im Rahmen des Natur-Gna-
de-Verhältnisses die Gratuität der Gnade auch im Begnadungsgeschehen gewahrt werden

müsse, will Thomas Pröpper die wesenhafte Gratuität der Liebe Gottes durch
Kategorien intersubjektiver Freiheit wahren; vgl. PRÖPPER, Thomas, Erlösungsglaube
und Freiheitsgeschichte. Eine Skizze zur Soteriologie. München 1988, 171—214; DERS.,
Evangelium und freie Vernunft. Konturen einer theologischen Hermeneutik. Freiburg
i.Br. 2001.



78 Alteritätstheoretische Erfahrung?

Erkenntnis «ein vorgängiges Gesetz dafür, was und wie etwas sich dem
erkennenden Subjekt zeigen kann»75. Für die menschliche Freiheit als

den menschlichen Grundvollzug, der noch einmal die Erkenntnis
überformt, bedeutet dieser fortwährende Überstieg über alles Endliche die
Erfahrung einer radikalen Überantwortung an sich selbst. Rahner gewinnt
so den Gedanken einer transzendentalen Freiheit, die über eine bloße
Wahlfreiheit hinaus das Vermögen radikaler Selbstverfügung darstellt.76
Diese ursprüngliche transzendentale, begrifflich uneinholbare Freiheit
ereignet sich im Rahmen der skizzierten Vorgriffsdialektik nur in der
konkreten geschichtlichen Freiheitsentscheidung, in die hinein wiederum
sich diese ursprüngliche Freiheit objektiviert.

Der Begriff «Transzendentale Erfahrung», so können wir nun sagen,
bezeichnet folglich jenes apriorische Mitbewußtsein des Menschen in dessen

Entschränktheit auf das Absolute hin, das in jedem Erkenntnis- und
Freiheitsakt als deren Möglichkeitsbedingung gegeben ist.77 Der Mensch
ist die reine Offenheit für jenes Absolute Geheimnis Gottes, das sich
ihm in der transzendentalen Erfahrung als sich verschweigende,
verfügende, unverfügbare Nähe zuschickt und so als die abweisende Ferne den
Menschen zu sich birgt. Daher ist die transzendentale Erfahrung «das

Aufgehen des unendlichen Seinshorizontes von diesem selbst her» und
darum letztlich «Gnade»78.

Diesen transzendentalen Erfahrungsbegriff nimmt Rahner sodann

theologisch auf, um im Kontext der anthropologischen Wende der Theologie

die Offenbarung vom Menschen her fragend zu erschließen. Für
seine transzendentaltheologische Anthropologie ist der Mensch derjenige,

der in der Kraft dieses Geheimnisses zu hoffen wagt, daß sich dieses

Hl. Geheimnis selbst dialogisch zu liebender und vergebender Nähe ihm
ungeschuldet und frei als das «unfaßbare Wunder» mitteilt und damit
nicht bloß der angezielte, nie erreichbare und wesenhaft verborgene
Grund und Horizont bleibt.79 Im Bezug auf die Theologie der
«ungeschaffenen Gnade» führt Rahner in dem für sein Denken zentralen
Begriff der «Selbstmitteilung Gottes» Gnadenlehre und Offenbarungsdenken

zusammen, um den dialogischen Ereignischarakter der göttlichen

75 RAHNER, Karl, Grundkurs des Glaubens. Einführung in den Begriff des

Christentums, Freiburg i.Br. 1976, 30.
76 Es handelt sich um die Notwendigkeit, «über sich selbst zu entscheiden und

sich selbst zu tun»: RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 49.
77 Ebd., 32.
78 Ebd., 45.
79 RAHNER, Schriften zur Theologie I 131. Zu Rahners Frühwerk vgl. GRUMME,

«Noch ist die Träne nicht weggewischt von jeglichem Angesicht», 15—47 (s. Anm. 66).



Alteritätstheoretische Erfahrung? 79

Selbstoffenbarung zu betonen. So gelangt Rahner zu seinem Verständnis

von Offenbarung als ein Gott selbst als unbedingte Liebe schenkendes

Freiheitsgeschehen, in dem «der Geber in sich selber die Gabe» ist.80

In doppelter Modalität ist dem Menschen diese Selbstmitteilung
gegeben: als freies, dialogisches Angebot und als in der Kraft dieses Angebotes

zu Heil oder Unheil Angenommenes oder Abgelehntes. Sie bildet,
wie Rahner unter Aufnahme existentialontologischer Begrifflichkeit
sagen kann, ein «übernatürliches Existential»81. Dieses läßt den Menschen
«sich im Ziel (durch die Selbstmitteilung Gottes) auf das Ziel hin (die vi-
sio beatifica)» bewegen.82 Der Mensch steht dauernd unter dem befreienden

wie herausfordernden Anruf Gottes, in dem Gott mit seinem Willen

und seiner Liebe sich selbst als das Heil der Menschen und der Welt
offenbart. Im übernatürlichen Existential jedes Menschen ist für Rahner
insofern «schon eine Geoffenbartheit Gottes durch gnadenhafte
Selbstmitteilung gegeben»83, so daß «eigentlich das Ganze der christlichen
Glaubensbotschaft in einer transzendentalen Erfahrung» da ist.84 Deshalb
nennt er diese transzendentale Erfahrung «transzendentale Offenbarung»85.

Seine geschichtlich situierte Anthropologie soll dabei für Rahner die

geschichtliche Grundsignatur des Offenbarungsgeschehens gewährleisten.

Der leibgeistige Mensch aktuiert die transzendentale Gegebenheit
Gottes nur in kategorialer Vermittlung. Insofern sich transzendental
Gottes dialogische Liebe ereignishaft und frei schenkt, hat die transzendentale

Gegenwart Gottes im übernatürlichen Existential selbst eine
Geschichte, wie umgekehrt die Geschichte in ihrem Kern selber «das Ereignis

dieser Transzendenz ist»86. Infolgedessen wird insgesamt die mensch-

80 RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 126 (s. Anm. 75); vgl. ebd., 174. Zur
Selbstmitteilung als Mitte Rahnerscher Theologie SIEBENROCK, Gnade als Herz der
Welt, 34-71 (s. Anm. 60); SIEBENROCK, Karl Rahner in der Diskussion (s. Anm. 59);
vgl. SCHWERTFEGER, Nikolaus, Gnade und Welt. Zum Grundgefüge von Karl Rahners
Theorie des «anonymen Christen». Freiburg i.Br. 1982, 164ff. (FthSt 123).

81 RAHNER, Schriften zur Theologie I 328.
82 DERS., Grundkurs des Glaubens, 136 (s. Anm. 75). Zur Kritik am Übernatürlichen

Existential vgl. RAFFELT/VERWEYEN, Karl Rahner, 17-72 (s. Anm. 56); PRÖP-

PER, Erlösungsglaube und Freiheitsgeschichte, 269ff. (s. Anm. 74); MIGGELBRINK,
Ekstatische Gottesliebe im tätigen Weltbezug, 132—163 (s. Anm. 60); RULANDS, Paul,
Der Mensch unter dem Anspruch der Gnade. Das Übernatürliche Existential und der

Begriff der Natura pura bei Karl Rahner. Innsbruck 2000, 15ff. (IST 54).
83 RAHNER, Karl, Bemerkungen zum Begriff der Offenbarung, in: DERS./RATZIN¬

GER, J., Offenbarung und Überlieferung. Freiburg 1965, 17 (QD 25).
84 RAHNER, Schriften zur Theologie IX 122.
85 DERS., Grundkurs des Glaubens, 175 (s. Anm. 75).
86 Ebd., 146.



80 Alteritätstheoretische Erfahrung?

liehe Geschichte der Selbstauslegung der transzendentalen Offenbarung
zur Offenbarungsgeschichte. Rahner nennt diesen geschichtlichen
Aspekt «kategoriale» Offenbarung.87 Gegen eine geschichtslose, verinner-
lichte Interpretation des Offenbarungsgeschehens denkt Rahner damit
beide Aspekte als untrennbare, sich gegenseitig bedingende Momente der
«einen Offenbarung und ihrer einen Geschichte»88.

In Rahners Konzeption von Erfahrung sind also Transzendentalität
und Geschichte aufs engste zueinander gebracht. Gott begegnet in krea-
türlicher Vermittlung, im konkreten Anruf durch den Nächsten.89 Insofern

sich die Offenbarung im heilschaffenden Glauben des die Offenbarung

hörenden Menschen geschichtlich verobjektiviert, sind für Rahner

folglich Heils- und Offenbarungsgeschichte sowie die Weltgeschichte
insgesamt «koexistent und koextensiv»90. Geschichte ist der Ort der
Gotteserfahrung und Gottesbegegnung. Wie sich zeigt, ist Rahners Erfahrungsbegriff

also geschichtlich wie interkommunikativ-praktisch qualifiziert.
Indessen stellt sich die bereits in Rüsters Formalismusvorwurf

reklamierte Frage, wie denn der Mensch die Qualität seiner jeweiligen
Erfahrungen mit Gott überhaupt unterscheiden kann. Rahner versucht dies

zu klären im Lichte des die Offenbarungsgeschichte innerlich dynamisierenden

Telos und gelangt damit zur christozentrischen Tiefenstruktur
seiner Offenbarungstheologie. Wenn nach Jüngel Gotteserfahrung eine

«Erfahrung mit der Erfahrung» ist91, dann ist mit dem Inkarnationsge-
danken ein letztes Unterscheidungskriterium im Erfahrungsbegriff gegeben.

Der qualitativ unüberbietbar gelungene Kulminationspunkt der
Offenbarungsgeschichte liegt in der hypostatischen Union zwischen göttlichem

Logos und menschlicher Geistnatur in Jesus Christus. Deshalb
liegt auch nur in diesem Christusereignis für Rahner die einzige wirkliche
Zäsur der kategorialen Heils- und Offenbarungsgeschichte.92 Die
Geschichte bewegt sich nun in ihrer Offenheit «innerhalb der geschichtlich
erfolgten Zusage eines absoluten Heiles», einer Zusage, die die «Ambivalenz

der Freiheit der Welt zu Heil oder Unheil siegreich von Gott her
übergreift.»93 Sie spielt deshalb als letzter Maßstab in die Erfahrung hinein

und wird mit dieser christologischen Qualifizierung zu dem besagten
Unterscheidungskriterium der Erfahrung.

87 Ebd., 175.
88 DERS., Bemerkungen zum Begriff der Offenbarung, 15 (s. Anm. 83).
89 DERS., Grundkurs des Glaubens, 176 (s. Anm. 75).
90 Ebd., 157.
91 JÜNGEL, Unterwegs zur Sache, 132 (s. Anm. 39).
92 RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 171 (s. Anm. 75).
93 DERS., Schriften zur Theologie XIII 162.



Alteritätstheoretische Erfahrung? 81

Diese christologische Tiefenstruktur des Erfahrungsbegriffs begründet

die Ernsthaftigkeit und Dringlichkeit der Erfahrungen, wie dies Rahner

insbesondere mit seiner im Horizont von Mt 25 sowie im Lichte der

ignatianischen Logik der Gottesbegegnung im Alltag entwickelten These
der Einheit von Gottes- und Nächstenliebe markiert. Die sich
zwischenmenschlich zutragende Erfahrung des Anderen ist der Ruf in die je
konkrete unbedingte Verantwortung.94 Wenn David Berger dies als Verteilung

der Gnade «nach dem Gießkannenprinzip» qualifiziert95, markiert
daß nicht nur jene subjektlose, sachontologisch-verdinglichte
Gnadentheologie neuscholastischer Prägung, die Rahners in Kategorien der Freiheit

artikulierte Theologie der Selbstmitteilung überwinden wollte. Sie

verrät überdies die tiefgreifende Ahnungslosigkeit von jener Dramatik,
die Rahner in die subjekthafte Existenz des Menschen in seinen

Erfahrungen vor Gott einträgt.

V. Ein kritisch-dynamischer Erfahrungsbegriff im transzendentalen Gestus

Rahners Erfahrungsbegriff in der Kritik

Edward Schillebeeckx hat das Problematische bei Rahners
transzendentaltheologischem Erfahrungsbegriff in dessen idealistischer Ableitung
der Erfahrung und des Glaubens aus einer vorgängigen Metaphysik
gesehen. In Korrespondenz mit der gesamten philosophischen Linie von
Schelling, Hegel bis zu Hermes und deren Anliegen einer philosophischen

Glaubensbegründung befrage Rahner die christliche Tradition darauf,

was «wunderbar zu dem paßt, was metaphysisch über die Erfahrung
entwickelt worden ist».96 In ähnlicher Stoßrichtung sehen unter Aktualisierung

des Alteritätsdenkens von Emmanuel Levinas Josef Wohlmuth,
Thomas Freyer sowie Erwin Dirscherl in der transzendentaltheologischen

Konzeptualiserung von Erfahrung zutiefst problematische und
selbst durch Rahners «gnadentheologische Korrektur» keineswegs veränderte

Denkkategorien am Werke97, die gerade die Würde individueller
Freiheit, die Andersheit des Anderen, die Kontingenz der Geschichte

94 Vgl. TAFFERNER, Andrea, Gottes- und Nächstenliebe in der deutschsprachigen
Theologie des 20. Jahrhunderts. Innsbruck-Wien 1992, 200-228 (ITS 37).

95 BERGER, Natur und Gnade, 322 (s. Anm. 20).
96 SCHILLEBEECKX, Edward, Tradition und Erfahrung. Von der Korrelation zur

kritischen Interrelation. Hans-Georg Ziebertz im Gespräch mit Edward Schillebeeckx
anläßlich dessen 80. Geburtstag am 12. November, in: KatB1119 (1994) 758.

97 WOHLMUTH, Josef, «Gott — das letzte Wort vor dem Verstummen. Gotteserfahrung

bei Karl Rahner und Emmanuel Levinas», in: WENZLER, Ludwig (Hg.), Die
Stimme in den Stimmen. Düsseldorf 1992, 56.



82 Alteritätstheoretische Erfahrung?

sowie die Transzendenz Gottes untergraben. Zwar durch den Analogiegedanken

vor ungebrochenem Idealismus geschützt, beruhe die
Transzendentaltheologie auf der metaphysischen Identität von Sein und Denken.

Deshalb favorisiere Rahner im strikten Gegensatz zu Levinas' Konzept

einer «(authentischen) Transzendenz Jenseits des Seins» das Konzept

einer vom transzendentalen Subjekt her entworfenen «(analogen)
Transzendenz innerhalb des Seins».98 Rahner bejahe Pluralität daher nur
insoweit, wie sie von diesem letzten Einheitshorizont seines Totalitätsdenkens

umfaßt und konstituiert werde. Rahner könne Gott «prinzipiell
ohne den Anderen denken»99, insofern er ihn in der individuell verinner-
lichten Ekstase des subjektiven Vorgriffs thematisiere anstatt wie
Levinas in der liebenden Antwort auf das unbedingte Angegangensein des

Ich durch die ethische Nötigung des Anderen. Denn Rahners transzendentaler

Erfahrungsbegriff hypostasiere ein autonomes, intentionales,
vom Primat der Erkenntnis geleitetes Subjekt transzendentaler Erfahrung,

welches Gott in der weit- und geschichtslosen Besinnung auf seine

apriorische Transzendentalität finden könne und den Anderen vermittels
dieser tendenziell egologischen Herrschaftsvernunft im Zirkel von Person

und Natur zum Medium subjekthafter Selbstvermittlung erniedrige.100

J.B. Metz hatte in dieser Richtung bereits vor der transzendentalem
Denken innewohnenden Tendenz gewarnt, geschichtliche Erfahrung
durch transzendentale Vorwegnahmen zu unterlaufen101, und Rahners

Erfahrungsbegriff insgesamt attestiert, ohne Alteritätstheorem konzipiert
zu sein.102

Insofern Rahners transzendentaler Erfahrungsbegriff nach Georg
Baudler die «Theologie für die konkrete Lebenserfahrung des gegenwär-

98 FREYER, Thomas, Zeit — Kontinuität und Unterbrechung. Studien zu Karl
Barth, Wolfhart Pannenberg und Karl Rahner. Würzburg 1993, 476 (BdSt 13). Nach
Freyer sympathisiere Rahner «mit der Axiomatik eines (gemäßigten) Identitätsdenkens»:

ebd. 347; vgl. ebd. 390.462f.
99 WOHLMUTH, Gott — das letzte Wort vor dem Verstummen, 71 (s. Anm. 97).
100 Vgl. FREYER, Zeit — Kontinuität und Unterbrechung, 436ff (s. Anm. 98);

DlRSCHERL, Erwin, Die Bedeutung der Nähe Gottes. Ein Gespräch mit Karl Rahner
und Emmanuel Levinas. Würzburg 1996, 102ff. (BdSt 22).

101 Vgl. Metz' Rede vom «theologischen Zauberkreis» und «gnadentheologischen
Idealismus»; METZ, Johann Baptist, «Karl Rahners Ringen um die theologische Ehre
des Menschen», in: RAFFELT, Albert (Hg.), Karl Rahner in Erinnerung. Düsseldorf
1994, 78; DERS., Glaube in Geschichte und Gesellschaft. Studien zu einer praktischen
Fundamentaltheologie. Mainz 1984, 143ff.; NEUHAUS, Transzendentale Erfahrung als

Geschichtsverlust (s. Anm. 62).
102 METZ, Johann Baptist, Vorwort, in: Gutièrrez, Gustavo, Theologie der Befreiung.

Mit der neuen Einleitung des Autors und einem Vorwort von Johann Baptist
Metz. Mainz 101992, 11.



Alteritätstheoretische Erfahrung? 83

tig lebenden Menschen assimilierbar werden» läßt, indem sie die christliche

Überlieferung «dialogisch» mit der menschlichen Lebenssituation
vermittelt103, muß sie sich fragen lassen, ob sie nicht zu leichtfertig das

Fremde, das Nichtassimilierbare, Irritierende, kurzum: die nichtkorre-
lierbare Alterität überspielt. Wäre Rahners Erfahrungsbegriff in dem von
Georg Baudler unterstellten Maße dialogisch strukturiert im Sinne lediglich

einer hin- und herschwingenden Wechselseitigkeit von subjektiver
Erfahrung und Offenbarung, oder allgemeiner formuliert: von Subjekt
und Objekt, stünde sie sehr wohl in der von Ulrike Greiner beschworenen

Aporie einer Verschmelzungshermeneutik.
Von seiner Theologie des Hl. Geheimnisses her bricht freilich Rahner

die totalisierende Dynamik der Vernunft. In Kategorien der Freiheit
artikuliert, fragt seine Transzendentaltheologie nicht im Sinne Kants nach
den notwendigen allgemeinen, sondern nach den schon konkreten,
geschichtlichen, vom Ereignis des absoluten Heilswillens angebotshaft
getragenen Voraussetzungen geschichtlicher Erfahrung im Subjekt. Jenseits
eines transzendentalen Apriorismus vermag er auf diese Weise Sinn und
Bedeutung der Offenbarung für das Subjekt aufzuweisen. Er kann
Alterität wahren, ohne im Unterschied postmoderner Erfahrungskonzeptionen

aufzuhören, sie denkerisch ausweisen zu können.104 Nach Rahners

geheimnistheologisch fundierter Transzendentaltheologie erlangt die
Vernunft ihre Vollendung nicht im universalen erkennenden Vorgriff,
sondern in der jede Erkenntnis nochmals überformenden Liebe zum
Geheimnis Gottes.105 Gegen alle metaphysischen Vergegenständlichungs-
tendenzen, die Gott nur noch als «Gott des fixen Begriffs» und damit als

Götzen vorstellen106, wird Rahners Seinsdenken nicht von einer sich
selbst durchsichtigen Erstphilosophie aus entworfen, sondern ist zu
verstehen als jenes «geheimnisvolle Ereignis, in dem die ersten Maßstäbe
als die unmeßbaren sich selber zeigen und der Mensch sich als der
gemessene weiß.»107 Das hier mitschwingende Wahrheitskonzept ist das

einer Wahrheit, das nicht vom Menschen konstruiert oder nur ästhetisch
wahrzunehmen wäre. Sie überfällt vielmehr den Menschen von Gott her,

103 BAUDLER, Georg, «Göttliche Gnade und menschliches Leben. Religionspädagogische

Aspekte der Offenbarungs- und Gnadentheologie», in: VORGRIMLER, Herbert

(Hg.), Wagnis Theologie. Erfahrungen mit der Theologie Karl Rahners (=FS für
Karl Rahner). Freiburg i.Br. 1979, 43.

104 Vgl. SlLLER, Hermann Pius, Art. «Rahner, Karl», in: LexRP 2 (2001), 1584f.
105 Vgl. MlGGELBRINK, Ekstatische Gottesliebe im tätigen Weltbezug, 65—74 (s.

Anm. 60).
106 RAHNER, Karl, Einübung priesterlicher Existenz. Freiburg i.Br. 1970, 23.
107 DERS., Schriften zur Theologie IV 72.



84 Alteritätstheoretische Erfahrung?

befreit den Menschen und weist ihn auf den Weg. Ein solches Denken
ist und bleibt «im Anfang rezeptiv»108, ohne indessen aufzuhören, Denken

zu sein und Erfahrung vernünftig ausweisen zu können. Im Gegensatz

zu der ihm unterstellten Transzendenzvergessenheit besteht Rahners

Sprengung des universalistischen Totalitätsdenkens auf dem «Helldunkel
der Ontologie», welche die Andersheit Gottes zu wahren weiß.109

Der Ertrag für unsere Suche nach einem theologischen Erfahrungsbegriff

liegt damit auf der Hand. Durch die gnadenhafte Eröffnung der

Erfahrung ins Hl. Geheimnis hinein, die den Menschen nur im — auch

anonymen — Absprung der Liebe und des Gebets zu sich kommen läßt,
wird das Modell einer formalen Wechselseitigkeit durchbrochen. Trotz
aller emphatischen Rückbindung des Glaubens an die Erfahrung sind
beide deshalb nie zur Deckung zu bringen. Mehr noch: Glaube geschieht
oft «gegen alle Erfahrung»110. Der Mittelpunkt menschlichen Daseins in
Gott «ist uns, unserer unmittelbaren Erfahrung, unserem Genuß
entrückt»111, so daß die Erfahrung, ja selbst noch die Glaubenserfahrung
niemals Maßstab für das Leben der Christen und die Qualität des Glaubens

sein können. Es gibt zum Glauben führende Erfahrungen. Glaube
und Erfahrung «bedingen sich gegenseitig». Doch müssen diese

Erfahrungen glaubend übernommen und praktisch ratifiziert werden. Denn
«nur der Glaubende macht die Erfahrung und, indem er sie macht, glaubt
er.»112 Eine Erfahrungskonzeption, die Glaube und Erfahrung in ein starres

Schema formaler Wechselseitigkeit brächte, fände also selbst Rahners

Widerspruch.
Dort, wo in der Betonung der Asymmetrie des Dialogs und inmitten

der herausgearbeiteten Primordialität der Alterität die Bedeutung dieser

Erfahrung für das Subjekt und das Sichaufgegebensein des Subjekts in
dessen Konfrontiertsein mit fremder Erfahrung zurückgedrängt zu werden

droht, dort, wo mehr vom Ereignis des Anderen und der sich
ereignenden Wirklichkeit her gedacht wird, dort wäre eine solche transzen-

108 SIEBENROCK, Gnade als Herz der Welt, 62 (s. Anm. 60). Der hier anklingende
Analogiebegriff fällt nicht mit dem etwa aus der Perspektive Barths oder Levinas'
abgelehnten Analogieverständnis zusammen. Analogie meint aus mystischer Erfahrung
heraus jenes ursprüngliche, nicht ableitbare oder synthetisierbare ereignishafte
Verhältnis zwischen gestufter Endlichkeit, dem kreatürlichen Subjekt und dem unverfügbaren

Absoluten Geheimnis Gottes; vgl. RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 80 (s.
Anm. 75).

109 RAHNER, Schriften zur Theologie IV 79.
110 DERS., Karl, Gebete des Lebens (hrsg. von A. RAFFELT, Einführung von K.

Lehmann). Freiburg i.Br. 1993, 95.
111 DERS., Einübung priesterlicher Existenz, 109 (s. Anm. 106).
112 DERS., Betrachtungen zum ignatianischen Exerzitienbuch. München 1965, 149.



Alteritätstheoretische Erfahrung? 85

dentale Reflexion einer bereits von Alterität angegangenen Vernunft
unverzichtbar. Durch sie läßt sich überhaupt der Geltungsgrund, der
Geschenk-, Befreiungs-, Verpflichtungs-, ja möglicherweise auch der
unbedingte Heilscharakter geschichtlicher Erfahrungen für das Subjekt
verdeutlichen und die Möglichkeit verständlich machen, daß eine Erfahrung
nicht zuletzt auch von Fremdheit gemacht werden kann, ohne sie zu
depotenzieren oder den Menschen zu übergehen. In der Erfahrung ist der
Mensch mit einer unbedingten Andersheit konfrontiert, ohne daß diese

Erfahrung je abschließend zu machen oder zu thematisieren wäre. Von
Rahners Theologie des Geheimnisses her wird in den Erfahrungsbegriff
eine Dynamik eingetragen, die wegen dieser Unabschüeßbarkeit jede
reziproke Dialogik sprengt, ohne dabei einem fideistischen oder einem

subjektlos-heteronomen Reduktionismus zu unterliegen. Deshalb könnte
man die in Rahners Erfahrungsbegriff angezielte Erfahrung mit Knut
Wenzel als eine «Anti-Erfahrung», eine «Hohlform der Erfahrung»
bezeichnen113, wenn man eine Hermeneutik der Selbstpräsenz des Subjekts
als Kategorialisierung der Erfahrung zugrunde legt.114 Denn im Gegensatz

zu einem im Horizont des intentionalen, schließlich alles bewältigenden

Zugriff des Subjekts angelegten Erfahrungsbegriff zielt der
alteritätstheoretische Erfahrungsbegriff auf eine in der Liebe gewonnene
Erfahrung. In dieser erfährt sich das Selbst «als aufbrechendes, loslassendes,

ausströmendes, entleerendes, sich verlassendes, Abschied nehmendes

Selbst, das nicht mehr bei sich ist, sondern beim Anderen, das nicht
es selbst ist, indem und solange es mit sich selbst an sich hält und bei
sich bleibt, sondern das es selbst zu werden hofft und vertraut, indem es

von sich läßt und sich beim Anderen (als dieser Andere) findet.»115

Überdies bindet Rahner das Subjekt der Erfahrung durch die Einheit
von theoretischer und praktischer Vernunft konstitutiv ein in das
Geschehen von Erfahrung, wobei die christozentrische Tiefenstruktur
zugleich entgegen dem skizzierten Formalismusverdacht präzise Kriterien
in den Erfahrungsbegriff einbringt. Seine heilsgeschichtliche Christo-
zentrik entfaltet vor dem Hintergrund seiner Geheimnistheologie einen
normativen Begriff der Religion, der als innertheologische Religionskritik
aus dem Erbe der Propheten heraus bis zu Dietrich Bonhoeffer und Karl

113 WENZEL, Knut, Sakramentales Selbst. Der Mensch als Zeichen des Heils. Freiburg

i.Br. 2003, 339.
Für diese Hermeneutik ist mit «Erfahrung» «die Fülle der einströmenden,

bereichernden, angeeigneten, verarbeiteten, einverleibten und in jedem Fall, mögen sie nun
positiv oder negativ ausfallen, das erfahrende Selbst bestätigenden Ereignisse
gemeint»: ebd.

115 Ebd.



86 Alteritätstheoretische Erfahrung?

Barth legitime und illegitime Formen unterscheidet.116 Statt einer billigen
Anpassung der Gottesrede an den Zeitgeist, statt einer Plausibilisierung
der Gottesbotschaft durch deren anthropologische oder gar religions-
förmige Reduktion führt Rahners Erfahrungsbegriff den christologisch
angeschärften Gottesgedanken über den Geheimnisbegriff als kritisches
Kriterium mit sich.

Im Widerspruch zum Vorwurf einer erfahrungsbegrifflich begründeten

Verschmelzungshermeneutik legt Rahner einen Begriff von Erfahrung

vor, der im Horizont einer vernehmenden Vernunft aus dem
Blickwinkel des Subjekts auf die vorgängigen geschichtlichen Erfahrungen
reflektiert. Erfahrung ist nie ganz vom Hörer des Wortes verstehend
anzueignen, sondern verweist ihn in seiner Erkenntnis und Freiheit in das Hl.
Geheimnis selber. Greiners Verdacht eines monologischen Erfahrungsbegriffs

dürfte sich am wenigsten auf Rahners Position beziehen lassen.
Sein Erfahrungsbegriff sprengt jede Reflexion der Erfahrung in
Kategorien der Dialogik und der Wechselseitigkeit, wie dies Levinas bei Buber

diagnostiziert. Im Lichte des Geheimnisgedankens wird in Rahners

Konzeption die Erfahrung vom Nicht-Ich eröffnet, das begrifflich je stets
uneinholbar bleibt und die Erfahrung vom Absoluten Geheimnis her auf
dieses Absolute Geheimnis hin je neu dynamisiert. Dies trägt in den
Erfahrungsbegriff eine konstitutionelle Unabschließbarkeit ein. Rahners
transzendentaler Erfahrungsbegriff enthüllt so seine zutiefst kritisch-dynamische

Struktur und wäre damit als kritisch-dynamischer Erfahrungsbegriff

in transzendentalem Gestus zu bezeichnen.
Gleichwohl bleibt Rahners Ansatz dabei hinsichtlich der Geschichte

und der konkreten Ausfaltung der Intersubjektivität von letzten Aporien
nicht frei. Bei aller zunehmenden Würdigung von Intersubjektivität und
der Abhängigkeit des Subjekts vom Zuspruch und der Herausforderung
durch den Anderen bleibt in der Spur ignatianischen Denkens die
Vorordnung des Subjekts und darum der Primat transzendentaler Hermeneutik,

der es vor allem um den Heilsvollzug des ekstatischen Subjekts
vor dem göttlichen Geheimnis geht. Demgegenüber treten die konkrete
Abhängigkeit des Subjekts vom Anderen in dessen konkreter Situation
und dessen Ansprüchen an das Subjekt und vor allem der Einbruch des

Anderen in die Erfahrung doch eher zurück117, ohne gleichwohl für jene

116 Vgl. RAHNER, Karl, Art. «Der theol.(-normative) Begriff der R(eligion)», in:
HTTL 6, 212-213.

117 Zu detaillierten Analysen vgl. SCHWERTFEGER, Gnade und Welt, 355ff. (s. Anm.
80); TAFFERNER, Gottes- und Nächstenliebe in der deutschsprachigen Theologie des

20. Jahrhunderts, 223—229 (s. Anm. 94); GRÜMME, «Noch ist die Träne nicht weggewischt

von jeglichem Angesicht», 252ff.541—548.567ff.596ff. (s. Anm. 66).



Alteritätstheoretische Erfahrung? 87

egologische Herrschaftsvernunft eines autonomen Subjekts zu optieren,
wie ihm etwa von Thomas Freyer unterstellt wird.118 Auch wenn diese

Defizite nicht, wie die eingangs erwähnten Kritiker meinen, aus einer

quasiidealistischen Tendenz seines Denkens resultieren, sondern
vielmehr Rahners grenzenlosem Vertrauen auf einen immer schon
transzendental wirksamen universalen Heilswillen Gottes Ausdruck geben,
sich in kreatürlicher Vermittlung in die letztlich nur zu diesem Zweck
geschaffene Welt als Liebe hineinzudrängen:119 Es bleibt das Problem, an
diesem Punkt der Alterität im Erfahrungsbegriff nicht hinreichend zu
entsprechen. So sehr Rahners kritisch-dynamischer Erfahrungsbegriff in
transzendentalem Gestus hinsichtlich der Ausweisbarkeit, Wahrheit und
Kommunikabilität von Alterität im Erfahrungsgeschehen bleibende
Bedeutung besitzt, kommt er hinsichtlich der Möglichkeit, Differenz
hinreichend zu konzipieren, an eine Grenze.

Wäre nicht hier Rahners Ansatz weiterzudenken im Hinblick auf
einen Erfahrungsbegriff, der die Alterität gegenüber einer ungebrochenen
Subjektzentrierung stark macht und das Ankommenkönnen dieser Alterität

im Subjekt mitbedenkt? Es gilt, so der im folgenden in höchst
skizzenhafter Form verfolgte Versuch, einen alteritätstheoretischen
Erfahrungsbegriff zu entfalten, der sich im Horizont einer bereits von Alterität
je vorgängig eröffneten und dynamisierten Dialogik artikuliert, die hier
«asymmetrisch strukturierte Dialogizität» genannt werden soll.

VI. Konturen eines alteritätstheoretischen Erfahrungsbegriffs

Saskia Wendel hat mit großer Plausibilität das Konzept einer strengen
Reziprozität in der Beziehung von Ich und Anderem gerade gegen die
Gefahren ins Feld geführt, wie sie von einer radikalen Asymmetrie in
dieser Beziehung her drohen.120 Aus der Perspektive des Subjekts
gedacht, bestehen im Falle einer Objektzentrierung der Subjekt-Objekt-Be-
ziehung unüberwindbare Schwierigkeiten insbesondere in einer inhärenten

Heteronomietendenz sowie in der Kommunikabilität von Objekt und
Subjekt. Namentlich am Alteritätsdenken von Levinas kann die Plausibilität

dieser Kritik an einer solchen Subjektlosigkeit nachgewiesen wer-

118 RAHNER, Grundkurs des Glaubens, 67 (s. Anm. 75).
119 Zu näheren Begründungen GrÜMME, «Noch ist die Träne nicht weggewischt

von jeglichem Angesicht», 557f. (s. Anm. 66); STOLINA, Die Theologie Karl Rahners:
Inkarnatorische Spiritualität, 125—128 (s. Anm. 56).

120 Vgl. WENDEL, Saskia, Affektiv und inkarniert. Ansätze Deutscher Mystik als

subjekttheoretische Herausforderung. Regensburg 2002, 298—303 (ratio fidei 15).



88 Alteritätstheoretische Erfahrung?

den.121 Aus der Objektperspektive gedacht würde eine ungebrochene
Subjektzentrierung all jene Marginalisierungen des Nicht-Ichs heraufführen,
wie sie Saskia Wendel als vehemente Verfechterin eines — wenn auch bei
ihr phänomenologisch zugespitzten — transzendentalen Denkens selber

beklagt.122

Dementsprechend hält auch das hier vertretene Konzept einer
asymmetrisch grundierten Dialogizität dezidiert an der Wechselseitigkeit,
also eben an der Dialogizität der Beziehung von Subjekt und Objekt fest.
Es ist gerade diese Wechselseitigkeit, die das Ich vor einem hypertrophen

Solipsismus und einer objektvergessenen subjektivistischen Ge-

schichtslosigkeit bewahrt oder das Objekt in eine Ferne rückt, durch die

es nicht mehr kommunikabel sein kann und deren Nähe sich als eine ge-
waltförmige Heteronomie entfaltet. Gerade die Wechselseitigkeit
gewährleistet die Eigenständigkeit von Ich und Du, von Subjekt und
Objekt.123 Dabei rezipiert das Konzept der asymmetrisch grundierten Dialogizität

Einsichten von so divergierenden Denkern wie Franz Rosenzweig
oder auch Theodor W. Adorno.124 Zudem rekurriert dieses Konzept auf
Elemente transzendentalen Denkens. Es wäre transzendental im Sinne
einer kritischen Reflexion der Erfahrung jenes Bewußtseins, «das seine
Transzendentalität in der Erfahrung der Transzendenz begründet weiß.»125

121 Vgl. ebd., 298-303; RlCOEUR, Paul, Das Selbst als ein Anderer. München 1996,
408; SPLETT, Jörg, Gotteserfahrung im Antlitz des Anderen? Im Gespräch mit Emmanuel

Levinas, in: MThZ 1 (1994), 59ff.; GRÜMME, B., Was ist der Mensch ohne den
Anderen? Überlegungen zur theologischen Debatte um das Subjekt, in: FZPhTh 45

(1998) 520-522.
122 Vgl. WENDEL, Affektiv und inkarniert, 292—203 (s. Anm. 120).
123 Zu dialogischen Subjekttheorien vgl. die Rekonstruktion bei SATTLER, Dorothea,

Beziehungsdenken in der Erlösungslehre. Bedeutung und Grenzen. Freiburg i.Br.
1997, 266-299.

124 Vgl. ROSENZWEIG, Franz, Der Stern der Erlösung. Mit einer Einführung von
R. Mayer und einer Gedenkrede von G. Scholem. Frankfurt/M. 1990; ADORNO,
Theodor W., Negative Dialektik. Frankfurt/M. 1990, 184-187.339.

125 ZAK, Adam, Vom reinen Denken zur Sprachvernunft. Über die Grundmotive
der Offenbarungsphilosophie Franz Rosenzweigs. Stuttgart u.a. 1987, 160. Der
Referenzrahmen dieser Arbeit verbietet eine detaillierte Auseinandersetzung mit dem
Ansatz Richard Schaefflers. Durchaus auch von Rosenzweig bewegt und inspiriert von
Traditionen dialogischen wie transzendentalphilosophischen Denkens, kommt Schaeff-
ler zu einem Konzept schwachen transzendentalen Denkens und dementsprechend zu
einem hermeneutisch gebrochenen Begriff von transzendentaler Erfahrung: vgl.
SCHAEFFLER, Richard, «Die transzendentale Reflexion und die {Geschichte Gottes mit
dem Menschen) oder: Eröffnet die transzendentale Reflexion einen Zugang zum
Verständnis derjenigen Geschichte, von der der Glaube spricht?», in: KRÜCK, Georg (Hg.),
Gottesglaube — Gotteserfahrung — Gotteserkenntnis. Begründungsformen religiöser



Alteritätstheoretische Erfahrung? 89

Solange diese im Horizont einer je schon von Geschichte angegangenen,
in diesem Sinne hermeneutisch gebrochenen subjekthaften Vernunft
entfaltet werden, bleiben diese Elemente im Interesse der subjektiven wie
interkommunikativen Ausweisbarkeit von Sinn und Geltungsgründen der

Erfahrung des Nicht-Ich mit dessen Ansprüchen an das Ich, und eben

genau damit für die Dialogik von Subjekt und Objekt unverzichtbar.
Dies jedenfalls sollte in der Auseinandersetzung mit Rahners
Transzendentaltheologie deutlich geworden sein.

Andererseits stellt Bernhard Casper gegenüber einer streng reziproken

Dialogizität unter Rückgriff auf Levinas in zeittheoretischen
Begriffskategorien die kritisch-herausfordernde, korrektivische Wucht der
uneinholbaren Fremdheit des begegnenden Anderen für das Subjekt heraus.

Alterität kann in Dialogik nicht aufgehen.126

Rosenzweigs Dialogik bietet eine Möglichkeit, die Einsichten der

Begegnungsphilosophie in die Bedeutung der Dialogik zu bewahren, ohne

deren Aporien zu unterliegen. Im Widerspruch zur Dialogik Bubers
bricht Rosenzweig durch die primordiale Vorordnung des Anderen im
Dialog mit der strengen Wechselseitigkeit der Dialogik. Erfahrung wird
von Andersheit je vorgängig gestiftet, so sehr sie auch vom Ich erfahren
und angeeignet werden muß. Diese Vorordnung des Du vor dem Ich gibt
dem Dialog eine asymmetrische Struktur. Die reziproke Dialogik basiert
auf einer Asymmetrie, die ihr je schon als begründende, initiierende
Tiefenstruktur zu Grunde liegt. Die Asymmetrie setzt folglich die Dialogik
keinesfalls außer Kraft, desavouiert, marginalisiert oder negiert sie. Dies
unterscheidet sie von Levinas.127 Sie trägt jedoch in die Dialogik eine
konstitutive Unabgeschlossenheit ein, eine unauslotbare Tiefe, eine offene,
nie zu schließende Flanke. Immer durchwirkt die Wechselseitigkeit ein
fortwährendes Eröffnetsein von einer Alterität her und auf ein Außerhalb

hin, das jedes Innerhalb nochmals aufsprengt. Sie durchwirkt aber
damit zugleich ein Gefälle, eine nicht umzukehrende und damit zu
beschwichtigende, verharmlosende Richtung, die die Vorgängigkeit, die
Autorität und die inmitten aller Präsenz doch uneinholbare Ferne des Ob-

Erfahrung in der Gegenwart. Mainz 2003, 85-108; DERS., Erfahrung als Dialog mit
der Wirklichkeit (s. Anm. 52).

126 Vgl. CASPER, Bernhard, «Denken im Angesicht des Anderen. Zur Einführung
in das Denken von Emmanuel Levinas», in: HENRIX, Hans Hermann (Hg.).,
Verantwortung für den Anderen und die Frage nach Gott. Zum Werk von Emmanuel
Levinas. Aachen 1984, 28; vgl. CASPER, Religion der Erfahrung. Einführungen in das

Denken Franz Rosenzweigs. Paderborn 2004, 193-205.
127 Vgl. GrÜMME, «Noch ist die Träne nicht weggewischt von jeglichem

Angesicht», 352—368 (s. Anm. 66); DERS., Was ist der Mensch ohne den Anderen?, 516—523

(s. Anm. 121).



90 Alteritätstheoretische Erfahrung?

jekts im Dialog verbürgt. In dieser asymmetrisch grundierten Dialogizität
geht Alterität nie in den vermittelnden Prozessen der Reziprozität auf.128

Diese Struktur einer asymmetrischen Dialogizität begründet einen
Begriff dialogischer Erfahrung, in der Subjekt und Objekt durchaus in
dialogischer Wechselseitigkeit zueinander stehen. Erfahrung wird zu teil,
wird vom Anderen je vorgängig gestiftet, wird durch den Einbruch des

Anderen eröffnet. Dieser Einbruch ist weder denkerisch noch durch
vorhergehende Erfahrung zu erwarten. Zugleich aber geht das Subjekt der
Erfahrung erkenntnistheoretisch, subjekttheoretisch wie praktisch unlösbar

in den Erfahrungsprozeß ein. Am Subjekt vorbei gibt es keine
Erfahrung, allenfalls flüchtige Erlebnisse und Gefühle.129 Nie darf das Subjekt

der Erfahrung überspielt werden, nie darf es zum reinen Objekt der

Erfahrung herabgewürdigt werden, gehören doch die Erfahrungen zur
Identität des Subjekts selber. Mit seinen Verstehensvoraussetzungen
konstituiert das Subjekt wesentlich die Erfahrung mit. Subjekt und Objekt
vermitteln sich einander in der Erfahrung wechselseitig.

Gleichwohl aber gehen weder das Objekt der Erfahrung, das Nicht-
Ich oder der Andere, noch das Subjekt in dieser Dialogizität auf. Gewiß
lag eine der wesentlichen Entdeckungen bereits der Dialogphilosophie in
der Anerkennung dieser Irreduzibilität von Ich und Du, von Subjekt und
Objekt im Dialog. Es gehört wesentlich zur Einsicht in die identitäts-
stiftende Kraft der Begegnung für das Ich mit dem Du, daß die Erfüllung

der dialogischen Beziehung von Ich und Du zugleich in der «Ak-
zeptation der Anderheit» des Du besteht.130 Doch während die
Dialogphilosophie diese Irreduzibilität durch die «All-Gegenseitigkeit» des

Dialogs von Ich und Du sichern will — und dabei eben problematisch
bleibt131 —, beansprucht der alteritätstheoretische Erfahrungsbegriff
seinerseits Subjekt und Objekt als diese selbst und in ihrer wechselseitigen
Dependenz zu sichern. Bei aller Subjektverhaftetheit der Erfahrung, bei
aller dialogisch-kommunikativen Vermitteltheit der Erfahrung gehen Sub-

128 Zu Begründungen vgl. GRÜMME, Religionsförmigkeit als heimliche Pointe der
Korrelationsdidaktik? Zum Erfahrungsbegriff der Korrelationsdidaktik in einer Zeit
gottvergessener Religionsfreudigkeit; in: ThG 1 (2002) 13-29.26—28. Derzeit schließe
ich eine Habilitationsschrift ab zum Thema: «Vom Anderen eröffnete Erfahrung. Zur
Grundlegung eines Erfahrungsbegriffs in der Religionspädagogik».

129 Vgl. zu dieser Unterscheidung SCHILLEBEECKX, Menschen, 15ff. (s. Anm. 37);
BlEHL, Erfahrung, Glaube und Bildung, 15—31 (s. Anm. 22).

130 BUBER, Martin, Werke Bd. 1: Schriften zur Philosophie. München-Heidelberg
1962, 421; vgl. HABBEL, Thorsten, Der Dritte stört. Emmanuel Levinas — Herausforderung

für Politische Theologie und Befreiungsphilosophie. Mainz 1994, 46-67;
SATTLER, Beziehungsdenken in der Erlösungslehre, 284—291 (s. Anm. 123).

131 BUBER, Werke Bd. 1: Schriften zur Philosophie, 88 (s. Anm. 130).



Alteritätstheoretische Erfahrung? 91

jekt und Objekt für den alteritätstheoretischen Erfahrungsbegriff nicht
in ihrer wechselseitigen Vermittlung auf. Für Henning Luther sprengt die
konkrete Individualität des Anderen den «egalisierenden Rahmen bloßer
Wechselseitigkeit», auch wenn Luther gerade um des Anderen in seiner

Zerbrechlichkeit, Fremdheit und Not willen die Rede vom Subjekt und
von Individualität für unverzichtbar hält.132 Das Erfahrungsobjekt kann
nicht durch den erkennenden wie erfahrenden Zugriff des Erfahrungssubjekts

begrifflich verobjektiviert werden. Jede erfahrene Wirklichkeit
sperrt sich so gegen ihre Assimilation in die Verstehensvoraussetzungen
des Subjekts. Der alteritätstheoretische Zugriff öffnet auf diese Weise die

Erfahrung ins Unabschließbare. Nie kommt die Erfahrung an ihr Ende,
nie läßt sie sich stillstellen. Immer bleibt in der Erfahrung noch etwas zu
erwarten. So gesehen ist mit dem alteritätstheoretischen Erfahrungsbegriff

inmitten aller reflexiven Bemühungen doch zugleich ein Plädoyer
für eine begrifflich unverarbeitete Erfahrung verbunden, in der sich
gerade nach Zillessen die «Spur des Anderen» wahrnehmbar macht.133

Erfahrung ist immer auch Differenzerfahrung.
Von Rosenzweigs Sprachdenken her wäre freilich die Sprache als

Möglichkeitsbedingung einer sich zutragenden Erfahrung einzubringen,
weil sie als das dem Ich und dem Anderen gemeinsame Organon ihrer
Beziehung und ihrer Erkenntnis das Ankommenkönnen des Anderen
und das Hören des Ichs ermöglicht.134

Mit dieser Akzentuierung der Alterität in der Erfahrung ist zugleich
inmitten der Würdigung der subjekthaften Verstehensleistungen der Wi-
derfahrnischarakter der Erfahrung eingeschärft. Eine kommunikativdialogische

Bestimmung stellt die Wechselseitigkeit von «Erwähltwerden
und Erwählen, Passion und Aktion in einem» heraus. Denn das «Du be-

132 LUTHER, Henning, Religion und Alltag. Bausteine zu einer Praktischen Theologie

des Subjekts. Stuttgart 1992, 81. Für Christoph Lienkamp ist in der dialogischen
Philosophie kein Zugang zum fremden Anderen zu finden: vgl. LIENKAMP, Christoph,
Der/die/das Andere bzw. Fremde im sozialphilosophischen Diskurs der Gegenwart.
Eine Herausforderung der theologischen Sozialethik, in: Jahrbuch für christliche Sofal-
mssenschaften 35 (1994) 150-166; vgl. auch GREINER, Der Spur des Anderen folgen?,
324ff. (s. Anm. 4).

133 ZILLESSEN, Dietrich, «Elementarisierung theologischer Inhalte oder elementares

religiöses Lernen? Ein religionspädagogischer Grundkonflikt», in: HlLGER, Georg,
REILLY, George (Hgg.), Religionsunterricht im Abseits? Das Spannungsfeld Jugend -
Schule — Religion. München 1993, 37. Vgl. LUTHER, Religion und Alltag, 68—73 (s.

Anm. 132).
134 Zu Begründungen CASPER, Religion der Erfahrung, 143-154 (s. Anm. 126); zur

«Transzendentalität des Hörens», die sich eine «transzendentale Hermeneutik der Sprache»

voraussetzt, vgl. ZAK, Vom reinen Denken zur Sprachvernunft, 128.117 (s. Anm.
125).



92 Alteritätstheoretische Erfahrung?

gegnet mir. Aber ich trete in die unmittelbare Beziehung mit ihm.»135

Demgegenüber verschärft der alteritätstheoretische Erfahrungsbegriff
das Moment der Passion. Aktion und Passion stehen in Wechselbeziehung

zueinander. So sehr aber das Subjekt sich bemüht, Erfahrungen zu
machen, Erfahrungen zu erwerben, so sehr dies auch bereits wesentlich
zum Vollzug von Erfahrungen gehört, bleibt doch Erfahrung im letzten
Zueignung. Erfahrung ist die Vergegenwärtigung dessen, was der Mensch
sich nicht geben, was er nicht machen kann. Sie beruht auf der Eröffnung

durch eine Alterität. Insofern diese Eröffnung damit auch als Gabe,

als Geschenk verstanden werden kann, dokumentiert dies die
Anschlußfähigkeit des alteritätstheoretischen Erfahrungsbegriffs an die
genannten theologischen Bemühungen um die reflexive Erörterung religiöser

oder christlicher Erfahrungen.

135 BUBER, Werke Bd. 1: Schriften zur Philosophie, 85 (s. Anm. 130).


	Alteritätstheoretische Erfahrung? : Der Beitrag Karl Rahners im Streit um den Erfahrungsbegriff

