Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift fir Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Wie kann die Philosophie uns glucklich machen? : Boethius von Dacien
und das antike Philosophieideal

Autor: Darge, Rolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-761176

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-761176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

ROLF DARGE

Wie kann die Philosophie uns glicklich

machen?

Boethius von Dacien und das antike Philosophieideal

Das Glick des Menschen bildet in der dlteren europiischen Philosophie
nicht nur ein Kernthema, sondern tberhaupt den Mittelpunkt des philo-
sophischen Interesses. «Vor der Kantischen Philosophie ist», wie Hegel
formuliert, «das allgemeine Prinzip die Gliickseligkeitslehre gewesen.»!
Das philosophische Anliegen geht dabei jedoch tiber die blof3e Lehre —
den Diskurs tiber Wesen und Bedingungen des Gliicks — hinaus; es gilt in
erster Linie der Philosophie selbst als derjenigen Lebensweise, in der der
Mensch sein Gliick erlangt. Dieser Zug der idlteren Philosophie und ihres
Selbstverstindnisses ist neuerdings von dem groBen franzdsischen Ge-
lehrten Pierre Hadot hervorgehoben und dem rein wissenschaftlich aus-
gerichteten Philosophiekonzept spiterer Zeiten gegeniibergestellt wor-
den.?

Eine historische These und ein mit ihr verbundenes praktisches An-
liegen P. Hadots sollen im folgenden niher gepriift werden. Der These
zufolge erfihrt das antike Ideal der Philosophie als Lebensform im 13.
Jahrhundert durch Boethius von Dacien eine bedeutende Wiederbele-
bung. Eine dhnliche Erneuerung sucht P. Hadot in der Gegenwart anzu-
regen. — Zunichst werden im folgenden (I.) die These erlautert und (IL.)
ihre philosophiehistorische Grundlage diskutiert. Im Widerspruch zur
vorherrschenden Deutung wird (II1.) die Auffassung entwickelt, daf3
Boethius kein antikes, sondern ein spezifisch mittelalterliches Denkmo-

! G.W.F. HEGEL, Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie, Bd. 2, Simtli-
che Werke, Ed. H. Glockner XVIII, Stuttgart 1965, 147; Bd. 3, Ed. H. Glockner XIX,
556 u. 590.

2 P. HADOT, Qu’est-ce que la philosophie antique? Paris 1995 (in dt. Ubersetzung:
Wege zur Weisheit oder Was lehrt uns die antike Philosophie? iibers. von H. Pollmei-
er, Frankfurt/M. 1999). Eine dhnliche Auffassung vertritt Juliusz DOMANSKI, in: J. DO-
MANSKI, La philosophie, théorie ou maniére de vivre? Les controverses de I’Antiquité
a la Renaissance, Fribourg 1996.



6 Wie kann die Philosophie uns glicklich machen?

dell entfaltet. Die Analyse seines wissenschaftstheoretischen Hinter-
grunds (IV.) fuhrt schlieBlich (V.) zu einer Neubewertung der boethiani-
schen Position und einem Bedenken gegentiber Hadots Philosophiepro-
jekt.

1. Die historische These

P. Hadot zufolge bildet die Philosophie in der Antike weniger ein Denk-
system als vor allem eine Lebensform. Diese schlieBt zwar auch einen
philosophischen Diskurs ein, aber nur an zweiter Stelle. Sie konstituiert
sich in erster Linie durch eine existentielle Wahl, eine Entscheidung fiir
eine bestimmte Lebensweise in einer philosophischen Schule mit ge-
meinsamen geistigen Ubungen, die das ganze Leben prigen; zu diesen
tritt der Diskurs als ein erginzendes Moment hinzu. Er rechtfertigt die
gewihlte Lebensform, indem er ihre weltanschaulichen Implikationen
entfaltet und erklirt.’

Dieses Ideal geht auf dem Weg zur Neuzeit durch einen Theoretisie-
rungsproze3 der Philosophie verloren, der im wesentlichen bereits im
Mittelalter zum Abschlufl kommt. Hadot fithrt thn vor allem auf zwei
Faktoren zurtuck: 1. das Auftreten des Christentums, das sich in seiner
frithen Zeit selbst als die «wahre Philosophie» versteht und die in den
Philosophenschulen entwickelte Praxis der geistigen Ubungen iiber-
nimmt* — und 2. die Griindung von Universititen. An der mittelalterli-
chen Universitdt tritt die Philosophie in die Funktion eines blofen Be-
griffsrahmens theologischer Erorterungen. Insoweit sie an der Artes-Fa-
kultat institutionalisiert ist, findet sie sich auf die Auslegung autoritativer
Texte — seit der Mitte des 13. Jahrhunderts auf die Kommentierung des
inzwischen fast vollstindig bekannten Corpus aristotelicum — reduziert;
unter diesen Bedingungen verschlief3t sich der Zugang zum antiken Phi-
losophieverstindnis.®

Es gibt jedoch Ausnahmen. Anhand der Aristotelischen Schriften
entdecken Magistri der Pariser Artistenfakultit das antike Ideal wieder
und eignen es sich an. Als Hauptzeugnis dieser Bewegung betrachtet
Hadot die in ihrer Zeit verbreitete Schrift des Boethius von Dacien Uber
das hichste Gute oder iiber das Leben des Philosophen (De summo bono seu de
vita philosophi).® Dabei geht er von deren vorherrschender Deutung in der

> P. HADOT, Qu’est-ce que la philosophie antique? (s. Anm. 2), bes. 17-20.
4 Cf. ibid. 355-378.
> Cf. ibid. 379-391.

% De summo bono, Boethii Daci Opera VI, ii, Opuscula, ed. N.G. GREEN-PEDER-
SEN, Hauniae 1976, 369-377.



Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen? 7

philosophischen Mittelalterforschung aus. In dieser erregte der kleine,
um 1270 verfalte Traktat bei seiner Auffindung durch Martin Grabmann
vor etwa 80 Jahren groBes Aufsehen. Er gilt heute allgemein als Manifest
eines radikalen heterodoxen Aristotelismus und Intellektuellen-Aristo-
kratismus, der das hochste Gut oder das Glick des Menschen im An-
schlufl an Aristoteles’ Lehre tiber die Eudaimonia des theoretischen Le-
bens einfachhin in die Philosophie setzt.” Diese Deutung bestitigt im

7 Cf. M. GRABMANN, Neu aufgefundene Werke des Siger von Brabant und Boe-
thius von Dacien, Sitzungsberichte der Bayr. Akad. der Wiss., Philos.-philolog. und hi-
storische Klasse, Jg. 1924, 2. Abh., Miinchen 1924; bes. 32-34, 47sq.; IDEM, «Die
Opuscula De summo bono sive de vita philosophi und De sompniis des Boethius von Da-
cien», in: IDEM, Mittelalterliches Geistesleben, Miinchen 1936, bes. 200sq. (Abhand-
lungen zur Geschichte der Scholastik und Mystik 2); P. MANDONNET, «Note complé-
mentaire sur Boéce de Dacie», in: Revue des sciences philosophiques et théologiques 22 (1933),
246-250; G. WIELAND, Ethica-Scientia practica. Die Anfinge der philosophischen
Ethik im 13. Jahrhundert, Minster 1981, bes. 213-220 (Beitrige zur Geschichte der
Philosophie und Theologie des Mittelalters, NF 21); L. BIANCHI, «La felicita intellet-
tuale come professione nella Parigi del Duecento», in: Rivista di Filosofia 78 (1987),
181-199; A. DE LIBERA, «Faculté des arts ou Faculté de philosophie? Sur I'idee de phi-
losophie et I'idéal philosophique au XIIIe sieécle», in: O. WEIJERS/L. HOLTZ (éds),
L’enseignement des disciplines a la Faculté des arts (Paris et Oxford, XIIle—Xve sie-
cles), Actes du colloque international Paris 18-20 mai 1995, Turnhout 1997, 429444,
bes. 438—444 (Studia artistarum 4). Zwar betonen F. VAN STEENBERGHEN (Die Philo-
sophie im 13. Jahrhundert, ed. M. Roesle, Minchen 1977, 379sq., 385-387) und R. HIS-
SETE (Enquéte sur les 219 articles condamnés a Paris le 7 mars 1277, Louvain 1977, 16
—18) die Vereinbarkeit des boethianischen Philosophieideals mit dem christlichen Glau-
ben; A. CELANO vertritt sogar die Auffassung, daB das boethianische Glucksverstind-
nis direkt dem beatitudo-Traktat der Summa theologiae des Thomas von Aquin entnom-
men ist (IDEM, «Boethius of Dacia: On the highest good», in: Traditio 43, 199-214,
bes. 211-214). Dennoch bleibt die Einschitzung von De summo bono als Manifest eines
radikalen ethischen Aristotelismus oder Intellektuellen-Aristokratismus in der mediae-
vistischen Forschung vorherrschend; cf. K. FLASCH, Das philosophische Denken im
Mittelalter, Stuttgart 1995, 360-362; P. SCHULTHESS/R. IMBACH, Die Philosophie im
lateinischen Mittelalter, Zurich-Diusseldorf 1996, 201; C. STEEL, «Medieval Philoso-
phy: an Impossible Project? Thomas Aquinas and the (Averroistic> Ideal of Happi-
nessy», in: J. AERTSEN/A. SPEER (Hgg.), Was ist Philosophie im Mittelalter? Akten des
X. Internationalen Kongresses flir mittelalterliche Philosophie der S.I.LE.P.M. 25.-30.
August 1997 in Erfurt, Berlin 1998, 154-174, bes. 154-157, 170-174 (Miscellanea
Mediaevalia 26); D. PICHE, La condamnation Parisienne de 1277, Paris 1999, bes. 243—
261; J. AERTSEN, «Mittelalterliche Philosophie: ein unmogliches Projekt? Zur Wende
des Philosophieverstindnisses im 13. Jahrhundert», in: J. AERTSEN/A. SPEER (Hgg.),
Geistesleben im 13. Jahrhundert, Berlin 2000, 12-27, bes. 13sq. u. 26sq. (Miscellanea
Mediaevalia 27); A. SPEER, «Philosophie als Lebensform? Zum Verhiltnis von Phi-
losophie und Weisheit im Mittelalters, in: Tzjdschrift voor Filosofie 62 (2000), 3-25. Cela-
nos theologisch harmonisierende Deutung der boethianischen Gliickskonzeption wird
neuerdings von L. Bianchi als unhaltbar zuriickgewiesen; cf. L. BIANCHI, «Felicita tet-
rena e beatitudine ultraterrena. Boezio di Dacia e I’articulo 157 censurato da Tempier»,



8 Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen?

wesentlichen die Lektiire des Bischofs von Paris, der im Jahre 1277 mit
Blick auf Boethius den Satz «Es gibt keine ausgezeichnetere Verfassung,
als sich der Philosophie zu widmen» offiziell verurteilte.®

Hadot versteht Boethius’ Position durchaus in diesem Sinne, wertet
aber anders; denn ihm geht es gerade darum, das antike Philosophieideal
in der Gegenwart neu zu beleben.” Unter diesem Anliegen erscheint
Boethius als ein Vorbild — als paradigmatischer Reprisentant einer Reihe
von Denkern im universitiren Milieu, die «der existentiellen und leben-
digen Dimension der antiken Philosophie treu ... blieben»!®.

Ist Boethius der lebendigen Dimension der antiken Philosophie treu
geblieben? Gegen diese Auffassung soll im folgenden die These begriin-
det werden, daB3 Boethius im Zusammenhang der mittelalterlichen Kon-
troverse iber den Status der Philosophie ein neues Denkmodell entwik-
kelt, welches das antike Philosophieideal nicht aufnimmt. Die Darstel-
lung beginnt mit einer Kritik der Meinung, Boethius vertrete eine origi-
nar aristotelische Position.

11. Radikaler Aristotelismus?

Die herkémmliche Deutung orientiert sich am Kernsatz des Traktats, der
dessen Ergebnis zusammenfal3t: «Dies ist das Leben des Philosophen,
und wer es nicht hat, hat nicht das richtige Leben.» R.-A. Gauthier gibt
dazu eine Erklirung, welche die vorherrschende Einschitzung dieser Po-
sition auf den Punkt bringt: «Erneut triumphiert der aristotelische Aris-

in: P. BAKKER (éd.), Chemins de la pensée médiévale. Etudes offertes a2 Zénon Kaluza,
Textes et études du Moyen Age 20, Turnhout 2002, 193-214, bes. 206—-214.

8 Cf. R. HISSETTE, Enquéte (s. Anm. 7), 16-18. Nach Auffassung Th. RICKLINS
(«Von den «beatiores Philosophi> zum optimus status hominis). Zur Entradikalisierung
der radikalen Aristoteliker», in: J. AERTSEN/A. SPEER, Geistesleben im 13. Jahrhun-
dert [s. Anm. 7], 217— 230) bildet die Art und Weise, wie die Hauptaussage von De
summo bono im Pariser Syllabus wiedergegeben wird, «nur eine ihrer moglichen Lektii-
ren» (ibid. 219); damit ist im Sinne des Interpreten aber «nicht gesagt, daB die fiir den
Syllabus verantwortliche Kommission der Mentalitit von De swmmo bono nicht gerecht
geworden ist» (ibid. 218).

? Cf. P. HADOT, Qu’est-ce que la philosophie antique? (s. Anm. 2), 413; in der dt.
Ausgabe (s. Anm. 2) 315: «Mufte man nicht dringend den antiken Begriff des Philo-
sophen» wiederentdecken, jenes Philosophen, der lebt und wihlt, und ohne den der
Begriff der Philosophie keinen Sinn hitte? [...] Sollte man nicht den iblichen Ge-
brauch des Wortes Philosophy, den man iiblicherweise nur auf den Theoretiker an-
wendet, revidieren, um ihn auch demjenigen zuzugestehen, der die Philosophie prakti-
ziert, ebenso wie der Christ das Christentum praktizieren kann, ohne Theoretiker oder
Theologe zu sein?»

10°Cf. P. HADOT, Qu’est-ce que la philosophie antique? (s. Anm. 2), 392 (dt. Aus-
gabe 300).



Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen? 9

tokratismus.»!! Das Gemeinte expliziert K. Flasch treffend im Sinne der
«Vorstellung einer Intellektuellenaristokratie»!2.

Betrachtet man den Rahmen und den Ansatz der Untersuchung ge-
nauer, so erheben sich jedoch Zweifel an der Angemessenheit dieser
Deutung:

1. Boethius folgt nicht dem tiblichen Verfahren der Aristoteles-Kom-
mentierung, sondern entwickelt seine Ubetlegungen selbstindig in einer
allein durch sachliche Gesichtspunkte bestimmten Ordnung. Autorititen
werden dullerst sparsam zitiert; nur gelegentlich wird auf ein Lehrstick
des Aristoteles oder seines arabischen Kommentators Averroes
verwiesen. Ziel der Untersuchung ist, per rationemr — durch schlullfolgern-
des Denken auf der Grundlage von Erfahrung — Einsicht in das héchste
Gut zu gewinnen, das dem Menschen mdoglich ist.”® Dazu wird zunéchst
kurz begriindet, da3 es ein solches Gut fiir den Menschen iberhaupt ge-
ben mul}; dann wird nidher untersucht, worin es besteht. Die Untersu-
chung fihrt in einem ersten Schritt zu seiner allgemeinen Bestimmung.
Die folgenden Abschnitte explizieren diese niher; sie zeigen, dal} jenes
Gute gerade in der Philosophie besteht.

Hier interessiert zunichst der erste Schritt. Der Gedankengang ist
kurz gefaB3t dieser: Fiir jedes Wesen und so auch fiir den Menschen muf}
es ein seiner Natur entsprechendes héchstes Gut geben, das ihm moglich
ist. Dem Menschen kann dieses Gute nur gemill dem Intellekt zukom-
men; denn dieser bildet die beste Kraft und oberste Leitungsinstanz des
menschlichen Lebens. Nun vermag der Intellekt theoretisch und prak-
tisch titig zu werden. Das héchstmégliche Gute im Bereich des theoreti-
schen Intellekts ist die Erkenntnis des Wahren und die Freude daran,
und zwar im einzelnen: im Sinne der Erkenntnis der Gesamtheit des ver-
ursachten Seienden und der Erkenntnis ihres ersten Prinzips, soweit sie
moglich ist. — Das hochstmogliche Gute im Bereich des praktischen In-
tellekts aber ist das Tun des Guten und die entsprechende Freude. Da
das hochste Gute fir den Menschen das Glick ist, folgt, daB3 das
menschliche Gliick in all diesem zusammen — der Erkenntnis des Wah-
ren, dem Tun des Guten und der entsprechenden Freude — besteht.!*

I R.A. GAUTHIER, «T'rois commentaires @avverroistes) sufr 1’Ethique a Nicomaque»,
in: Archives d’histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age 16 (1947/48), 293: «C’est ’aris-
tocratisme aristotélicien qui, de nouvau, triomphe.»

12 K. FLASCH, Das philosphische Denken im Mittelalter (s. Anm. 7), 361.

3 De summo bono (s. Anm. 6), 369: «Quid autem sit hoc summum bonum, quod est
homini possibile, per rationem investigemus.»

14 Cf. ibid. 369-371.



10 Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen?

Die Argumentation kniipft zwar an Erwigungen der Nikomachischen
Ethik an; ihr Resultat ist jedoch nicht aristotelisch. Aristoteles untet-
scheidet bekanntlich zwei Gliickseligkeiten: zum einen das Leben der
theoretischen Betrachtung gemil3 der Tugend der Weisheit, die sich auf
die hochsten Erkenntnisgegenstinde — das Unverianderliche, Gottliche —
richtet!®; zum anderen das Leben gemill den ethischen Tugenden mit
Ausrichtung auf die Polisgemeinschaft.’® Die beiden Lebens- und Gliicks-
formen bleiben im aristotelischen Denken getrennt; weder ist die #heo-
retische Endaimonia notwendig mit dem Besitz besonderer ethischer Vor-
trefflichkeiten verkntpft, noch ist die praktische Endaimonia an besondere
Einsichten im Bereich der Weisheit gebunden; sie ist in sich selbst voll-
stindig abgeschlossen.!” — Uber diese Auffassung geht Boethius bereits
im ersten Schritt seiner Erdrterung hinaus, indem er das menschliche
Gute als Einheit des vollendeten praktischen und theoretischen Lebens
begreift.

2. Daraus ergeben sich Konsequenzen fur die Deutung der These,
das menschliche Glick bestehe in der Philosophie. Die These erscheint
als Ausdruck eines Intellektuellen-Aristokratismus, wenn sie vom Stand-
punkt der aristotelischen Lehre Giber das Gliick des theoretischen Lebens
— also eben unter Voraussetzung der Aristotelischen Unterscheidung ei-
nes zweifachen Gliicks — ausgelegt wird. Diese Unterscheidung hat Fol-
gen fir das nihere Verstindnis der beiden Gliicksformen: Die praktische
Eudaimonia wird durch ihre Ablésung vom Vollzug der Theorie als eine
wenn auch zweitrangige, so doch in ihrer Weise auch vollendete Eudai-
monia grundsatzlich fir alle Menschen von guter Naturanlage verfiigbar,
sofern sie sich um die ethische Vortrefflichkeit bemiithen.”® — Die theo-
retische Eudaimonia erfihrt andererseits durch ihre Ablésung von der
ethischen Vollendung eine Zuspitzung auf den wissenschaftlichen Akt;
sie wird Sache der Mitglieder der philosophischen Schule. Vor diesem
Hintergrund erscheint Boethius’ Identifizierung von Gliick und Philoso-
phie als ein Intellektuellenaristokratismus, der den des Aristoteles an Ra-
dikalitit sogar noch Gbertrifft.

Nun erhellt aber aus dem Ansatz und dem weiteren Fortgang der
Untersuchung, daf3 eine solche Position in ihr nicht intendiert ist. Ge-

15 Cf. ARISTOTELES, Ethica Nicomachea X, cap. 7 1177a 12sqq. (ed. L. BYWATER,
Oxford 1986, 213sqq.)

16 Eth. Nic. 1, cap. 9 1098b 22 — II, cap. 9, 1109b 26 (ed. L. BYWATER, 12-40).

17 Eth. Nic. X, cap. 8 1178a 9-b 32. Siehe dazu auch W. KULLMANN, «Theoreti-
sche und politische Lebensform bei Aristoteles (X 6-9)», in: O. HOFFE (Hg.), Aristo-
teles, die Nikomachische Ehik, Klassiker auslegen Bd. 2, Berlin 1995, 253-276.

18 Eth. Nic. 11,1 1103a 14-b 25; X, 8 1178a 9sqq.



Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen? 11

sucht wird in ihr eine streng rationale Antwort auf die Frage, worin das
héchste Gut besteht, das dem Menschen moglich ist. Die Bestimmung
«dem Menschen moglich» spezifiziert den Untersuchungsgegenstand im
Sinne desjenigen Guten, das dem Menschen — also jedem Angehérigen
der menschlichen Art — aufgrund seiner nattrlichen Anlagen und Krifte
erreichbar ist; denn nur insoweit ist das menschliche Gute rational ein-
sehbar.'” Ich komme spiter darauf zurtick.

Dieses Gute, das sich im ersten Untersuchungsschritt als Einheit
theoretischer und praktischer Lebenserfiillung erwies, wird anschliefend
analysiert und expliziert. Die Analyse fihrt es auf eine allgemeinste, for-
male Bestimmung zuriick; ithrzufolge ist es gerade das Leben in Uberein-
stimmung mit der inneren Zielrichtung detr menschlichen Natur.?’ — Wie
ein solches Leben moglich ist, erklart Boethius im Riickgriff auf Grund-
gedanken der aristotelischen Anthropologie. Der Erklirung zufolge?®
bildet die menschliche Natur ein teleologisch verfalites Ganzes aus Leib
und Seele, das sich in einer Vielzahl von korperlichen, vegetativen, sen-
sitiven und geistigen Kraften entfaltet. Gemil der Einheit und Zielrich-
tung der menschlichen Natur stehen diese in einer Ordnung, die einen
bestimmten Leistungsaufbau bedingt: Die niedere Kraft ist jeweils auf
die Leistung der hoheren hingeordnet und stellt fiir diese die Grundlage
bereit; Sinn des gesamten Gefiiges ist letztlich das vollendete Titigsein
unter der Leitung des Intellekts. Weil sich das Ziel der menschlichen
Natur, sofern es aus deren eigener Kraft erreichbar ist, in diesem Tatig-
sein erfullt, befindet sich der Mensch in ihm «in der besten Verfassung
(zn optimo statu), die dem Menschen moglich ist»?%. — Eben dieses Titig-
sein nennt Boethius «Philosophie». «Philosoph» ist demnach derjenige,
der «richtigy nimlich in Ubereinstimmung mit der Sinnordnung der
menschlichen Natur lebt: «Daher lebt der Philosoph, wie der Mensch
von Natur zu leben bestimmt ist und gemil3 der natiitlichen Ordnung,

9 De summo bono, 370: «Cum in omni specie entis sit aliquod summum bonum pos-
sibile, et homo quaedam est species entis, oportet quod aliquod summum bonum sit
hommini possibile [...] Quid autem sit hoc summum bonum, quod est homini possi-
bile, per rationem investigemus.»

20 Tbid. 372: «Et cum homo sic operatur, naturaliter operatur, quia operatur prop-
ter summum bonum ad quod innatus est. Et cum operatur sic bene ordinatus est, quia
tunc ordinatur ad optimum et ultimum suum finis.»

21 Cf. ibid. 373-374.

22 Cf. ibid. 374: «Sic operationes omnium virtutum inferiorum quae sunt in homine
sunt propter operationes virtutis supremae, quae est intellectus. Et inter operationes
virtutis intellectivae, si aliqua est optima et perfectissima, omnes naturaliter sunt
propter illam. Et cum homo est in illa operatione, est in optimo statu qui est homini
possibilis.»



12 Wie kann die Philosophie uns glicklich machen?

da in ihm alle niederen Krifte und deren Titigkeiten wegen der hoheren
Krifte und deren Titigkeiten da sind, und alle insgesamt wegen der
hochsten Kraft und der letzten Titigkeit.»®

Vor diesem Hintergrund ist die beriithmte Aussage des Boethius, wer
nicht das Leben des Philosophen hat, habe nicht das richtige Leben?, zu
deuten: Sie reserviert nicht das Gluck fir die Mitglieder der philosophi-
schen Schule, sondern zieht nur die Folgerung aus der zuvor begriinde-
ten Auffassung, dafl «Philosophie» das von jedem Menschen aus natiirli-
cher Kraft zu leistende Titigsein in Ubereinstimmung mit der Sinnord-
nung der menschlichen Natur bedeutet. Dies bestitigt die anschlieBende
Erlduterung des Boethius: «Philosoph> nenne ich ... jeden Menschen, der
gemil der rechten Ordnung der Natur lebt und der das beste und letzte
Ziel des menschlichen Lebens erreicht hat.»?

Nun 1dBt sich die herkémmliche Deutung aber doch verteidigen.
Zum einen erkennt Boethius ausdricklich nur wenigen Menschen, die
leidenschaftlich nach Wissen suchen, ein gelungenes Leben zu: «Wir se-
hen nimlich einige, welche der Bequemlichkeit des Lebens, andere aber,
welche verichtlichen sinnlichen Gentissen, und einige, die dem Streben
nach Glicksgltern nachgehen. Und so hilt die ungeordnete Begierde
heute alle Menschen von ihrem héchsten Gut ab, auBler sehr wenigen
chrwiirdigen Miannern; diese nenne ich «ehrwiirdig, weil sie das Verlan-
gen der Sinne verachten und der Freude und dem Verlangen des Intel-
lekts nachgehen [...]; «ehrwiirdigy nenne ich sie auch, weil sie gemal3 der
natiirlichen Ordnung leben.»?

Zum anderen hebt Boethius nachdriicklich den ethischen Wert der
theoretischen Erkenntnisbemithung hervor: Sie bringt a) intellektuelle
Qualifikationen mit sich, welche die sittliche Erkenntnis in der jeweiligen
Handlungslage unterstiitzen; sie erzeugt b) eine innere Disposition dazu,

23 1bid. 375: «Ideo philosophus vivit sicut homo innatus est vivere et secundum
ordinem naturalem, cum omnes virtutes in eo inferiores et actiones earum sint propter
virtutes superiores et actiones earum, et omnes universaliter propter virtutem supre-
mam et actionem ultimam.»

24 Cf. ibid. 377: «Haec est vita philosophi, quam quicumque non habuerit non ha-
bet rectam vitam.»

25 Ibid.: «Philosophum autem voco omnem hominem viventem secundum rectum
orinem naturae, et qui acquisivit optimum et ultimum finem vitae humanae.»

26 Thid. 373: «Videmus enim quosdam pigritatem vitae sequi, quosdam autem vo-
luptates sensibiles detestabiles et quosdam desiderium bonorum fortunae. Et ita omnes
homines hodie impedit inordinata concupiscentia a suo summo bono exceptis paucis-
simis honorandis viris; quos voco honorandos, quia contemnunt desiderium sensus et
sequuntur delectationem et desiderium intellectus [...]; quos etiam voco honorandos,
quia vivunt secundum ordinem naturalem.»



Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen? 13

ein Ubermal an sinnlichem GenuB — und damit eine Reihe von Lastern —
zu meiden; und schliefllich c¢) geht sie auf Einsicht, also ein Gutes
schlechthin, in dem es kein UbermaB und keine Verfehlung gibt.?’

Wird hier nicht ein Intellektuellen-Aristokratismus propagiert? Ich
denke, daf3 dies nicht der Fall ist. Das erste Argument fillt in Anbetracht
des Wortlauts und des unmittelbaren Zwecks der Ausfithrungen. Diese
bilden einen Exkurs im Rahmen des Aufweises der natiirlichen Sinnord-
nung der menschlichen Krifte. Er geht auf die Schwierigkeit ein, diese
Ordnung in der Praxis zu verwirklichen und benennt deren Ursache: Die
Schwierigkeit entsteht durch eine der Zielrichtung der menschlichen Na-
tur entgegengesetzte Eigentendenz der sinnlichen Antriebsphire, die im
Kraftegefiige der Person desintegrierend wirkt; sie erhilt in dem Zusam-
menhang die Kennzeichnung «ungeordnete Begierde» (comcupiscentia inor-
dinata). Um deren Macht und die aus ihr erwachsende Gefahr fir das
Gelingen des Lebens hervorzuheben, verweist Boethius auf einen Etfah-
rungsbefund («wir sehen...»), der seiner Ansicht nach zu der Feststellung
berechtigt, dal3 in der Gegenwart («heutey) «die ungeordnete Begierde al-
le Menschen von ihrem hoéchsten Gut abhilt, auller sehr wenigen ehr-
wiirdigen Minnern.»?® — Die Ausfiihrungen formulieren offenbar keine
universale Regel, sondern eine Zeitkritik. Dabei zielen sie — wie auch die
provozierend zugespitzte Form anzeigt — in praktischer Absicht auf eine
handlungsrelevante Erkenntnis. Es soll deutlich werden, da3 das aufge-
zeigte Ziel der menschlichen Natur sich nicht mit Naturnotwendigkeit
und nicht mit Leichtigkeit einstellt, sondern durch eigene behartliche,
intensive und beschwerliche Bemiihung um die rechte Ordnung in der
Lebensfihrung errungen werden mufl. Dal} jeder durch seine Natur im
Prinzip tber die dazu erforderlichen Mittel verfiigt, ist in ihnen voraus-
gesetzt.

Zum zweiten Argument: Den Ausfithrungen ist zu entnehmen, daf3
die theoretische Erkenntnisbemthung die sittliche Praxis unterstiitzt und
beférdert. Das bedeutet aber nicht, da3 im Sinne des Boethius die prak-
tische Vollkommenheit «dem Philosophen als Nebenprodukt seiner theo-
retischen Titigkeit gewissermaflen von selbst zufillty?’. Ein solches Ver-
stindnis kann aufgrund der gerade betrachteten Ausfithrungen zum Pro-
blem der concupiscentia inordinata ausgeschlossen werden; denn aus diesen
ergibt sich, dal3 die dauerhafte Ordnung der Antriebsphire — also der
Erwerb bestimmter ethischer Grundhaltungen — keine Folge, sondern

27 Cf. ibid. 374-375.
28 Cf. supra Anm. 26.
» G. WIELAND, Ethica-Scientia practica (s. Anm. 7), 215.



14 Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen?

vielmehr eine Bedingung der theoretischen Titigkeit bildet. Auf seiner
Grundlage vermag sich das theoretische Denken in seiner Eigensphire
zu entfalten und — riickwirkend — das Gelingen der Praxis zu beférdern.
Im Unterschied zu Aristoteles sieht Boethius also einen inneren Zusam-
menhang zwischen theoretischer Erkenntnisbemiihung und sittlicher
Praxis. Als ein Intellektuellen-Aristokratismus erscheint seine Position
nur in einer Betrachtungsweise, die von der aristotelischen Trennung
zwischen praktischer und theoretischer Eudaimonia ausgeht und seine
Ausfiihrungen einseitig vom Standpunkt des zehnten Buchs der Niko-
machischen Ethifk auslegt.

3. SchlieBlich geht Boethius in der Erklirung des Gipfels der Glick-
seligkeit deutlich tuber Aristoteles hinaus. Dies gilt zunichst fiir die Be-
stimmung des Objekts der vollendeten Titigkeit. Das Gliick schlie8t Bo-
ethius zufolge eine Ordnung der Tatigkeiten ein, in welcher der theore-
tischen Tatigkeit der Primat zukommt. Deren hochste Form aber und
damit Gipfel des Gliicks ist die Betrachtung des ersten ontischen Prin-
zips, des gottlichen, die eigene Wesenheit denkenden Intellekts. In die-
sem aristotelisch geprigten Rahmen entfaltet Boethius eine neue Kon-
zeption des ersten Seinsgrundes. Sie bestimmt diesen als das ens increa-
tum, das alles tbrige Seiende durch schopferische Kausalitit ins Sein her-
vorbringt — und auf sich als letztes Ziel hinordnet.*® Wie das Sein, so
finden sich auch Einheit und Gutheit primir und wesenhaft in diesem
ersten Seienden und nur nachgeordnet, durch Teilhabe (participatio) in
den geschaffenen Dingen.’! — Der Schopfungsbegriff, die Teilhabelehre,
der Gedanke der Einheit von erstem Ursprung und letztem Ziel, der auf
das neuplatonische Schema von Ausgang und Riickkehr verweist, bilden
konstitutive Elemente der boethianischen Konzeption, die dem aristote-
lischen Denken fremd sind.

Aber warum gipfelt das Gliick in der Theorie des ersten Prinzips? In
Boethius Antwort erhilt ein aristotelischer Gedanke eine neue systemati-
sche Stellung. Der Gedanke erscheint im Eroffnungssatz der Metaphysik:

30 De summo bono, 375: «<nunquam enim satiatur appetitus sciendi, donec sciatur ens
increatumy; ibid. 376: «considerans etiam quod necesse est totum ens mundi, quod est
citra hanc primam causam, esse ex ipsa, et quod sicut haec prima causa est causa pro-
ductionis entium, sic et [...] conservationis eorum in esse»; ibid.: «sicut omnia sunt ex
hac prima causa, sic omnia ad ipsam ordinantur; nam ens illud in quo principium, a
quo omnia, coniungitur fini, ad quem omnia, hoc est ens primum secundum philoso-
phos et secundum sanctos deus benedictus.»

31 Ibid. 377: «ex unitate huius primi principii est unitas huius mundi, et bonum
huius mundi per se est in hoc primo principio, in aliis autem entibus mundi secundum
participationem ab hoc primo principio et ordinem ad ipsum, ut nullum sit bonum in
aliquo ente mundi, nisi sit ab hoc primo principio participatum.»



Wie kann die Philosophie uns glicklich machen? 15

«Alle Menschen streben von Natur nach Wisseny»; in ihm wird das Wis-
sensverlangen des Menschen auf die menschliche Natur zurtickgefiihrt:
weil der Mensch seinem Wesen nach weder Tier noch reiner Intellekt,
sondern ein vernunftbegabtes Sinnenwesen ist, verlangt er — und zwar
ausnahmslos jeder Mensch — nach Wissen. Diesem Gedanken gibt Boe-
thius eine radikale Wendung und eine fundamentale ethische Bedeutung
— die jener so bei Aristoteles nicht hat —, indem er das natlirliche Wis-
sensvetlangen als unmittelbaren Ausdruck der ganzen inneren Ordnung,
der eznen umfassenden inneren Zielrichtung der menschlichen Natur ver-
steht; das gesamte Geflige der menschlichen Krifte und deren Lei-
stungsaufbau dient danach letzlich der Stillung des natiirlichen Wissens-
verlangens.

Dieses aber kommt nicht zur Ruhe, solange nicht das ungeschaffene
Seiende erkannt ist: Denn Wissen erfordert die Einsicht in die Ursache
dessen, was gewuB3t wird. Nun verweist jede Wirkung im Bereich der Er-
fahrung zurtick auf eine Reihe von Ursachen. Eine solche Reihe kann,
soll Wissen tberhaupt moéglich sein, nicht ins Unendliche fortgehen,
sondern mul} ihren Anfang und tragenden Grund in einer ersten, unver-
ursachten Ursache finden. Diese Ursache bildet das erste, ungeschaffene
Seiende, das alles tbrige ins Sein bringt und darin erhidlt. Deshalb zielt
jedes Wissensverlangen im Grunde auf die Einsicht in das ungeschaffene
Seiende und kommt erst in dieser Einsicht das natlrliche Wissensverlan-
gen zur Ruhe. Aus diesem Grund gipfelt das dem Menschen mdgliche
Glick in der philosophischen Betrachtung des ungeschaffenen Seien-
defi

Kommt aber das Wissensverlangen in dieser Betrachtung zur Ruhe?
— Ist die philosophische Theorie des Gottlichen einfachhin der Gipfel
des menschlichen Glicks? In diesem Sinne wurde und wird Boethius’
Position ausgelegt.

Aber so denkt Boethius nicht. Vielmehr unterscheidet er vor einem
christlichen Hintergrund ausdriicklich ein zweifaches Glick: ein philo-
sophisch einholbares Glick dieses Lebens und ein Gliick nach diesem
Leben, das jetzt nur in der Weise des Glaubens erkennbar ist. Zwischen
den beiden Gliickseligkeiten besteht eine Ordnung, die eine Ahnlich-
keitsbeziechung einschlieft. Das diesseitige Glick verhilt sich zum jen-

32 Tbid. 375: «Ideo philosophus vivit sicut homo innatus est vivere et secundum
ordinem naturalem, cum omnes virtutes in eo inferiores et actiones earum sint propter
virtutes superiores et actiones earum, et omnes universaliter propter virtutem supre-
mam et actionem ultimam, quae est speculatio veritatis et delectatio in illa, et praeci-
pue veritatis primae; numquam enim satiatur appetitus sciendi, donec sciatur ens in-
creatum.»



16 Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen?

seitigen als eine gewisse Ahnlichkeit oder als ein Abbild zum Urbild;
deshalb ist derjenige, der in ihm «vollkommener» (perfectior) ist, dem jen-
seitigen Glick «ndher» (propinguior).*® Daraus ergibt sich die Folgerung, —
die Boethius nahelegt, aber nicht ausdriicklich formuliert — daf3 die Phi-
losophie den Menschen nicht einfachhin gliicklich macht, also auch — als
Theorie des Goéttlichen — das menschliche Wissensverlangen nicht end-
giltig zur Ruhe bringt. Warum dies so ist, untersucht Boethius nicht.

Zwischenbilanz: Die Analysen zeigen, dall Boethius Elemente des
aristotelischen Denkens im Rahmen einer neuen Konzeption des hoch-
sten menschlichen Guten aufnimmt, die den Horizont des aristotelischen
Denkens ubersteigt: Ihr eigentimliches Profil wird durch drei Annahmen
bestimmt: 1. die Annahme der Einheit von praktischer und theoretischer
Vollendung in dem eimen natirlich erreichbaren Glick dieses Lebens,
2. die Annahme einer Hinordnung dieses Gliicks auf das vollendete
Glick des jenseitigen Lebens, und 3. die Auffassung, dafl die menschli-
che Natur ein umfassendes Verlangen nach Wissen mit sich bringt, das
auf Einsicht in den schopferischen Grund der Dinge zielt. — In diesen
Annahmen erscheint ein neues philosophisches Glicksmodell, das im
13. Jahrhundert an der Universitit Paris entsteht.

III. Ein mittelalterliches philosophisches Gliicksmodell

Das neue Modell findet sich noch nicht bei Albertus Magnus, der als er-
ster Scholastiker die ganze Nikomachische Ethik kommentiert (Koln um
1250); Albert erkennt zwar ein natirlich erreichbares Glick dieses Le-
bens an, hilt in seiner Erklirung aber letzlich an Aristoteles’ Lehre von
der zweifachen Eudaimonia fest.** Unter Theologen vertritt wohl erst-
mals Thomas die neue Konzeption, und zwar in Texten, mit deren Nie-

33 Tbid. 372: «Qui enim perfectio est in beatitudine, quam in hac vita homini possi-
bilis esse per rationem scimus, ipse propinquior est beatitudini quam in vita futura per
fidem expectamus.» L. Bianchi betont zu Recht die streng philosophische, auf nattrli-
che Lebenserfiillung ausgerichtete Sicht des Boethius; das im Glauben angenommene
Glick des zukiinftigen Lebens hat darin nur die Funktion eines «Grenz-Begriffs»
(idea-limite) und «unbedingten Kriteriums» (criterio assoluto), nach dem die Adiquat-
heit des Begriffs der natiirlichen Glicks zu bemessen ist; L. BIANCHI, «Felicita terrena
e beatitudine ultraterrena» (s. Anm. 7), 212. Fir eine angemessene Einschitzung der
philosophischen Sicht des Boethius erscheint jedoch gerade auch dies bedeutungsvoll,
daB die im Glauben erhoffte Gliickseligkeit des jenseitigen Lebens in ihr tiberhaupt als
MalBstab oder «Leitidee» erscheint; daran wird deutlich, daBl die Reflexion in einem
Horizont gefihrt wird, der den eines radikal-aristotelischen Denkens, nach dem die
Philosophie von der menschlichen Glickseligkeit einfachhin (!) handelt, prinzipiell
iberschreitet.

34 Siehe dazu G. WIELAND, Ethica — Scientia practica (s. Anm. 7), 203-212.



Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen? Ld

derschrift er in Paris seit 1271, also etwa zur Entstehungszeit von De
summo bono, befalit ist: im ersten Buch des Kommentars zur Nikomachi-
schen Ethik und in dem Gliickstraktat, der die Morallehre seines theologi-
schen Hauptwerks er6ffnet. Im Ethikkommentar erfihrt Aristoteles” Eu-
daimonia-Lehre eine Umdeutung, die von der Einsicht in die Einheit der
menschlichen Natur ausgeht: «Aufgrund der Einheit der menschlichen
Natur mul3 das letzte Ziel des Menschen insoweit er Mensch ist, not-
wendig eines sein ... und dieses eine letzte Ziel des Menschen nennt man
das menschliche Gute, welches das Gluck ist.»?

Auf der Grundlage der Annahme der inneren Ungeteiltheit des
menschlichen Guten transformiert Thomas Aristoteles’ Unterscheidung
zwischen praktischem und theoretischem Leben als getrennten Lebens-
formen in eine Unterscheidung von typischen Titigkeiten (viZz im Sinne
von gperatio) oder Titigkeitsaspekten, durch die sich das ezze eigentimlich
menschliche Leben konstituiert und in denen dieses Leben durch Tu-
genderwerb zu vollenden ist: «Das Gliick, wie es im gegenwirtigen Le-
ben mdéglich ist, ... ist die eigentiimliche Titigkeit des Menschen gemil
der Tugend in einem vollendeten Leben» — «Der Glickliche hat die voll-
kommene Tugend ... Immer oder am meisten wird er also das, was der
Tugend entspricht, im praktischen Leben tun und im theoretischen Le-
ben betrachten konnen.»*°

Ist dieses Ziel aber fiir alle Menschen oder zumindest die meisten er-
reichbar? Thomas vertritt in der Tat diese Auffassung. Jeder, der die
menschliche Natur hat und nicht durch einen gravierenden Naturdefekt
oder irreversible Fehlgewohnheiten am rechten Gebrauch seiner Krifte
gehindert ist, vermag es durch behatrliche praktische Ubung (disciplina)
und Wissenserwerb (st#dium) selbst herbeizufihren.?

35 THOMAS VON AQUIN, Sententia Libri ethicorum 1,9 (ed. Leon. Rom 1969, XLVII,
1, 31b): «Necesse est enim unum esse ultimum finem hominis in quantum est homo
propter unitatem humanae naturae [...] et iste unus ultimus finis hominis dicitur huma-
num bonum quod est felicitas.»

36 Ibid. I, 10 (ed. Leon. XLVIL,1, 37b): «Felicitas qualem possible est esse prae-
sentis vitae [...] est operatio propria hominis secundum virtutem in vitam perfectamy;
ibid. I, 16 (ed. Leon. XLVII,1, 58a): «felix habet perfectam virtutem [...] ergo ipse
semper vel maxime potuerit operari in vita activa quae sunt secundum virtutem et spe-
culari in vita contemplativa.»

3 Ibid. I, 14 (ed. Leon. XLII,1, 50a): «Si felicitas est finis humanae naturae oportet
quod possit esse communis omnibus vel pluribus habentibus humanam naturam; et
istud salvatur si sit ex causa humana, quia sic per quandam disciplinam et studium po-
terit provenire omnibus non habentibus aliquod impedimentum ad operandum opera
virtutis vel per defectum naturae, sicut qui sunt naturaliter stulti, vel per malam con-
suetudinem quae imitatur naturam.»



18 Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen?

Im parallel verfaB3ten Gluckstraktat der Swmma theologiae bestimmt
Thomas das nattrlich erreichbare diesseitige Gliick dhnlich wie Boethius
als eine Ordnung praktischer und theoretischer Leistungen, die in der
Theorie des Géttlichen gipfelt.®® Diese Theorie aber verhilt sich zum
vollkommenen Gliick des jenseitigen Lebens — das «jede Untersuchung
der ratio ubersteigt»* — als eine gewisse Teilhabe oder wie ein Abbild
zum Urbild, so daB von einer Ahnlichkeit (similituds) des wahren Gliicks
bereits in diesem Leben gesprochen werden kann: «Die Menschen sind
der Ansicht, es gebe Gliick in diesem Leben wegen einer Ahnlichkeit
(similitudo) zum wahren Glick. Und so gehen sie in ihrer Einschitzung
nicht vollig fehl.» — «Die Betrachtung der theoretischen Wissenschaften
ist eine gewisse Teilhabe (participatio) am wahren und vollkommenen
Glick»*

An prominentester Stelle also entwickelt Thomas eine stark intel-
lektualistisch gepriagte philosophische Gliickstheorie. Welcher Gedanke
steht in deren Mittelpunkt? Es ist der Gedanke eines im tiefsten Grund
der menschlichen Natur verwurzelten Verlangens nach Wissen. Dieser
findet bei Thomas ein solch fundamentales systematisches Interesse, daf3
er Uberhaupt als Leitfaden bei der Rekonstruktion des thomasischen
Denkens dienen kann.*!

Nach vorherrschender Meinung vertreten Thomas und Boethius ent-
gegengesetzte Gliickskonzeptionen.* Diese Auffassung erscheint auf-
grund des Festgestellten korrekturbeduirftig. Wie sich zeigt, entwickeln
die beiden Denker am gleichen Ort etwa zur gleichen Zeit dasselbe phi-
losophische Modell diesseitigen, aus nattirlicher menschlicher Kraft er-
reichbaren Gliicks. Dabei entfalten sie das Modell jedoch entsprechend

38 S, theol. 1-11, q- 3, a. 5c (ed. Leon. VI, Rom 1891, 31b): «In contemplatione di-
vinorum maxime consistit beatitudo [...]. Beatitudo autem imperfecta, qualis hic haberi
potest, primo quidem et principaliter consistit in contemplatione; secundario vero in
operatione practici intellectus ordinantis actiones et passiones humanas.»

3 Sententia Libri ethicorum 1, 9 (ed. Leon. XLVII, 1, 32b): «Felicitas alterius vitae
omnem investigationem rationis excedit.»

408, theol 1-11, q- 5, 2. 3 ad 3 (ed. Leon. VI, 49b): «Homines reputant in hac vita
esse aliquam beatitudinem propter aliquam similitudinem verae beatitudinis. Et sic non
ex toto in sua aestimatione deficiunt»; ibid. q. 3, a. 6¢ (ed. Leon. VI, 33b): «Considera-
tio scientiarum speculativarum est quaedam participatio verae et perfectae beatitudi-
nis»; cf. auch q. 3, a. 2 ad 4.

1 Cf. J. AERTSEN, «Thomas von Aquin. Alle Menschen vetlangen von Natur nach
Wissen», in: Th. KOBUSCH (Hg.), Philosophen des Mittelalters, Darmstadt 2000, 186—
201,

#2 Cf. H. KLEBER, Gliick als Lebensziel. Untersuchungen zur Philosophie des
Glicks bei Thomas von Aquin, Munster 1988, 291-297 (Beitrige zur Geschichte der
Philosophie und Theologie des Mittelalters, NF 31). ”



Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen? 19

ihren unterschiedlichen Untersuchungszielen unter einer je anderen Ak-
zentsetzung, die ihren philosophischen Positionen jeweils ein eigenes
Profil gibt:

1. Thomas zielt auf eine Erklirung des jenseitigen vollkommenen
Gliicks, das dem Menschen durch Gnade zuteil wird; deshalb hebt er die
wesenhafte Unvollkommenheit des naturlich erreichbaren Glicks und
dessen innere Hinordnung auf eine Gbernatirliche Vollendung hervor.®
— Boethius erkennt diese zwar an, hebt sie aber nicht besonders hetrvor;
denn unter seiner Fragestellung zeigt sich das irdische Glick nicht in
seiner wesenhaften Unvollkommenheit und inneren Hinordnung auf
eine gnadenhafte Vollendung.*

2. Im Unterschied zu Thomas nennt Boethius das irdische Glick
«Philosophie». Der Gedanke der Identitit des Glicks mit der Philoso-
phie bildet in seinen Ubetlegungen die Mitte, die Anfang und Ende zu-
sammenschlief3t; durch sie fiihrt die Untersuchung, die formal als eine
Er6rterung des menschlichen Guten beginnt, zu einem Schlufl auf die
Bedeutung der Philosophie: «Wer es [das Leben des Philosophen] nicht
hat, hat nicht das richtige Leben.»* — Darin zeigt sich Boethius’ beson-
deres Anliegen. Es geht darauf, den natiirlichen Eigenwert der Philoso-
phie mit rein philosophischen Mitteln zur Geltung zu bringen. — Die Be-
deutung der Philosophie wird dabei jedoch nicht absolut gesetzt. Dies
zeigt ein Blick auf Uberlegungen zum Verhiltnis von Glauben und Wis-
sen, die Boethius zu dieser Zeit in der Schrift Uber die Ewigkeit der Welt
(De aeternitate mundi) entwickelt.

+ Siehe dazu D. EICKELSCHULTE, «Beatitudo als ProzeB. Zur Frage nach dem Ort
der theologischen Ethik bei Thomas von Aquiny, in: P. ENGELHARDT (Hg.), Sein und
Ethos. Untersuchungen zur Grundlegung der Ethik, Mainz 1963, 158-185; E. SCHOK-
KENHOFF, Bonum hominis. Die anthropologischen und theologischen Grundlagen der
Tugendethik des Thomas von Aquin, Mainz 1987, bes. 85-128 (Ttubinger theologische
Studien 28); H. KLEBER, Gliick als Lebensziel (s. Anm. 42), bes. 153-211.

4 A. CELANOs Deutung (s. Anm. 7), derzufolge Boethius gerade wie Thomas — im
AnschluBl an dessen beatitudo-Traktat in der Summa theologiae — die unvollkommene
Glickseligkeit dieses Lebens von der vollkommenen Glickseligkeit des jenseitigen Le-
bens unterscheidet und auf diese bezieht, findet keine Grundlage im Text von De
summo bono und erscheint auch unvereinbar mit gesicherten Kenntnissen tiber die Ent-
stehungszeit der Abhandlungen; cf. L. BIANCHI, «Felicita terrena e beatitudine ultra-
terrenay (s. Anm. 7), 206-214.

¥ De summo bono, 377: «Haec est vita philosophi, quam quicumque non habuerit
non habet rectam vitam.»



20 Wie kann die Philosophie uns glicklich machen?

IV, Der philosophische VVorbehalt

Wie die gleichnamige Schrift des Thomas, die zur gleichen Zeit entsteht,
befalit sich Boethius’ Abhandlung De acternitate mundi mit der unter scho-
lastischen Denkern kontrovers diskutierten Frage nach der Beweisbarkeit
des Weltanfangs. Boethius’ Losung entspricht im wesentlichen derjeni-
gen des Thomas und bestitigt die traditionelle Auffassung, derzufolge es
keinen Widerspruch zwischen philosophischer Einsicht und Glaubens-
wahrheit geben kann.* Diese Auffassung erhilt in ihr jedoch eine neue
Begriindung und einen neuen Sinn.

Nach der herkémmlichen Erklirung ist der Widerspruch ausge-
schlossen, weil die Wahrheit eine ist und der Urheber der Offenbarung
mit dem Schopfer der menschlichen Vernunft identisch ist und sich in
seinem Tun nicht widerspricht.*” Das Neue der boethianischen Begriin-
dung liegt darin, dal} sie den Glauben nicht voraussetzt. Ihrzufolge kann
philosophische Erkenntnis dem Glauben nicht widersprechen, da sie
sich formal auf einen anderen Gegenstandsbereich bezieht und andere
Erkenntnisprinzipien zugrunde legt. Den Gegenstandsbereich der philo-
sophischen Untersuchung bildet das Seiende tiberhaupt unter dem As-
pekt des WiBlbaren. Willbar ist etwas, insofern es auf fiir uns evidente
Grundsitze zuruckfihrbar ist. Was nicht aus derartigen Prinzipien ab-
leitbar ist, fallt deshalb nicht unter die philosophische Erérterung. Dem
Offenbarungsinhalt aber, insoweit er im strengen Sinne zu Glaubendes
(¢credibile) ist, ist es gerade eigentimlich, nicht fir uns aus evidenten Prin-
zipien einsehbar zu sein. Er liegt daher formal aufBlerhalb der Objekt-
sphire des philosophischen Denkens.*®

% CF, J. PINBORG, «Zur Philosophie des Boethius de Dacia. Ein Uberblick», in:
Studia Mediewistyene 15 (1974), 165-185, bes. 175-181; F. VAN STEENBERGHEN, Die
Philosophie im 13. Jahrhundert (s. Anm. 7), 380-387; H. WELS, «Zu einer Theorie der
doppelten Wahrheit in dem Tractatus de aeternitate mundi des Boethius von Dacien, in:
F. NIEWOHNER/L. STURLESE (Hgg.), Averroismus im Mittelalter und in der Renais-
sance, Ziurich 1994, 85-97.

47 Cf. THOMAS VON AQUIN, Summa contra gentiles 1, cap. 7 und 8.

® Cf. De aeternitate mundi, Boetii Daci Opera VI, ii, Opuscula, ed. N. G. Green Pe-
dersen, Hauniae 1976, 335sq.: «Sententia philosophorum [...] in nullo contradicit chri-
stianae fidei nisi apud non intelligentes; sententia enim philosophorum innititur de-
monstrationibus et ceteris rationibus possibilibus in rebus de quibus loquuntur; fides
autem im multis innititur miraculis et non rationibus; quod enim tenetur propter hoc
quod per rationes conclusum est, non est fides, sed scientia»; ibid. 347: «Sicut [...]
philosophia docet ens, sic partes philosophiae docent partis entis [...] Ergo philoso-
phus omnem quaestionem per rationem disputabilem habet determinare; omnis enim
quaestio disputabilis per rationes cadit in aliqua parte entis», cf. 364-366.



Wie kann die Philosophie uns glicklich machen? 21

Eine gelegentliche Spannung zwischen Gewul3tem und Geglaubtem
wird damit nicht ausgeschlossen; sie ist moglich, da einiges des zu Glau-
benden der Wirklichkeit zugehort, um deren nattrliche Erklirung sich
die Philosophie bemiiht. So verhilt sich etwa Johannes’ Bericht tber die
Auferweckung des toten Lazarus inkongruent zu der naturphilosophisch
begrindeten Auffassung, daf ein Toter nicht unmittelbar in numerischer
Identitit ins Leben zuriickkehren kann. Eine solche Spannung braucht
nicht aufgelost zu werden, da sie keinen direkten Gegensatz einschlief3t,
der vor die Alternative stellt, entweder die Philosophie oder den Glau-
ben aufzugeben; denn der philosophische Satz ist aus natiirlichen Ursa-
chen und Grinden abgeleitet und reicht daher in seinem Geltungsan-
spruch nicht weiter als deren Wirkkraft. Er schlieBt nicht aus, dal3 sich
der in ihm als notwendig angenommene Sachverhalt im Einzelfall auf-
grund eines hoheren Prinzips, welches die Natur im Ganzen schopfe-
risch begrindet, anders verhilt.®

Von diesem Standpunkt aus weist Boethius mit polemischer Schirfe
die Auffassung «gewisser Schlechtgesonnener» (guidam maligni) zurick,
ein Christ konne als solcher kein Philosoph sein, da er durch seinen Glau-
ben gezwungen sei, die Prinzipien der Philosophie zu zerstoren.® Die
schlechte Pointe dieser Position liegt in seiner Sicht darin, daB} sie im Na-
men des Glaubens das Eigenrecht und die Eigenstindigkeit der Philoso-
phie aufhebt.

An der Pariser theologischen Fakultit wichst bekanntlich seit Mitte
der sechziger Jahre des 13. Jahrhunderts das Mil3trauen gegeniiber einer
eigenstindigen Philosophie. Es bildet die Reaktion auf die sich verselb-
stindigende Dynamik der Aristotelesrezeption an der Artistenfakultit;
die Reaktion findet ihren ersten Héhepunkt in der Verurteilung von drei-
zehn aristotelisch-averroistischen Thesen durch den Bischof von Paris
im Jahre 1270. Unter konservativen Theologen besteht zu dieser Zeit die
Tendenz, den Wert einer nur um des Wissens willen betriebenen philo-
sophischen Forschung zu bestreiten und die Theologie zum alleinigen
inneren Sinn und MaBstab des philosophischen Akts zu ertheben. Uber die
Zuriickfiihrung der Kiinste auf die Theologie (De reductione artium ad theologiam)

# Ibid. 365: «Christianus concedit conclusionem per rationes philosophicas con-
clusam non posse aliter se habere per illa per quae concluditur. Et si concludatur per
causas naturales, quod mortuum non redibit vivum immediate idem numero, hoc con-
cedit non posse aliter se habere per causas naturales per quas concluditur; concedit
tamen hoc posse se aliter habere per causam superiorem quae est causa totius naturae
et totius entis causati.»

% Ibid.: «Nec valet quod dicunt quidam maligni [...] dicunt enim quod christianus
secundum quod huiusmodi non potest esse philosophus, quia ex lege sua cogitur de-
struere principia philosophiae.»



22 Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen?

lautet der bezeichnende Titel einer Schrift des groflen franziskanischen
Theologen und Ordensleiters Bonaventura, die von den Herausgebern
der kritischen Ausgabe auf das Jahr 1269/70 datiert wird, mdglicher-
weise aber auch frither entstanden ist.>® — An die Adresse jener Theolo-
gen und wohl nicht zuletzt an die des Bischofs von Paris ist die provo-
zierende Aufforderung gerichtet, die Boethius unmittelbar anschlief3t:
«Wenn aber jemand, ob Wiirdentriger oder nicht, so Hohes nicht ver-
stehen kann, dann gehorche er dem Weisen und glaube dem christlichen
Gesetz.»>

Bereits Albert und Thomas treten fiir eine unabhingige Philosophie
ein. Das Neue bei Boethius besteht darin, dal3 dieser das, was jene von
einem weltoffenen theologischen Standpunkt aus einrdumen, vom Stand-
punkt der Vernunft aus zum Programm erhebt und — im Gegenzug ge-
gen den theologischen Integralismus — radikal im Sinne eines Totalan-
spruchs der Philosophie auf den Bereich des Willbaren einfordert.>® Die-
ser Anspruch bedeutet jedoch keinen totalen Erklirungsanspruch; denn
mit ihm tritt die Philosophie im Sinne des Boethius zugleich unter die
Bedingung einer von ihr selbst zu leistenden Vernunftkritik, die zu einer
prinzipiellen Beschrinkung des Geltungsanspruchs ihrer Aussagen und
zur ausdricklichen Anerkennung transrationaler Seinsweisen und Seins-
griinde fithrt. Von Glaubenswahrheiten wird im philosophischen Diskurs
nur in der Weise einer methodischen Abstraktion abgesehen, die jene
nicht ausschlieB3t. Jenseits dieses Diskurses versteht Boethius den Offen-
barungsinhalt und insbesondere die im Glauben anzunehmende tiberna-

1 Cf. P. MICHAUD-QUANTIN, Saint Bonaventure, Les six lumiéres de la connais-
sance humaine. De reductione artium ad theologiam. Texte latin de Quaracchi, et trad.
frangaise, introd. et notes par P. Michaud-Quantin, Paris 1971, 8.

2 Tbid. 366: «Si autem aliquis, in dignitate constitutus sive non, tam ardua non
possit intellegere, tunc obediat sapienti et credat legi christianae.» Zur zeitgendssischen
Kontroverse iiber den Status der Philosophie s. A. ZIMMERMANN (Hg.), Die Ausein-
andersetzungen an der Pariser Universitit im 13. Jahrhundert, Berlin; New York 1976
(Miscellanea Mediaevalia 10); R. IMBACH, «L’avverroisme latin du XIIIe siecle», in: R.
IMBACH/A. MAIERU (éds), Gli studi di filosofia medievale fra otto e novecento. Con-
tributo a un bilancio storiografico, Atti del convegno internazionale Roma, 21-23 set-
tembre 1989, Rom 1991, 191-208; IDEM, Laien in der Philosophie des Mittelalters,
Amsterdam 1989, bes. 150-164; J. AERTSEN/K. EMERY/A. SPEER (Hgg.), Nach der
Verurteilung von 1277. Philosophie und Theologie an der Universitit von Paris im
letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien und Texte, Berlin-New York 2001 (Mis-
cellanea Mediaevalia 28).

53 Siehe dazu P. WILPERT, «Boethius von Dacien — Die Autonomie des Philoso-
phen», in: IDEM (Hg.), Beitrige zum BerufsbewuBtsein des mittelalterlichen Menschen,
Berlin 1963, 135-152 (Miscellanea Mediaevalia 3); H. SCHRODTER, «Boethius von Da-
cien und die Autonomie des Wissens», in: Theologie und Philosophie 47 (1972), 16-35.



Wie kann die Philosophie uns glicklich machen? 23

tirliche Bestimmung des Menschen als fiir die Praxis verbindlich; dies
zeigt der SchluBlsatz der Erérterung, in dem Boethius deren philosophi-
schen Rahmen demonstrativ verli3t: «Diesem Gesetz Christi mache je-
den Christen gliubig anhangen, wie es sich gebiihrt, der Urheber eben-
dieses Gesetzes, der glorreiche Christus, der Gott ist, gepriesen in alle
Ewigkeit.»*

Die theoretischen Erwagungen in De aefernitate mundi und die prakti-
schen Erwigungen in De summo bono erginzen einander in der Zielrich-
tung; jene bringen die wissenschaftliche FEigenstandigkeit, diese den prak-
tischen Eigenwert der Philosophie zur Geltung. Die Ubetlegungen bil-
den dartiberhinaus eine logische Einheit und Ordnung, insofern jene das
wissenschaftstheoretische Fundament entwickeln, das den Ansatz der
Untersuchung in De summo bono bestimmt; es bedingt, daB} in dieser nicht
nach dem hoéchsten Guten fiir den Menschen einfachhin gefragt wird,
sondern prizise nach dem hoéchsten Guten, das «dem Menschen mog-
lich» ist. Der Zusammenhang wird anhand einer Stelle in De aeternitate
mundi, an der Boethius den philosophischen Gebrauch von «méglich» er-
liutert, direkt faBBbar: «Wenn ein Philosoph sagt, etwas sei moglich ...
heilt das soviel wie <es ist moglich ... aus Griinden, die vom Menschen
erforschbar sind>. Denn sobald jemand auf Vernunftgriinde verzichtet,
hort er auf, Philosoph zu sein, und auch die Philosophie stiitzt sich nicht
auf Offenbarungen und Wunder.»>

Entsprechend bestimmt Boethius das Untersuchungsziel in De summo
bono: «Was dieses hochste Gut ist, das dem Menschen méglich ist, dies
laBt uns mittels der Vernunft erforschen.»*®

Die Beschrinkung der Untersuchung auf das aus natiirlicher Kraft
erreichbare Gute bedeutet demnach nur eine methodische Abstraktion,
die ein hochstes Gutes, das dem Menschen durch Gnade zuteil wird,

% De aeternitate mundi, 366: «Huic legi Christi quemlibet christianum adhaerere et
credere secundum quod oportet faciat auctor eiusdem legis Christus gloriosus qui est
deus benedictus in saecula saeculorum. Amen.» Dt. Ubers.: P. NICKL, Bonaventura,
Thomas von Aquin, Boethius von Dacien Uber die Ewigkeit der Welt, mit einer Ein-
leit. von R. Schénberger, Ubers. und Anm. von P. Nickl, Frankfurt/M. 2000, 171.
Ahnlich schlieBt Boethius die Datstellung in De summo bono: «Primum autem princi-
pium, de quo sermo factus est, est deus gloriosus et sublimis, qui est benedictus in
saecula saeculorum. Amen.»

3 De aeternitate mundi, 364: «Philosophum dicere aliquid esse possibile vel impossi-
bile, hoc est illud dicere esse possibile vel impossibile per rationes investigabiles ab
homine. Statim enim quando aliquis dimittit rationes, cessat esse philosophus, nec in-
nititur philosophia revelationibus et miraculis.» Dt. Ubers. P. Nickl (s. Anm. 53), 167.

5 De summo bono, 369: «Quid autem sit hoc summum bonum, quod est homini pos-
sibile, per rationem investigemus.»



24 Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen?

nicht ausschlie3t; die Verbindlichkeit des tbernatirlichen Ziels fir das
Handeln wird in ihr nicht bestritten, sondern — wie auch der Hinweis auf
das Gluck des jenseitigen Lebens anzeigt — vorausgesetzt.

V. SchiufSfolgernngen

Die Uberlegungen fiithren zu Folgerungen im Hinblick auf die histori-
sche These und das Philosophieprojekt Hadots. Die These, derzufolge
Boethius das antike Ideal der Philosophie als Lebensform im Anschlul3
an Aristoteles’ Lehre tiber die theoretische Eudaimonia wiederbelebt,
erweist sich aus zwei Griinden als unhaltbar:

1. Boethius folgt nicht Aristoteles’ Lehre tiber das Gliick des theore-
tischen Lebens; vielmehr entwickelt er eine neue Konzeption des hoch-
sten menschlichen Guten als Philosophie, welche den Horizont des aris-
totelischen Denkens und den des vorchristlich-antiken Denkens tiber-
haupt tbersteigt; ihren Mittelpunkt bildet ein philosophisches Modell
diesseitigen Glicks, das an der Universitit Paris im letzten Drittel des
13. Jahrhunderts entsteht.

2. Boethius’ erneuert nicht das Ideal der Philosophie als Lebensform.
«Lebensform» meint eine Gestalt von Praxis. In der Praxis bedeutet nun
das Absehen von einem Guten, das Handeln nicht nach diesem zu be-
messen. Jenes Gute kommt insoweit praktisch nicht zur Wirkung, es sei
denn, es wire in einem anderen, ausdricklich gewollten Ziel eingeschlos-
sen. Im natiirlichen menschlichen Guten ist aber das iibernatiirliche Ziel
des Menschen nicht enthalten. Darum bedeutet eine Lebensform, in der
von diesem Ziel abgesehen wird, dessen praktische Negation.

Nun zeigte sich, da3 Boethius in De summo bono auf der Grundlage
einer methodischen Abstraktion verfihrt, bei der von der Ubernatirli-
chen Bestimmung des Menschen abgesehen, diese aber nicht ausge-
schlossen wird; ihre Verbindlichkeit fir die Praxis erkennt Boethius viel-
mehr ausdriicklich an. Demnach geht es ihm nicht um die Begriindung
der Philosophie als Lebensform. — Seine Untersuchung zeugt nicht fir
die Wiederbelebung des antiken Philosophieideals, sondern fiir die Trans-
formation der Philosophie im 13. Jahrhundert — genauer: fir das Ringen
der Philosophie um eine neue Identitit und Eigenstiandigkeit, das sich an
der mittelalterlichen Universitit im Zuge der Neubegriindung dér Theo-
logie als Wissenschaft vollzieht. Im Gegenzug gegen eine zeitgendssische
Theologie, die sich selbst zum alleinigen inneren Sinn und Richtmal3
jeder Wissenssuche erklirt, sucht der Christ Boethius mit philosophi-
schen Mitteln die Eigenstindigkeit und den natiirlichen Figenwert der
Philosophie zur Geltung zu bringen.



Wie kann die Philosophie uns gliicklich machen? 25

Vor diesem Hintergrund erscheint eine Bemerkung zu Hadots Anlie-
gen der Erneuerung der Philosophie als Lebensform angebracht. Das
Anliegen erregt die Frage — die Hadot nicht ausdriicklich stellt — ob die
Lebensform der Philosophie den Menschen einfachhin zu seinem Glick
zu fihren vermag. Diese Frage erhalt durch Boethius’ Erwiagungen zum
Naturstreben des Menschen einen besonderen Akzent, unter dem sie
hier aufgenommen sei: Wenn das menschliche Glicksstreben im Kern
ein naturhaftes Verlangen nach Wissen ist, das erst in der Erkenntnis der
schopferischen Ursache zur Ruhe kommt, so ist sie in die spezielle Frage
zu wenden, ob eine philosophische Erkenntnis dieser Ursache mdglich
ist, die das menschliche Wissensverlangen restlos erfillt. — Mir erscheint
dazu auch heute noch eine Erwigung des Thomas bedenkenswert, die
von Grundgedanken der aristotelischen Wissenschaftslehre ausgeht: Das
Verlangen nach Wissen findet seinen eigentiimlichen Ausdruck im Fra-
gen. Alles Fragen 1dBt sich aber gemill Aristoteles auf zwei einfache
Grundformen zuriickfihren: die Frage danach, 0/ etwas ist und die Frage
danach, was etwas ist; dabei geht die Ob-Frage der Was-Frage logisch
voraus; «wer das Wesen des Menschen oder sonst eines Dings weil3, mul3
notwendig auch wissen, daf es ist; denn von dem, was nicht ist, weild nie-
mand was es ist.»’” Erst in der Antwort auf die Was-Frage kommt die Su—
che nach Wissen eigentlich ans Ziel.

Nun bleibt auch dann, wenn die von bedeutenden Denkern seit der
Antike unternommenen Bemithungen um einen Gottesbeweis nicht ver-
geblich gewesen sein sollten, immer noch die Frage nach dem Was-Sein
der hochsten Ursache zu beantworten; denn ein solcher Beweis zeigte
nut, daff eine solche Ursache besteht, ohne deren Seinsweise erschopfend
zu erkliren. Eine solche Erklirung ist aber von der menschlichen Ver-
nunft unter den gegenwirtigen Bedingungen nicht zu leisten: Da die
Prinzipien der Vernunft, die den Horizont rationaler Erkenntnis iiber-
haupt er6ffnen, im Ausgang von sinnlicher Erfahrung gewonnen sind,
reicht ihre Begriindungskraft nicht weiter als der Bereich méglicher Er-
fahrung; infolgedessen ist die Seinsweise eines wirkenden Prinzips jen-
seits des Erfahrungsbereichs unserem Wissen prinzipiell entzogen. Die
Ursache, die das Seiende als Seiendes begriindet, liegt aber einfachhin
aulBlerhalb unseres Erfahrungsbereichs. Eine Einsicht, in der das mensch-
liche Wissensverlangen endgiiltig zur Ruhe kommt, ist deshalb von der
Philosophie nicht zu erwarten.>®

ST ARISTOTELES, Analytica posteriora 11, cap. 7, 92a 34 — 92b8; ibid. cap. 1, 89b
22sqq.

8 Cf. THOMAS VON AQUIN, S. zheol. 1-II, g- 3, 2. 6 und a. 8 (ed. Leon. VI, 33 und
35-36); Super Boethium De trinitate q. 6, a. 3 und a. 4 (ed. Leon. L, Rom 1992, 166—



26 Wie kann die Philosophie uns glicklich machen?

Ist demnach das nattrliche Wissensverlangen — und somit das Na-
turstreben des Menschen nach Glick — in letzter Hinsicht vergeblich?
Der Gedanke des Boethius, daf3 einer der Giickseligkeit des jenseitigen
Lebens um so «niher» ist, je vollkommener er das im Medium der Philo-
sophie erreichbare Gliick dieses Lebens verwirklicht, enthdlt implizit eine
verneinende Antwort auf diese Frage, die freilich den Glauben voraus-
setzt; er stellt in Rechnung, daf3 die Gottesschau — also die Einsicht in
das Wesen der schopferischen Ursache — dem Menschen durch die HL
Schrift fir das zukiinftige Leben in Aussicht gestellt ist. Zu diesem
Ubernatiirlichen Ziel fithrt allerdings nicht die Lebensform der Philoso-
phie.

171); siehe dazu: W. HOYE, «Die Unerkennbarkeit Gottes als die letzte Erkenntnis
nach Thomas von Aquiny, in: A. ZIMMERMANN (Hg.), Thomas von Aquin — Werk und
Wirkung im Licht neuerer Forschungen, Berlin-New York 1988, 117-139 (Miscellanea
Mediaevalia 19); J. AERTSEN, «Von Gott kann man nichts erkennen, auler dal er ist
(Satz 215 der Pariser Verurteilung). Die Debatte tber die (Un-)moglichkeit einer Got-
teserkenntnis guid est», in: J. AERTSEN/K. EMERY/A. SPEER (Hgg.), Nach der Verur-
teilung von 1277 (s. Anm. 51), 22-37.

1. Korintherbrief 13,12: «Jetzt schauen wir in einen Spiegel und sehen nur rit-
selhafte Umrisse, dann aber schauen wir von Angesicht zu Angesicht»; G. STEMBER-
GER/M. PRAGER (Hgg.), Die Bibel, Einheitsubersetzung, Augsburg 1991, 1159.



	Wie kann die Philosophie uns glücklich machen? : Boethius von Dacien und das antike Philosophieideal

