
Zeitschrift: Freiburger Zeitschrift für Philosophie und Theologie = Revue
philosophique et théologique de Fribourg = Rivista filosofica e teologica
di Friburgo = Review of philosophy and theology of Fribourg

Band: 51 (2004)

Heft: 1-3

Artikel: Wie kann die Philosophie uns glücklich machen? : Boethius von Dacien
und das antike Philosophieideal

Autor: Darge, Rolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-761176

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-761176
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Rolf Darge

Wie kann die Philosophie uns glücklich
machen?

Boethius von Dacien und das antike Philosophieideal

Das Glück des Menschen bildet in der älteren europäischen Philosophie
nicht nur ein Kernthema, sondern überhaupt den Mittelpunkt des

philosophischen Interesses. «Vor der Kantischen Philosophie ist», wie Hegel
formuliert, «das allgemeine Prinzip die Glückseligkeitslehre gewesen.»1
Das philosophische Anliegen geht dabei jedoch über die bloße Lehre —

den Diskurs über Wesen und Bedingungen des Glücks — hinaus; es gilt in
erster Linie der Philosophie selbst als derjenigen Lebensweise, in der der
Mensch sein Glück erlangt. Dieser Zug der älteren Philosophie und ihres
Selbstverständnisses ist neuerdings von dem großen französischen
Gelehrten Pierre Hadot hervorgehoben und dem rein wissenschaftlich
ausgerichteten Philosophiekonzept späterer Zeiten gegenübergestellt
worden.2

Eine historische These und ein mit ihr verbundenes praktisches
AnHegen P. Hadots sollen im folgenden näher geprüft werden. Der These

zufolge erfährt das antike Ideal der Philosophie als Lebensform im 13.

Jahrhundert durch Boethius von Dacien eine bedeutende Wiederbelebung.

Eine ähnliche Erneuerung sucht P. Hadot in der Gegenwart
anzuregen. — Zunächst werden im folgenden (I.) die These erläutert und (II.)
ihre philosophiehistorische Grundlage diskutiert. Im Widerspruch zur
vorherrschenden Deutung wird (III.) die Auffassung entwickelt, daß
Boethius kein antikes, sondern ein spezifisch mittelalterliches Denkmo-

1 G.W.F. HEGEL, Vorlesungen über die Geschichte der Philosophie, Bd. 2, Sämtliche

Werke, Ed. H. Glockner XVIII, Stuttgart 1965, 147; Bd. 3, Ed. H. Glockner XIX,
556 u. 590.

2 P. HADOT, Qu'est-ce que la philosophie antique? Paris 1995 (in dt. Übersetzung:
Wege zur Weisheit oder Was lehrt uns die antike Philosophie? übers, von H. Pollmeier,

Frankfurt/M. 1999). Eine ähnliche Auffassung vertritt Juliusz DOMANSKI, in: J. DO-
MANSKI, La philosophie, théorie ou manière de vivre? Les controverses de l'Antiquité
à la Renaissance, Fribourg 1996.



6 Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?

dell entfaltet. Die Analyse seines wissenschaftstheoretischen Hintergrunds

(IV.) führt schließlich (V.) zu einer Neubewertung der boethiani-
schen Position und einem Bedenken gegenüber Hadots Philosophieprojekt.

I. Die historische These

P. Hadot zufolge bildet die Philosophie in der Antike weniger ein
Denksystem als vor allem eine Lebensform. Diese schließt zwar auch einen

philosophischen Diskurs ein, aber nur an zweiter Stelle. Sie konstituiert
sich in erster Linie durch eine existentielle Wahl, eine Entscheidung für
eine bestimmte Lebensweise in einer philosophischen Schule mit
gemeinsamen geistigen Übungen, die das ganze Leben prägen; zu diesen

tritt der Diskurs als ein ergänzendes Moment hinzu. Er rechtfertigt die

gewählte Lebensform, indem er ihre weltanschaulichen Implikationen
entfaltet und erklärt.3

Dieses Ideal geht auf dem Weg zur Neuzeit durch einen Theoretisie-
rungsprozeß der Philosophie verloren, der im wesentlichen bereits im
Mittelalter zum Abschluß kommt. Hadot führt ihn vor allem auf zwei
Faktoren zurück: 1. das Auftreten des Christentums, das sich in seiner
frühen Zeit selbst als die «wahre Philosophie» versteht und die in den

Philosophenschulen entwickelte Praxis der geistigen Übungen
übernimmt4 — und 2. die Gründung von Universitäten. An der mittelalterlichen

Universität tritt die Philosophie in die Funktion eines bloßen
Begriffsrahmens theologischer Erörterungen. Insoweit sie an der Artes-Fa-
kultät institutionalisiert ist, findet sie sich auf die Auslegung autoritativer
Texte — seit der Mitte des 13. Jahrhunderts auf die Kommentierung des

inzwischen fast vollständig bekannten Corpus aristotelicum — reduziert;
unter diesen Bedingungen verschließt sich der Zugang zum antiken
Philosophieverständnis.5

Es gibt jedoch Ausnahmen. Anhand der Aristotelischen Schriften
entdecken Magistri der Pariser Artistenfakultät das antike Ideal wieder
und eignen es sich an. Als Hauptzeugnis dieser Bewegung betrachtet
Hadot die in ihrer Zeit verbreitete Schrift des Boethius von Dacien Über
das höchste Gute oder über das Geben des Philosophen (De summo bono seu de

vitaphilosophi).6 Dabei geht er von deren vorherrschender Deutung in der

3 P. HADOT, Qu'est-ce que la philosophie antique? (s. Anm. 2), bes. 17—20.
4 Cf. ibid. 355-378.
5 Cf. ibid. 379-391.
6 De summo bono, Boethii Daci Opera VI, ii, Opuscula, ed. N.G. GREEN-PEDER-

SEN, Hauniae 1976, 369-377.



Wie kann die Philosophie uns glücklich machen? 7

philosophischen Mittelalterforschung aus. In dieser erregte der kleine,
um 1270 verfaßte Traktat bei seiner Auffindung durch Martin Grabmann
vor etwa 80 Jahren großes Aufsehen. Er gilt heute allgemein als Manifest
eines radikalen heterodoxen Aristotelismus und Intellektuellen-Aristokratismus,

der das höchste Gut oder das Glück des Menschen im
Anschluß an Aristoteles' Lehre über die Eudaimonia des theoretischen
Lebens einfachhin in die Philosophie setzt.7 Diese Deutung bestätigt im

7 Cf. M. GRABMANN, Neu aufgefundene Werke des Siger von Brabant und Boe-
thius von Dacien, Sitzungsberichte der Bayr. Akad. der Wiss., Philos.-philolog. und
historische Klasse, Jg. 1924, 2. Abh., München 1924; bes. 32—34, 47sq.; IDEM, «Die
Opuscula De summo bono sive de vita philosophi und De sompniis des Boethius von
Dacien», in: IDEM, Mittelalterliches Geistesleben, München 1936, bes. 200sq. (Abhandlungen

zur Geschichte der Scholastik und Mystik 2); P. MANDONNET, «Note
complémentaire sur Boèce de Dacie», in: Revue des sciences philosophiques et théologiques 22 (1933),
246-250; G. WIELAND, Ethica-Scientia practica. Die Anfänge der philosophischen
Ethik im 13. Jahrhundert, Münster 1981, bes. 213—220 (Beiträge zur Geschichte der
Philosophie und Theologie des Mittelalters, NF 21); L. BlANCHI, «La félicita intellet-
tuale come professione nella Parigi del Duecento», in: Rivista di Filosofia 78 (1987),
181—199; A. DE LIBERA, «Faculté des arts ou Faculté de philosophie? Sur l'idee de

philosophie et l'idéal philosophique au XHIe siècle», in: O. WEIJERS/L. HOLTZ (éds),
L'enseignement des disciplines à la Faculté des arts (Paris et Oxford, XIIIe-Xve
siècles), Actes du colloque international Paris 18-20 mai 1995, Turnhout 1997, 429-444,
bes. 438—444 (Studia artistarum 4). Zwar betonen F. VAN STEENBERGHEN (Die
Philosophie im 13. Jahrhundert, ed. M. Roesle, München 1977, 379sq., 385—387) und R. HlS-
SETE (Enquête sur les 219 articles condamnés à Paris le 7 mars 1277, Louvain 1977, 16

—18) die Vereinbarkeit des boethianischen Philosophieideals mit dem christlichen Glauben;

A. CELANO vertritt sogar die Auffassung, daß das boethianische Glücksverständnis
direkt dem beatitudo-Traktat der Summa theologiae des Thomas von Aquin entnommen

ist (IDEM, «Boethius of Dacia: On the highest good», in: Traditio 43, 199—214,
bes. 211—214). Dennoch bleibt die Einschätzung von De summo bono als Manifest eines
radikalen ethischen Aristotelismus oder Intellektuellen-Aristokratismus in der mediae-
vistischen Forschung vorherrschend; cf. K. FLASCH, Das philosophische Denken im
Mittelalter, Stuttgart 1995, 360—362; P. SCHULTHESS/R. IMBACH, Die Philosophie im
lateinischen Mittelalter, Zürich-Düsseldorf 1996, 201; C. STEEL, «Medieval Philosophy:

an Impossible Project? Thomas Aquinas and the <Averroistic> Ideal of Happiness»,

in: J. AerTSEN/A. SPEER (Hgg.), Was ist Philosophie im Mittelalter? Akten des

X. Internationalen Kongresses für mittelalterliche Philosophie der S.I.E.P.M. 25.—30.

August 1997 in Erfurt, Berlin 1998, 154-174, bes. 154-157, 170-174 (Miscellanea
Mediaevalia 26); D. PlCHÉ, La condamnation Parisienne de 1277, Paris 1999, bes. 243—

261; J. AERTSEN, «Mittelalterliche Philosophie: ein unmögliches Projekt? Zur Wende
des Philosophieverständnisses im 13. Jahrhundert», in: J. AERTSEN/A. SPEER (Hgg.),
Geistesleben im 13. Jahrhundert, Berlin 2000, 12—27, bes. 13sq. u. 26sq. (Miscellanea
Mediaevalia 27); A. SPEER, «Philosophie als Lebensform? Zum Verhältnis von
Philosophie und Weisheit im Mittelalter», in: Tijdschrift voor Filosofie 62 (2000), 3—25. Celanos

theologisch harmonisierende Deutung der boethianischen Glückskonzeption wird
neuerdings von L. Bianchi als unhaltbar zurückgewiesen; cf. L. BLANCHI, «Felicità ter-
rena e beatitudine ultraterrena. Boezio di Dacia e l'articulo 157 censurato da Tempier»,



8 Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?

wesentlichen die Lektüre des Bischofs von Paris, der im Jahre 1277 mit
Blick auf Boethius den Satz «Es gibt keine ausgezeichnetere Verfassung,
als sich der Philosophie zu widmen» offiziell verurteilte.8

Hadot versteht Boethius' Position durchaus in diesem Sinne, wertet
aber anders; denn ihm geht es gerade darum, das antike Philosophieideal
in der Gegenwart neu zu beleben.9 Unter diesem Anliegen erscheint
Boethius als ein Vorbild — als paradigmatischer Repräsentant einer Reihe

von Denkern im universitären Milieu, die «der existentiellen und lebendigen

Dimension der antiken Philosophie treu blieben»10.

Ist Boethius der lebendigen Dimension der antiken Philosophie treu
geblieben? Gegen diese Auffassung soll im folgenden die These begründet

werden, daß Boethius im Zusammenhang der mittelalterlichen
Kontroverse über den Status der Philosophie ein neues Denkmodell entwik-
kelt, welches das antike Philosophieideal nicht aufnimmt. Die Darstellung

beginnt mit einer Kritik der Meinung, Boethius vertrete eine originär

aristotelische Position.

II. Radikaler Aristotelismus?

Die herkömmliche Deutung orientiert sich am Kernsatz des Traktats, der
dessen Ergebnis zusammenfaßt: «Dies ist das Leben des Philosophen,
und wer es nicht hat, hat nicht das richtige Leben.» R.-A. Gauthier gibt
dazu eine Erklärung, welche die vorherrschende Einschätzung dieser
Position auf den Punkt bringt: «Erneut triumphiert der aristotelische Aris-

in: P. BAKKER (éd.), Chemins de la pensée médiévale. Etudes offertes à Zénon Kaluza,
Textes et études du Moyen Age 20, Turnhout 2002, 193—214, bes. 206—214.

8 Cf. R. HlSSETTE, Enquête (s. Anm. 7), 16—18. Nach Auffassung Th. RlCKLINS
(«Von den (beatiores Philosoph» zum <optimus status hominis). Zur Entradikalisierung
der radikalen Aristoteliker», in: J. AERTSEN/A. SPEER, Geistesleben im 13. Jahrhundert

[s. Anm. 7], 217— 230) bildet die Art und Weise, wie die Hauptaussage von De

summo bono im Pariser Syllabus wiedergegeben wird, «nur eine ihrer möglichen Lektüren»

(ibid. 219); damit ist im Sinne des Interpreten aber «nicht gesagt, daß die für den
Syllabus verantwortliche Kommission der Mentalität von De summo bono nicht gerecht
geworden ist» (ibid. 218).

9 Cf. P. HADOT, Qu'est-ce que la philosophie antique? (s. Anm. 2), 413; in der dt.

Ausgabe (s. Anm. 2) 315: «Müßte man nicht dringend den antiken Begriff des
(Philosophen) wiederentdecken, jenes Philosophen, der lebt und wählt, und ohne den der
Begriff der Philosophie keinen Sinn hätte? [...] Sollte man nicht den üblichen
Gebrauch des Wortes (Philosoph), den man üblicherweise nur auf den Theoretiker
anwendet, revidieren, um ihn auch demjenigen zuzugestehen, der die Philosophie praktiziert,

ebenso wie der Christ das Christentum praktizieren kann, ohne Theoretiker oder
Theologe zu sein?»

10 Cf. P. HADOT, Qu'est-ce que la philosophie antique? (s. Anm. 2), 392 (dt. Ausgabe

300).



Wie kann die Philosophie uns glücklich machen? 9

tokratismus.»11 Das Gemeinte expliziert K. Flasch treffend im Sinne der

«Vorstellung einer Intellektuellenaristokratie»12.
Betrachtet man den Rahmen und den Ansatz der Untersuchung

genauer, so erheben sich jedoch Zweifel an der Angemessenheit dieser

Deutung:
1. Boethius folgt nicht dem üblichen Verfahren der Aristoteles-Kom-

mentierung, sondern entwickelt seine Überlegungen selbständig in einer
allein durch sachliche Gesichtspunkte bestimmten Ordnung. Autoritäten
werden äußerst sparsam zitiert; nur gelegentlich wird auf ein Lehrstück
des Aristoteles oder seines arabischen Kommentators Averroes
verwiesen. Ziel der Untersuchung ist, per rationem — durch schlußfolgerndes

Denken auf der Grundlage von Erfahrung — Einsicht in das höchste
Gut zu gewinnen, das dem Menschen möglich ist.13 Dazu wird zunächst
kurz begründet, daß es ein solches Gut für den Menschen überhaupt
geben muß; dann wird näher untersucht, worin es besteht. Die Untersuchung

führt in einem ersten Schritt zu seiner allgemeinen Bestimmung.
Die folgenden Abschnitte explizieren diese näher; sie zeigen, daß jenes
Gute gerade in der Philosophie besteht.

Hier interessiert zunächst der erste Schritt. Der Gedankengang ist
kurz gefaßt dieser: Für jedes Wesen und so auch für den Menschen muß
es ein seiner Natur entsprechendes höchstes Gut geben, das ihm möglich
ist. Dem Menschen kann dieses Gute nur gemäß dem Intellekt zukommen;

denn dieser bildet die beste Kraft und oberste Leitungsinstanz des

menschlichen Lebens. Nun vermag der Intellekt theoretisch und praktisch

tätig zu werden. Das höchstmögliche Gute im Bereich des theoretischen

Intellekts ist die Erkenntnis des Wahren und die Freude daran,
und zwar im einzelnen: im Sinne der Erkenntnis der Gesamtheit des
verursachten Seienden und der Erkenntnis ihres ersten Prinzips, soweit sie

möglich ist. — Das höchstmögliche Gute im Bereich des praktischen
Intellekts aber ist das Tun des Guten und die entsprechende Freude. Da
das höchste Gute für den Menschen das Glück ist, folgt, daß das

menschliche Glück in all diesem zusammen — der Erkenntnis des Wahren,

dem Tun des Guten und der entsprechenden Freude — besteht.14

11 R.A. GAUTHIER, «Trois commentaires <awerroistes> sur l'Éthique à Nicomaque»,
in: Archives d'histoire doctrinale et littéraire du Moyen Age 16 (1947/48), 293: «C'est l'aris-
tocratisme aristotélicien qui, de nouvau, triomphe.»

12 K. FLASCH, Das philosphische Denken im Mittelalter (s. Anm. 7), 361.
13 De summo bono (s. Anm. 6), 369: «Quid autem sit hoc summum bonum, quod est

homini possibile, per rationem investigemus.»
14 Cf. ibid. 369-371.



10 Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?

Die Argumentation knüpft zwar an Erwägungen der Nikomachischen

Ethik an; ihr Resultat ist jedoch nicht aristotelisch. Aristoteles
unterscheidet bekanntlich zwei Glückseligkeiten: zum einen das Leben der
theoretischen Betrachtung gemäß der Tugend der Weisheit, die sich auf
die höchsten Erkenntnisgegenstände — das Unveränderliche, Göttliche —

richtet15; zum anderen das Leben gemäß den ethischen Tugenden mit
Ausrichtung auf die Polisgemeinschaft.16 Die beiden Lebens- und Glücksformen

bleiben im aristotelischen Denken getrennt; weder ist die
theoretische Eudaimonia notwendig mit dem Besitz besonderer ethischer
Vortrefflichkeiten verknüpft, noch ist die praktische Eudaimonia an besondere
Einsichten im Bereich der Weisheit gebunden; sie ist in sich selbst
vollständig abgeschlossen.17 - Über diese Auffassung geht Boethius bereits
im ersten Schritt seiner Erörterung hinaus, indem er das menschliche
Gute als Einheit des vollendeten praktischen und theoretischen Lebens

begreift.
2. Daraus ergeben sich Konsequenzen für die Deutung der These,

das menschliche Glück bestehe in der Philosophie. Die These erscheint
als Ausdruck eines Intellektuellen-Aristokratismus, wenn sie vom Standpunkt

der aristotelischen Lehre über das Glück des theoretischen Lebens
— also eben unter Voraussetzung der Aristotelischen Unterscheidung
eines zweifachen Glücks - ausgelegt wird. Diese Unterscheidung hat Folgen

für das nähere Verständnis der beiden Glücksformen: Die praktische
Eudaimonia wird durch ihre Ablösung vom Vollzug der Theorie als eine

wenn auch zweitrangige, so doch in ihrer Weise auch vollendete Eudaimonia

grundsätzlich für alle Menschen von guter Naturanlage verfügbar,
sofern sie sich um die ethische Vortrefflichkeit bemühen.18 — Die
theoretische Eudaimonia erfährt andererseits durch ihre Ablösung von der
ethischen Vollendung eine Zuspitzung auf den wissenschaftlichen Akt;
sie wird Sache der Mitglieder der philosophischen Schule. Vor diesem

Hintergrund erscheint Boethius' Identifizierung von Glück und Philosophie

als ein Intellektuellenaristokratismus, der den des Aristoteles an
Radikalität sogar noch übertrifft.

Nun erhellt aber aus dem Ansatz und dem weiteren Fortgang der

Untersuchung, daß eine solche Position in ihr nicht intendiert ist. Ge-

15 Cf. ARISTOTELES, Etbica Nicomachea X, cap. 7 1177a 12sqq. (ed. L. BYWATER,
Oxford 1986, 213sqq.)

16 Eth. Nie. I, cap. 9 1098b 22 - II, cap. 9, 1109b 26 (ed. L. BYWATER, 12-40).
17 Eth. Nie. X, cap. 8 1178a 9—b 32. Siehe dazu auch W. KULLMANN, «Theoretische

und politische Lebensform bei Aristoteles (X 6—9)», in: O. HÖFFE (Hg.), Aristoteles,

die Nikomachische Ehik, Klassiker auslegen Bd. 2, Berlin 1995, 253-276.
18 Eth. Nie. II, 1 1103a 14-b 25; X, 8 1178a 9sqq.



Wie kann die Philosophie uns glücklich machen? 11

sucht wird in ihr eine streng rationale Antwort auf die Frage, worin das

höchste Gut besteht, das dem Menschen möglich ist. Die Bestimmung
«dem Menschen möglich» spezifiziert den Untersuchungsgegenstand im
Sinne desjenigen Guten, das dem Menschen — also jedem Angehörigen
der menschlichen Art — aufgrund seiner natürlichen Anlagen und Kräfte
erreichbar ist; denn nur insoweit ist das menschliche Gute rational
einsehbar.19 Ich komme später darauf zurück.

Dieses Gute, das sich im ersten Untersuchungsschritt als Einheit
theoretischer und praktischer Lebenserfüllung erwies, wird anschließend

analysiert und expliziert. Die Analyse führt es auf eine allgemeinste,
formale Bestimmung zurück; ihrzufolge ist es gerade das Leben in
Ubereinstimmung mit der inneren Zielrichtung der menschlichen Natur.20 — Wie
ein solches Leben möglich ist, erklärt Boethius im Rückgriff auf
Grundgedanken der aristotelischen Anthropologie. Der Erklärung zufolge21
bildet die menschliche Natur ein teleologisch verfaßtes Ganzes aus Leib
und Seele, das sich in einer Vielzahl von körperlichen, vegetativen,
sensitiven und geistigen Kräften entfaltet. Gemäß der Einheit und Zielrichtung

der menschlichen Natur stehen diese in einer Ordnung, die einen
bestimmten Leistungsaufbau bedingt: Die niedere Kraft ist jeweils auf
die Leistung der höheren hingeordnet und stellt für diese die Grundlage
bereit; Sinn des gesamten Gefüges ist letztlich das vollendete Tätigsein
unter der Leitung des Intellekts. Weil sich das Ziel der menschlichen
Natur, sofern es aus deren eigener Kraft erreichbar ist, in diesem Tätigsein

erfüllt, befindet sich der Mensch in ihm «in der besten Verfassung
{in optimo statu), die dem Menschen möglich ist»22. — Eben dieses Tätigsein

nennt Boethius «Philosophie». «Philosoph» ist demnach derjenige,
der «richtig» nämlich in Übereinstimmung mit der Sinnordnung der
menschlichen Natur lebt: «Daher lebt der Philosoph, wie der Mensch
von Natur zu leben bestimmt ist und gemäß der natürlichen Ordnung,

19 De sumrno bono, 370: «Cum in omni specie entis sit aliquod summum bonum pos-
sibile, et homo quaedam est species entis, oportet quod aliquod summum bonum sit
hommini possibile [...] Quid autem sit hoc summum bonum, quod est homini possi-
bile, per rationem investigemus.»

20 Ibid. 372: «Et cum homo sic operatur, naturaliter operatur, quia operatur propter

summum bonum ad quod innatus est. Et cum operatur sic bene ordinatus est, quia
tunc ordinatur ad optimum et ultimum suum finis.»

21 Cf. ibid. 373-374.
22 Cf. ibid. 374: «Sic operationes omnium virtutum inferiorum quae sunt in homine

sunt propter operationes virtutis supremae, quae est intellectus. Et inter operationes
virtutis intellectivae, si aliqua est optima et perfectissima, omnes naturaliter sunt
propter illam. Et cum homo est in illa operatione, est in optimo statu qui est homini
possibilis.»



12 Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?

da in ihm alle niederen Kräfte und deren Tätigkeiten wegen der höheren
Kräfte und deren Tätigkeiten da sind, und alle insgesamt wegen der
höchsten Kraft und der letzten Tätigkeit.»23

Vor diesem Hintergrund ist die berühmte Aussage des Boethius, wer
nicht das Leben des Philosophen hat, habe nicht das richtige Leben24, zu
deuten: Sie reserviert nicht das Glück für die Mitglieder der philosophischen

Schule, sondern zieht nur die Folgerung aus der zuvor begründeten

Auffassung, daß «Philosophie» das von jedem Menschen aus natürlicher

Kraft zu leistende Tätigsein in Übereinstimmung mit der Sinnordnung

der menschlichen Natur bedeutet. Dies bestätigt die anschließende

Erläuterung des Boethius: «<Philosoph> nenne ich jeden Menschen, der
gemäß der rechten Ordnung der Natur lebt und der das beste und letzte
Ziel des menschlichen Lebens erreicht hat.»25

Nun läßt sich die herkömmliche Deutung aber doch verteidigen.
Zum einen erkennt Boethius ausdrücklich nur wenigen Menschen, die
leidenschaftlich nach Wissen suchen, ein gelungenes Leben zu: «Wir
sehen nämlich einige, welche der Bequemlichkeit des Lebens, andere aber,
welche verächtlichen sinnlichen Genüssen, und einige, die dem Streben
nach Glücksgütern nachgehen. Und so hält die ungeordnete Begierde
heute alle Menschen von ihrem höchsten Gut ab, außer sehr wenigen
ehrwürdigen Männern; diese nenne ich <ehrwürdig>, weil sie das Verlangen

der Sinne verachten und der Freude und dem Verlangen des Intellekts

nachgehen [...]; <ehrwürdig> nenne ich sie auch, weil sie gemäß der
natürlichen Ordnung leben.»26

Zum anderen hebt Boethius nachdrücklich den ethischen Wert der
theoretischen Erkenntnisbemühung hervor: Sie bringt a) intellektuelle
Qualifikationen mit sich, welche die sittliche Erkenntnis in der jeweiligen
Handlungslage unterstützen; sie erzeugt b) eine innere Disposition dazu,

23 Ibid. 375: «Ideo philosophus vivit sicut homo innatus est vivere et secundum
ordinem naturalem, cum omnes virtutes in eo inferiores et actiones earum sint propter
virtutes superiores et actiones earum, et omnes universaliter propter virtutem supre-
mam et actionem ultimam.»

24 Cf. ibid. 377: «Haec est vita philosophi, quam quicumque non habuerit non
habet rectam vitam.»

25 Ibid.: «Philosophum autem voco omnem hominem viventem secundum rectum
orinem naturae, et qui acquisivit optimum et ultimum finem vitae humanae.»

26 Ibid. 373: «Videmus enim quosdam pigritatem vitae sequi, quosdam autem vo-
luptates sensibiles detestabiles et quosdam desiderium bonorum fortunae. Et ita omnes
homines hodie impedit inordinata concupiscentia a suo summo bono exceptis paucis-
simis honorandis viris; quos voco honorandos, quia contemnunt desiderium sensus et
sequuntur delectationem et desiderium intellectus [...]; quos etiam voco honorandos,
quia vivunt secundum ordinem naturalem.»



Wie kann die Philosophie uns glücklich machen? 13

ein Übermaß an sinnlichem Genuß — und damit eine Reihe von Lastern —

zu meiden; und schließlich c) geht sie auf Einsicht, also ein Gutes
schlechthin, in dem es kein Übermaß und keine Verfehlung gibt.27

Wird hier nicht ein Intellektuellen-Aristokratismus propagiert? Ich
denke, daß dies nicht der Fall ist. Das erste Argument fällt in Anbetracht
des Wortlauts und des unmittelbaren Zwecks der Ausführungen. Diese
bilden einen Exkurs im Rahmen des Aufweises der natürlichen Sinnordnung

der menschlichen Kräfte. Er geht auf die Schwierigkeit ein, diese

Ordnung in der Praxis zu verwirklichen und benennt deren Ursache: Die
Schwierigkeit entsteht durch eine der Zielrichtung der menschlichen Natur

entgegengesetzte Eigentendenz der sinnlichen Antriebsphäre, die im
Kräftegefüge der Person desintegrierend wirkt; sie erhält in dem
Zusammenhang die Kennzeichnung «ungeordnete Begierde» (concupiscentia inor-
dinata). Um deren Macht und die aus ihr erwachsende Gefahr für das

Gelingen des Lebens hervorzuheben, verweist Boethius auf einen
Erfahrungsbefund («wir sehen...»), der seiner Ansicht nach zu der Feststellung
berechtigt, daß in der Gegenwart («heute») «die ungeordnete Begierde alle

Menschen von ihrem höchsten Gut abhält, außer sehr wenigen
ehrwürdigen Männern.»28 — Die Ausführungen formulieren offenbar keine
universale Regel, sondern eine Zeitkritik. Dabei zielen sie — wie auch die

provozierend zugespitzte Form anzeigt — in praktischer Absicht auf eine

handlungsrelevante Erkenntnis. Es soll deutlich werden, daß das aufgezeigte

Ziel der menschlichen Natur sich nicht mit Naturnotwendigkeit
und nicht mit Leichtigkeit einstellt, sondern durch eigene beharrliche,
intensive und beschwerliche Bemühung um die rechte Ordnung in der
Lebensführung errungen werden muß. Daß jeder durch seine Natur im
Prinzip über die dazu erforderlichen Mittel verfügt, ist in ihnen
vorausgesetzt.

Zum zweiten Argument: Den Ausführungen ist zu entnehmen, daß
die theoretische Erkenntnisbemühung die sittliche Praxis unterstützt und
befördert. Das bedeutet aber nicht, daß im Sinne des Boethius die
praktische Vollkommenheit «dem Philosophen als Nebenprodukt seiner
theoretischen Tätigkeit gewissermaßen von selbst zufällt»29. Ein solches
Verständnis kann aufgrund der gerade betrachteten Ausführungen zum
Problem der concupiscentia inordinata ausgeschlossen werden; denn aus diesen

ergibt sich, daß die dauerhafte Ordnung der Antriebsphäre — also der
Erwerb bestimmter ethischer Grundhaltungen — keine Folge, sondern

27 Cf. ibid. 374-375.
28 Cf. supra Anm. 26.
29 G. WIELAND, Ethica-Scientia practica (s. Anm. 7), 215.



14 Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?

vielmehr eine Bedingung der theoretischen Tätigkeit bildet. Auf seiner

Grundlage vermag sich das theoretische Denken in seiner Eigensphäre
zu entfalten und — rückwirkend - das Gelingen der Praxis zu befördern.
Im Unterschied zu Aristoteles sieht Boethius also einen inneren
Zusammenhang zwischen theoretischer Erkenntnisbemühung und sittlicher
Praxis. Als ein Intellektuellen-Aristokratismus erscheint seine Position
nur in einer Betrachtungsweise, die von der aristotelischen Trennung
zwischen praktischer und theoretischer Eudaimonia ausgeht und seine

Ausführungen einseitig vom Standpunkt des zehnten Buchs der Niko-
machischen Ethik auslegt.

3. Schließlich geht Boethius in der Erklärung des Gipfels der
Glückseligkeit deutlich über Aristoteles hinaus. Dies gilt zunächst für die
Bestimmung des Objekts der vollendeten Tätigkeit. Das Glück schließt
Boethius zufolge eine Ordnung der Tätigkeiten ein, in welcher der theoretischen

Tätigkeit der Primat zukommt. Deren höchste Form aber und
damit Gipfel des Glücks ist die Betrachtung des ersten ontischen Prinzips,

des göttlichen, die eigene Wesenheit denkenden Intellekts. In
diesem aristotelisch geprägten Rahmen entfaltet Boethius eine neue
Konzeption des ersten Seinsgrundes. Sie bestimmt diesen als das ens increa-

tum, das alles übrige Seiende durch schöpferische Kausalität ins Sein
hervorbringt — und auf sich als letztes Ziel hinordnet.30 Wie das Sein, so
finden sich auch Einheit und Gutheit primär und wesenhaft in diesem
ersten Seienden und nur nachgeordnet, durch Teilhabe (participatio) in
den geschaffenen Dingen.31 — Der Schöpfungsbegriff, die Teilhabelehre,
der Gedanke der Einheit von erstem Ursprung und letztem Ziel, der auf
das neuplatonische Schema von Ausgang und Rückkehr verweist, bilden
konstitutive Elemente der boethianischen Konzeption, die dem aristotelischen

Denken fremd sind.
Aber warum gipfelt das Glück in der Theorie des ersten Prinzips? In

Boethius Antwort erhält ein aristotelischer Gedanke eine neue systematische

Stellung. Der Gedanke erscheint im Eröffnungssatz der Metaphysik:

30 De summo bono, 375: «nunquam enim satiatur appetitus sciendi, donee sciatur ens
increatum»; ibid. 376: «considerans etiam quod necesse est totum ens mundi, quod est
citra hanc primam causam, esse ex ipsa, et quod sicut haec prima causa est causa pro-
ductionis entium, sie et [...] conservation^ eorum in esse»; ibid.: «sicut omnia sunt ex
hac prima causa, sic omnia ad ipsam ordinantur; nam ens illud in quo prineipium, a

quo omnia, coniungitur fini, ad quem omnia, hoc est ens primum secundum philoso-
phos et secundum sanetos deus benedictus.»

31 Ibid. 377: «ex unitate huius primi prineipii est unitas huius mundi, et bonum
huius mundi per se est in hoc primo prineipio, in aliis autem entibus mundi secundum
partieipationem ab hoc primo prineipio et ordinem ad ipsum, ut nullum sit bonum in
aliquo ente mundi, nisi sit ab hoc primo prineipio partieipatum.»



Wie kann die Philosophie uns glücklich machen? 15

«Alle Menschen streben von Natur nach Wissen»; in ihm wird das

Wissensverlangen des Menschen auf die menschliche Natur zurückgeführt:
weil der Mensch seinem Wesen nach weder Tier noch reiner Intellekt,
sondern ein vernunftbegabtes Sinnenwesen ist, verlangt er — und zwar
ausnahmslos jeder Mensch — nach Wissen. Diesem Gedanken gibt Boe-
thius eine radikale Wendung und eine fundamentale ethische Bedeutung
— die jener so bei Aristoteles nicht hat —, indem er das natürliche
Wissensverlangen als unmittelbaren Ausdruck der ganzen inneren Ordnung,
der einen umfassenden inneren Zielrichtung der menschlichen Natur
versteht; das gesamte Gefüge der menschlichen Kräfte und deren
Leistungsaufbau dient danach letzlich der Stillung des natürlichen
Wissensverlangens.

Dieses aber kommt nicht zur Ruhe, solange nicht das ungeschaffene
Seiende erkannt ist: Denn Wissen erfordert die Einsicht in die Ursache
dessen, was gewußt wird. Nun verweist jede Wirkung im Bereich der
Erfahrung zurück auf eine Reihe von Ursachen. Eine solche Reihe kann,
soll Wissen überhaupt möglich sein, nicht ins Unendliche fortgehen,
sondern muß ihren Anfang und tragenden Grund in einer ersten, unver-
ursachten Ursache finden. Diese Ursache bildet das erste, ungeschaffene
Seiende, das alles übrige ins Sein bringt und darin erhält. Deshalb zielt
jedes Wissensverlangen im Grunde auf die Einsicht in das ungeschaffene
Seiende und kommt erst in dieser Einsicht das natürliche Wissensverlangen

zur Ruhe. Aus diesem Grund gipfelt das dem Menschen mögliche
Glück in der philosophischen Betrachtung des ungeschaffenen Seienden.32

Kommt aber das Wissensverlangen in dieser Betrachtung zur Ruhe?
— Ist die philosophische Theorie des Göttlichen einfachhin der Gipfel
des menschlichen Glücks? In diesem Sinne wurde und wird Boethius'
Position ausgelegt.

Aber so denkt Boethius nicht. Vielmehr unterscheidet er vor einem
chrisdichen Hintergrund ausdrücklich ein zweifaches Glück: ein
philosophisch einholbares Glück dieses Lebens und ein Glück nach diesem
Leben, das jetzt nur in der Weise des Glaubens erkennbar ist. Zwischen
den beiden Glückseligkeiten besteht eine Ordnung, die eine
Ähnlichkeitsbeziehung einschließt. Das diesseitige Glück verhält sich zum jen-

32 Ibid. 375: «Ideo philosophus vivit sicut homo innatus est vivere et secundum
ordinem naturalem, cum omnes virtutes in eo inferiores et actiones earum sint propter
virtutes superiores et actiones earum, et omnes universaliter propter virtutem supre-
mam et actionem ultimam, quae est speculatio veritatis et delectatio in illa, et praeci-
pue veritatis primae; numquam enim satiatur appetitus sciendi, donee sciatur ens in-
creatum.»



16 Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?

seitigen als eine gewisse Ähnlichkeit oder als ein Abbild zum Urbild;
deshalb ist derjenige, der in ihm «vollkommenen) (perfectior) ist, dem
jenseitigen Glück «näher» (propinquior)P Daraus ergibt sich die Folgerung, —

die Boethius nahelegt, aber nicht ausdrücklich formuliert — daß die
Philosophie den Menschen nicht einfachhin glücklich macht, also auch — als

Theorie des Göttlichen — das menschliche Wissensverlangen nicht
endgültig zur Ruhe bringt. Warum dies so ist, untersucht Boethius nicht.

Zwischenbilanz: Die Analysen zeigen, daß Boethius Elemente des

aristotelischen Denkens im Rahmen einer neuen Konzeption des höchsten

menschlichen Guten aufnimmt, die den Horizont des aristotelischen
Denkens übersteigt: Ihr eigentümliches Profil wird durch drei Annahmen
bestimmt: 1. die Annahme der Einheit von praktischer und theoretischer
Vollendung in dem einen natürlich erreichbaren Glück dieses Lebens,
2. die Annahme einer Hinordnung dieses Glücks auf das vollendete
Glück des jenseitigen Lebens, und 3. die Auffassung, daß die menschliche

Natur ein umfassendes Verlangen nach Wissen mit sich bringt, das

auf Einsicht in den schöpferischen Grund der Dinge zielt. — In diesen
Annahmen erscheint ein neues philosophisches Glücksmodell, das im
13. Jahrhundert an der Universität Paris entsteht.

III. Ein mittelalterliches philosophisches Glücksmodell

Das neue Modell findet sich noch nicht bei Albertus Magnus, der als

erster Scholastiker die ganze Nikomachische Ethik kommentiert (Köln um
1250); Albert erkennt zwar ein natürlich erreichbares Glück dieses
Lebens an, hält in seiner Erklärung aber letzlich an Aristoteles' Lehre von
der zweifachen Eudaimonia fest.34 Unter Theologen vertritt wohl
erstmals Thomas die neue Konzeption, und zwar in Texten, mit deren Nie-

33 Ibid. 372: «Qui enim perfectio est in beatitudine, quam in hac vita homini possi-
bilis esse per rationem scimus, ipse propinquior est beatitudini quam in vita futura per
fidem expectamus.» L. Bianchi betont zu Recht die streng philosophische, auf natürliche

Lebenserfüllung ausgerichtete Sicht des Boethius; das im Glauben angenommene
Glück des zukünftigen Lebens hat darin nur die Funktion eines «Grenz-Begriffs»
(idea-limite) und «unbedingten Kriteriums» (criterio assoluto), nach dem die Adäquatheit

des Begriffs der natürlichen Glücks zu bemessen ist; L. BIANCHI, «Félicita terrena
e beatitudine ultraterrena» (s. Anm. 7), 212. Für eine angemessene Einschätzung der
philosophischen Sicht des Boethius erscheint jedoch gerade auch dies bedeutungsvoll,
daß die im Glauben erhoffte Glückseligkeit des jenseitigen Lebens in ihr überhaupt als

Maßstab oder «Leitidee» erscheint; daran wird deutlich, daß die Reflexion in einem
Horizont geführt wird, der den eines radikal-aristotelischen Denkens, nach dem die
Philosophie von der menschlichen Glückseligkeit einfachhin handelt, prinzipiell
überschreitet.

34 Siehe dazu G. WIELAND, Ethica — Scientia practica (s. Anm. 7), 203—212.



Wie kann die Philosophie uns glücklich machen? 17

derschrift er in Paris seit 1271, also etwa zur Entstehungszeit von De

summo bono, befaßt ist: im ersten Buch des Kommentars zur Nikomachi-
schen Ethik und in dem Glückstraktat, der die Morallehre seines theologischen

Hauptwerks eröffnet. Im Ethikkommentar erfährt Aristoteles' Eu-
daimonia-Lehre eine Umdeutung, die von der Einsicht in die Einheit der
menschlichen Natur ausgeht: «Aufgrund der Einheit der menschlichen
Natur muß das letzte Ziel des Menschen insoweit er Mensch ist,
notwendig eines sein und dieses eine letzte Ziel des Menschen nennt man
das menschliche Gute, welches das Glück ist.»35

Auf der Grundlage der Annahme der inneren Ungeteiltheit des

menschlichen Guten transformiert Thomas Aristoteles' Unterscheidung
zwischen praktischem und theoretischem Leben als getrennten Lebensformen

in eine Unterscheidung von typischen Tätigkeiten (vita im Sinne

von operatio) oder Tätigkeitsaspekten, durch die sich das eine eigentümlich
menschliche Leben konstituiert und in denen dieses Leben durch
Tugenderwerb zu vollenden ist: «Das Glück, wie es im gegenwärtigen
Leben möglich ist, ist die eigentümliche Tätigkeit des Menschen gemäß
der Tugend in einem vollendeten Leben» — «Der Glückliche hat die
vollkommene Tugend Immer oder am meisten wird er also das, was der
Tugend entspricht, im praktischen Leben tun und im theoretischen
Leben betrachten können.»36

Ist dieses Ziel aber für alle Menschen oder zumindest die meisten
erreichbar? Thomas vertritt in der Tat diese Auffassung. Jeder, der die
menschliche Natur hat und nicht durch einen gravierenden Naturdefekt
oder irreversible Fehlgewohnheiten am rechten Gebrauch seiner Kräfte
gehindert ist, vermag es durch beharrliche praktische Übung (disciplina)
und Wissenserwerb (Studium) selbst herbeizuführen.37

35 THOMAS VON Aquin, Sententia L.ibri ethicorum I, 9 (ed. Leon. Rom 1969, XLVII,
1, 31b): «Necesse est enim unum esse ultimum finem hominis in quantum est homo
propter unitatem humanae naturae [...] et iste unus ultimus finis hominis dicitur humanuni

bonum quod est félicitas.»
36 Ibid. I, 10 (ed. Leon. XLVII,1, 37b): «Felicitas qualem possible est esse prae-

sentis vitae [...] est operatio propria hominis secundum virtutem in vitam perfectam»;
ibid. I, 16 (ed. Leon. XLVII,1, 58a): «felix habet perfectam virtutem [...] ergo ipse
semper vel maxime potuerit operari in vita activa quae sunt secundum virtutem et spe-
culari in vita contemplativa.»

37 Ibid. I, 14 (ed. Leon. XLII,1, 50a): «Si félicitas est finis humanae naturae oportet
quod possit esse communis omnibus vel pluribus habentibus humanam naturam; et
istud salvatur si sit ex causa humana, quia sic per quandam disciplinam et Studium po-
terit provenire omnibus non habentibus aliquod impedimentum ad operandum opera
virtutis vel per defectum naturae, sicut qui sunt naturaliter stulti, vel per malam con-
suetudinem quae imitatur naturam.»



18 Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?

Im parallel verfaßten Glückstraktat der Summa theologiae bestimmt
Thomas das natürlich erreichbare diesseitige Glück ähnlich wie Boethius
als eine Ordnung praktischer und theoretischer Leistungen, die in der
Theorie des Göttlichen gipfelt.38 Diese Theorie aber verhält sich zum
vollkommenen Glück des jenseitigen Lebens — das «jede Untersuchung
der ratio übersteigt»39 — als eine gewisse Teilhabe oder wie ein Abbild
zum Urbild, so daß von einer Ähnlichkeit (similitudo) des wahren Glücks
bereits in diesem Leben gesprochen werden kann: «Die Menschen sind
der Ansicht, es gebe Glück in diesem Leben wegen einer Ähnlichkeit
(similitudo) zum wahren Glück. Und so gehen sie in ihrer Einschätzung
nicht völlig fehl.» — «Die Betrachtung der theoretischen Wissenschaften
ist eine gewisse Teilhabe (participation am wahren und vollkommenen
Glück.»40

An prominentester Stelle also entwickelt Thomas eine stark intel-
lektualistisch geprägte philosophische Glückstheorie. Welcher Gedanke
steht in deren Mittelpunkt? Es ist der Gedanke eines im tiefsten Grund
der menschlichen Natur verwurzelten Verlangens nach Wissen. Dieser
findet bei Thomas ein solch fundamentales systematisches Interesse, daß

er überhaupt als Leitfaden bei der Rekonstruktion des thomasischen
Denkens dienen kann.41

Nach vorherrschender Meinung vertreten Thomas und Boethius
entgegengesetzte Glückskonzeptionen.42 Diese Auffassung erscheint
aufgrund des Festgestellten korrekturbedürftig. Wie sich zeigt, entwickeln
die beiden Denker am gleichen Ort etwa zur gleichen Zeit dasselbe

philosophische Modell diesseitigen, aus natürlicher menschlicher Kraft
erreichbaren Glücks. Dabei entfalten sie das Modell jedoch entsprechend

38 .V. theol. I-II, q. 3, a. 5c (ed. Leon. VI, Rom 1891, 31b): «In contemplatione di-
vinorum maxime consistit beatitudo [...]. Beatitudo autem imperfecta, qualis hic haberi
potest, primo quidem et principaliter consistit in contemplatione; secundario vero in
operatione practici intellectus ordinantis actiones et passiones humanas.»

39 Sententia Libri ethicorum I, 9 (ed. Leon. XLVII, 1, 32b): «Felicitas alterius vitae
omnem investigationem rationis excedit.»

40 S. theol. I-II, q. 5, a. 3 ad 3 (ed. Leon. VI, 49b): «Homines reputant in hac vita
esse aliquam beatitudinem propter aliquam similitudinem verae beatitudinis. Et sic non
ex toto in sua aestimatione deficiunt»; ibid. q. 3, a. 6c (ed. Leon. VI, 33b): «Considera-
tio scientiarum speculativarum est quaedam partieipatio verae et perfectae beatitudinis»;

cf. auch q. 3, a. 2 ad 4.
41 Cf. J. AERTSEN, «Thomas von Aquin. Alle Menschen verlangen von Natur nach

Wissen», in: Th. KOBUSCH (Hg.), Philosophen des Mittelalters, Darmstadt 2000, 186—

201.
42 Cf. H. KLEBER, Glück als Lebensziel. Untersuchungen zur Philosophie des

Glücks bei Thomas von Aquin, Münster 1988, 291—297 (Beiträge zur Geschichte der
Philosophie und Theologie des Mittelalters, NF 31).



Wie kann die Philosophie uns glücklich machen? 19

ihren unterschiedlichen Untersuchungszielen unter einer je anderen

Akzentsetzung, die ihren philosophischen Positionen jeweils ein eigenes
Profil gibt:

1. Thomas zielt auf eine Erklärung des jenseitigen vollkommenen
Glücks, das dem Menschen durch Gnade zuteil wird; deshalb hebt er die
wesenhafte Unvollkommenheit des natürlich erreichbaren Glücks und
dessen innere Hinordnung auf eine übernatürliche Vollendung hervor.43
— Boethius erkennt diese zwar an, hebt sie aber nicht besonders hervor;
denn unter seiner Fragestellung zeigt sich das irdische Glück nicht in
seiner wesenhaften Unvollkommenheit und inneren Hinordnung auf
eine gnadenhafte Vollendung.44

2. Im Unterschied zu Thomas nennt Boethius das irdische Glück
«Philosophie». Der Gedanke der Identität des Glücks mit der Philosophie

bildet in seinen Überlegungen die Mitte, die Anfang und Ende
zusammenschließt; durch sie führt die Untersuchung, die formal als eine

Erörterung des menschlichen Guten beginnt, zu einem Schluß auf die

Bedeutung der Philosophie: «Wer es [das Leben des Philosophen] nicht
hat, hat nicht das richtige Leben.»45 — Darin zeigt sich Boethius' besonderes

Anliegen. Es geht darauf, den natürlichen Eigenwert der Philosophie

mit rein philosophischen Mitteln zur Geltung zu bringen. — Die
Bedeutung der Philosophie wird dabei jedoch nicht absolut gesetzt. Dies
zeigt ein Blick auf Überlegungen zum Verhältnis von Glauben und Wissen,

die Boethius zu dieser Zeit in der Schrift Über die Ewigkeit der Welt
(De aeternitate mundï) entwickelt.

43 Siehe dazu D. EICKELSCHULTE, «Beatitudo als Prozeß. Zur Frage nach dem Ort
der theologischen Ethik bei Thomas von Aquin», in: P. ENGELHARDT (Hg.), Sein und
Ethos. Untersuchungen zur Grundlegung der Ethik, Mainz 1963, 158—185; E. SCHOK-

KENHOFF, Bonum hominis. Die anthropologischen und theologischen Grundlagen der
Tugendethik des Thomas von Aquin, Mainz 1987, bes. 85—128 (Tübinger theologische
Studien 28); H. KLEBER, Glück als Lebensziel (s. Anm. 42), bes. 153—211.

44 A. CELANOS Deutung (s. Anm. 7), derzufolge Boethius gerade wie Thomas — im
Anschluß an dessen beatitudo-Traktat in der Summa theologiae — die unvollkommene
Glückseligkeit dieses Lebens von der vollkommenen Glückseligkeit des jenseitigen
Lebens unterscheidet und auf diese bezieht, findet keine Grundlage im Text von De
summo bono und erscheint auch unvereinbar mit gesicherten Kenntnissen über die
Entstehungszeit der Abhandlungen; cf. L. BlANCHI, «Felicità terrena e beatitudine ultra-
terrena» (s. Anm. 7), 206—214.

45 De summo bono, 377: «Haec est vita philosopha, quam quicumque non habuerit
non habet rectam vitam.»



20 Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?

IV. Derphilosophische Vorbehalt

Wie die gleichnamige Schrift des Thomas, die zur gleichen Zeit entsteht,
befaßt sich Boethius' Abhandlung De aeternitate mundi mit der unter
scholastischen Denkern kontrovers diskutierten Frage nach der Beweisbarkeit
des Weltanfangs. Boethius' Lösung entspricht im wesentlichen derjenigen

des Thomas und bestätigt die traditionelle Auffassung, derzufolge es

keinen Widerspruch zwischen philosophischer Einsicht und Glaubenswahrheit

geben kann.46 Diese Auffassung erhält in ihr jedoch eine neue
Begründung und einen neuen Sinn.

Nach der herkömmlichen Erklärung ist der Widerspruch
ausgeschlossen, weil die Wahrheit eine ist und der Urheber der Offenbarung
mit dem Schöpfer der menschlichen Vernunft identisch ist und sich in
seinem Tun nicht widerspricht.47 Das Neue der boethianischen Begründung

liegt darin, daß sie den Glauben nicht voraussetzt. Ihrzufolge kann
philosophische Erkenntnis dem Glauben nicht widersprechen, da sie

sich formal auf einen anderen Gegenstandsbereich bezieht und andere

Erkenntnisprinzipien zugrunde legt. Den Gegenstandsbereich der
philosophischen Untersuchung bildet das Seiende überhaupt unter dem
Aspekt des Wißbaren. Wißbar ist etwas, insofern es auf für uns evidente
Grundsätze zurückführbar ist. Was nicht aus derartigen Prinzipien
ableitbar ist, fällt deshalb nicht unter die philosophische Erörterung. Dem
Offenbarungsinhalt aber, insoweit er im strengen Sinne zu Glaubendes
(credibile) ist, ist es gerade eigentümlich, nicht für uns aus evidenten
Prinzipien einsehbar zu sein. Er liegt daher formal außerhalb der Objektsphäre

des philosophischen Denkens.48

46 Cf. J. PINBORG, «Zur Philosophie des Boethius de Dacia. Ein Überblick», in:
Studio Mediewistycne 15 (1974), 165-185, bes. 175-181; F. VAN STEENBERGHEN, Die
Philosophie im 13. Jahrhundert (s. Anm. 7), 380-387; H. WELS, «Zu einer Theorie der
doppelten Wahrheit in dem Tractatus de aeternitate mundi des Boethius von Dacien, in:
F. NIEWÖHNER/L. STURLESE (Hgg.), Averroismus im Mittelalter und in der Renaissance,

Zürich 1994, 85—97.
47 Cf. THOMAS VON AQUIN, Summa contra gentiles I, cap. 7 und 8.
48 Cf. De aeternitate mundi, Boetii Daci Opera VI, ii, Opuscula, ed. N. G. Green Pe-

dersen, Hauniae 1976, 335sq.: «Sententia philosophorum [...] in nullo contradicit chri-
stianae fidei nisi apud non intelligentes; sententia enim philosophorum innititur de-
monstrationibus et ceteris rationibus possibilibus in rebus de quibus loquuntur; fides
autem im multis innititur miraculis et non rationibus; quod enim tenetur propter hoc
quod per rationes conclusum est, non est fides, sed scientia»; ibid. 347: «Sicut [...]
philosophia docet ens, sic partes philosophiae docent partis entis [...] Ergo philoso-
phus omnem quaestionem per rationem disputabilem habet determinare; omnis enim
quaestio disputabilis per rationes cadit in aliqua parte entis», cf. 364-366.



Wie kann die Philosophie uns glücklich machen? 21

Eine gelegentliche Spannung zwischen Gewußtem und Geglaubtem
wird damit nicht ausgeschlossen; sie ist möglich, da einiges des zu
Glaubenden der Wirklichkeit zugehört, um deren natürliche Erklärung sich
die Philosophie bemüht. So verhält sich etwa Johannes' Bericht über die

Auferweckung des toten Lazarus inkongruent zu der naturphilosophisch
begründeten Auffassung, daß ein Toter nicht unmittelbar in numerischer
Identität ins Leben zurückkehren kann. Eine solche Spannung braucht
nicht aufgelöst zu werden, da sie keinen direkten Gegensatz einschließt,
der vor die Alternative stellt, entweder die Philosophie oder den Glauben

aufzugeben; denn der philosophische Satz ist aus natürlichen Ursachen

und Gründen abgeleitet und reicht daher in seinem Geltungsanspruch

nicht weiter als deren Wirkkraft. Er schließt nicht aus, daß sich
der in ihm als notwendig angenommene Sachverhalt im Einzelfall
aufgrund eines höheren Prinzips, welches die Natur im Ganzen schöpferisch

begründet, anders verhält.49

Von diesem Standpunkt aus weist Boethius mit polemischer Schärfe
die Auffassung «gewisser Schlechtgesonnener» (quidam malignî) zurück,
ein Christ könne als solcher kein Philosoph sein, da er durch seinen Glauben

gezwungen sei, die Prinzipien der Philosophie zu zerstören.50 Die
schlechte Pointe dieser Position liegt in seiner Sicht darin, daß sie im
Namen des Glaubens das Eigenrecht und die Eigenständigkeit der Philosophie

aufhebt.
An der Pariser theologischen Fakultät wächst bekanntlich seit Mitte

der sechziger Jahre des 13. Jahrhunderts das Mißtrauen gegenüber einer
eigenständigen Philosophie. Es bildet die Reaktion auf die sich
verselbständigende Dynamik der Aristotelesrezeption an der Artistenfakultät;
die Reaktion findet ihren ersten Höhepunkt in der Verurteilung von
dreizehn aristotelisch-averroistischen Thesen durch den Bischof von Paris
im Jahre 1270. Unter konservativen Theologen besteht zu dieser Zeit die
Tendenz, den Wert einer nur um des Wissens willen betriebenen
philosophischen Forschung zu bestreiten und die Theologie zum alleinigen
inneren Sinn und Maßstab des philosophischen Akts zu erheben. Über die

Zurückführung der Künste auf die Theologie (De reductione artium ad theologiam)

49 Ibid. 365: «Christianus concedit conclusionem per rationes philosophicas con-
clusam non posse aliter se habere per ilia per quae concluditur. Et si concludatur per
causas naturales, quod mortuum non redibit vivum immediate idem numéro, hoc
concedit non posse aliter se habere per causas naturales per quas concluditur; concedit
tarnen hoc posse se aliter habere per causam superiorem quae est causa totius naturae
et totius entis causati.»

50 Ibid.: «Nec valet quod dicunt quidam maligni [...] dicunt enim quod christianus
secundum quod huiusmodi non potest esse philosophus, quia ex lege sua cogitur de-

struere principia philosophiae.»



22 Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?

lautet der bezeichnende Titel einer Schrift des großen franziskanischen
Theologen und Ordensleiters Bonaventura, die von den Herausgebern
der kritischen Ausgabe auf das Jahr 1269/70 datiert wird, möglicherweise

aber auch früher entstanden ist.51 — An die Adresse jener Theologen

und wohl nicht zuletzt an die des Bischofs von Paris ist die
provozierende Aufforderung gerichtet, die Boethius unmittelbar anschließt:
«Wenn aber jemand, ob Würdenträger oder nicht, so Hohes nicht
verstehen kann, dann gehorche er dem Weisen und glaube dem christlichen
Gesetz.»52

Bereits Albert und Thomas treten für eine unabhängige Philosophie
ein. Das Neue bei Boethius besteht darin, daß dieser das, was jene von
einem weltoffenen theologischen Standpunkt aus einräumen, vom Standpunkt

der Vernunft aus zum Programm erhebt und — im Gegenzug
gegen den theologischen Integralismus — radikal im Sinne eines Totalanspruchs

der Philosophie auf den Bereich des Wißbaren einfordert.53 Dieser

Anspruch bedeutet jedoch keinen totalen Erklärungsanspruch; denn
mit ihm tritt die Philosophie im Sinne des Boethius zugleich unter die

Bedingung einer von ihr selbst zu leistenden Vernunftkritik, die zu einer
prinzipiellen Beschränkung des Geltungsanspruchs ihrer Aussagen und
zur ausdrücklichen Anerkennung transrationaler Seinsweisen und
Seinsgründe führt. Von Glaubenswahrheiten wird im philosophischen Diskurs
nur in der Weise einer methodischen Abstraktion abgesehen, die jene
nicht ausschließt. Jenseits dieses Diskurses versteht Boethius den
Offenbarungsinhalt und insbesondere die im Glauben anzunehmende überna-

51 Cf. P. MiCHAUD-QUANTIN, Saint Bonaventure, Les six lumières de la connaissance

humaine. De reductione artium ad theologiam. Texte latin de Quaracchi, et trad,
française, introd. et notes par P. Michaud-Quantin, Paris 1971, 8.

52 Ibid. 366: «Si autem aliquis, in dignitate constitutus sive non, tam ardua non
possit intellegere, tunc obediat sapienti et credat legi christianae.» Zur zeitgenössischen
Kontroverse über den Status der Philosophie s. A. ZIMMERMANN (Hg.), Die
Auseinandersetzungen an der Pariser Universität im 13. Jahrhundert, Berlin; New York 1976

(Miscellanea Mediaevalia 10); R. IMBACH, «L'awerroïsme latin du XlIIe siècle», in: R.

IMBACH/A. MAIERÙ (éds), Gli studi di filosofia medievale fra otto e novecento.
Contribute a un bilancio storiografîco, Atti del convegno internazionale Roma, 21—23 set-
tembre 1989, Rom 1991, 191-208; IDEM, Laien in der Philosophie des Mittelalters,
Amsterdam 1989, bes. 150-164; J. AERTSEN/K. Emery/A. SPEER (Hgg.), Nach der
Verurteilung von 1277. Philosophie und Theologie an der Universität von Paris im
letzten Viertel des 13. Jahrhunderts. Studien und Texte, Berlin-New York 2001
(Miscellanea Mediaevalia 28).

53 Siehe dazu P. WlLPERT, «Boethius von Dacien - Die Autonomie des Philosophen»,

in: IDEM (Hg.), Beiträge zum Berufsbewußtsein des mittelalterlichen Menschen,
Berlin 1963, 135—152 (Miscellanea Mediaevalia 3); H. SCHRÖDTER, «Boethius von
Dacien und die Autonomie des Wissens», in: Theologie und Philosophie 47 (1972), 16—35.



Wie kann die Philosophie uns glücklich machen? 23

türliche Bestimmung des Menschen als für die Praxis verbindlich; dies

zeigt der Schlußsatz der Erörterung, in dem Boethius deren philosophischen

Rahmen demonstrativ verläßt: «Diesem Gesetz Christi mache
jeden Christen gläubig anhangen, wie es sich gebührt, der Urheber eben-
dieses Gesetzes, der glorreiche Christus, der Gott ist, gepriesen in alle

Ewigkeit.»54
Die theoretischen Erwägungen in De aeternitate mundi und die praktischen

Erwägungen in De summo bono ergänzen einander in der Zielrichtung;

jene bringen die wissenschaftliche Eigenständigkeit, diese den
praktischen Eigenwert der Philosophie zur Geltung. Die Überlegungen
bilden darüberhinaus eine logische Einheit und Ordnung, insofern jene das

wissenschaftstheoretische Fundament entwickeln, das den Ansatz der

Untersuchung in De summo bono bestimmt; es bedingt, daß in dieser nicht
nach dem höchsten Guten für den Menschen einfachhin gefragt wird,
sondern präzise nach dem höchsten Guten, das «dem Menschen möglich»

ist. Der Zusammenhang wird anhand einer Stelle in De aeternitate

mundi, an der Boethius den philosophischen Gebrauch von «möglich»
erläutert, direkt faßbar: «Wenn ein Philosoph sagt, etwas sei möglich
heißt das soviel wie <es ist möglich aus Gründen, die vom Menschen
erforschbar sind>. Denn sobald jemand auf Vernunftgründe verzichtet,
hört er auf, Philosoph zu sein, und auch die Philosophie stützt sich nicht
auf Offenbarungen und Wunder.»55

Entsprechend bestimmt Boethius das Untersuchungsziel in De summo
bono-. «Was dieses höchste Gut ist, das dem Menschen möglich ist, dies
laßt uns mittels der Vernunft erforschen.»56

Die Beschränkung der Untersuchung auf das aus natürlicher Kraft
erreichbare Gute bedeutet demnach nur eine methodische Abstraktion,
die ein höchstes Gutes, das dem Menschen durch Gnade zuteil wird,

54 De aeternitate mundi, 366: «Huic legi Christi quemlibet christianum adhaerere et
credere secundum quod oportet faciat auctor eiusdem legis Christus gloriosus qui est
deus benedictus in saecula saeculorum. Amen.» Dt. Übers.: P. NlCKL, Bonaventura,
Thomas von Aquin, Boethius von Dacien Über die Ewigkeit der Welt, mit einer Ein-
leit. von R. Schönberger, Übers, und Anm. von P. Nicki, Frankfurt/M. 2000, 171.
Ähnlich schließt Boethius die Darstellung in De summo bono: «Primum autem princi-
pium, de quo sermo factus est, est deus gloriosus et sublimis, qui est benedictus in
saecula saeculorum. Amen.»

55 De aeternitate mundi, 364: «Philosophum dicere aliquid esse possibile vel impossible,

hoc est illud dicere esse possibile vel impossible per rationes investigabiles ab

homine. Statim enim quando aliquis dimittit rationes, cessât esse philosophus, nec in-
nititur philosophia revelationibus et miraculis.» Dt. Übers. P. Nicki (s. Anm. 53), 167.

56 De summo bono, 369: «Quid autem sit hoc summum bonum, quod est homini
possibile, per rationem investigemus.»



24 Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?

nicht ausschließt; die Verbindlichkeit des übernatürlichen Ziels für das

Handeln wird in ihr nicht bestritten, sondern — wie auch der Hinweis auf
das Glück des jenseitigen Lebens anzeigt — vorausgesetzt.

V. Schlußfolgerungen

Die Überlegungen führen zu Folgerungen im Hinblick auf die historische

These und das Philosophieprojekt Hadots. Die These, derzufolge
Boethius das antike Ideal der Philosophie als Lebensform im Anschluß
an Aristoteles' Lehre über die theoretische Eudaimonia wiederbelebt,
erweist sich aus zwei Gründen als unhaltbar:

1. Boethius folgt nicht Aristoteles' Lehre über das Glück des theoretischen

Lebens; vielmehr entwickelt er eine neue Konzeption des höchsten

menschlichen Guten als Philosophie, welche den Horizont des

aristotelischen Denkens und den des vorchristlich-antiken Denkens
überhaupt übersteigt; ihren Mittelpunkt bildet ein philosophisches Modell
diesseitigen Glücks, das an der Universität Paris im letzten Drittel des

13. Jahrhunderts entsteht.
2. Boethius' erneuert nicht das Ideal der Philosophie als Lebensform.

«Lebensform» meint eine Gestalt von Praxis. In der Praxis bedeutet nun
das Absehen von einem Guten, das Handeln nicht nach diesem zu
bemessen. Jenes Gute kommt insoweit praktisch nicht zur Wirkung, es sei

denn, es wäre in einem anderen, ausdrücklich gewollten Ziel eingeschlossen.

Im natürlichen menschlichen Guten ist aber das übernatürliche Ziel
des Menschen nicht enthalten. Darum bedeutet eine Lebensform, in der
von diesem Ziel abgesehen wird, dessen praktische Negation.

Nun zeigte sich, daß Boethius in De summo bono auf der Grundlage
einer methodischen Abstraktion verfährt, bei der von der übernatürlichen

Bestimmung des Menschen abgesehen, diese aber nicht
ausgeschlossen wird; ihre Verbindlichkeit für die Praxis erkennt Boethius
vielmehr ausdrücklich an. Demnach geht es ihm nicht um die Begründung
der Philosophie als Lebensform. — Seine Untersuchung zeugt nicht für
die Wiederbelebung des antiken Philosophieideals, sondern für die
Transformation der Philosophie im 13. Jahrhundert — genauer: für das Ringen
der Philosophie um eine neue Identität und Eigenständigkeit, das sich an
der mittelalterlichen Universität im Zuge der Neubegründung der Theologie

als Wissenschaft vollzieht. Im Gegenzug gegen eine zeitgenössische
Theologie, die sich selbst zum alleinigen inneren Sinn und Richtmaß
jeder Wissenssuche erklärt, sucht der Christ Boethius mit philosophischen

Mitteln die Eigenständigkeit und den natürlichen Eigenwert der
Philosophie zur Geltung zu bringen.



Wie kann die Philosophie uns glücklich machen? 25

Vor diesem Hintergrund erscheint eine Bemerkung zu Hadots Anliegen

der Erneuerung der Philosophie als Lebensform angebracht. Das

Anliegen erregt die Frage — die Hadot nicht ausdrücklich stellt — ob die
Lebensform der Philosophie den Menschen einfachhin zu seinem Glück
zu führen vermag. Diese Frage erhält durch Boethius' Erwägungen zum
Naturstreben des Menschen einen besonderen Akzent, unter dem sie

hier aufgenommen sei: Wenn das menschliche Glücksstreben im Kern
ein naturhaftes Verlangen nach Wissen ist, das erst in der Erkenntnis der

schöpferischen Ursache zur Ruhe kommt, so ist sie in die spezielle Frage
zu wenden, ob eine philosophische Erkenntnis dieser Ursache möglich
ist, die das menschliche Wissensverlangen restlos erfüllt. — Mir erscheint
dazu auch heute noch eine Erwägung des Thomas bedenkenswert, die

von Grundgedanken der aristotelischen Wissenschaftslehre ausgeht: Das

Verlangen nach Wissen findet seinen eigentümlichen Ausdruck im Fragen.

Alles Fragen läßt sich aber gemäß Aristoteles auf zwei einfache
Grundformen zurückführen: die Frage danach, ob etwas ist und die Frage
danach, was etwas ist; dabei geht die Ob-Frage der Was-Frage logisch
voraus; «wer das Wesen des Menschen oder sonst eines Dings weiß, muß

notwendig auch wissen, daß es ist; denn von dem, was nicht ist, weiß
niemand was es ist.»57 Erst in der Antwort auf die Was-Frage kommt die
Suche nach Wissen eigentlich ans Ziel.

Nun bleibt auch dann, wenn die von bedeutenden Denkern seit der
Antike unternommenen Bemühungen um einen Gottesbeweis nicht
vergeblich gewesen sein sollten, immer noch die Frage nach dem Was-Sein
der höchsten Ursache zu beantworten; denn ein solcher Beweis zeigte
nur, daß eine solche Ursache besteht, ohne deren Seinsweise erschöpfend
zu erklären. Eine solche Erklärung ist aber von der menschlichen
Vernunft unter den gegenwärtigen Bedingungen nicht zu leisten: Da die

Prinzipien der Vernunft, die den Horizont rationaler Erkenntnis
überhaupt eröffnen, im Ausgang von sinnlicher Erfahrung gewonnen sind,
reicht ihre Begründungskraft nicht weiter als der Bereich möglicher
Erfahrung; infolgedessen ist die Seinsweise eines wirkenden Prinzips
jenseits des Erfahrungsbereichs unserem Wissen prinzipiell entzogen. Die
Ursache, die das Seiende als Seiendes begründet, liegt aber einfachhin
außerhalb unseres Erfahrungsbereichs. Eine Einsicht, in der das menschliche

Wissensverlangen endgültig zur Ruhe kommt, ist deshalb von der

Philosophie nicht zu erwarten.58

57 ARISTOTELES, Analytica posteriora II, cap. 7, 92a 34 — 92b8; ibid. cap. 1, 89b

22sqq.
58 Cf. THOMAS VON AQUIN, .V. theol. I-II, q. 3, a. 6 und a. 8 (ed. Leon. VI, 33 und

35—36); Super Boethium De trinitate q. 6, a. 3 und a. 4 (ed. Leon. L, Rom 1992, 166—



26 Wie kann die Philosophie uns glücklich machen?

Ist demnach das natürliche Wissensverlangen — und somit das

Naturstreben des Menschen nach Glück — in letzter Hinsicht vergeblich?
Der Gedanke des Boethius, daß einer der Gückseligkeit des jenseitigen
Lebens um so «näher» ist, je vollkommener er das im Medium der
Philosophie erreichbare Glück dieses Lebens verwirklicht, enthält implizit eine
verneinende Antwort auf diese Frage, die freilich den Glauben voraussetzt;

er stellt in Rechnung, daß die Gottesschau — also die Einsicht in
das Wesen der schöpferischen Ursache — dem Menschen durch die Hl.
Schrift für das zukünftige Leben in Aussicht gestellt ist.59 Zu diesem
übernatürlichen Ziel führt allerdings nicht die Lebensform der Philosophie.

171); siehe dazu: W. HOYE, «Die Unerkennbarkeit Gottes als die letzte Erkenntnis
nach Thomas von Aquin», in: A. ZIMMERMANN (Hg.), Thomas von Aquin — Werk und
Wirkung im Licht neuerer Forschungen, Berlin-New York 1988, 117—139 (Miscellanea
Mediaevalia 19); J. AERTSEN, <«Von Gott kann man nichts erkennen, außer daß er ist)
(Satz 215 der Pariser Verurteilung). Die Debatte über die (Un-)möglichkeit einer
Gotteserkenntnis quid est», in: J. AERTSEN/K. EMERY/A. SPEER (Hgg.), Nach der
Verurteilung von 1277 (s. Anm. 51), 22—37.

59 1. Korintherbrief 13,12: «Jetzt schauen wir in einen Spiegel und sehen nur
rätselhafte Umrisse, dann aber schauen wir von Angesicht zu Angesicht»; G. STEMBER-

GER/M. PRAGER (Hgg.), Die Bibel, Einheitsübersetzung, Augsburg 1991, 1159.


	Wie kann die Philosophie uns glücklich machen? : Boethius von Dacien und das antike Philosophieideal

